
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año II, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 12

Justicia y felicidad: vigencia y debilidades del discurso 

contenido en las Máximas epicúreas. 

Domingo Fernández Agis 

Universidad de La Laguna 

 

Aunque se haya hecho notar numerosas veces que esa relación está muy lejos de 

ser necesaria –podrían evocarse como ejemplo de ello numerosas obras literarias y 

cinematográficas en las que los malos se apropian la felicidad-, sigue siendo un tópico 

en nuestra cultura vincular felicidad y justicia. La tradición griega nos ofrece elocuentes 

muestras de la tendencia a ligar ambos conceptos, como si fuera imposible una vida 

injusta y feliz, al tiempo que se considera que la existencia de aquel que vive conforme 

a la justicia ha de estar necesariamente vinculada a ese íntimo bienestar que es la 

primera condición de la felicidad. En este sentido, sostiene Epicuro que, “el justo es el 

más imperturbable, y el injusto rebosa de la mayor perturbación” (1). Puede intuirse que, 

a partir de ahí, va a plantearse una corrección del optimismo socrático, juzgado excesivo 

ya en esa época, que hacía equivaler lisa y llanamente ambos conceptos. Porque, en 

Epicuro encontramos una concepción positiva de la justicia que parte de considerar que  

“lo justo según la naturaleza es un acuerdo de lo conveniente para no hacerse daño unos 

a otros ni sufrirlo” (2). 

Desde este presupuesto, se echa por tierra todo trascendentalismo o cualquier 

forma de sustancialismo en relación a lo justo. Se insiste en que “la justicia no era desde 

un comienzo algo por sí mismo, sino un cierto pacto sobre el no hacer ni sufrir daño 

surgido de las relaciones de unos y otros en lugares y ocasiones determinados” (3). Nada 

más incoherente, por tanto, que buscar el fundamento de la justicia en una realidad 

                                            
1 EPICURO, “Máximas Capitales”, Máxima 17, en GARCÍA GUAL, C., Epicuro, Madrid, Alianza, 1983, 
p. 141 
2 EPICURO, Máxima 31, Edic. Cit., p. 143 
3 EPICURO, Máxima 33, Edic. Cit., p. 143 



Fernández Agis, D.: «Justicia y felicidad: vigencia y debilidades en las Máximas epicúreas». 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, año II, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 13

paralela poblada por esencias inmutables, ya que ese es un espacio del que los seres 

humanos podemos ocuparnos pero no podemos ocupar.  

Se entiende por ello, que ese planteamiento dé lugar a un concepto de injusticia 

que, como oportuno contrapunto del anterior, tampoco considera a ésta como algo 

sustancial. “La injusticia no es en sí misma un mal, sino por el temor ante la sospecha 

de que no pasará inadvertida a los establecidos como castigadores de tales actos” (4). Es, 

por tanto, el temor al castigo –y no la injusticia por sí misma- lo que hace insufrible a la 

larga e indeseable el comportamiento injusto. La noción del deber se aplica, en este 

contexto, a la obligación que tiene el sujeto consigo mismo en aras de hacer todo cuanto 

esté en su mano para conseguir la felicidad. De tal modo que, por propio interés, no 

conviene cometer injusticia alguna, pues “no le es posible a quien furtivamente viola 

alguno de los acuerdos mutuos sobre el no dañar ni ser dañado, confiar en que pasará 

inadvertido, aunque así haya sucedido diez mil veces hasta el presente. Es desde luego 

incierto si será así hasta su muerte” (5). 

Como vemos, lo que se nos viene a decir es que, situados ante el riesgo de ser 

cogidos en falta o de verse permanentemente atormentados por el miedo a ser 

descubiertos, más vale respetar las normas establecidas, aunque no creamos que éstas 

provengan de una justicia universal y necesaria. Antes al contrario, el análisis 

desprejuiciado de los hechos pone en evidencia que la ley deriva de la utilidad, una 

utilidad que ya no es individual sino general, dado su necesario alcance como hecho 

social. A su juicio, “de las leyes establecidas tan sólo la que se confirma como 

conveniente para los usos del trato comunitario posee el carácter de lo justo tanto si 

resulta ser la misma para todos como si no. Si se establece una ley, pero no funciona 

según lo provechoso al trato comunitario, ésta no posee ya la naturaleza de lo justo. Y si 

lo conveniente según el derecho cambia, pero durante algún tiempo está acorde con 

nuestra prenoción de lo justo, no por ese cambio es durante ese mismo tiempo menos 

justo para quienes no se confunden a sí mismos con palabras vanas, sino que atienden 

sencillamente a los hechos reales” (6). En consecuencia, el dinamismo de la sociedad 

convertirá en un hecho frecuente el desajuste entre la intuición de lo justo y lo que la ley 

                                            
4 EPICURO, Máxima 34, Edic. Cit., p. 143 
5 EPICURO, Máxima 35, Edic. Cit., p. 143 



Fernández Agis, D.: «Justicia y felicidad: vigencia y debilidades en las Máximas epicúreas». 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, año II, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 14

establece como tal. En tales circunstancias, el individuo avisado tendrá que aprender a 

navegar entre dos aguas, salvando las apariencias pero sin traicionar su compromiso con 

la búsqueda de la felicidad. La contraposición de planos, entre lo real y lo aparente, es 

un factor determinante del concepto epicúreo de justicia. En efecto, lo justo en sí no 

siempre coincide con lo considerado justo en una coyuntura social concreta. En todo 

caso, el individuo está obligado a buscar una posición de equilibrio entre ambos 

extremos, sin traicionarse a sí mismo ni traicionar tampoco a aquellos a los que está 

vinculado por los cálidos lazos de la amistad.  

Esto significa que, “cuando, sin aparecer variaciones en las circunstancias, 

resulta manifiesto que las cosas sancionadas como justas por las leyes no se adecuan ya 

en los hechos mismos a nuestra prenoción de lo justo, ésas no son justas. Cuando, al 

variar las circunstancias, ya no son convenientes para las mismas cosas sancionadas 

como justas, se ve que eran justas entonces, cuando resultaban convenientes al trato 

comunitario de los ciudadanos, y luego ya no eran justas, cuando dejaron de ser 

convenientes” (7). De esta forma, lo justo se hace corresponder aquí, no a lo bueno, sino 

a lo conveniente. 

Puede, por tanto, afirmarse – como hace Anthony Long – que “la justicia de 

Epicuro nos requiere a que respetemos los ‘derechos’ de otros si – y solamente si – esto 

resulta ventajoso para todas las partes afectadas”. Bien es cierto que, como aclara este 

mismo autor, “la justicia, tal como él la concibe, implica el reconocimiento de los 

intereses de los otros, aparte de los propios. Mas la base de ese reconocimiento es el 

interés propio. El ‘convenio’ de que habla tiene como base la propia tutela. Es un 

acuerdo para abstenerse de perjudicar a los otros, si ellos dejan de perjudicarlo a uno” 

(8). Aparece así definida con nitidez la idea de la justicia como base de un pacto social, 

que hace posible la convivencia de numerosos individuos con intereses divergentes 

cuando, no pocas veces, contrapuestos. Sobre ella volveremos más adelante, pues es 

este mismo planteamiento el que subyace a ciertas interpretaciones actuales sobre las 

que nos detendremos en las páginas finales de este artículo. 

                                                                                                                                
6 EPICURO, Máxima 37, Edic. Cit., pp. 143-4 
7 EPICURO, Máxima 38, Edic. Cit., p. 144 
8 LONG, A., La filosofía helenística, Madrid, Alianza, 1977. 



Fernández Agis, D.: «Justicia y felicidad: vigencia y debilidades en las Máximas epicúreas». 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, año II, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 15

En su afamada obra, De la naturaleza de las cosas, Tito Lucrecio Caro, el 

apasionado seguidor latino de las tesis filosóficas epicúreas, expresa estas mismas ideas, 

insistiendo en la idea del pacto social como base original de la justicia: 

   “Mas no podía dominar en todos / esta concordia, bien que exactamente / 
guardaban estos pactos los más buenos, / que eran en mayor número; sin esto / la 
raza humana fuera destruida / enteramente ya desde aquel tiempo, / no se hubiera 
hasta ahora propagado” (9). 

 

Se añade de esa forma un nuevo matiz al razonamiento epicúreo: la humanidad 

se habría autodestruido de no ser por la invención y aplicación de la justicia.  Desde 

aquí, el siguiente paso consiste en convertir ese pacto que da lugar a la institución de la 

justicia en la verdadera raíz del orden político. Los siguientes versos dejan bien claro 

que el divulgador latino del pensamiento epicúreo avanzó en esa dirección y llegó a 

rumiar la conclusión que comentábamos: 

   “La autoridad suprema se volvía / al pueblo entonces y a la 
muchedumbre; / y cada cual el cetro demandaba, / el sumo imperio y la soberanía. 
/ Eligieron de entre ellos magistrados, / que obedecieron voluntariamente: / 
porque el género humano, fatigado / de vivir en la dura servidumbre, / y con 
enemistades extenuado, / más de su grado recibió las leyes / y los justos derechos: 
pero como / el enojo llevase la venganza / mucho más lejos de lo que las leyes / 
permiten al presente, se cansaron / de la anarquía y de las venganzas fieras. / De 
aquí nació el temor de los castigos, / que envenena los gustos de la vida: / el 
hombre mismo violento, injusto, / queda en sus propios lazos enredado: / la 
iniquidad se vuelve casi siempre / contra su mismo autor: gozar no puede / de una 
vida pacífica y tranquila / el que viola los sociales pactos” (10).  

 

    Como vemos, los últimos versos encierran un camino de retorno, desde lo 

político a lo jurídico, para llegar finalmente a situarnos de nuevo en el terreno de lo 

ético. La ética epicúrea, retomando su posición rectora en el discurso de Lucrecio, se 

hace una vez más patente en ellos. No compensa, en efecto, la comisión de actos 

injustos pues nadie puede ser feliz llevando ese tipo de hechos sobre su conciencia, bien 

                                            
9 LUCRECIO CARO, T., De la naturaleza de las cosas, Libro V, 1470-1480, Madrid, Espasa-Calpe, 
1969, pp. 224-5  
10 LUCRECIO CARO, T., De la naturaleza de las cosas, Libro V, 1650-1670, Madrid, Espasa-Calpe, 
1969, pp. 228-9  
 



Fernández Agis, D.: «Justicia y felicidad: vigencia y debilidades en las Máximas epicúreas». 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, año II, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 16

sea por el peso moral de esta misma o por el simple miedo al castigo establecido para 

acciones como las que él hubiere cometido. 

 

Felicidad, acción y responsabilidad. 

Pero, en las palabras del poeta latino puede apreciarse además una apelación 

implícita a asumir las consecuencias de nuestros actos, requisito previo de toda moral 

que apele a la subjetividad y la responsabilidad. En tal sentido, por extraño que en 

principio pueda parecer, se aprecia un agudo contraste con respecto a lo que suele ser 

hoy la moral imperante en las sociedades desarrolladas. En ellas, la subjetividad y la 

responsabilidad tienden a diluirse en totalidades indiferenciadas, en las que – avanzando 

como puede en la inquietante densidad que envuelven sus perfiles difusos – el individuo 

busca acomodo. Por ello, pese a no compartir el enfoque general del libro de Baines, 

demasiado simplista y doctrinario a mi modo de ver, he de decir que Moral para el siglo 

XXI contiene algunas ideas que resulta muy pertinente debatir. Ante todo, el concepto 

que maneja de “felicidad fetal”, que él expone así: 

“Se ha hecho popular también un concepto de felicidad fetal, en el cual el 
mundo debiera estar al servicio de la persona para satisfacer todas sus necesidades 
sin esfuerzo, lo que es perseguido como una meta muy deseable” (11). 

 

Añadiendo para ofrecernos una más completa caracterización las siguientes 

notas: “La vida fetal constituye, de hecho una experiencia absolutamente exenta de 

esfuerzo o merecimiento. El feto lleva una existencia parasitaria y ni siquiera hace 

esfuerzo para comer o respirar. Creo que el concepto de felicidad de la mayoría de la 

gente está relacionado con el bienestar fetal y, seguramente, una gran mayoría de las 

personas tiene fijaciones psíquicas en aquella época, esperando de la vida circunstancias 

similares a las de su existencia intrauterina, sin pensar que ahora tienen que ganarse su 

propio sustento y felicidad” (12). 

 



Fernández Agis, D.: «Justicia y felicidad: vigencia y debilidades en las Máximas epicúreas». 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, año II, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 17

Una lectura liberal-utilitarista de las condiciones de la justicia y la moralidad. 

En completa oposición a la actitud que hay detrás de ese concepto pasivo de 

felicidad, recordemos que Gauthier, en su obra La moral por acuerdo, exponía una 

concepción activa y comprometida de la subjetividad moral, base de un modo de vida 

claramente antagónico del que cabe esperar en quienes entienden el bien supremo 

aristotélico como un estado que ha de sobrevenirles de manera indefectible por el sólo 

hecho de existir. Es interesante, a mi juicio, volver de nuevo sobre el núcleo de su libro, 

pese a haber sido objeto de tantos y, a veces, tan agudos comentarios desde su aparición. 

Como se recordará, Gauthier distingue entre “elección paramétrica” y “elección 

estratégica”. En la primera, “el actor considera que su conducta es la única variable de 

un ambiente fijo”. Por el contrario, en la “elección estratégica”, ha de tenerse en cuenta 

la interacción entre distintos sujetos.  Por eso, “en ella el actor considera que su 

conducta es sólo una variable entre muchas, de modo tal que su elección debe responder 

a las expectativas que él tenga sobre las elecciones que hagan los demás que a su vez 

han de elegir respondiendo a sus propias expectativas” (13). 

Esto afecta de forma directa a la consideración moral de la acción. Así, Gauthier 

sostiene que “la moralidad forma parte de la definición de acción racional en el caso de 

ciertos ambientes o contextos estratégicos” (14). De esta manera, modesta o subrepticia 

si se quiere, introduce la vinculación entre racionalidad y moralidad. Pero no nos 

confundamos, lo moral no sería tan sólo el tinte o adorno que proporciona matices y 

vistosidad a la acción racional. Constituiría, por el contrario, una parte del núcleo 

mismo de dicha acción. 

No en vano, piensa Gauthier que, “podemos identificar la capacidad moral para 

dar forma a la sociedad con la capacidad de determinar el contrato social del que deben 

participar todas las personas racionales” (15). Con lo que nos está indicando ya el peso y 

el poder constituyente que la moral tiene en relación al orden social. 

                                                                                                                                
11 BAINES, J., Moral para el siglo XXI, Madrid, Xistral, 2000, p. 479. 
12 BAINES, J., Op. Cit., p. 480 
13 GAUTHIER, D., La moral por acuerdo, Barcelona, Gedisa, 1994, pp. 41-2 
14 GAUTHIER, D., Op. Cit., p. 42 
15 GAUTHIER, D., Op. Cit., p. 309 



Fernández Agis, D.: «Justicia y felicidad: vigencia y debilidades en las Máximas epicúreas». 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, año II, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 18

No se trata, sin embargo, de una idealización, ni un planteamiento meramente 

normativo, sin apenas contacto con la realidad salvo alguna rara coincidencia que 

pudiese aparecer pues, según se subraya en la obra que estamos comentando, “la 

perspectiva del actor ideal debe ser coherente con las perspectivas de los individuos 

racionales realmente comprometidos en la acción estratégica” (16). Se empieza a 

delinear así una vía para eludir el solipsismo del sujeto racional. De nada serviría, en 

efecto, diseñar una concepción teórica dotada de una gran coherencia interna pero 

inhabilitada de antemano para ayudarnos a pensar la acción del sujeto moral, en un 

contexto de interacción con otros sujetos. 

   No obstante, Gauthier habla de un “punto arquimédico”, posición de equilibrio 

que el sujeto ideal ha de buscar para que su acción sea moral; es decir, para que no sea 

contraria a sus intereses básicos y resulte coherente al mismo tiempo con los intereses 

fundamentales de la comunidad. “Podemos concebir el punto arquimédico como un 

punto de convergencia; partiendo de cada individuo, que elige desde su propia 

perspectiva principios de interacción social –principios que por supuesto han de reflejar 

el interés de cada elector por maximizar su propia utilidad- alteramos las perspectivas 

hasta comprobar que todos podrían elegir los mismos principios” (17). Hay que recordar 

en este punto las conexiones que afloran aquí con el conocido planteamiento de Rawls, 

a propósito de la acción racional y el actor ideal (18). No obstante, a Gauthier le interesa 

ante todo poner de relieve que el punto arquimédico no es tan sólo el fruto de una 

indagación meramente especulativa, sino una posición concreta, por hipotética y difícil 

de lograr que en principio parezca. Por ello insiste en que, “lo que conecta a cada 

persona con la elección ideal es la idea de que se trata de la elección hecha por un actor 

racional. Podemos, por decirlo así, trazar líneas de racionalidad desde las perspectivas 

                                            
16 GAUTHIER, D., Op. Cit., p. 310 
17 GAUTHIER, D., Op. Cit., p. 334 
18 “Hemos afirmado, de acuerdo con Rawls, que cada individuo debe poder identificarse con el 
actor ideal, de modo tal que cada uno pueda reconocer en la elección hecha desde el punto 
arquimédico, la elección que podría haber hecho él si hubiese estado sujeto a las restricciones 
impuestas al conocimiento que definen el punto. Por consiguiente, el actor ideal debe elegir, no 
como si tuviera las mismas posibilidades de ser una de las personas afectadas por la elección, 
sino como si fuera realmente una de esas personas”. Ibídem. 



Fernández Agis, D.: «Justicia y felicidad: vigencia y debilidades en las Máximas epicúreas». 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, año II, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 19

reales en las cuales eligen las personas reales, hasta la perspectiva ideal brindada por el 

punto arquimédico” (19). 

Existe, sin embargo, otro aspecto en el que su teoría puede chocar con la 

realidad. Éste no es otro que la relación entre la subjetividad concreta y esa posición 

ideal de equilibrio de la que venimos hablando. En efecto, en ella la particularidad, la 

diferencia, ha de quedar arrinconada para que sea posible la racionalidad de la acción. 

No en vano, el autor de La moral por acuerdo insiste en que, “el punto arquimédico es 

el punto que limita la identidad personal. Las elecciones convergen en ese límite porque 

desaparecieron los factores que provocan la divergencia. Cada persona se identifica con 

las elecciones a lo largo de la línea de racionalidad que se extiende desde su propia 

perspectiva, y por lo tanto, cada individuo se identifica, en el límite, con la elección 

hecha por el actor ideal” (20). Claro está que, ese actor ideal resulta ser, pese a todo, una 

entelequia al quedar privado de todo aquello que puede hacer de su conducta una 

muestra de un actuar divergente, alejado de lo que se ha definido como elección 

racional. Para tratar de escapar de este atolladero, Gauthier nos dice que “las intenciones 

individuales y las facultades y preferencias en las que se basan tales intenciones, quedan 

excluidas de la consideración moral, no porque sean arbitrarias, sino porque son 

parciales. El punto arquimédico neutraliza ese efecto”. A ello añade unas reflexiones 

tendentes a dejar claro que este planteamiento es muy diferente del que Rawls ha 

mantenido en relación con el mismo asunto,  “porque en su argumento, el efecto 

epistémico que tiene el hecho de ignorar la propia identidad adquiere una significación 

ontológica completamente incompatible con la idea de concebir a las personas como 

actores” (21). Dicho de otro modo, se trata –aun teniendo en cuenta los efectos que 

puedan derivarse de la abstracción antes reseñada- de no perder de vista la realidad 

concreta. Todo ello, a pesar también de la abstracción e idealización que la teoría 

aporta. 

En un oportuno apunte, complementario de lo anterior, señala que “Rawls llega 

así al punto de vista kantiano de que aparte del yo contingente, cada persona tiene un yo 

real, la persona moral, definida por su interés por la justicia y el bien, y ese yo real es el 

                                            
19 GAUTHIER, D., Op. Cit., p. 335 
20 Ibídem. 



Fernández Agis, D.: «Justicia y felicidad: vigencia y debilidades en las Máximas epicúreas». 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, año II, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 20

sujeto adecuado de toda elección moral. Ese yo real, que es lo único que escapa al nexo 

de la determinación social, se revela haciendo abstracción de todo conocimiento de los 

rasgos contingentes de la identidad individual. Pero nosotros negamos que exista un ‘yo 

real’ semejante. La identidad de una persona es, en todos los sentidos una cuestión 

contingente. Pero esa contingencia no es moralmente arbitraria” (22). En esta 

contingencia se encuentra precisamente el punto de anclaje con la realidad que esta 

teoría de la acción social no quiere en ningún caso perder de vista.  

Por ello concluye que “la libertad elegida desde el punto de vista arquimédico no 

es por lo tanto la libertad de la interacción hobbesiana o anarquista, en la cual cada 

individuo puede perseguir su mayor beneficio sin preocuparse por los efectos que pueda 

causar esa búsqueda en los demás. Si la interacción ha de ser mutuamente beneficiosa, 

debe prohibir que una persona imponga unilateralmente los costos a otra” (23). La clave 

está, en definitiva, en reconocer el papel de la racionalidad de la acción como sustrato 

determinante de la misma. Desde esta perspectiva, un comportamiento antisocial sería 

incompatible con los intereses individuales del propio sujeto que así se conduce. 

Volviendo a las ideas recogidas al inicio de estas páginas, diríamos que la búsqueda de 

la felicidad individual se revela de esta manera como una tarea absurda si se produce en 

un contexto en el que nuestras acciones fomenten en alguna medida al mismo tiempo la 

injusticia colectiva. Por ello, el actor ideal “no siente deseos de dejar de mejorar su 

situación empeorando la de los demás, ya que ésta es sin duda la forma más efectiva de 

maximizar su propia utilidad. Pero las condiciones de la elección arquimédica le 

impiden al actor ideal elegir principios de interacción que le permitan dar rienda suelta 

al interés exclusivo de maximizar su propia utilidad” (24). Aparece de esta manera el 

concepto de utilidad, cuya importancia no puede soslayarse. Es ineludible, en este 

sentido, evocar la raíz utilitarista que subyace en estos planteamientos. Al tomarla en 

consideración, entendemos con meridiana claridad una idea de justicia que pretende 

apoyarse en la acción racional tendente a maximizar la utilidad y, con ello, a optimizar 

en cada momento las posibilidades de felicidad. 

                                                                                                                                
21 GAUTHIER, D., Op. Cit., p. 336 
22 Ibídem, pp. 336-7 
23 Ibídem, pp. 338-9 
24 Ibídem, pp. 339 



Fernández Agis, D.: «Justicia y felicidad: vigencia y debilidades en las Máximas epicúreas». 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, año II, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 21

En suma, “al elegir beneficiarse mediante la interacción, el actor ideal sólo 

puede elegir el beneficio mutuo” (25). Visto lo expuesto hasta aquí queda claro, 

partiendo de los presupuestos manejados por Gauthier, que si su elección es racional no 

podría tener consecuencia alguna que divergiera de las líneas de aproximación a la 

mencionada finalidad general. 

Pese a ello, no podemos dejar soslayar que una aplicación básica de estas tesis 

aboca en la justificación ética del mercado. En efecto, para Gauthier, éste “crea una 

zona moralmente libre, pero es en sí mismo una creación racional y moral. Las 

condiciones para que se dé la interacción del mercado no siempre están presentes; pero 

su ausencia siempre provoca una pérdida para los actores racionales”. De ahí que este 

autor sea tan rotundo al mantener que, “desde el punto de vista arquimédico se elige el 

mercado como un ideal en sí mismo” (26). 

Esto es así, en suma, porque en realidad la concepción misma del punto 

arquimédico apela a la posibilidad de una situación de equilibrio que sólo puede darse 

en un entorno de interacción que es, de suyo, una toma de posición en un determinado 

mercado. Bien es cierto que un mercado, en cierta  forma, corregido y dirigido por la 

racionalidad de las acciones acometidas por los actores que intervienen en él. A 

propósito de ello, no puedo evitar la tentación de evocar aquí una frase atribuida a John 

Maynard Keynes, “el mercado es tan perfecto que no tiene necesidad de que los 

hombres lo sean”. Porque, en efecto, que la sacralización del mercado sigue siendo 

objeto de una devoción sin límite es algo que continuamos constatando en cuanto se 

presenta una ocasión para que ésta se ponga de manifiesto. En todo caso, la interacción 

entre los diferentes agentes sólo es comprensible, tal y como Gauthier parece 

concebirla, bajo el presupuesto de una búsqueda implícita o explícita, consciente o 

inconsciente, de posiciones de equilibrio. A este respecto, habría que preguntarse si esto 

es siempre así, si no cabe pensar la interacción humana desde otras perspectivas. Por 

ejemplo, ¿no podríamos vincular la búsqueda de la justicia a algo diferente del 

establecimiento de equilibrios entre los intereses individuales y los colectivos? 

 

                                            
25 Ibídem. 



Fernández Agis, D.: «Justicia y felicidad: vigencia y debilidades en las Máximas epicúreas». 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, año II, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 22

La fuerza de los clásicos. 

Epicuro, como me permitía recordarles a los lectores en el arranque de estas 

páginas, la relacionaba con el ideal de la no interferencia del Estado en la búsqueda de 

la felicidad individual. Habría así, tres niveles a considerar: el propio de los intereses 

individuales, el de los fines del colectivo en que el individuo se integra por voluntad 

propia y, por último, el de los intereses generales, que sería el específico del Estado. 

Para Epicuro, no tendría que producirse salto alguno entre los dos primeros, ya que él 

entendía que la búsqueda de la felicidad no puede plantearse de un modo individualista. 

Sin embargo, con respecto al Estado sólo cabe buscar la no injerencia del mismo en 

nuestra búsqueda de la felicidad a través del cumplimiento formal de las normas 

establecidas. Desde su posición no se pretende, en consecuencia, establecer un punto de 

equilibrio entre los individuos, a través de su mutua y compleja interacción. Se trata, tan 

sólo, de evitar al máximo la injerencia del Estado en nuestra vida, respetando 

formalmente las normas establecidas en su seno pero sin comprometernos con él más 

allá de esto. Se dirá que también esto no es otra cosa que la búsqueda de una posición de 

equilibrio, pero hay que insistir que ésta última no puede explicarse recurriendo a la 

aludida metáfora legitimadora del mercado. Desde ella puede establecerse, por el 

contrario, una interpretación de la acción social en la que el compromiso con los niveles 

más vastos de interacción –léase, con las instituciones más alejadas de nuestra esfera 

directa de acción- se establece a través de la doctrina del pacto y busca la no injerencia 

y la no interferencia, eludiendo otras formas posibles de implicación. Así pues, el tercer 

nivel de integración, el propio de las instituciones estatales y supraestatales, es 

sencillamente dejado a un lado por considerar imposible ninguna forma de integración 

efectiva en el mismo, sin arruinar para siempre la posibilidad individual de una 

existencia feliz. Ante esto, tan sólo nos restaría preguntarnos si el punto arquimédico es 

concebible también en éste último nivel o si, por el contrario, a este respecto, no nos 

queda otro remedio que poner de nuevo en práctica las tesis de Epicuro. 

 

 

                                                                                                                                
26 Ibídem, pp. 343 



Fernández Agis, D.: «Justicia y felicidad: vigencia y debilidades en las Máximas epicúreas». 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, año II, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 23

 

BIBLIOGRAFÍA 

 

BAINES, J., Moral para el siglo XXI, Madrid, Xistral, 2000. 
BRUCKNER, P., Misère de la prospérité. La religion marchande et ses ennemis, Paris, 

Grasset, 2002. 
EPICURO, “Máximas Capitales”, en GARCÍA GUAL, C., Epicuro, Madrid, Alianza, 

1983. 
GAUTHIER, D., La moral por acuerdo, Barcelona, Gedisa, 1994. 
KELLENBERGER, J., Moral Relativism, Moral Diversity and Human Relationships, 

Pennsylvania, The Pennsylvania State University Press, 2001. 
LONG, A., La filosofía helenística, Madrid, Alianza, 1977. 
LUCRECIO CARO, T., De la naturaleza de las cosas, Madrid, Espasa-Calpe, 1969.  
RORTY, R., Contingencia, ironía y solidaridad, Barcelona, Paidós, 1991. 
RORTY, R., Filosofía y futuro, Barcelona, Gedisa, 2002. 
VASQUEZ ROCCA, A., “Rorty: el giro narrativo de la ética o la filosofía como género 

literario”, en “Universitas. Revista de Filosofía, Derecho y Política”, número 3, 
invierno 2005/2006.  

 


