Justiciay felicidad: vigenciay debilidades del discurso

contenido en las Maximas epicureas.

Domingo Fernandez Agis

Universidad de La Laguna

Aunque se haya hecho notar numerosas veces que esa relacion esta muy lejos de
ser necesaria —podrian evocarse como gemplo de ello numerosas obras literarias y
cinematograficas en las que los malos se apropian la felicidad-, sigue siendo un tépico
en nuestra cultura vincular felicidad y justicia. Latradicién griega nos ofrece el ocuentes
muestras de la tendencia a ligar ambos conceptos, como si fuera imposible una vida
injustay feliz, al tiempo que se considera que la existencia de aquel que vive conforme
a la justicia ha de estar necesariamente vinculada a ese intimo bienestar que es la
primera condicion de la felicidad. En este sentido, sostiene Epicuro que, “d justo es €l
més imperturbable, y €l injusto rebosa de la mayor perturbacion” (). Puede intuirse que,
apartir de ahi, va a plantearse una correccion del optimismo socrético, juzgado excesivo
ya en esa época, que hacia equivaler lisa 'y llanamente ambos conceptos. Porque, en
Epicuro encontramos una concepcion positiva de la justicia que parte de considerar que
“lo justo seguin la naturaleza es un acuerdo de o conveniente para no hacerse dafio unos

aotros ni sufrirlo” (%).

Desde este presupuesto, se echa por tierra todo trascendentalismo o cualquier
forma de sustancialismo en relacion alo justo. Seinsiste en que “lajusticia no era desde
un comienzo algo por si mismo, sino un cierto pacto sobre € no hacer ni sufrir dafio
surgido de |as relaciones de unosy otros en lugares y ocasiones determinados’ (°). Nada

mas incoherente, por tanto, que buscar el fundamento de la justicia en una realidad

! EPICURO, “Méximas Capitales’, Méxima 17, en GARCIA GUAL, C., Epicuro, Madrid, Alianza, 1983,
p. 141

2 EPICURO, Mé&xima 31, Edic. Cit., p. 143

¥ EPICURO, Mé&xima 33, Edic. Cit., p. 143

12 Eikasia. Revista de Filosofia, afio 11, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org



Fernandez Agis, D.: «Justiciay felicidad: vigenciay debilidades en las Maximas epiclreas».

paralela poblada por esencias inmutables, ya que ese es un espacio del que los seres

humanos podemos ocuparnos pero no podemaos ocupar.

Se entiende por €llo, que ese planteamiento dé lugar a un concepto de injusticia
gue, como oportuno contrapunto del anterior, tampoco considera a ésta como algo
sustancial. “La injusticia no es en si misma un mal, sino por el temor ante la sospecha
de que no pasara inadvertida a | os establecidos como castigadores de tales actos” (*). Es,
por tanto, el temor a castigo —y no lainjusticia por si misma- o que hace insufrible ala
larga e indeseable el comportamiento injusto. La nocion del deber se aplica, en este
contexto, a la obligacion que tiene €l sujeto consigo mismo en aras de hacer todo cuanto
esté en su mano para conseguir la felicidad. De tal modo que, por propio interés, no
conviene cometer injusticia alguna, pues “no le es posible a quien furtivamente viola
alguno de los acuerdos mutuos sobre e no dafiar ni ser dafiado, confiar en que pasara
inadvertido, aunque asi haya sucedido diez mil veces hasta el presente. Es desde luego

incierto s serd asi hasta su muerte” (°).

Como vemos, lo que se nos viene a decir es que, situados ante el riesgo de ser
cogidos en fata o de verse permanentemente atormentados por € miedo a ser
descubiertos, mas vale respetar las normas establecidas, aunque no creamos que éstas
provengan de una justicia universal y necesaria. Antes a contrario, € andlisis
despregjuiciado de los hechos pone en evidencia que la ley deriva de la utilidad, una
utilidad que ya no es individual sino general, dado su necesario alcance como hecho
socia. A su juicio, “de las leyes establecidas tan sdlo la que se confirma como
conveniente para los usos del trato comunitario posee €l caracter de lo justo tanto s
resulta ser la misma para todos como si no. Si se establece una ley, pero no funciona
segun lo provechoso al trato comunitario, ésta no posee yala naturalezadelo justo. Y s
lo conveniente segin € derecho cambia, pero durante algun tiempo est4 acorde con
nuestra prenocion de lo justo, no por ese cambio es durante ese mismo tiempo menos
justo para quienes no se confunden a si mismos con palabras vanas, sino que atienden
sencillamente a los hechos reales’ (°). En consecuencia, e dinamismo de la sociedad
convertird en un hecho frecuente el desgjuste entre laintuicién delo justoy lo quelaley

* EPICURO, Méxima 34, Edic. Cit., p. 143
® EPICURO, Mé&xima 35, Edic. Cit., p. 143

Eikasia. Revista de Filosofia, afio |1, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 13



Fernandez Agis, D.: «Justiciay felicidad: vigenciay debilidades en las Maximas epiclreas».

establece como tal. En tales circunstancias, €l individuo avisado tendra que aprender a
navegar entre dos aguas, salvando las apariencias pero sin traicionar su Compromiso con
la busgueda de la felicidad. La contraposicién de planos, entre lo real y lo aparente, es
un factor determinante del concepto epicireo de justicia. En efecto, 1o justo en si no
siempre coincide con lo considerado justo en una coyuntura social concreta. En todo
caso, €l individuo estéd obligado a buscar una posicion de equilibrio entre ambos
extremos, sin traicionarse a Si mismo ni traicionar tampoco a aquellos a los que esta

vinculado por los calidos lazos de la amistad.

Esto significa que, “cuando, sin aparecer variaciones en las circunstancias,
resulta manifiesto que las cosas sancionadas como justas por las leyes no se adecuan ya
en los hechos mismos a nuestra prenocion de lo justo, ésas no son justas. Cuando, a
variar las circunstancias, ya no son convenientes para las mismas cosas sancionadas
como justas, se ve gue eran justas entonces, cuando resultaban convenientes a trato
comunitario de los ciudadanos, y luego ya no eran justas, cuando dejaron de ser
convenientes” (). De estaforma, lo justo se hace corresponder agui, no alo bueno, sino

alo conveniente.

Puede, por tanto, afirmarse — como hace Anthony Long — que “la justicia de
Epicuro nos requiere a que respetemos |os ‘ derechos’ de otros si — y solamente si — esto
resulta ventajoso para todas las partes afectadas’. Bien es cierto que, como aclara este
mismo autor, “la justicia, tal como é la concibe, implica el reconocimiento de los
intereses de los otros, aparte de los propios. Mas la base de ese reconocimiento es €l
interés propio. El ‘convenio’ de que habla tiene como base la propia tutela. Es un
acuerdo para abstenerse de perjudicar a los otros, s ellos dejan de perjudicarlo a uno”
(®). Aparece asi definida con nitidez la idea de |a justicia como base de un pacto social,
gue hace posible la convivencia de numerosos individuos con intereses divergentes
cuando, no pocas veces, contrapuestos. Sobre ella volveremos méas adelante, pues es
este mismo planteamiento el que subyace a ciertas interpretaciones actuales sobre las

gue nos detendremos en las paginas finales de este articulo.

® EPICURO, Mé&xima 37, Edic. Cit., pp. 143-4
" EPICURO, Mé&xima 38, Edic. Cit., p. 144
8 LONG, A., Lafilosofia helenistica, Madrid, Alianza, 1977.

14 Eikasia. Revista de Filosofia, afio |1, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org



Fernandez Agis, D.: «Justiciay felicidad: vigenciay debilidades en las Maximas epiclreas».

En su afamada obra, De la naturaleza de las cosas, Tito Lucrecio Caro, €l
apasionado seguidor latino de las tesis filosoficas epiclreas, expresa estas mismas ideas,

insistiendo en laideadel pacto social como base original delajusticia:

“Mas no podia dominar en todos / esta concordia, bien que exactamente /
guardaban estos pactos |os mas buenos, / que eran en mayor nimero; sin esto / la
raza humana fuera destruida / enteramente ya desde agquel tiempo, / no se hubiera
hasta ahora propagado” (°).

Se afiade de esa forma un nuevo matiz a razonamiento epicureo: la humanidad
se habria autodestruido de no ser por la invencion y aplicaciéon de la justicia. Desde
aqui, el siguiente paso consiste en convertir ese pacto que da lugar alainstitucion de la
justicia en la verdadera raiz del orden politico. Los siguientes versos dejan bien claro
que € divulgador latino del pensamiento epicireo avanzo en esa direccion y llego a

rumiar la conclusién gue comentdbamos:

“La autoridad suprema se volvia / a pueblo entonces y a la
muchedumbre; / y cada cual el cetro demandaba, / €l sumo imperio y la soberania.
/ Eligieron de entre ellos magistrados, / que obedecieron voluntariamente: /
porque e género humano, fatigado / de vivir en la dura servidumbre, / y con
enemistades extenuado, / mas de su grado recibi6 las leyes/ y los justos derechos:
pero como / el enojo llevase la venganza / mucho mas lgjos de lo que las leyes /
permiten al presente, se cansaron / de la anarquia 'y de las venganzas fieras. / De
aqui naci6é el temor de los castigos, / que envenena los gustos de la vida: / €l
hombre mismo violento, injusto, / queda en sus propios lazos enredado: / la
iniquidad se vuelve casi siempre / contra su mismo autor: gozar no puede / de una
vida pacificay tranquila/ e que violalos sociaes pactos’ (*°).

Como vemos, los ultimos versos encierran un camino de retorno, desde 1o
politico a lo juridico, para llegar finalmente a situarnos de nuevo en e terreno de lo
ético. La ética epiclrea, retomando su posicion rectora en el discurso de Lucrecio, se
hace una vez més patente en ellos. No compensa, en efecto, la comision de actos

injustos pues nadie puede ser feliz [levando ese tipo de hechos sobre su conciencia, bien

® LUCRECIO CARO, T., Dela naturaleza de las cosas, Libro V, 1470-1480, Madrid, Espasa-Calpe,
1969, pp. 224-5
] UCRECIO CARO, T., Dela naturaleza de las cosas, Libro V, 1650-1670, Madrid, Espasa-Calpe,
1969, pp. 228-9

Eikasia. Revista de Filosofia, afio |1, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 15



Fernandez Agis, D.: «Justiciay felicidad: vigenciay debilidades en las Maximas epiclreas».

sea por €l peso moral de esta misma o por el simple miedo a castigo establecido para

acciones como las que é hubiere cometido.

Felicidad, accién y responsabilidad.

Pero, en las palabras del poeta latino puede apreciarse ademas una apelacion
implicita a asumir las consecuencias de nuestros actos, requisito previo de toda moral
que apele a la subjetividad y la responsabilidad. En tal sentido, por extrafio que en
principio pueda parecer, se aprecia un agudo contraste con respecto a lo que suele ser
hoy la moral imperante en las sociedades desarrolladas. En €llas, la subjetividad y la
responsabilidad tienden a diluirse en totalidades indiferenciadas, en las que — avanzando
como puede en la inquietante densidad que envuelven sus perfiles difusos — €l individuo
busca acomodo. Por ello, pese a no compartir el enfoque general del libro de Baines,
demasiado simplistay doctrinario ami modo de ver, he de decir que Moral para el siglo
XXI contiene algunas ideas que resulta muy pertinente debatir. Ante todo, e concepto

gue manegja de “felicidad fetal”, que é expone asi:

“Se ha hecho popular también un concepto de felicidad fetal, en € cua €
mundo debiera estar al servicio de la persona para satisfacer todas sus necesidades
sin esfuerzo, |o que es perseguido como una meta muy deseable” (*).

Afiadiendo para ofrecernos una méas completa caracterizacion las siguientes
notas. “La vida fetal constituye, de hecho una experiencia absolutamente exenta de
esfuerzo o merecimiento. El feto lleva una existencia parasitaria y ni siquiera hace
esfuerzo para comer o respirar. Creo que € concepto de felicidad de la mayoria de la
gente esta relacionado con e bienestar fetal y, seguramente, una gran mayoria de las
personas tiene fijaciones psiquicas en aguella época, esperando de la vida circunstancias
similares a las de su existencia intrauterina, sin pensar que ahora tienen que ganarse su

propio sustento y felicidad” (*3).

16 Eikasia. Revista de Filosofia, afio 11, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefil osofia.org



Fernandez Agis, D.: «Justiciay felicidad: vigenciay debilidades en las Maximas epiclreas».

Una lectura liberal-utilitarista de las condiciones de la justicia y la moralidad.

En completa oposicion a la actitud que hay detras de ese concepto pasivo de
felicidad, recordemos que Gauthier, en su obra La moral por acuerdo, exponia una
concepcion activa'y comprometida de la subjetividad moral, base de un modo de vida
claramente antagénico del que cabe esperar en quienes entienden el bien supremo
aristotélico como un estado que ha de sobrevenirles de manera indefectible por € sdlo
hecho de exigtir. Es interesante, ami juicio, volver de nuevo sobre el nlcleo de su libro,
pese a haber sido objeto de tantos y, a veces, tan agudos comentarios desde su aparicion.
Como se recordara, Gauthier distingue entre “eleccion paramétrica’ y “eleccion
estratégica’. En la primera, “€el actor considera que su conducta es la Unica variable de
un ambiente fijo”. Por €l contrario, en la“€eleccion estratégica’, ha de tenerse en cuenta
la interaccion entre distintos sujetos. Por eso, “en €ella €l actor considera que su
conducta es solo una variable entre muchas, de modo tal que su eleccidn debe responder
a las expectativas que é tenga sobre las elecciones que hagan los demas que a su vez

han de elegir respondiendo a sus propias expectativas’ (*).

Esto afecta de forma directa a la consideracion mora de la accion. Asi, Gauthier
sostiene que “la moraidad forma parte de la definicion de accion racional en el caso de
ciertos ambientes o contextos estratégicos’ (**). De esta manera, modesta o subrepticia
s se quiere, introduce la vinculacion entre racionalidad y moralidad. Pero no nos
confundamos, o moral no seria tan solo € tinte o adorno que proporciona matices y
vistosidad a la accién racional. Constituiria, por €l contrario, una parte del nuacleo

mismo de dicha accion.

No en vano, piensa Gauthier que, “podemos identificar la capacidad moral para

dar forma a la sociedad con la capacidad de determinar el contrato social del que deben

participar todas las personas racionales’ (*°). Con lo que nos estaindicando ya el pesoy

el poder constituyente que lamoral tiene en relacion al orden social.

1 BAINES, J., Moral para el siglo XXI, Madrid, Xistral, 2000, p. 479.
2BAINES, J., Op. Cit., p. 480

¥ GAUTHIER, D., La moral por acuerdo, Barcelona, Gedisa, 1994, pp. 41-2
“ GAUTHIER, D., Op. Cit., p. 42

> GAUTHIER, D., Op. Cit., p. 309

Eikasia. Revista de Filosofia, afio |1, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 17



Fernandez Agis, D.: «Justiciay felicidad: vigenciay debilidades en las Maximas epiclreas».

No se trata, sin embargo, de una idealizacion, ni un planteamiento meramente
normativo, sin apenas contacto con la realidad salvo alguna rara coincidencia que
pudiese aparecer pues, segun se subraya en la obra que estamos comentando, “la
perspectiva del actor ideal debe ser coherente con las perspectivas de los individuos
racionales realmente comprometidos en la accion estratégica’ (*°). Se empieza a
delinear asi una via para eludir el solipsismo del sujeto racional. De nada serviria, en
efecto, disefiar una concepcién tedrica dotada de una gran coherencia interna pero
inhabilitada de antemano para ayudarnos a pensar la acciéon del sujeto moral, en un

contexto de interaccidn con otros sujetos.

No obstante, Gauthier habla de un “punto arquimeédico”, posicion de equilibrio
que €l sujeto ideal ha de buscar para que su accion sea moral; es decir, para que no sea
contraria a sus intereses bésicos y resulte coherente a mismo tiempo con los intereses
fundamentales de la comunidad. “Podemos concebir el punto arquimedico como un
punto de convergencia;, partiendo de cada individuo, que elige desde su propia
perspectiva principios de interaccion social —principios que por supuesto han de reflgjar
el interés de cada elector por maximizar su propia utilidad- alteramos las perspectivas
hasta comprobar que todos podrian elegir los mismos principios’ (*'). Hay que recordar
en este punto las conexiones que afloran aqui con e conocido planteamiento de Rawls,
a propésito de la accion racional vy e actor ideal (*®). No obstante, a Gauthier le interesa
ante todo poner de relieve que € punto arquimédico no es tan sdlo e fruto de una
indagacion meramente especulativa, Sino una posicién concreta, por hipotética y dificil
de lograr que en principio parezca. Por €llo insiste en que, “lo que conecta a cada
persona con la eleccion ideal eslaidea de que se trata de la eleccidn hecha por un actor

racional. Podemos, por decirlo asi, trazar lineas de racionalidad desde las perspectivas

' GAUTHIER, D., Op. Cit., p. 310

Y GAUTHIER, D., Op. Cit., p. 334

8 “Hemos afirmado, de acuerdo con Rawls, que cada individuo debe poder identificarse con el
actor ideal, de modo tal que cada uno pueda reconocer en la eleccién hecha desde el punto
arquimédico, la eleccién que podria haber hecho él si hubiese estado sujeto a las restricciones
impuestas al conocimiento que definen el punto. Por consiguiente, el actor ideal debe elegir, no
como si tuviera las mismas posibilidades de ser una de las personas afectadas por la eleccion,
sino como si fuera realmente una de esas personas”. Ibidem.

18 Eikasia. Revista de Filosofia, afio 11, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefil osofia.org



Fernandez Agis, D.: «Justiciay felicidad: vigenciay debilidades en las Maximas epiclreas».

reales en las cuales eligen las personas reales, hasta la perspectiva ideal brindada por €l

punto arquimédico” (*°).

Existe, sin embargo, otro aspecto en € que su teoria puede chocar con la
realidad. Este no es otro que la relacién entre la subjetividad concreta y esa posicion
ideal de equilibrio de la que venimos hablando. En efecto, en ella la particularidad, la
diferencia, ha de quedar arrinconada para que sea posible la racionalidad de la accion.
No en vano, €l autor de La moral por acuerdo insiste en que, “el punto arquimédico es
el punto que limitalaidentidad personal. Las €l ecciones convergen en ese limite porque
desaparecieron los factores que provocan la divergencia. Cada persona se identifica con
las elecciones a lo largo de la linea de racionalidad que se extiende desde su propia
perspectiva, y por lo tanto, cada individuo se identifica, en € limite, con la eleccion
hecha por el actor ideal” (*°). Claro esta que, ese actor ideal resulta ser, pese a todo, una
entelequia al quedar privado de todo aquello que puede hacer de su conducta una
muestra de un actuar divergente, algjado de lo que se ha definido como eleccion
racional. Para tratar de escapar de este atolladero, Gauthier nos dice que “las intenciones
individuales y las facultades y preferencias en las que se basan tales intenciones, quedan
excluidas de la consideracion moral, no porque sean arbitrarias, sino porque son
parciales. El punto arquimédico neutraliza ese efecto”. A ello aflade unas reflexiones
tendentes a dejar claro que este planteamiento es muy diferente del que Rawls ha
mantenido en relacion con € mismo asunto, “porgue en su argumento, € efecto
epistémico que tiene el hecho de ignorar la propia identidad adquiere una significacion
ontol 6gica completamente incompatible con la idea de concebir a las personas como

actores’ (*

). Dicho de otro modo, se trata —aun teniendo en cuenta los efectos que
puedan derivarse de la abstracciéon antes reseflada- de no perder de vista la realidad
concreta. Todo ello, a pesar también de la abstraccion e idealizacion que la teoria

aporta.

En un oportuno apunte, complementario de lo anterior, sefiala que “Rawls llega
asi al punto de vista kantiano de que aparte del yo contingente, cada personatiene un yo
real, la persona moral, definida por su interés por lajusticiay €l bien,y eseyoreal esel

¥ GAUTHIER, D., Op. Cit., p. 335
2 |bidem.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio |1, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 19



Fernandez Agis, D.: «Justiciay felicidad: vigenciay debilidades en las Maximas epiclreas».

sujeto adecuado de toda eleccion moral. Ese yo real, que es lo Unico que escapa a nexo
de la determinacion social, se revela haciendo abstraccion de todo conocimiento de los
rasgos contingentes de laidentidad individual. Pero nosotros negamos que exista un ‘yo
real’ semejante. La identidad de una persona es, en todos los sentidos una cuestion
contingente. Pero esa contingencia no es moramente arbitraria’ (*). En esta
contingencia se encuentra precisamente e punto de anclgje con la realidad que esta

teoriade la accion social no quiere en ningun caso perder de vista.

Por ello concluye que “lalibertad elegida desde €l punto de vista arquimédico no
es por lo tanto la libertad de la interaccion hobbesiana o anarquista, en la cua cada
individuo puede perseguir su mayor beneficio sin preocuparse por |os efectos que pueda
causar esa busqueda en los demas. Si la interaccion ha de ser mutuamente beneficiosa,
debe prohibir que una persona imponga unilateralmente los costos a otra” (). La clave
estd, en definitiva, en reconocer € papel de laracionalidad de la accién como sustrato
determinante de la misma. Desde esta perspectiva, un comportamiento antisocial seria
incompatible con los intereses individuales del propio sujeto que asi se conduce.
Volviendo alas ideas recogidas al inicio de estas paginas, diriamos que la busgueda de
lafelicidad individual se revela de esta manera como unatarea absurda s se produce en
un contexto en e que nuestras acciones fomenten en alguna medida al mismo tiempo la
injusticia colectiva. Por €llo, e actor ideal “no siente deseos de dejar de mejorar su
situacion empeorando la de los demés, ya que ésta es sin duda la forma més efectiva de
maximizar su propia utilidad. Pero las condiciones de la eleccion arquimédica le
impiden al actor ideal elegir principios de interaccion que le permitan dar rienda suelta

al interés exclusivo de maximizar su propia utilidad” (*.

Aparece de esta manera €l
concepto de utilidad, cuya importancia no puede soslayarse. Es ineludible, en este
sentido, evocar la raiz utilitarista que subyace en estos planteamientos. Al tomarla en
consideracion, entendemos con meridiana claridad una idea de justicia que pretende
apoyarse en la accién racional tendente a maximizar la utilidad y, con ello, a optimizar

en cada momento |as posibilidades de felicidad.

2l GAUTHIER, D., Op. Cit., p. 336
%2 | bidem, pp. 336-7

% | bidem, pp. 338-9

| bidem, pp. 339

20 Eikasia. Revista de Filosofia, afio 11, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefil osofia.org



Fernandez Agis, D.: «Justiciay felicidad: vigenciay debilidades en las Maximas epiclreas».

En suma, “a elegir beneficiarse mediante la interaccion, €l actor idea solo

puede elegir el beneficio mutuo” (*

). Visto lo expuesto hasta aqui queda claro,
partiendo de los presupuestos manejados por Gauthier, que si su eleccion es racional no
podria tener consecuencia alguna que divergiera de las lineas de aproximacion a la

mencionada finalidad general.

Pese a ello, no podemos dejar soslayar que una aplicacion basica de estas tesis
aboca en la justificacion ética del mercado. En efecto, para Gauthier, éste “crea una
zona moralmente libre, pero es en si mismo una creacion racional y moral. Las
condiciones para que se dé la interaccion del mercado no siempre estan presentes; pero
Su ausencia siempre provoca una pérdida para los actores racionaes’. De ahi que este
autor sea tan rotundo al mantener que, “desde el punto de vista arquimédico se elige €
mercado como un ideal en si mismo” (%°).

Esto es asi, en suma, porque en realidad la concepcién misma del punto
arquimédico apela a la posibilidad de una situacion de equilibrio que sdlo puede darse
en un entorno de interaccion que es, de suyo, una toma de posicion en un determinado
mercado. Bien es cierto que un mercado, en cierta forma, corregido y dirigido por la
racionalidad de las acciones acometidas por los actores que intervienen en €. A
propésito de ello, no puedo evitar la tentacion de evocar aqui una frase atribuida a John
Maynard Keynes, “el mercado es tan perfecto que no tiene necesidad de que los
hombres lo sean”. Porgue, en efecto, que la sacralizacion del mercado sigue siendo
objeto de una devocién sin limite es algo que continuamos constatando en cuanto se
presenta una ocasion para que ésta se ponga de manifiesto. En todo caso, la interaccion
entre los diferentes agentes solo es comprensible, tal y como Gauthier parece
concebirla, bajo € presupuesto de una busgueda implicita o explicita, consciente o
inconsciente, de posiciones de equilibrio. A este respecto, habria que preguntarse si esto
es siempre asi, i no cabe pensar la interaccion humana desde otras perspectivas. Por
giemplo, ¢no podriamos vincular la busgueda de la justicia a algo diferente del

establecimiento de equilibrios entre los intereses individuales y los colectivos?

% | bidem.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio |1, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 21



Fernandez Agis, D.: «Justiciay felicidad: vigenciay debilidades en las Maximas epiclreas».

La fuerza delos cléasicos.

Epicuro, como me permitia recordarles a los lectores en el arranque de estas
paginas, la relacionaba con €l ideal de la no interferencia del Estado en la busqueda de
la felicidad individual. Habria asi, tres niveles a considerar: €l propio de los intereses
individuales, €l de los fines del colectivo en que €l individuo se integra por voluntad
propia y, por ultimo, €l de los intereses generales, que seria € especifico del Estado.
Para Epicuro, no tendria que producirse salto alguno entre los dos primeros, ya que €
entendia que la busgueda de la felicidad no puede plantearse de un modo individualista.
Sin embargo, con respecto a Estado sélo cabe buscar la no injerencia del mismo en
nuestra busgueda de la felicidad a través del cumplimiento forma de las normas
establ ecidas. Desde su posicidn no se pretende, en consecuencia, establecer un punto de
equilibrio entre los individuos, a través de su mutuay complegjainteraccion. Se trata, tan
solo, de evitar @ maximo la injerencia del Estado en nuestra vida, respetando
formalmente las normas establecidas en su seno pero sin comprometernos con é mas
alla de esto. Se dira que también esto no es otra cosa que la busgueda de una posicién de
equilibrio, pero hay que insistir que ésta Ultima no puede explicarse recurriendo a la
aludida metéfora legitimadora del mercado. Desde ella puede establecerse, por el
contrario, unainterpretacion de la accién social en la que el compromiso con los niveles
mas vastos de interaccion —éase, con las ingtituciones més algjadas de nuestra esfera
directa de accion- se establece a través de la doctrina del pacto y busca la no injerencia
y lano interferencia, eludiendo otras formas posibles de implicacién. Asi pues, €l tercer
nivel de integracion, el propio de las instituciones estatales y supraestatales, es
sencillamente degjado a un lado por considerar imposible ninguna forma de integracion
efectiva en e mismo, sin arruinar para siempre la posbilidad individua de una
existencia feliz. Ante esto, tan sélo nos restaria preguntarnos si €l punto arquimédico es
concebible también en éste ultimo nivel o si, por e contrario, a este respecto, no nos

gueda otro remedio que poner de nuevo en practicalas tesis de Epicuro.

% | bidem, pp. 343

22 Eikasia. Revista de Filosofia, afio 11, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefil osofia.org



Fernandez Agis, D.: «Justiciay felicidad: vigenciay debilidades en las Maximas epiclreas».

BIBLIOGRAFIA

BAINES, J., Moral para & siglo XXI, Madrid, Xistral, 2000.

BRUCKNER, P., Misére de la prospérité. La religion marchande et ses ennemis, Paris,
Grasset, 2002.

EPICURO, “Méximas Capitaes’, en GARCIA GUAL, C., Epicuro, Madrid, Alianza,
1983.

GAUTHIER, D., La moral por acuerdo, Barcelona, Gedisa, 1994.

KELLENBERGER, J., Moral Relativism, Moral Diversity and Human Relationships,
Pennsylvania, The Pennsylvania State University Press, 2001.

LONG, A., La filosofia helenistica, Madrid, Alianza, 1977.

LUCRECIO CARO, T., Dela naturaleza de las cosas, Madrid, Espasa-Calpe, 1969.

RORTY, R., Contingencia, ironia y solidaridad, Barcelona, Paidds, 1991.

RORTY, R., Filosofia y futuro, Barcelona, Gedisa, 2002.

VASQUEZ ROCCA, A., “Rorty: €l giro narrativo de la ética o lafilosofia como género
literario”, en “Universitas. Revista de Filosofia, Derecho y Politica’, nimero 3,
Invierno 2005/2006.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio |1, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 23



