
Eikasia. Revista de Filosofía, año II, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 24

Pervivencia de identidades y globalización:  

los nuevos retos 
Julián Arroyo 

 

Es necesario empezar por una mirada analítica sobre los términos del título para 

establecer, posteriormente, su relación de fondo, con algunas de las paradojas que 

plantean. 

 

1. Globalización 

Nos encontramos ante una situación real que trabaja en la construcción de una 

sociedad nueva y constituye ya otra de las “presencias reales”1, que habrá que añadir a 

las descritas por Steiner en uno de sus libros. Silenciosamente, y de manera casi 

imperceptible, la lluvia globalizadora ha ido calando con gran intensidad, especialmente 

durante la última década, en todos los niveles de nuestra existencia. De tal manera se ha 

impuesto que hasta los opositores radicales a la misma utilizan un recurso elemental y 

básico –las redes de información- para organizar y coordinar la lucha contra ella, como 

se ha vio en Göteborg. Es, por tanto, una realidad que está ahí, de las que no se puede 

prescindir y que tampoco nos deja indiferentes. 

Ante la globalización2 no cabe neutralidad y las posiciones valorativas se 

presentan bien marcadas. Un ejemplo expresivo de toma de posición es el encuentro, en 

el mes de Junio del 2001, de tres grandes expertos, con una importante obra escrita 

sobre el tema, en la Residencia de estudiantes de Madrid. Alain Turaine mantuvo una 

visión pesimista. Como sociólogo percibe la desocialización de la sociedad a 

consecuencia de los procesos globalizadores. Anthony Giddens representa el 

optimismo: la sociedad actual tiene capacidad para reconstruirse, siguiendo la propuesta 

de la denominada “tercera vía”. 

                                                 
1 Steiner, G., Presencias reales. Destino, Barcelona 1993. 
2 Vide: Beck, U., Qué es la globalización. Paidós, Barcelona 1998. 



Arroyo, Julián: «Pervivencia de identidades y globalización: los nuevos retos» 

Eikasia. Revista de Filosofía, año II, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 25

Frente a estas dos posturas antagónicas, Manuel Castells parece confiar en que la 

sociedad será capaz de superar el reto de los cambios sin desestructurarse, aunque son 

absolutamente necesarias líneas de actuación y corrección, ya que la sociedad red actúa 

implacablemente, absorbiendo lo que necesita y rechazando lo que le sobra. Para los 

tres sociólogos la confrontación dialéctica de modelos teóricos se hace inevitable. La 

apuesta globalizadora va en serio y nos acecha permanentemente: vivimos en una 

“sociedad del riesgo3”. 

De la globalización habla todo el mundo, sin decir exactamente las mismas 

cosas. El sociólogo inglés Giddens plantea de entrada, en su Third Way algunas quejas, 

al considerar el término “poco agradable”, con aspectos que pueden ser objeto de 

controversia, y reducirlo la generalidad a su “dimensión económica”, cuando es una 

“compleja serie de procesos. Luego la describe así: 

“La globalización, al menos tal como la concebiré en lo sucesivo, no es sólo, ni 

principalmente, interdependencia económica, sino la transformación del tiempo y del 

espacio en nuestras vidas”. 

Y añade: 

“Un mundo de comunicación electrónica instantánea, en la que están implicados 

todos los que viven en las regiones más pobres”4. 

En palabras más sencillas, se trata de la organización de la economía mundial en 

la que el capital está concentrado internacionalmente para dominar de este modo la 

totalidad de la escena. La inmensa concentración de capital dirige los mercados 

transnacionales, obteniendo mayores ganancias y estableciendo un orden oligopólico, 

acaparándolo todo. Es fácil entender que las regiones más pobres no pueden oponerse a 

esta sistema, ni tampoco los Estados, por causa de la interdependencia creada. 

Giddens elimina lo económico como su contenido central, indicando que 

“influye directamente en el ascenso del individualismo”, frente a la tradición y la 

                                                 
3 Vide: Beck, U., La sociedad del riesgo. Paidós, Barcelona (1998). López, J. A. y Luján, J. L., 
Ciencia y política del riesgo. Alianza, Madrid 2000. 
4 Giddens, A., La tercera vía. Madrid 1999, páginas 40-46. 



Arroyo, Julián: «Pervivencia de identidades y globalización: los nuevos retos» 

Eikasia. Revista de Filosofía, año II, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 26

costumbre, hasta alcanzar una mayor democratización. De este modo se encuentran 

derecha e izquierda y se superan mutuamente, dado que “la globalización, junto con la 

desintegración del comunismo, ha alterado los contornos de la izquierda y de la 

derecha”5. 

Sus principales rasgos se encuentran en los aspectos económicos, políticos, 

culturales y lingüísticos en los que incide. 

En lo económico, mercancías y capitales tienen circulación internacional o 

transnacional, gracias al aprovechamiento de las tecnologías que la sitúan donde sea 

preciso en tiempo real. 

En lo político, los Estados nacionales quedan muy debilitados en cuanto a 

control, soberanía y ciudadanía. Terminan uniformándose, al igual que su 

autodeterminación y capacidad de gestión. ¿Podría terminar con los Estados nacionales, 

incluso? 

Culturalmente, al tiempo que se imponen las uniformidades y la homogeneidad, 

se contagian las líneas de etnocentrismos excluyentes y de dominio. También se 

vitalizan las culturas locales y las particularidades de los pueblos multiplican las 

identidades: género, razas, generaciones, familias, formas de vida y creencias religiosas. 

En este sentido se ha dicho que puede enlazarse lo local con lo global. 

Lingüísticamente se impone el inglés como legua de comunicación por 

excelencia y en forma generalizada. Esto hace necesario pasar de la monolengua al 

bilingüismo, abriéndose perspectivas nuevas y mejores. 

Tomando en conjunto todos estos rasgos, algunos han considerado la 

globalización como la segunda revolución capitalista. En efecto, se trata de una ruptura 

con la economía, la política y la cultura que se venían manteniendo durante el siglo XX. 

Es precisamente a finales de los 80, y con la caída del comunismo –el bloque de 

confrontación con el capitalismo-, cuando este queda como el único sistema, 

extendiéndose entonces globalmente en todo el mundo, ya que el enemigo ha sido 

                                                 
5 Giddens, A., Ibídem, página 56. 



Arroyo, Julián: «Pervivencia de identidades y globalización: los nuevos retos» 

Eikasia. Revista de Filosofía, año II, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 27

derrotado. Es ahora cuando impone los nuevos valores, que da a conocer a través de los 

medios de comunicación. 

El primer valor es el de competencia. Un mercado funciona autónomamente 

desde la perspectiva de la obtención de beneficios económicos. Para ello tiene un único 

mecanismo de supervivencia: competir con los otros mercados. Manda la 

competitividad del mercado, a la que se subordina todo. Su poder afecta incluso a los 

gobiernos. 

El segundo valor lo establece el mercado mundial, a través de organismos 

transacionales: Banco Mundial (BM), Organización Mundial del Comercio (OMC) y 

Fondo Monetario Internacional (FMI). Los mercados nacionales y las empresas locales 

sólo pueden seguir las directrices transnacionales, fusionándose para hacerse grandes y 

poder entrar en la competencia. Igualmente los gobiernos nacionales deben plegarse, 

reduciendo el déficit, para lo que es necesario reducir gastos sociales. 

Consiguientemente con lo anterior, cada vez hay menos Estado (incluso podría 

extinguirse), ya que las leyes de actuación vienen indicadas desde fuera. Por eso las 

desigualdades aumentan, ya que no es posible hacer una política que las ataje. Otro tipo 

de instituciones se encarga de la dirección. 

El cuarto valor son los beneficios ingentes a los que se subordina todo, de donde 

se sigue la destrucción de la industria, la explotación de los trabajadores (especialmente 

de los niños), el deterioro ecológico y la mercantilización de todo6. 

Finalmente, la exclusión social de todo lo que no favorezca a la economía, a la 

expansión comercial y a la prosperidad empresarial. Así aumenta la pobreza y las 

desigualdades se hacen evidentes, destruyéndose los vínculos sociales a favor del 

individualismo. 

A nivel mundial se da un proceso gigantesco de transformación, presentándose 

la globalización en la forma de una ambigüedad muy calculada7. Por una parte –cara 

                                                 
6 Véase Rifkin, J., El fin el trabajo, nuevas tecnologías contra puestos de trabajo: el nacimiento de una 
nueva era. Piados, Buenos Aires 1996.  
7 Hirst, P. Y Thompson, G., Globalization in Question. Polity Press, Cambridge, 1996. 



Arroyo, Julián: «Pervivencia de identidades y globalización: los nuevos retos» 

Eikasia. Revista de Filosofía, año II, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 28

positiva- se ofrece como la perspectiva de futuro: mercados abiertos, competitividad, 

promueve las exportaciones, atrae inversiones y capitales, establece la 

intercomunicación a todos los niveles, democratiza la información y el conocimiento, 

pone todo en la red8 a disposición de quienes quieran usarlo. 

Por otra –imagen más antipática y negativa-, se introduce en la legislación 

laboral, comercial y financiera, tratando de transformarla a favor del capital. Acaba 

cuestionando las prestaciones e inversiones sociales y con su gran potencialidad 

económica inclina en su dirección a gobiernos y Estados, primero, y a la opinión 

pública, después, gracias al dominio mediático9 de que dispone. Todo esto es presentado 

como la contribución inevitable para la pervivencia del progreso y la modernización. No 

sólo determina la que pueden hacer los gobiernos de los distintos países, sino lo que es 

más grave, lo que deben hacer, incluso. 

Ante este panorama, algunos textos clásicos del pensamiento marxista sobre el 

modo de producción capitalista siguen teniendo validez en su diagnóstico. Veamos unos 

ejemplos. 

Ejemplo 1. En El Manifiesto... se lee que “mediante la explotación del mercado 

mundial, la burguesía dio un carácter cosmopolita a la producción y al consumo de 

todos los países. Con gran pesar de los reaccionarios, ha quitado a al industria su base 

nacional... En lugar del antiguo aislamiento de las regiones y naciones que se bastaban a 

sí mismas, se establece un intercambio universal, una interdependencia universal de las 

naciones. Y esto se refiere tanto a al producción material como a la producción 

intelectual”10. 

Ejemplo 2. “Merced al rápido perfeccionamiento de los instrumentos de 

producción y al constante progreso de los medios de comunicación (la burguesía) obliga 

a todas las naciones, si no quieren sucumbir, a adoptar el modo burgués de producción, 

                                                 
8 Vide: Cebrián, J. L., La red, cómo cambiaron nuestras vidas las nuevas tecnologías de comunicación. 
Tecnos, Madrid 1998. 
9 Vide: Sartori, G., Homo videns, la sociedad teledirigida. Taurus, Madrid 1998.  
10 Marx/Engels, Obras escogidas, Tomo I. Akal, Madrid 1975, páginas 25-6. 



Arroyo, Julián: «Pervivencia de identidades y globalización: los nuevos retos» 

Eikasia. Revista de Filosofía, año II, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 29

las constriñe a introducir la llamada civilización, es decir, a hacerse burgueses. En una 

palabra: se forja un mundo a su imagen y semejanza”11. 

Ejemplo 3. “Cada capitalista liquida a otros muchos. Paralelamente a esta 

concentración, o a la expropiación de muchos capitalistas por pocos, se desarrollan en 

escala cada vez más amplia... el entrelazamiento de todos los pueblos en la red del 

mercado mundial y, con ello el carácter internacional del régimen capitalista. Con la 

disminución constante en el número de los magnates capitalistas que usurpan y 

monopolizan todas las ventajas de este proceso de trastocamiento, se acrecienta la masa 

de la miseria, de la opresión, de la servidumbre, de la degeneración, de la 

explotación”12. 

Ejemplo 4. “El comercio ya no se presenta aquí como una función que tiene 

lugar entre producciones independientes para el cambio de su excedente, sino como un 

presupuesto esencial omnicomprensivo y como un momento de la producción misma”13. 

En conclusión, las circunstancias con las que nos encontramos determinan 

nuestro modo de hacer la historia, como afirmarían tanto Marx como Ortega y Gasset. 

 

2. Identidades 

Todo ser humano existe cuando es reconocido como tal a través de los rasgos 

que lo forman: tiene un nombre, una lengua, una cultura con las que se identifica y por 

las que se distingue de los otros, que, a su vez, cuentan igualmente con caracteres suyos 

y no nuestros. Hablamos de ‘nuestra’ lengua, de ‘nuestra’ religión, de ‘nuestra’ historia 

o de ‘nuestra’ civilización. Nos identificamos tanto más con lo nuestro cuanto que 

conocemos otras civilizaciones diferentes, que exigen también ser reconocidas. Quizás 

el etnocentrismo cultural sea, en cierto modo, inevitable y sólo puede superarse con la 

presencia del multiculturalismo. 

                                                 
11 Marx/Engels, Obras escogidas, Tomo I. Akal, Madrid 1975, páginas 26. 
12 Marx, K., El capital, libro I, sec. VII, cap. XXIV. Crítica, Barcelona 1997 
13 Marx, K., Líneas fundamentales de la crítica de la economía política. Crítica, Barcelona 1997, página 
358. 



Arroyo, Julián: «Pervivencia de identidades y globalización: los nuevos retos» 

Eikasia. Revista de Filosofía, año II, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 30

Nacemos y vivimos en un contexto social determinado en cuyo ámbito están 

presentes los elementos anteriores, a partir de los cuales construimos la identidad14, que 

es biográfica e histórica a la vez. No es que el individuo posea un rasgo que le distinga 

de los otros individuos, sino que el yo es un proyecto de vida que hace y le pasan cosas, 

dándose cuenta de lo que hace y de porqué lo hace. No se puede vivir sin el 

pensamiento (Platón). Las capacidades personales hacen posible la incorporación de 

elementos generales. El individuo se ve obligado a elegir entre opciones, especialmente 

cuando ocurren cambios y las tradiciones pierden vigencia. Como sintetiza Giddens: “la 

planificación de la vida organizada de forma reflexiva... se convierte en el rasgo central 

de la estructuración de la identidad propia”15. Se comprende el peligro que representan 

las uniformidades como modelo de organización de la vida, porque sin opciones la 

reflexión no se da, ni tampoco la construcción de la identidad, que es una necesidad 

básica de los seres humanos. 

Tanto en el tema de la construcción de la identidad como en la necesidad de 

superar el etnocentrismo ha surgido la cultura como elemento clave en el ser humano. 

En efecto, la cultura es su patrimonio y el indicador de una colectividad. Hoy los 

estudios culturales nos han permitido descubrir otras culturas y sus relaciones mutuas. 

Estamos ante el multiculturalismo que nos empuja al reconocimiento de las identidades 

plurales y a las diferencias, que hacen posible confrontar opciones de vida. En el fondo 

de la identidad está la idea de cultura, lo que se expresa en la “identidad cultural”. 

¿Qué es la cultura? Más que su establecer su naturaleza, creo que interesa 

considerar alguna de sus funciones. La más elemental es la capacitación a los 

individuos de una sociedad para entender y elegir entre las distintas opciones. Sin esto 

no podrían desarrollarse. Además, crea sentimientos comunes de unidad en los sujetos. 

También da sentido a los acontecimientos y a las acciones. Finalmente, el entorno de la 

cultura constituye un imprescindible punto de referencia para la formación del carácter. 

Taylor la describe como un tintero mediante el que los sujetos van escribiendo su 

autobiografía moral. Por eso, quebrar una cultura es lo mismo que destruir la dignidad 

                                                 
14 Véanse: Colom, F., Razones de identidad. Anthropos, Barcelona 1998. Giddens, A., La transfomación 
de la identidad. Cátedra, Madrid 1996. 
15 Giddens, A., Modernidad e identidad del yo. Ediciones. 62, Barcelona 1995, página 5. 



Arroyo, Julián: «Pervivencia de identidades y globalización: los nuevos retos» 

Eikasia. Revista de Filosofía, año II, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 31

moral de esos seres humanos. Pues bien, las cuatro funciones citadas tienen una relación 

directa con las identidades y las configuran. 

Sobre lo último no todos están de acuerdo. Como ejemplo valdría un texto de J. 

Stuart Mill, que resulta muy discutible. Mill rechaza, ciertamente, que un pueblo 

“bárbaro” colonice a otro “civilizado”, aunque sí acepta lo contrario, precisamente 

porque gana la misma civilización. Este es su fragmento:  

“Nadie puede dudar que no sea más ventajoso para un bretón o para un vasco de 

la Navarra francesa ser arrastrado en la corriente de ideas y de sentimientos de un 

pueblo altamente civilizado y culto –ser miembro de la nacionalidad francesa- que vivir 

adheridos a sus rocas, resto semisalvaje de los tiempos pasados, girando sin cesar en su 

estrecha órbita intelectual, sin participar ni interesarse en el movimiento general del 

mundo”16. 

Castells17 (1998: 30-32) propone una interesante distinción entre las identidades. 

La primera es la identidad legitimadora, mediante la cual se trata de justificar el 

dominio de las instituciones, racionalizando la autoridad. Esta identidad genera una 

sociedad que se identifica con los aparatos del poder del Estado, aunque no falten 

conflictos. 

La segunda es la identidad de resistencia, que se opone a la moral dominante en 

una sociedad y lucha contra los valores institucionales por defender principios 

diferentes. Genera comunidades que resisten colectivamente a la imposición oficial, 

estableciendo fronteras que delimitan su propia identidad excluida por el aparato de 

dominio. 

La tercera es la identidad proyecto, que construye una nueva identidad, 

transformando la que está vigente. Ésta produce sujetos, es decir, personas capaces de 

dar sentido a la vida y reafirmarse a sí mismos. 

                                                 
16 Stuart Mill, J., Del gobierno representativo. Tecnos, Madrid 1985, página 188. 
17 Castells, M. (1998), La era de la información. Vol. 2. El poder de la identidad. Alianza, Madrid. 1996 
Vol. 1. La sociedad red, páginas 30-32. 



Arroyo, Julián: «Pervivencia de identidades y globalización: los nuevos retos» 

Eikasia. Revista de Filosofía, año II, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 32

Por último, en las décadas finales del siglo XX, han adquirido carta de 

ciudadanía múltiples identidades, como las de género, étnicas, generacionales, 

profesionales, religiosas, nacionales, etc., y ya son reconocidas sin mayores problemas. 

 

3. Dialéctica identidad/globalización. 

Mientras que la organización económica capitalista va introduciendo en los 

Estados mundiales sus estilos de actuación, se produce paralelamente el sorprendente 

fenómeno del nacimiento de redes de resistencia. Hay que preguntarse por las razones 

de semejante hecho. 

De una parte, el fenómeno de la globalización uniformiza18 las formas de vida y 

produce una mayor homogeneidad cultural, extinguiendo la diversidad. De otra, surge 

un fuerte intento de reivindicación de lo culturalmente propio, que no puede 

desaparecer, y de las comunidades particulares de vida. De este modo, en la medida en 

que avanza la globalización resurge con más fuerza el poder de la identidad y la 

reivindicación de lo local como una forma de no resignarse a la lógica de la 

homogeneización, afianzando lo diverso, que es reconocimiento y cultivo de las 

diferencias individuales y culturales. De aquí la exigencia política y educativa de 

atender al multiculturalismo. Constituye toda una respuesta al desafío de la 

globalización. 

Parece difícil detener el proceso descrito porque incide en la raíz de lo humano y 

en su dignidad. Igualmente es imposible, por contradictorio con su propia lógica, poner 

un rostro (humano) a la globalización. Por eso se mantiene una tensión dialéctica de 

oposición y reacción que puede concluir en un nuevo proyecto de vida, superando la 

lógica del dominio. Su fundamento está en el sentimiento de la identidad oprimida que 

reacciona defendiéndose del ahogo que le impide vivir, creando refugios de solidaridad. 

Si se encierra en ellos, en lugar de abrirse proyectivamente, sucederá lo que Castells 

apunta con expresión certera: “un proceso que quizás transforme los paraísos comunales 

                                                 
18 Vide: Ritzer, G., La Mcdonalización de la sociedad: un análisis de la racionalización en la vida 
cotidiana. Ariel, Barcelona  1996.  



Arroyo, Julián: «Pervivencia de identidades y globalización: los nuevos retos» 

Eikasia. Revista de Filosofía, año II, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 33

en infiernos celestiales”19. Ahora bien, si esto ocurriera, quien lo ha provocado habría de 

reconocer su buena parte de culpa en lugar de responder en la única forma del empleo 

de la violencia legal. 

La tensión pone de manifiesto lo que está en juego, el reconocimiento de las 

identidades de los individuos con sus sentimientos y preferencias en un contexto 

cultural. La cultura es un bien social irreductible. Según Castells, “nuestra identidad está 

parcialmente moldeada por el reconocimiento o por su ausencia”20. Que otros conozcan 

quiénes somos y de dónde venimos se convierte en una necesidad humana vital. Esto 

sucede en la relación dialógica con los otros21, que igualmente exigen ser ellos mismos, 

sin que nadie les imponga lo que deben ser. 

Es precisamente en la actualidad cuando el reconocimiento se presenta como 

problema, porque el dominio alcanza niveles nunca conocidos. Antiguamente, la polis y 

después la patria o la nación honraban públicamente a sus ciudadanos y celebraban sus 

hazañas con magníficas fiestas. Más modernamente, el Estado es el vínculo de 

integración social. Ahora la tensión se plantea entre el universalismo y la diferencia. En 

las declaraciones de derechos se reconoce la igual dignidad de todos los seres humanos, 

pero resulta menos claro el reconocimiento, también, de las diferentes identidades. Sin 

embargo, no puede darse lo uno sin lo otro: “sólo concedemos el debido reconocimiento 

a lo que está universalmente presente –todo el mundo tiene una identidad- mediante el 

reconocimiento de lo peculiar de cada uno”22. Igualdad de dignidad (Kant) e igualdad de 

respeto a todas las culturas, fomentando, incluso, las particularidades. 

La multiculturalidad es un hecho innegable en todas las sociedades y lo 

razonable es aceptarlo, enriqueciéndose con sus valores. Esto exige el reconocimiento 

de las mismas. Vistas las cosas desde la totalidad de la historia, la contribución de una 

cultura determinada –por importante que pueda ser- será siempre muy limitada. 

                                                 
19 Castells, M. (1998), La era de la información. Vol. 2. El poder de la identidad. Alianza, Madrid. 1996 
Vol. 1. La sociedad red, página 90. 
20 Castells, M. (1998), La era de la información. Vol. 2. El poder de la identidad. Alianza, Madrid. 1996 
Vol. 1. La sociedad red, página 90. 
21 Véase: Habermas, J., La inclusión del otro. Paidós, Barcelona 1999. 
22 Tylor, Ch. (1997), Argumentos filosóficos. Paidós, Barcelona 1997, página 305). 



Arroyo, Julián: «Pervivencia de identidades y globalización: los nuevos retos» 

Eikasia. Revista de Filosofía, año II, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 34

Hay quien dice que la globalización tiene una cara absolutamente aceptable, la 

difusión del saber, haciendo accesibles globalmente los conocimientos a todos. Pero, 

incluso en esto, el abismo entre la riqueza y la pobreza se hace evidente. Sin la equidad 

real, no es fácil el acceso a los medios tecnológicos que extienden el conocimiento y lo 

socializan, además de la necesidad de manejar una lengua determinada y contar con una 

formación que permita recoger y ordenar los datos que se ofrecen. Luego se requiere 

libertad intelectual, imposible para quienes se encuentran colonizados económicamente. 

¿Qué hacer ante la globalización? Sólo existen dos alternativas posibles: o bien 

el gran rechazo, o bien ordenarla para evitar sus efectos perversos. Es común la 

coincidencia en que está ahí, su presencia no se elimina con la simple negación. Lo 

razonable sería organizar y ordenar esta nueva realidad para evitar los desequilibrios 

que va estableciendo. Esto requiere una política activa. 

 

4. Incidencia de la globalización en el Estado nacional y la democracia. 

La nueva sociedad que está formando el proceso de mundialización presenta su 

carácter de cambio radical cuando incide en la institución paradigmática de la 

revolución industrial, que es el Estado-nación. En el momento mismo en que éste quede 

cuestionado y debilitado, perdiendo su poder, la sociedad del siglo XXI será distinta. La 

situación de bienestar creada es el elemento fundamental de su legitimidad. 

Desaparecida la conciencia nacional, iremos obligatoriamente a lo que Habermas ha 

denominado constelación posnacional. Esto es lo que puede suceder en el  tercer 

milenio: “La globalización económica constituye el principal desafío para el orden 

político y social surgido en la Europa de posguerra”23. Pues bien, esto ya está 

sucediendo. 

En la actualidad, los objetivos económicos de un Estado priman sobre los 

políticos y sociales. Entonces desaparece el Estado social que integraba a los 

ciudadanos nacionales, al no tener ya el compromiso de acción en esta línea, 

traspasándolo al marco de organizaciones transnacionales. Estamos en una situación de 

                                                 
23 Habermas, J., La constelación posnacional. Paidós, Barcelona 2000, página 70. 



Arroyo, Julián: «Pervivencia de identidades y globalización: los nuevos retos» 

Eikasia. Revista de Filosofía, año II, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 35

crisis del Estado nacional. Cuando las relaciones se plantean a escala planetaria, el 

Estado nacional pierde soberanía y, en el mejor de los casos, será superado. 

Desde el siglo XVIII, Estado y Nación quedaron integrados. El  Estado era un 

poder soberano con un territorio y un pueblo. La Nación era una comunidad política con 

su lengua propia, su cultura y su historia. El Estado nacional lleva dos siglos de 

existencia, pero la mundialización lo convierte en algo del pasado porque la 

desnacionalización es un hecho. ¿Qué futuro le aguarda cuando el multiculturalismo le 

cuestiona interiormente y la globalización exteriormente? Ahora la solidaridad entre los 

ciudadanos de un Estado no basta, debe hacerse mundial porque desaparecen las 

fronteras. ¿Cómo garantizar la nueva integración social equilibrada, desafiada por la 

competitividad? 

Los Estados nacionales crearon bienestar social24, estableciendo normas de 

legitimidad e integrando a los ciudadanos mediante su participación solidaria, cuyo 

objetivo era la libertad y la equidad. En una mundialización posnacional, ¿podría 

mantenerse también la democracia? ¿Dónde y cómo se integrarán las nuevas subclases, 

fruto del desempleo creciente? ¿Se establecerán nuevas identidades colectivas o se 

impondrá el individualismo creciente desde sus propias trincheras? En la medida en que 

todo se va privatizando, las identidades compartidas tienden a disolverse. En este caso, 

la democracia puede entrar en crisis, debatiéndose entre unas estructuras económicas 

con un poder como nunca en la historia y los movimientos sociales de resistencia, junto 

con los proactivos, empeñados en modificar las relaciones humanas y las formas de 

vida. Tales movimientos se encuentran al margen de los centros del poder, aunque 

constituyen la mejor expresión del “poder de la identidad”. Acaso por sus cauces podrá 

reconstruirse la democracia, garantizando los derechos colectivos fracturados por el 

individualismo y las tendencias políticas en pro de la privatización. 

                                                 
24 Véase: Navarro, V., Neoliberalismo y estado del bienestar. Ariel, Barcelona 1999. 
 


