L a television como acto estético.

L aruptura.
Juan Carlos de Pedro Marinero

¢COmo nos constituimos la sensacidon ante un acontecimiento televisivo? Esta
pregunta también podia habérsele planteado a Husserl en su libro sobre la conciencia
del tiempo inmanente. De hecho Husserl en ese libro hace una fenomenologia para
tratar la constitucion temporal de un puro dato impresional. Pues bien, de eso podemos
hablar a la hora de considerar los acontecimientos televisivos: de su constitucion
temporal como puros datos impresionales, y no hechos, que son recogidos por nuestro
cuerpo mismo Yy traducidos a sensacion misma, mediante algo que podria ser una
kantiana “experiencia estética de juicio”. ¢Por qué podemos hablar de puros datos
impresionales? Cuando intentamos conectar tiempo objetivo de emisién y conciencia
subjetiva del tiempo para constituir la objetividad temporal en la conciencia temporal
subjetiva, segun Husserl analizamos la conciencia pura objetiva del tiempo, € contenido
fenomenologico de las vivencias temporales, entonces eso, a la vez nos trae

confusiones.

Hay una relacion muy extrafia que remite a mi cuerpo en e mundo de la
fantasia. El cuerpo en e mundo de la fantasia, porque hay en e cuerpo determinadas
quinestesias y la afectividad en forma material interviene ahi. Si hacemos esa
fenomenologia la convertimos en autoconstitucion del “tiempo fenomenoldgico” de esa
constitucién temporal de un puro dato y actlia como mecanismo de trascendentalidad u
organizacion de larealidad. Se trata de exponer el carécter intencional de la conciencia
del “tiempo” de la aparicion del acontecimiento; tengo percepcion de la hylé, de mi
conciencia; €l objeto solo intencionalmente esta dentro de mi. Las intenciones solo son
mis quinestesias; las hylé, su materialidad como vivencias quedan efectivamente dentro
de mi; ese carécter es doble y sdlo se puede acceder a é desde la “obra’ que €
acontecimiento creaen mi sensibilidad a través de la experiencia estética de juicio.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio |1, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 107



Pedro Marinero, Juan Carlos de: La television como acto estético. La ruptura.

GANIMEDES

El acontecimiento
televisivo, formalmente, se
convierte en un puro dato
impresional que reduce nuestra
sensacion a un momento estético.
Como pueda € acontecimiento
reducirnos dependera de nuestra
propia conducta estética, de nuestra
actitud para recoger el
acontecimiento y de cdmo nos lo
actualicemos; lo podemos hacer
automaticamente, mediante una
comprension  extra-estética, fuera
de la sensacion de los sentidos, que

intensificard nuestra experiencia.
De esta manera, la prbpia constitucion de la sensacion no nos modificarg, sino que nos
reafirmard incomunicablemente, justamente al contrario de la plena comunicacion de la
sensacién en Kant!. De esta manera, |a propia constitucion de la sensacion despreciara
todo aquello que no encaje en nuestra pasiva vision automatizada externa'y en nuestra
comprension. Este tipo de actualizacion a modo de Gadamer se puede dar
efectivamente, en el acto posicional del circulo hermenéutico de mi comprension, por la
caracteristica de la television de apelar a espectador; este queda incluido formamente
en la materia de la television, convirtiéndose a su vez €l espectador en receptor y

materia televisiva

¢Pero qué hace ahi la imagen? Nos acerca la fantasia a la percepcién unitaria;
trabaja esquematicamente sobre nuestra pasividad; sobre nuestra capacidad para ser
af ectados nos reducimos a seres pasibles, seguin el término de lafenomenologia de Marc
Richir. La cuestién agui, entonces es la de la receptividad o autoreceptividad de la
facticidad. Hay un déficit de receptividad o de acogida de la facticidad del yo, como su
afectividad, por exceso de pasividad que parece movilizar todos los recursos del

108 Eikasia. Revista de Filosofia, afio 11, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefil osofia.org



Pedro Marinero, Juan Carlos de: La television como acto estético. La ruptura.

pensamiento; |o que constituye el sentido como acontecimiento supone una receptividad
0 una capacidad de acogida que no es del orden de la posibilidad de poder ser o existir.
La aperturaal acontecimiento es del orden de laPASBILIDAD, literalmente “ que puede
padecer”: todo acontecimiento que se nos abre, abiertos a él, comporta una dimension
patica (enfética, afectiva) segun la cual nos hemos concertado cada vez a mundo
entero”, de ahi que e acontecimiento se convierta, por ese sensus comunis, en
transpasible.? Es, segin dijo tardiamente Heidegger, el lado vuelto hacia nosotros de
una apertura. Esa pasibilidad convierte las impresiones en puros datos impresionales,
éste es € proceso que origina la constitucién de nuestra sensacion ante el
acontecimiento televisivo. CoOmo recoja nuestro cuerpo el acontecimiento dependera de
una originariedad esencial del fendmeno afectivo que nos abre la fenomenologia
trascendental®; cuando el cuerpo reinicia su traduccién estamos entonces en lo que se
[lama una aper cepcidn perceptiva, no originaria, que, tiene mucho que ver con lo dado,
segun nos dice Husserl en las Lecciones sobre el tiempo, donde pone en paralelo: dato
sentido y dato fenomenoldgico; € dato sentido son datos locales, sensaciones visuales,
cualidades propias, propiedad de la cosa fenoménica; los datos fenomenoldgicos son
lugares objetivos fenomenales, cualidades objetivadas fenomenales, la percepcion, y
ambos estan en paralelo: “El dato sentido es un dato fenomenolégico que mediante la
apercepcion nos hace consciente algo objetivo como corporalmente presente; entonces

nd

debemos distinguir entre temporal “sentido” y temporal percibido’”, es decir, entre dato

fenomenoldgico, por cuya apercepcion empirica se congtituye la referencia a tiempo

! Ver péag. 302-304 de la Critica del juicio, ed. EL ATENEO, Buenos Aires 1951.

% - Ver pé4g. 48 de Meditations phénoménol ogiques, Marc Richir, ed. J. Millon 1992.

% - Lafenomenologia trascendental es asubjetiva. El campo esta constituido por los fenémenos como
nada mas que fenébmenos, por oposicién al fendmeno como ser. El campo fenomenolégico es campo
fenomenal que es trascendental, pues es €l apriori del a posteriori sujeto — objeto. A €l sellega por medio
de la epojé fenomenoldgica hiperbdlica, no trascendental como en Husserl, y agquella conduce a la pura
subjetividad, fendmenos, aguella mediante la que retornamos a lo originario, a fendmeno como nada més
gue fendbmeno; a campo fenomenoldgico como lo concibe Richir. La epojé es previaa simple abstenerse
de juzgar, lo que significa la epojé en el escepticismo. Toda conciencia niega o afirma, y Richir cuenta
con una protodoxia primero. La epojé trascendental en Husserl es abstencidn que no presupone nada; ni
duda ni afirma. Es suspensién de la tesis noética y la puesta entre paréntesis del mundo, ni se niegani se
duda su existencia.

La reduccion fenomenolégica radical trascendental es una critica de la epojé fenomenoldgica
trascendental de Husserl, inyectandole € hiperbolismo y exageracion existente en la duda cartesiana:
hibridacion de la duda (en cuanto hiperbdlica) y la reduccion fenomenoldgica cartesiana, diferente de la
de Husserl. Richir recoge ambas y va hacia algo pretendido nuevo: epojé fenomenol gica hiperbdlica, no
duda. Pone entre paréntesis la subjetividad y objetividad empirica.

* - P4g.53 de: Fenomenologia de la conciencia del tiempo inmanente, ed. Nova. Buenos Aires,. 1959.
Libro citado con las siglas HFCTI.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio |1, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 109



Pedro Marinero, Juan Carlos de: La television como acto estético. La ruptura.

objetivo, y tiempo objetivo infinito. Y, correlativamente entre una simultaneidad
sentidac lo fenomenologico, dato temporal absoluto sentido, “ahora’, y una
simultaneidad objetiva: 1o temporal objetivo, tiempo objetivo de lavida. Diriamos: entre
las sensaciones (aiodnoeic) y 1o que se hace o esta hecho (noieoic), pues parece que
lo que se hace y lo que esta ya hecho son diferentes, pero Husserl nunca consiguio €l
sentido haciéndose sin hacerlo esencialmente, objetivamente, con un peso grande de
cientifismo; segun é: “En la misma conciencia impresional en que se constituye la
percepcion, se constituye también, y precisamente mediante ello, lo percibido. A la
esencia de una conciencia asi construida pertenece e ser, a mismo tiempo una
conciencia de unidad, de indole inmanente, y conciencia de unidad, de indole
trascendente”. Recurriendo a la descripcion fenomenolgica y tratandose de imégenes
Husserl dice: “Y cuando la imagen es una imagen movil, como por gemplo en el
estroboscopio 0 € cinematégrafo, la unidad del encadenamiento presentativo, y
paralelamente, del encadenamiento representativo (al cua corresponde la unidad del

objeto que se despliega en él) esta efectivamente protegida’.

® - Ver HFCTI p.140.

® - Launidad del objeto alaque serefiere Husserl en estas lineas de un folleto datado del 2/10/1898 e
introducido en el curso de 1904-1905 (Yo lo he encontrado en este libro: Edmund Husserl Phantasia,
conscience d'image, souvenir, Eds. Jerdme Millon 2002, Grenoble, resumen de los parédgrafos 9y 14) es
laque constituyen tres objetos: 1) laimagen fisica, la cosa sobre la pantalladetv, 2) € objeto
representante o figurante en imagen—copia y 3) el objeto representado o figurado en imagen—copia. Para
este Ultimo, preferimos simplemente decir sujeto—imagen. Para el primero diremos imagen fisica, y para
&l segundo imagen representante u objeto—imagen, que es figurante en imagen—copia puesto que la
imagen de televisién no se corresponde con laimagen real, por diferencias de tonos de color, altura
anchura, etc. Paragrafo 14: En laimagen penetramos desde la mirada al objeto apuntado o, a partir de
€lla, éste mira hacia nosotros. Fenomenol 6gicamente, eso implica que e objeto—imagen no aparece
simplemente sino que lleva un nuevo caréacter de aprehensién que compenetra, o fusiona con, €l caracter
original, que por asi decir no esta simplemente ausente (weg) del contenido del apareciente sino que en é
indica desde dentro (hineinweist) el objeto propiamente apuntado, o lo indica a través de ese contenido.
Lo que hace representativamente funcion en el contenido del objeto—imagen es particularmente
remarcable: figura, presentifica, pone en imagen, hace intuitivo. El sujeto casi nos mira através de esos
trazos. Esos trazos no se ponen de relieve mas que en una atencion aislada (Einzelbechtung), no se
separan més que en ellade los otros trazos del objeto—imagen: de los momentos, partes, determinadas
que, o bien han marcado €l caréacter opuesto, €l del conflicto con determinidades correspondientes del
sujeto apuntado, o bien alas cuales el uno ni tampoco € otro caracter son inherentes. De tales trazos
desprovistos de caracteres no ponen nada en imagen, y cémo €l objeto efectivamente real se expone en
€lla, eso también permanece indeterminado. Tal como él estd apuntado, deja abiertas las determinidades
concernidasy, en esta perspectiva, lamira, intencion, la aprehension concernida, comporta
indeterminidades. De otra parte, en lo que concierne ala conciencia de los momentos de laimagen que
estan inadaptados al sujeto, que se descartan de él, presupone por esencia la conciencia de los momentos
adaptados, que hacen intuitivo. Son solamente estos los que producen una conciencia deimagen. A su
vez podemos encontrar un estudio minucioso de estas lecciones de Husserl y otras cuestiones con
relacion alaphantasia y laimagen en €l libro de Marc Richir: Phénoménologie en esquisses (Nouvelles
fondations), Ed. Jéréme Millon, 2000.

110 Eikasia. Revista de Filosofia, afio 11, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefil osofia.org



Pedro Marinero, Juan Carlos de: La television como acto estético. La ruptura.

Husserl ve en €l objeto duracion: legalidad de la experiencia, y en el fendmeno
cambio. Hay dos temporalidades en la recepcion de imagenes. una primaria y otra
secundaria u objetiva, no dada sino construida. La apercepcion perceptiva es una
percepcion ambiguay se escinde en dos; por un lado es como s percibiéramos otro, en
un plano extensional, un alter ego que parece darse y es excluyente, con una ausencia
originaria en cuanto apercepcion no perceptiva, en 1o que es una apresentacion
neutralizada, una presencia a distancia de la mia; y por otro ese fendmeno aparece
intensionalmente en un tiempo mismo y se despliega segin e mecanismo de
protenciones y retenciones, mecanismo interno “rememorado” por nuestro cuerpo,
corporeidad de cuerpo viviente, segun Husserl, y esta desajustado de lo objetivo en un
desplazamiento de la mera re-presentacion a la presentacion en una presencia temporal

mia, aparece con una proximidad que no supone objetividad.

Ese doble mecanismo puramente intencional se da en la identificacion del
fendbmeno y ahi intervienen las sintesis pasivas que, se producen por indicacion
analogizante; fendmeno en donde es por asociacion originaria como se entretegjen las
“vivencias psiquicas’; laidentificacion se hace pasivamente y se introduce significacion
e identificacion subrepticiamente.

La union sintética congtitutiva de nuestra sensacion , es decir, launién de lo que
ya hemos visto y de lo que todavia falta por ver, solo se determinara progresivamente
en lo extensional, y en ella no hay concordancia con lo dado, ni realismo asi, en eso
extensional se produce, no una descripcion, sino una construccion o constitucion
verdadera sobre lo pre-dado o no dado: fractura entre la no — donacién, indeterminidad,
y la donacién del fendmeno, se produce un desajuste, una puerta—en—falso necesaria
para salir de la identidad sintética. Fractura, sin embargo, inaccesible al andlisis, a su
motor; fractura que constituye la instancia critica del andlisis fenomenoldgico de la
emision televisiva. Se produce un exceso en latraduccion, y es como s fuera ese exceso
el que permitiera distinguirlas, engendrar rodeo sobre la intencionalidad y escapar a la
doble circularidad simbdlica. Doble enredo de la recepcion de la emision: por su
donacién y por su enredo de conceptos [6gicos en ella. “No pudiendo atenernos a la no
— donacién anticipadamente del fendmeno, estamos conducidos a transgredirlo, a
predeterminarlo circularmente por la separacion que estd considerada desenredar y

descubrir los términos “verdaderamente” 16gicos. 1o que permite por la no — donacion

Eikasia. Revista de Filosofia, afio |1, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 111



Pedro Marinero, Juan Carlos de: La television como acto estético. La ruptura.

escapar a la circularidad, parece tener que reconducir eso de modo, por asi decir,

reforzado””’.

En esa congtitucion surge la cosa misma sin intervenir la fantasia, que queda
anulada asi por e propio receptor en un acto objetivante o posicional, puesto
esencialmente; es una auto-actualizacién de lo que “ha sido”, que es recuerdo presente,
percepcion, aparicion del objeto, fendmeno, y son procesos de identificacion que en las
sucesivas perspectivas hacen que se vaya constituyendo la cosa misma como unidad
sintética de perspectivas; dice Husserl: “la percepcidn, en cuanto fendmeno constituido,
es a su vez percepcion de la cosa’®. Pero hay que distinguir entre la percepcion’ y la
fantasia del tiempo, segun una critica de Husserl a Brentano, el cual no distingue entre
conciencia instantanea del tiempo y conciencia de la sucesién del tiempo, entre la
actualizacion de la sucesion originaria vivida ayer y, la actualizacion del campo
tempora originariamente vivido ayer: € continuo de fantasias originariamente
asociadas. No distingue acto y contenido aprehensivo, ni objeto aprehendido. Con esa
directiva “a los contenidos primarios de la percepcién se acoplan continuamente
fantasmas con un contenido igual cualitativamente; y la fantasia agregaria un nuevo
momento: e temporal”®®. El phantasma, abstraccién hecha de toda aprehensién como
phantasia de un centauro, de una casa, €tc., es un contenido sensible que es algo
totalmente diferente a la phantasia. Seria necesario preguntarse sobre lo que significa el
acto de traducir representado (Vorstelligmachung) el mismo objeto en la percepcién y
en laphantasia, y poner la cuestion de saber si esta mismidad (Selbigkeit) no permitiria
una diferenciacion, una distincion de géneros de objetivacion, la cual haria la verdadera
diferencia entre percepcion y phantasia, una diferencia truncada y no una diferencia
simplemente relativa como la de la plenitud y la fugacidad que, ella también por otra
parte, tiene por si misma su aplicacion en € interior de cada uno de los dos géneros de
representacion. “Si tenemos percepciones, y sin confusion con representaciones—de—
phantasia, podemos entonces compararlas a percepciones presumidas. Luego la

cuestion no es la de la diferenciacion entre aparienciay realidad efectiva, sino [15] lade

" Resumen de la 12 Meditacion del libro citado de Marc Richir.

8 P4g. 140 de HFCTI.

® Para ver lafuncion de la percepcion en Husserl se puede recurrir al libro de Ricardo Sanchez Ortiz de
Urbina La fenomenologia de la verdad: Husserl, Ed. Pentalfa, Gijén 1984, en especial alas pags. 100-
106.

YHFCTI p.64.

112 Eikasia. Revista de Filosofia, afio 11, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefil osofia.org



Pedro Marinero, Juan Carlos de: La television como acto estético. La ruptura.

la esencia diferente de la percepcion y de la phantasia, y s aqui una diferencia de

esencia existe en general.

Luego s se entiende esta diferencia como una diferencia psicoldgicamente
caracterizante, ya no pertenece entonces a la esfera fenomenol 6gica. Tenemos de hecho
dos géneros de representacion diferentes que, précticamente, podemos facilmente
distinguir. Es psicol6gicamente interesante ver como, en relacion con nuestra voluntad,
etc., esas representaciones también se comportan diferentemente. Pero son ya cuestiones

genéticas—causales, problemas de psicologia.

Desde entonces, no podemos emprender gran cosa con las habituales
exposiciones de los psicologos, por muy valiosos que sean psicoldgicamente los

material es recogidos en sus trabgjos’ .

El aparecer mismo en la television se reduce, por principio, a un aparecer
esencial que lleva consigo una necesaria decepcion que introduce la necesaria dial éctica
entre la realidad y la apariencia en un tiempo inmanente y trascendente a la vez, segun
la estructura verbal de la redlidad; la inmanencia y trascendencia son simultaneas; se
produce asi una reduccion fenomenologica donde rompemos el espacio objetivo
(contenidos visuaes, intuicién espacial, fendmenos de cosas dispuestas de tal o ta
modo), lo abstraemos de una interpretacion trascendente; ¢hacia qué? Hacia unos
contenidos primarios dados : continuo del campo visual, cuasi—espacial, que ya no son
relaciones espacial es objetivas pero que son como un éxtasis: estructura ek — estatica de
lavision en exterioridad de la exterioridad. Y hay dos puntos diferentes: los contenidos
gue sirven parala aprehension, y los caracteres de aprehension mismos. L as sensaciones

se encuentran en la base de las percepciones.

La emision de espacios televisivos formal mente queda integrada en una division
fenomenoldgica del espacio que nos afecta; se trata de la diaéctica del dentro-fuera;
dentro llega la interioridad de la apariencia, y fuera queda nuestra sensibilidad, la
cohesion subjetiva u objetividad de lo propio. Parareconciliar 1o de dentro y lo de fuera
€s necesario una rotura que neutralice la manifestacion de la emision que se produce en
la“imaginacion” de las “ quinestesias correlativas’; hay unaintencionalidad que penetra

los contenidos de las imagenes. Ahi se da la relacion entre la imagen y la fantasia

1 Ver parégrafo 6 de Edmund Husser| “ Phantasia, conscience d'image, souvenir” , Eds. Jéréme Millon.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio |1, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 113



Pedro Marinero, Juan Carlos de: La television como acto estético. La ruptura.

colaborando en la constitucion, pero segun Husserl: “ Al constituirse la fantasia como
objeto inmanente, se constituye gracias a su propia intencionalidad fantéstica, que tiene
el caracter de una apresentacion neutralizada, también el cuasi—objeto inmanente, la
unidad de lo inmanentemente fantaseado, en € cuasi—tiempo inmanente de la fantasia.
Y cuando la fantasia es la modificacion apresentativa de una “aparicion”, se constituye
ademés la unidad de algo fantaseado trascendente, la unidad, diremos, de un objeto
espacio-temporal fantaseado o la unidad de una situacion objetal fantaseada, situacién
cuasi—dada en un juicio cuasi— perceptivo, 0 cuasi—pensada en un juicio fantéstico de
otra clase” ™. De esta manera, |a objetividad televisiva entreteje nuestro cuerpo, o € yo-
cuerpo interno diria Husserl; recogemos una presencia a distancia, pero con cierta
ausencia apresentativa que provoca las sintesis pasivas identificativas por indicacién

anal ogizante, co-admitiendo personamente |o que se recibe.

La realidad se nos presenta asi en forma de “apariencia’ formal segun lo que
Kant llamaba “modo estético de representacion”; modo estético sensible de re-
presentacion Kant o entendia como una relacion de la re-presentacion con un objeto,
recogida por nuestra sensibilidad en cuanto fendmeno, seguin é en la Critica del Juicio,
con € fin de conocerlo, de tal manera que la forma de la sensibilidad, € como es
afectado el sujeto, se afiade a la re-presentacion y es transmitida necesariamente al
objeto, pero sdlo como fendmeno. Puede que ese modo no tenga relacion con € objeto
para conocerlo sino para sentir placer y displacer, a ese sentimiento Kant lo llamaba
“sentido ” o modificacion de nuestro estado™®; asi, no es & sentido objetivo que se
pueda usar para el conocimiento, Sino que mas bien se trata de intuir algo como juicio
estético, incluso re-conocerlo con placer: receptividad del sujeto. Asi pues, concluye
Kant, todas las determinaciones del entendimiento tienen una significacion subjetiva
Dice Kant: “por tanto, con la expresion “juicio estético sobre un objeto” se indica
inmediatamente que una representacion dada (datos puros dados), se relaciona con un
objeto, pero en €l juicio no se entiende la determinacion del objeto, sino la del sujeto y
su sentimiento”. El sujeto queda afectado tanto en e entendimiento como en la

imaginacion, en las dos facultades que €l juicio unifica'y percibe su relacion, y es la

2 Ultimo pérrafo del libro HFCTI.

3 Pags 71-74 de la Primera introduccion a la “ Critica del juicio” , ed. Visor, Madrid 1987. También se
puede ver esto en las pags 304-306 de la Critica ddl juicio, donde explica Kant el gusto como sensus
comunis.

114 Eikasia. Revista de Filosofia, afio 11, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefil osofia.org



Pedro Marinero, Juan Carlos de: La television como acto estético. La ruptura.

facultad de conocer la que provoca el acto en la sensibilidad, al estar conectada por
medio del juicio reflexionante sin concepto con ella. La rotura o fragmentacion que
neutraliza la manifestacion de la emision la puede llevar a cabo la reflexion sobre la
representacion dada si se adelanta a sentimiento que determina el juicio como finalidad
subjetiva sin concepto, y si 1o hace en su propia actualizacion; entonces la finalidad
subjetiva es pensada antes de ser sentida en su efecto anillo determinado, un efecto que
pretende constitucién simétrica “intersubjetiva’ de la eidética, una inscripcion factica de
mi yo en el desarrollo teleoldgico universal alavez subjetivo e invariante intersubjetivo
en el seno delasintesis del encadenamiento de la aparicién, donde el objeto figurante de

laimagen no cambia en la phantasia.

TROZOS

Para terminar pondré un gjemplo ilustrativo, con un texto de Nietzsche, de la
forma esencial en que se nos presentan a veces las imégenes, y que podriamos
denominar la forma esencial del fendmeno, aunque confesando que Nietzsche tenia
razon cuando decia que la palabra “fendmeno” implica muchas seducciones cuando se

Eikasia. Revista de Filosofia, afio |1, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 115



Pedro Marinero, Juan Carlos de: La television como acto estético. La ruptura.

aplica a mundo empirico™: “Un pintor que no tenga manos y que se proponga expresar
mediante e canto laimagen que tiene delante revelara en este cambio de esferas mucho
mas gue lo que el mundo empirico descubre de la esencia de las cosas. La misma
relacion de una excitacion nerviosa alaimagen producida no es de suyo necesaria, pero
s la misma imagen se produce millones de veces y es transmitida hereditariamente a
través de muchas generaciones de hombres y, finamente, aparece cada vez en toda la
humanidad como consecuencia del mismo motivo, entonces termina adquiriendo para
los hombres el mismo sentido que si fuera la Unica imagen necesariay s la relacion
existente entre la primitiva excitacion nerviosa y la imagen producida fuera
rigurosamente de tipo causal; lo mismo que un suefio, eternamente repetido, que seria
percibido y juzgado totalmente como realidad. Ahora bien, e endurecimiento y €l
enrigidecimiento de una metafora no garantizan en absoluto la necesidad y la autoridad
exclusiva de dicha metéfora’ ™.

DOS IMAGENES.

4 Como ya se ha dicho Marc Richir no lo aplica directamente al mundo empirico, ver nota 3.
> vVer El libro del fildsofo, Ed. Taurus 1974, Grupo Santillana de ediciones, Madrid, 2000, pég. 95.

116 Eikasia. Revista de Filosofia, afio 11, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefil osofia.org



