
Eikasia. Revista de Filosofía, año II, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 
 

107

 
La televisión como acto estético.  

La ruptura. 
Juan Carlos de Pedro Marinero 

 

 

¿Cómo nos constituimos la sensación ante un acontecimiento televisivo? Esta 

pregunta también podía habérsele planteado a Husserl en su libro sobre la conciencia 

del tiempo inmanente. De hecho Husserl en ese libro hace una fenomenología para 

tratar la constitución temporal de un puro dato impresional. Pues bien, de eso podemos 

hablar a la hora de considerar los acontecimientos televisivos: de su constitución 

temporal como puros datos impresionales, y no hechos, que son recogidos por nuestro 

cuerpo mismo y traducidos a sensación misma, mediante algo que podría ser una 

kantiana “experiencia estética de juicio”. ¿Por qué podemos hablar de puros datos 

impresionales? Cuando intentamos conectar tiempo objetivo de emisión y conciencia 

subjetiva del tiempo para constituir la objetividad temporal en la conciencia temporal 

subjetiva, según Husserl analizamos la conciencia pura objetiva del tiempo, el contenido 

fenomenológico de las vivencias temporales; entonces eso, a la vez nos trae 

confusiones. 

Hay una relación muy extraña que remite a mi cuerpo en el mundo de la 

fantasía. El cuerpo en el mundo de la fantasía, porque hay en el cuerpo determinadas 

quinestesias y la afectividad en forma material interviene ahí. Si hacemos esa 

fenomenología la convertimos en autoconstitución del “tiempo fenomenológico” de esa 

constitución temporal de un puro dato y actúa como mecanismo de trascendentalidad u 

organización de la realidad. Se trata de exponer el carácter intencional de la conciencia 

del “tiempo” de la aparición del acontecimiento; tengo percepción de la hylé, de mi 

conciencia; el objeto sólo intencionalmente está dentro de mí. Las intenciones sólo son 

mis quinestesias; las hylé, su materialidad como vivencias quedan efectivamente dentro 

de mí; ese carácter es doble y sólo se puede acceder a él desde la “obra” que el 

acontecimiento crea en mi sensibilidad a través de la experiencia estética de juicio. 



Pedro Marinero, Juan Carlos de: La televisión como acto estético. La ruptura. 

Eikasia. Revista de Filosofía, año II, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 
 
108

GANÍMEDES 

El acontecimiento 

televisivo, formalmente, se 

convierte en un puro dato 

impresional que reduce nuestra 

sensación a un momento estético. 

Cómo pueda el acontecimiento 

reducirnos dependerá de nuestra 

propia conducta estética, de nuestra 

actitud para recoger el 

acontecimiento y de cómo nos lo 

actualicemos; lo podemos hacer 

automáticamente, mediante una 

comprensión extra-estética, fuera 

de la sensación de los sentidos, que 

intensificará nuestra experiencia. 

De esta manera, la propia constitución de la sensación no nos modificará, sino que nos 

reafirmará incomunicablemente, justamente al contrario de la plena comunicación de la 

sensación  en Kant1. De esta manera, la propia constitución de la sensación despreciará 

todo aquello que no encaje en nuestra pasiva visión automatizada externa y en nuestra 

comprensión. Este tipo de actualización al modo de Gadamer se puede dar 

efectivamente, en el acto posicional del círculo hermenéutico de mi comprensión, por la 

característica de la televisión de apelar al espectador; este queda incluido formalmente 

en la materia de la televisión, convirtiéndose a su vez el espectador en receptor y 

materia televisiva. 

¿Pero qué hace ahí la imagen? Nos acerca la fantasía a la percepción unitaria; 

trabaja esquemáticamente sobre nuestra pasividad; sobre nuestra capacidad para ser 

afectados nos reducimos a seres pasibles, según el término de la fenomenología de Marc 

Richir. La cuestión aquí, entonces es la de la receptividad o autoreceptividad de la 

facticidad. Hay un déficit de receptividad o de acogida de la facticidad del yo, como su 

afectividad, por exceso de pasividad que parece movilizar todos los recursos del 



Pedro Marinero, Juan Carlos de: La televisión como acto estético. La ruptura. 

Eikasia. Revista de Filosofía, año II, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 
 

109

pensamiento; lo que constituye el sentido como acontecimiento supone una receptividad 

o una capacidad de acogida que no es del orden de la posibilidad de poder ser o existir. 

La apertura al acontecimiento es del orden de la PASIBILIDAD, literalmente “que puede 

padecer”: todo acontecimiento que se nos abre, abiertos a él, comporta una dimensión 

pática (enfática, afectiva) según la cual nos hemos concertado cada vez al mundo 

entero”, de ahí que el acontecimiento se convierta, por ese sensus comunis, en 

transpasible.2 Es, según dijo tardíamente Heidegger, el lado vuelto hacia nosotros de 

una apertura. Esa pasibilidad convierte las impresiones en puros datos impresionales; 

éste es el proceso que origina la constitución de nuestra sensación ante el 

acontecimiento televisivo. Cómo recoja nuestro cuerpo el acontecimiento dependerá de 

una originariedad esencial del fenómeno afectivo que nos abre la fenomenología 

trascendental3; cuando el cuerpo reinicia su traducción estamos entonces en lo que se 

llama una apercepción perceptiva, no originaria, que, tiene mucho que ver con lo dado, 

según nos dice Husserl en las Lecciones sobre el tiempo, donde pone en paralelo: dato 

sentido y dato fenomenológico; el dato sentido son datos locales, sensaciones visuales, 

cualidades propias, propiedad de la cosa fenoménica; los datos fenomenológicos son 

lugares objetivos fenomenales, cualidades objetivadas fenomenales, la percepción, y 

ambos están en paralelo: “El dato sentido es un dato fenomenológico que mediante la 

apercepción nos hace consciente algo objetivo como corporalmente presente; entonces 

debemos distinguir entre temporal “sentido” y temporal percibido”4, es decir, entre dato 

fenomenológico, por cuya apercepción empírica se constituye la referencia al tiempo 

                                                                                                                                                                          
1 Ver pág. 302-304 de la Crítica del juicio, ed. EL ATENEO, Buenos Aires 1951. 
2 .- Ver pág. 48 de Meditations phénoménologiques, Marc Richir, ed. J. Millon 1992. 
3 .- La fenomenología trascendental es  asubjetiva. El campo está constituido por los fenómenos como 
nada más que fenómenos, por oposición al fenómeno como ser. El campo fenomenológico es campo 
fenomenal que es trascendental, pues es el a priori del a posteriori sujeto – objeto. A él se llega por medio 
de la epojé fenomenológica hiperbólica, no trascendental como en Husserl, y aquella conduce a la pura 
subjetividad, fenómenos, aquella mediante la que retornamos a lo originario, al fenómeno como nada más 
que fenómeno; al campo fenomenológico como lo concibe Richir. La epojé es previa al simple abstenerse 
de juzgar, lo que significa la epojé en el escepticismo. Toda conciencia niega o afirma, y Richir cuenta 
con una protodoxia primero. La epojé trascendental en Husserl es abstención que no presupone nada; ni 
duda ni afirma. Es suspensión de la tesis noética y la puesta entre paréntesis del mundo, ni se niega ni se 
duda su existencia. 
   La reducción fenomenológica radical trascendental es una crítica de la epojé fenomenológica 
trascendental de Husserl, inyectándole el hiperbolismo y exageración existente en la duda cartesiana: 
hibridación de la duda (en cuanto hiperbólica) y la reducción fenomenológica cartesiana, diferente de la 
de Husserl. Richir recoge ambas y va hacia algo pretendido nuevo: epojé fenomenológica hiperbólica, no 
duda. Pone entre paréntesis la subjetividad y objetividad empírica. 
4 .- Pág.53 de: Fenomenología de la conciencia del tiempo inmanente, ed. Nova. Buenos Aires,. 1959. 
Libro citado con las siglas HFCTI. 



Pedro Marinero, Juan Carlos de: La televisión como acto estético. La ruptura. 

Eikasia. Revista de Filosofía, año II, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 
 
110

objetivo, y tiempo objetivo infinito. Y, correlativamente entre una simultaneidad 

sentida: lo fenomenológico, dato temporal absoluto sentido, “ahora”, y una 

simultaneidad objetiva: lo temporal objetivo, tiempo objetivo de la vida. Diríamos: entre 

las sensaciones (αισϑησεις) y lo que se hace o está hecho (ποιεσις), pues parece que 

lo que se hace y lo que está ya hecho son diferentes, pero Husserl nunca consiguió  el 

sentido haciéndose sin hacerlo esencialmente, objetivamente, con un peso grande de 

cientifismo; según él: “En la misma conciencia impresional en que se constituye la 

percepción, se constituye también, y precisamente mediante ello, lo percibido. A la 

esencia de una conciencia así construida pertenece el ser, al mismo tiempo una 

conciencia de unidad, de índole inmanente, y conciencia de unidad, de índole 

trascendente”5. Recurriendo a la descripción fenomenológica y tratándose de imágenes 

Husserl dice: “Y cuando la imagen es una imagen móvil, como por ejemplo en el 

estroboscopio o el cinematógrafo, la unidad del encadenamiento presentativo, y 

paralelamente, del encadenamiento representativo (al cual corresponde la unidad del 

objeto que se despliega en él) está efectivamente protegida6. 

                                                           
5 .- Ver HFCTI p.140. 
6 .- La unidad del objeto a la que se refiere Husserl en estas líneas de un folleto datado del 2/10/1898 e 
introducido en el curso de 1904-1905 (Yo  lo he encontrado en este libro: Edmund Husserl  Phantasia, 
conscience d´image, souvenir, Eds. Jérôme Millon 2002, Grenoble, resumen de los parágrafos 9 y 14) es 
la que constituyen  tres objetos: 1) la imagen física, la cosa sobre la pantalla de tv, 2) el objeto 
representante  o figurante en imagen–copia  y 3) el objeto representado o figurado en imagen–copia. Para 
este último, preferimos simplemente decir sujeto–imagen. Para el primero diremos imagen física, y para 
el segundo imagen representante u objeto—imagen, que es figurante en imagen–copia puesto que la 
imagen de televisión no se corresponde con la imagen real, por diferencias de tonos de color, altura 
anchura, etc. Parágrafo 14:  En la imagen penetramos desde la mirada al objeto apuntado o, a partir de 
ella, éste mira hacia nosotros. Fenomenológicamente, eso implica que el objeto–imagen no aparece 
simplemente sino que lleva un nuevo carácter de aprehensión que compenetra, o fusiona con, el carácter 
original, que por así decir no está simplemente ausente (weg) del contenido del apareciente sino que en él 
indica desde dentro (hineinweist) el objeto propiamente apuntado, o lo indica a través de ese contenido. 
Lo que hace representativamente función en el contenido del objeto–imagen es particularmente 
remarcable: figura, presentifica, pone en imagen, hace intuitivo. El sujeto casi nos mira a través de esos 
trazos. Esos trazos no se ponen de relieve más que en una atención aislada (Einzelbechtung), no se 
separan más que en ella de los otros trazos del objeto–imagen: de los momentos, partes, determinadas 
que, o bien han marcado el carácter opuesto, el del conflicto con determinidades correspondientes del 
sujeto apuntado, o bien a las cuales el uno ni tampoco el otro carácter son inherentes. De tales trazos 
desprovistos de caracteres no ponen nada en imagen, y cómo el objeto efectivamente real se expone en 
ella, eso también permanece indeterminado. Tal como él está apuntado, deja abiertas las determinidades 
concernidas y, en esta perspectiva, la mira, intención, la aprehensión concernida, comporta 
indeterminidades. De otra parte, en lo que concierne a la conciencia de los momentos de la imagen que 
están inadaptados al sujeto, que se descartan de él, presupone por esencia la conciencia de los momentos 
adaptados, que hacen intuitivo. Son solamente estos los que producen una conciencia de imagen.  A su 
vez podemos encontrar un estudio minucioso de estas lecciones de Husserl  y otras cuestiones con 
relación a la phantasia  y la imagen  en el libro de Marc Richir: Phénoménologie en esquisses (Nouvelles 
fondations), Ed. Jérôme Millon, 2000. 



Pedro Marinero, Juan Carlos de: La televisión como acto estético. La ruptura. 

Eikasia. Revista de Filosofía, año II, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 
 

111

Husserl ve en el objeto duración: legalidad de la experiencia, y en el fenómeno 

cambio. Hay dos temporalidades en la recepción de imágenes: una primaria y otra 

secundaria u objetiva, no dada sino construida. La apercepción perceptiva es una 

percepción ambigua y se escinde en dos; por un lado es como si percibiéramos otro, en 

un plano extensional, un alter ego que parece darse y es excluyente, con una ausencia 

originaria en cuanto apercepción no perceptiva, en lo que es una apresentación 

neutralizada, una presencia a distancia de la mía; y por otro ese fenómeno aparece 

intensionalmente en un tiempo mismo y se despliega según el mecanismo de 

protenciones y retenciones, mecanismo interno “rememorado” por nuestro cuerpo, 

corporeidad de cuerpo viviente, según Husserl, y está desajustado de lo objetivo en un 

desplazamiento de la mera re-presentación a la presentación en una presencia temporal 

mía, aparece con una proximidad que no supone objetividad. 

Ese doble mecanismo puramente intencional se da en la identificación del 

fenómeno y ahí intervienen las síntesis pasivas que, se producen por indicación 

analogizante; fenómeno en donde es por asociación originaria como se entretejen las 

“vivencias psíquicas”; la identificación se hace pasivamente y se introduce significación 

e identificación subrepticiamente. 

La unión sintética constitutiva de nuestra sensación , es decir, la unión de lo que 

ya hemos visto y de lo que todavía falta por ver, sólo se determinará progresivamente 

en lo extensional, y en ella no hay concordancia con lo dado, ni realismo así, en eso 

extensional se produce, no una descripción, sino una construcción o constitución 

verdadera sobre lo pre-dado o no dado: fractura entre la no – donación, indeterminidad, 

y la donación del fenómeno, se produce un desajuste, una puerta–en–falso necesaria 

para salir de la identidad sintética. Fractura, sin embargo, inaccesible al análisis, a su 

motor; fractura que constituye la instancia crítica del análisis fenomenológico de la 

emisión televisiva. Se produce un exceso en la traducción, y es como si fuera ese exceso 

el que permitiera distinguirlas, engendrar rodeo sobre la intencionalidad y escapar a la 

doble circularidad simbólica. Doble enredo de la recepción de la emisión: por su 

donación y por su enredo de conceptos lógicos en ella. “No pudiendo atenernos a la no 

– donación anticipadamente del fenómeno, estamos conducidos a transgredirlo, a 

predeterminarlo circularmente por la separación que está considerada desenredar y 

descubrir los términos “verdaderamente” lógicos: lo que permite por la no – donación 



Pedro Marinero, Juan Carlos de: La televisión como acto estético. La ruptura. 

Eikasia. Revista de Filosofía, año II, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 
 
112

escapar a la circularidad, parece tener que reconducir eso de modo, por así decir, 

reforzado”7. 

En esa constitución surge la cosa misma sin intervenir la fantasía, que queda 

anulada así por el propio receptor en un acto objetivante o posicional, puesto 

esencialmente; es una auto-actualización de lo que “ha sido”, que es recuerdo presente, 

percepción, aparición del objeto, fenómeno, y son procesos de identificación que en las 

sucesivas perspectivas hacen que se vaya constituyendo la cosa misma como unidad 

sintética de perspectivas; dice Husserl: “la percepción, en cuanto fenómeno constituido, 

es a su vez percepción de la cosa”8. Pero hay que distinguir entre la percepción9 y la 

fantasía del tiempo, según una crítica de Husserl a Brentano, el cual no distingue entre 

conciencia instantánea del tiempo y conciencia de la sucesión del tiempo, entre la 

actualización de la sucesión originaria vivida ayer y, la actualización del campo 

temporal originariamente vivido ayer: el continuo de fantasías originariamente 

asociadas. No distingue acto y contenido aprehensivo, ni objeto aprehendido. Con esa 

directiva “a los contenidos primarios de la percepción se acoplan continuamente 

fantasmas con un contenido igual cualitativamente; y la fantasía agregaría un nuevo 

momento: el temporal”10. El phantasma, abstracción hecha de toda aprehensión como 

phantasia de un centauro, de una casa, etc., es un contenido sensible que es algo 

totalmente diferente a la phantasia. Sería necesario preguntarse sobre lo que significa el 

acto de traducir representado (Vorstelligmachung) el mismo objeto en la percepción y 

en la phantasia, y poner la cuestión de saber si esta mismidad (Selbigkeit) no permitiría 

una diferenciación, una distinción de géneros de objetivación, la cual haría la verdadera 

diferencia entre percepción y phantasia, una diferencia truncada y no una diferencia 

simplemente relativa como la de la plenitud y la fugacidad que, ella también por otra 

parte, tiene por sí misma su aplicación en el interior de cada uno de los dos géneros de 

representación. “Si tenemos percepciones, y sin confusión con representaciones—de—

phantasia, podemos entonces compararlas a percepciones presumidas. Luego la 

cuestión no es la de la diferenciación entre apariencia y realidad efectiva, sino [15] la de 

                                                           
7 Resumen de la Iª Meditación del libro citado de  Marc Richir. 
8 Pág. 140 de HFCTI. 
9 Para ver la función de la percepción en Husserl se puede recurrir al libro de Ricardo Sánchez  Ortiz de 
Urbina La fenomenología de la verdad: Husserl, Ed. Pentalfa, Gijón 1984, en especial a las págs. 100-
106. 
10 HFCTI p.64. 



Pedro Marinero, Juan Carlos de: La televisión como acto estético. La ruptura. 

Eikasia. Revista de Filosofía, año II, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 
 

113

la esencia diferente de la percepción y de la phantasia, y si aquí una diferencia de 

esencia existe en general. 

Luego si se entiende esta diferencia como una diferencia psicológicamente 

caracterizante, ya no pertenece entonces a la esfera fenomenológica. Tenemos de hecho 

dos géneros de representación diferentes que, prácticamente, podemos fácilmente 

distinguir. Es psicológicamente interesante ver cómo, en relación con nuestra voluntad, 

etc., esas representaciones también se comportan diferentemente. Pero son ya cuestiones 

genéticas–causales, problemas de psicología. 

Desde entonces, no podemos emprender gran cosa con las habituales 

exposiciones de los psicólogos, por muy valiosos que sean psicológicamente los 

materiales recogidos en sus trabajos”11. 

El aparecer mismo en la televisión se reduce, por principio, a un aparecer 

esencial que lleva consigo una necesaria decepción que introduce la necesaria dialéctica 

entre la realidad y la apariencia en un tiempo inmanente y trascendente a la vez, según 

la estructura verbal de la realidad; la inmanencia y trascendencia son simultáneas; se 

produce así una reducción fenomenológica donde rompemos el espacio objetivo 

(contenidos visuales, intuición espacial, fenómenos de cosas dispuestas de tal o tal 

modo), lo abstraemos de una interpretación trascendente; ¿hacia qué? Hacia unos 

contenidos primarios dados : continuo del campo visual, cuasi–espacial, que ya no son 

relaciones espaciales objetivas pero que son como un éxtasis: estructura ek – estática de 

la visión en exterioridad de la exterioridad. Y hay dos puntos diferentes: los contenidos 

que sirven para la aprehensión, y los caracteres de aprehensión mismos. Las sensaciones 

se encuentran en la base de las percepciones. 

La emisión de espacios televisivos formalmente queda integrada en una división 

fenomenológica del espacio que nos afecta; se trata de la dialéctica del dentro-fuera; 

dentro llega la interioridad de la apariencia, y fuera queda nuestra sensibilidad, la 

cohesión subjetiva u objetividad de lo propio. Para reconciliar lo de dentro y lo de fuera 

es necesario una rotura que neutralice la manifestación de la emisión que se produce en 

la “imaginación” de las “quinestesias correlativas”; hay una intencionalidad que penetra 

los contenidos de las imágenes. Ahí se da la relación entre la imagen y la fantasía 

                                                           
11 Ver parágrafo 6 de Edmund Husserl “Phantasia, conscience d`image, souvenir”, Eds. Jérôme Millon. 



Pedro Marinero, Juan Carlos de: La televisión como acto estético. La ruptura. 

Eikasia. Revista de Filosofía, año II, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 
 
114

colaborando en la constitución, pero según Husserl: “ Al constituirse la fantasía como 

objeto inmanente, se constituye gracias a su propia intencionalidad fantástica, que tiene 

el carácter de una apresentación neutralizada, también el cuasi–objeto inmanente, la 

unidad de lo inmanentemente fantaseado, en el cuasi–tiempo inmanente de la fantasía. 

Y cuando la fantasía es la modificación apresentativa de una “aparición”, se constituye 

además la unidad de algo fantaseado trascendente, la unidad, diremos, de un objeto 

espacio–temporal fantaseado o la unidad de una situación objetal fantaseada, situación 

cuasi–dada en un juicio cuasi– perceptivo, o cuasi–pensada en un juicio fantástico de 

otra clase”12. De esta manera, la objetividad televisiva entreteje nuestro cuerpo, o el yo-

cuerpo interno diría Husserl; recogemos una presencia a distancia, pero con cierta 

ausencia apresentativa que provoca  las síntesis pasivas identificativas por indicación 

analogizante, co-admitiendo personalmente lo que se recibe. 

La realidad se nos presenta así en forma de “apariencia” formal según lo que 

Kant llamaba “modo estético de representación”; modo estético sensible de re-

presentación Kant lo entendía como una relación de la re-presentación con un objeto, 

recogida por nuestra sensibilidad en cuanto fenómeno, según él en la Crítica del Juicio, 

con el fin de conocerlo, de tal manera que la forma de la sensibilidad, el cómo es 

afectado el sujeto, se añade a la re-presentación y es transmitida necesariamente al 

objeto, pero sólo como fenómeno. Puede que ese modo no tenga relación con el objeto 

para conocerlo sino para sentir placer y displacer, a ese sentimiento Kant lo llamaba 

“sentido ” o modificación de nuestro estado13; así, no es el sentido objetivo que se 

pueda usar para el conocimiento, sino que más bien se trata de intuir algo como juicio 

estético, incluso re-conocerlo con placer: receptividad del sujeto. Así pues, concluye 

Kant, todas las determinaciones del entendimiento tienen una significación subjetiva. 

Dice Kant: “por tanto, con la expresión “juicio estético sobre un objeto” se indica 

inmediatamente que una representación dada (datos puros dados), se relaciona con un 

objeto, pero en el juicio no se entiende la determinación del objeto, sino la del sujeto y 

su sentimiento”. El sujeto queda afectado tanto en el entendimiento como en la 

imaginación, en las dos facultades que el juicio unifica y percibe su relación, y es la 

                                                           
12 Último párrafo del libro HFCTI. 
13 Págs 71-74 de la Primera introducción a la “Crítica del juicio”, ed. Visor, Madrid 1987. También se 
puede ver esto en las págs 304-306 de la Crítica del juicio, donde explica Kant el gusto como sensus 
comunis. 



Pedro Marinero, Juan Carlos de: La televisión como acto estético. La ruptura. 

Eikasia. Revista de Filosofía, año II, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 
 

115

facultad de conocer la que provoca el acto en la sensibilidad, al estar conectada por 

medio del juicio reflexionante sin concepto con ella. La rotura o fragmentación que 

neutraliza la manifestación de la emisión la puede llevar a cabo la reflexión sobre la 

representación dada si se adelanta al sentimiento que determina el juicio como finalidad 

subjetiva sin concepto, y si lo hace en su propia actualización; entonces la finalidad 

subjetiva es pensada antes de ser sentida en su efecto anillo determinado, un efecto que 

pretende constitución simétrica “intersubjetiva” de la eidética, una inscripción fáctica de 

mi yo en el desarrollo teleológico universal a la vez subjetivo e invariante intersubjetivo 

en el seno de la síntesis del encadenamiento de la aparición, donde el objeto figurante de 

la imagen no cambia en la phantasia.  

 

TROZOS 

Para terminar pondré un ejemplo ilustrativo, con un texto de Nietzsche, de la 

forma esencial en que se nos presentan a veces las imágenes, y que podríamos 

denominar la forma esencial del fenómeno, aunque confesando que Nietzsche tenía 

razón cuando decía que la palabra “fenómeno” implica muchas seducciones cuando se 



Pedro Marinero, Juan Carlos de: La televisión como acto estético. La ruptura. 

Eikasia. Revista de Filosofía, año II, 10 (mayo 2007). http://www.revistadefilosofia.org 
 
116

aplica al mundo empírico14: “Un pintor que no tenga manos y que se proponga expresar 

mediante el canto la imagen que tiene delante revelará en este cambio de esferas mucho 

más que lo que el mundo empírico descubre de la esencia de las cosas. La misma 

relación de una excitación nerviosa a la imagen producida no es de suyo necesaria, pero 

si la misma imagen se produce millones de veces y es transmitida hereditariamente a 

través de muchas generaciones de hombres y, finalmente, aparece cada vez en toda la 

humanidad como consecuencia del mismo motivo, entonces termina adquiriendo para 

los hombres el mismo sentido que si fuera la única imagen necesaria y si la relación 

existente entre la primitiva excitación nerviosa y la imagen producida fuera 

rigurosamente de tipo causal; lo mismo que un sueño, eternamente repetido, que sería 

percibido y juzgado totalmente como realidad. Ahora bien, el endurecimiento y el 

enrigidecimiento de una metáfora no garantizan en absoluto la necesidad y la autoridad 

exclusiva de dicha metáfora”15. 

 

DOS IMÁGENES. 

 

                                                           
14 Como ya se ha dicho Marc Richir no lo aplica directamente al mundo empírico, ver nota 3. 
15 Ver El libro del filósofo, Ed. Taurus 1974, Grupo Santillana de ediciones, Madrid, 2000, pág. 95. 


