
7 

 

 
  
 

Filosofía, democracia, educación y libertad | Francisco Javier Méndez Pérez 

 

 

N.º 106 
Mayo 2022 

 

 

Filosofía, democracia, educación y libertad: reflexiones 

para una filosofía social como una narrativa 

democrática en la educación 
Francisco Javier Méndez Pérez. IES Tirso de Molina de Madrid 

Recibido 24/5/2021 

 

 

 

 
  

Resumen  

 

En este escrito se pretende establecer una 

relación entre la filosofía, la democracia, la 

educación y la libertad en relación al sistema 

educativo español. En España se ha perdido 

con la nueva ley de educación (Lomloe) la 

ocasión de hacer profundos cambios hacia una 

educación en libertad y para la democracia. El 

artículo pretende recuperar el papel de la 

Filosofía en la enseñanza española como 

valedora de una narrativa democrática. Para 

ello la filosofía en la educación no unversitaria 

debería ser más una filosofía social, siguiendo 

la filosofía de Dewey como una inteligencia 

social. 

 

Palabras clave: filosofía social, educación, 

democracia, libertad, narrativa 

Abstract 

 

Philosophy, democracy, education and 

freedom: reflections for a social philosophy 

as a democratic narrative in education 

 

The purpose of this article is to establish a 

narrow relationship among philosophy, 

democracy, education and freedom concerning 

the Spanish educational system. In Spain, the 

new Law of Education (Lomloe) has been a 

dissappoinment for not introducing deep 

changes for an education in liberty and 

democracy. This paper aims at the reinvention 

of Philosphy as a democratic narrative in 

education. In order to do so Philosophy must 

turn into a social philosophy following Dewy’s 

ideas for a social intelligence.  

 

Key words: Social philosophy, democracy, 

education, liberty, narrative 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 
 

Filosofía, democracia, educación y libertad | Francisco Javier Méndez Pérez 

 

 

    8 

N.º 106 
Mayo 2022 

 

 

 

 

 

 

  



9 

 

 
  
 

Filosofía, democracia, educación y libertad | Francisco Javier Méndez Pérez 

 

 

N.º 106 
Mayo 2022 

 

 

La constitución del campo intencional y su 

vulnerabilidad entre abismos 
Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina1. Sociedad Asturiana de Filosofía 

Recibido 15/01/2022 

 

 

 

 

1. La educación democrática 

 

Llevamos mucho tiempo discutiendo en el mundo filosófico sobre la importancia de la 

filosofía como asignatura en los planes de estudio de la Enseñanza Secundaria y 

Bachillerato. Incluso ahora, hay voces que piden su inclusión en los estudios de primaria, 

en la forma de «Filosofía para niños» (García, 2016) (Hernández Bermúdez, 2019). 

 

No voy a discutir este asunto que tiene muchas aristas y fácilmente los filósofos y 

filósofas tomamos una posición corporativista. Y no es porque no seamos capaces de 

abstraernos de nuestro propio oficio —de hecho, una de las características del 

filósofo o filósofa es ser capaz, o, por lo menos, de intentar analizar las cosas desde 

                                                 
1 N. del ed.: el presente artículo se incardina en una línea de pensamiento que tiene su primera gran 

sistematización en 2014 con la publicación de Estromatología: teoría de los niveles fenomenológicos 

(Eikasía/Brumaria), y una segunda en 2021 con la entrega a las prensas de Orden oculto: ensayo de una 

epistemología fenomenológica (Eikasía). Para un panorama general y algunas tentativas evaluadoras v. 

Sánchez Corredera, «El orden oculto estromatológico en la obra de Urbina», en Eikasía: Revista de 

Filosofía, n.º 104. Oviedo, enero-febrero de 2022, 7-80 <https://www.revistadefilosofia.org/104/104-

01.pdf>; una visión más sintética, aunque centrada en Orden oculto, por el mismo autor:«Ante un 

nuevo sistema filosófico», en Eikasía: Revista de Filosofía, n.º 103. Oviedo, noviembre-diciembre de 2021, 

pp. 259-266 <https://www.revistadefilosofia.org/103/103-14.pdf>. Una reseña sintética sobre 

Estromatología: Luis Álvarez Falcón en Investigaciones Fenomenológicas, n.º 12. Madrid, UNED, 2015, 

265-274 <http://revistas.uned.es/index.php/rif/article/view/29603/22808>.  

Para una visión general sobre la figura filosófica de Ortiz de Urbina véase el número especial de 

Eikasía: Revista de Filosofía n.º 100. Oviedo, Eikasía, mayo-junio de 2021 

<https://www.revistadefilosofia.org/numero100.htm>, dedicado íntegramente al autor. Con 

posterioridad a la publicación de Orden oculto, Ortiz de Urbina ha seguido profundizando en varios 

aspectos de su propuesta, además del presente artículo pueden consultarse: «La identidad del arte», 

en Eikasía, n.º 101. Julio-agosto de 2021, 7-22 <https://www.revistadefilosofia.org/101/101-01.pdf>; y 

«Einstein y el dios Jano», en Eikasía, n.º 104. Enero-febrero de 2022, 245-258 

<https://www.revistadefilosofia.org/104/104-09.pdf>. [Todos los enlaces comprobados el 21/02/2022]. 



 
 

 
 

Filosofía, democracia, educación y libertad | Francisco Javier Méndez Pérez 

 

 

    10 

N.º 106 
Mayo 2022 

 

 

una posición imparcial— sino que el hecho de ser filósofos o filósofas levanta 

sospechas sobre nuestra imparcialidad en relación al tema. 

La cuestión que aquí se plantea no es la enseñanza de la filosofía, sino la 

enseñanza de la democracia, y en esto no hay duda, si queremos un país democrático 

debemos enseñar a los ciudadanos a vivir democráticamente. Una vivencia que tiene 

que ser no sólo teórica sino también práctica. Hay que enseñar a nuestros y nuestras 

alumnos y alumnas  no solo a comprender por qué  el sistema democrático es, como 

decía Bertrand Russell,  no el mejor sistema de gobierno pero sí el menos malo.  Y 

todo ello hay que llevarlo a cabo mediante la práctica democrática. 

Ahora, ¿a quién encargamos esta educación democrática de los futuros 

ciudadanos y ciudadanas del país? O como diría Adela Cortina, los futuros y las 

futuras gobernantes. En esto voy a ser claro, no creo que la filosofía constituya en sí 

misma algo especial que la dota de una ventaja intrínseca para la enseñanza 

democrática. Tampoco cualquier otra materia, pues la democracia no es algo que 

tenga un acceso privilegiado desde un punto de vista determinado. La democracia es 

una actitud que debemos fomentar desde todas las esferas de la vida social, pero sin 

embargo, la filosofía como ciencia social puede jugar un papel esencia en la 

educación y enseñanza de la democracia. 

La filosofía, como  todos los campos del conocimiento teórico, ha estado 

sometida a en los últimos años a un proceso de diferenciación que la ha llevado a un 

variedad de subdisciplinas o formas de hacer filosofía, o de distintas filosofías. En los 

currículos oficiales de filosofía del bachillerato sigue predominado la división  clásica 

de una filosofía teórica, una filosofía práctica y una estética, en las que se habla del 

conocimiento, el hombre, la moral y la política fundamentalmente,y en la que queda 

muy desdibujada una filosofía social (Honneth, 2011, pág. 75ss). Quiero defender  la 

necesidad de una filosofía propia de la sociedad capaz de hablar de las posibilidades 

de desarrollo social y de «buena vida» de los miembros de la sociedad. Solo así 

podremos encargar a la filosofía la tarea de educar a ciudadanos democráticos para 

una sociedad democrática, más libre y más justa. Se puede entender la filosofía social 

como esa «instancia de reflexión, dentro de la cual se discuten criterios para formas 

exitosas de la vida social» (Honneth, 2011, pág. 77). Una filosofía como filosofía social 

sirve para descubrir las patologías sociales, como diagnóstico de la sociedad para 



11 

 

 
  
 

Filosofía, democracia, educación y libertad | Francisco Javier Méndez Pérez 

 

 

N.º 106 
Mayo 2022 

 

 

poder pensar las soluciones más apropiadas. Es el sentido de una filosofía volcada 

hacia la sociedad, como función social (Giner de los Ríos, 2015, págs. 343-378), como 

forma de encarar la educación de la democracia con garantías de éxito. El filósofo 

estadounidense Richard Rorty dice que hay que dar prioridad a la democracia sobre 

la filosofía (Rorty, The priority of democracy to philosophy, 1991), porque la filosofía 

no se ha caracterizado precisamente a lo largo de la historia de defender la 

democracia, incluso podríamos pensar todo lo contrario. Muchos filósofos han 

defendido sistemas políticos no democráticos como deseables. Como muestra 

tenemos la República de Platón en la que se defiende un sistema altamente elitista 

basado en la búsqueda de la verdad y no del consenso. 

Otro filósofo estadounidense, John Dewey (1994, pág. 100) defendía que la 

educación es un proceso de crecimiento paralelo a un proceso de unificación 

personal. Esto significa que la educación se relaciona con el hecho de hacerse con una 

mente que consiste en dotarse de un yo. Ahora bien, este yo no debe ser un yo 

dogmático, absoluto, sino flexible, abierto a distintas concepciones del bien sin que 

ninguna pueda convertirse en universalizable. 

Es por tanto indispensable una educación democrática en nuestras escuelas, pero 

dicha educación no podrá llevarse a cabo sin la democratización de la misma escuela. 

De nada sirve una asignatura de «democracia» si la misma institución educativa no 

es plenamente democrática. 

Por esto, creo que hay que actuar en dos direcciones: Primero, la enseñanza de la 

democracia como contenido  (La democracia pensada) y segundo, la práctica 

democrática, la democracia como estructura (La democracia vivida). 

Ambas se complementan y se retroalimentan. La actitud democrática es inútil a 

no ser que su práctica sea ampliamente compartida. El mismo Dewey pensaba que lo 

más universalizable en filosofía era la democracia, como hábito de acción y 

pensamiento. Desde mi punto de vista, este es el problema más importante que nos 

encontramos en este país: ser capaces de educar en comportamientos democráticos 

para la mayoría de la población.  Dewey ponía el acento en la inteligencia social2 

                                                 
2 La inteligencia social puede verse como una regla de conducta como parte de un procedimiento de 

decisión. Pero no hay que considerarla como un imperativo, sino como un medio para resolver los 

problemas humanos (Gouinlock, 1994). 



 
 

 
 

Filosofía, democracia, educación y libertad | Francisco Javier Méndez Pérez 

 

 

    12 

N.º 106 
Mayo 2022 

 

 

como una filosofía de la democracia que incluye los ideales de crecimiento, libertad y 

experiencia compartida. 

En relación al primer punto de más arriba, la enseñanza de la democracia como 

contenido se puede abordar, siguiendo a Dewey, como una filosofía de la inteligencia 

social, o de la democracia. Ahora bien, una enseñanza de la democracia a partir de la 

filosofía implica un cambio sustancial en la enseñanza de la filosofía misma. No 

parece oportuno seguir enseñando la filosofía como se ha venido haciendo desde una 

perspectiva histórica y desde una relación de sus protagonistas más influyentes 

(siempre, claro está, esta «lista de filósofos»  está cargada ideológicamente).  Se 

trataría ahora de darle la vuelta y enseñar a reflexionar sirviéndonos de aquellos 

filósofos  y filósofas que consideremos que nos ayudan. Pero lo importante no es lo 

que dice un filósofo o filósofa en cuestión, sino lo que se dice y cómo eso nos ayuda a 

construir una concepción adecuada de la democracia. Habría que trabajar la 

concepción de comunidad  y de la moral como algo social y como el resultado de la 

convivencia de unos hombres y unas mujeres entre sí en la que destaca el sentido de 

la responsabilidad y de la libertad. Habría que educar en la toma de decisiones 

traspasando al individuo atomizado y solitario para tener en cuenta a la sociedad en 

la que se vive. 

Necesitamos una filosofía de la libertad, una filosofía que reflexione sobre los 

problemas sociales donde las ideas políticas tengan importancia en relación a su 

utilidad y no en relación a su «verdad» o «falsedad». La filosofía, como dice Eugenio 

Imaz (2009, pág. 26), es algo vivo, capaz de ser un problema personal en el que nos 

jugamos todo: nuestro comportamiento como seres humanos. Una filosofía como 

ciencia social puede así cumplir con los condicionamientos oportunos para la 

enseñanza de la democracia como expresión de la inteligencia social. La democracia 

no es el sistema perfecto de gobierno pero —como dije antes— es el menos malo, y el 

que permite corregir errores o desviaciones o equivocaciones si la experiencia así los 

demuestra. Es verdad que hay muchos países en el mundo con sistemas 

democráticos pero que, sin embargo, están controlados por élites egoístas y poco 

inteligentes. Esta cuestión de la calidad de la democracia ya era una preocupación 

para  J. Dewey quien consideraba que la democracia no es solo votar cuanto toca en 

las convocatorias electorales, sino que era algo mucho más  profundo que penetraba 



13 

 

 
  
 

Filosofía, democracia, educación y libertad | Francisco Javier Méndez Pérez 

 

 

N.º 106 
Mayo 2022 

 

 

toda la sociedad, entendiendo la democracia como una comunidad moral (Dewey, 

Democracy and Education, 2012). La democracia es un modo de vida que  permite 

una pluralidad de opciones de vida buena. La opción por la democracia como forma 

de organización social no es una opción meramente política o filosófica, sino una 

decisión inteligente, pues la democracia va a permitirnos una convivencia óptima en 

una sociedad de moral heterogénea. La cuestión es saber renunciara nuestros ideales 

privados que aspiramos a convertirlos en públicos,  que tenemos que aprender a 

limitar nuestros conceptos de vida buena en nuestra esfera privada y saber respetar 

otras concepciones diferentes, y esto implica un esfuerzo de educación y 

entrenamiento social. 

La base de la filosofía como inteligencia social radica en la experiencia. La 

importancia de la experiencia se pone de manifiesto en la pregunta de W. Benjamin : 

¿de qué nos valen los bienes  de la educación y la cultura si la experiencia no nos 

vincula con ellos? (Benjamin, 2018, pág. 96).  Solo la experiencia democrática puede 

hacer que el  ciudadano valore y sepa apreciar la importancia de la misma. Lo 

característico de esta experiencia es el lenguaje y la comunicación. La categoría de lo 

social es la categoría filosófica fundamental, porque es donde se dan las 

transacciones humanas, los intercambios y la compartición. Es en la sociedad donde 

los seres humanos ven la necesidad de comunicarse unos con otros para busca el 

encuentro, el acuerdo básico basándose en una experiencia en común. En este 

aspecto, la comunicación nos permite la idea de comunidad, y en Dewey toma la 

forma de comunidad democrática y como ya hemos dicho esta idea de comunidad 

democrática es un ideal moral; supone «la creencia en la capacidad de la experiencia 

humana para generar objetivos y métodos mediante los cuales la experiencia 

posterior se acreciente y enriquezca»  (Bernstein, 2010, pág. 169). 

La importancia de la educación reside, entonces, en que es la forma que las 

sociedades modernas tienen para transmitir la experiencia de los adultos a los 

miembros más jóvenes.  La continuidad democrática en el tiempo depende 

fundamentalmente en el éxito de la educación que, según Dewey, es el hecho más 

importante para la acción social, porque una sociedad democrática repudia el 

autoritarismo que encuentra su sustituto en una disposición voluntaria y en el interés 

común, que solo pueden ser creados mediante la educación. 



 
 

 
 

Filosofía, democracia, educación y libertad | Francisco Javier Méndez Pérez 

 

 

    14 

N.º 106 
Mayo 2022 

 

 

El objetivo de la educación, entre otros, es crear un ser humano verdaderamente 

moral, libre y racional, y esto se consigue mediante un esfuerzo continuo 

intergeneracional donde los jóvenes adquiriendo los hábitos necesarios, tanto físicos 

como mentales, para ser un ciudadano o ciudadana con pleno derecho en la 

sociedad.  La filosofía como educación debe ser guía, dirección y orden. Debe ayudar 

a dar sentido a todos los saberes fragmentados en asignaturas en un todo. «La 

educación es un continuo proceso de reconstrucción desde la inmadurez del niño a la 

experiencia que se va haciendo cada vez más significativa, sistemática y ordenadora»  

(Bernstein, 2010, pág. 171). Para ello se necesita enseñar un pensamiento crítico, la 

capacidad de discernir la complejidad de las situaciones, lo superfluo de lo 

importante, la voluntad de aprender de la experiencia, de reflexionar en la justicia, de 

expresar opiniones y valores en conflicto y, sobre todo, tener la valentía de cambiar 

de perspectiva o punto de vista cuando así lo requieren las consecuencias de nuestra 

reflexión y nuestras acciones. En definitiva, toda educación es educación moral, 

entendiendo el sentido moral, no como un conjunto de valores jerarquizados, sino 

como guía de comportamiento para la acción; como diría Dewey, «la evaluación 

inteligente» que promueva «el espíritu científico» (Bernstein, 2010).  Todo esto solo es 

posible si se es parte de una comunidad: la comunidad democrática.  

Esto me da pie para pasar al punto 2 de mi reflexión sobre la vivencia de la 

democracia, que comentaba más arriba. En España, los centros educativos 

institucionales no han sido capaces de construir las condiciones para una verdadera 

cultura democrática. Es especialmente importante esa cultura democrática en los 

Institutos de Educación Secundaria y Profesional que es donde están los alumnos y 

alumnas en una edad crítica para aprender la vida democrática. 

Es cierto que en España tenemos mucho miedo a la democratización de las 

instituciones educativas, no sé si es debido a una tradición política en la que la 

democracia no ha tenido mucho protagonismo en nuestra historia, o debido a malas 

experiencias democráticas que hemos tenido a lo largo de nuestra historia. Quizás ha 

llegado el momento de que nos tomemos en serio la democracia y su enseñanza. 

Es en este sentido sería deseable una reforma de nuestros centros educativos  en 

la que los Consejos Escolares, nacidos de la primera reforma educativa de la 

transición (la LOGSE), vuelvan a tener un papel activo y central en el funcionamiento 



15 

 

 
  
 

Filosofía, democracia, educación y libertad | Francisco Javier Méndez Pérez 

 

 

N.º 106 
Mayo 2022 

 

 

de los mismos, en lo que los alumnos y alumnas tengan una presencia suficiente para 

decidir sobre la organización de las enseñanzas. Por supuesto, hay que dejar claros 

los ámbitos de participación y decisión de las distintas partes de la comunidad 

educativa. Es obvio que los profesores tienen la competencia exclusiva en los 

currículos y cuestiones pedagógicas, son los profesionales y tienen que ejercer su 

profesión de manera libre y con conocimiento de su materia, pero hay muchas otros 

asuntos en relación a la organización de los centros, en los que se debería escuchar a 

los propios sujetos que son objeto de la enseñanza, como ejemplos podemos 

mencionar entre otros la duración de las clases, los recreos, el número de horas de 

permanencia, comienzo y fin de la jornada lectiva, la organización de las pruebas 

evaluativas, los espacios, etc. Es en estos ámbitos, en clase y en las reuniones —

aprovecho para demandar espacios regulados tanto para el profesorado como para el 

alumnado de reunión e intercambio de ideas y problemas— donde se aprenda y 

practique la democracia. Habría que pensar también en los comedores escolares que 

cumplen una función educativa para una alimentación saludable como parte de la 

organización del tiempo escolar. Más adelante abordaré este tema de la organización 

de los centros con más detalle. 

Para apreciar en toda su amplitud lo que quiero decir, acudo de nuevo al filósofo 

estadounidense J. Dewey que consideraba la escuela como el medio más importante 

para la reforma social: «haciendo una sociedad más inteligente y más humana». 

Por último, hay que entender que el problema de la democracia es el problema 

de la libertad. Como dice Richard Rorty, solo si garantizamos la libertad 

preservaremos la verdad y no al revés (Rorty, CL, 2005). La lucha por la libertad es la 

lucha por la democracia y la lucha por la democracia es la lucha por la libertad. 

Construyendo una escuela democrática es la mejor garantía para educar ciudadanos 

y ciudadanas libres, con espíritu crítico y con un alto valor de la individualidad, la 

autonomía moral sin renunciar a la solidaridad y la fraternidad. 

 

2. ¿Qué es educar en la libertad?  

Creo que la libertad es en realidad la asignatura pendiente de la educación 

española, y aquí no se trata de hacer una disquisición filosófica de qué es la libertad 

sino de ser capaces de crear espacios educativos en libertad, en el sentido de la 



 
 

 
 

Filosofía, democracia, educación y libertad | Francisco Javier Méndez Pérez 

 

 

    16 

N.º 106 
Mayo 2022 

 

 

palabra como autonomía de la persona. Esto implica educar en la responsabilidad, en 

hacernos adultos capaces de guiarnos de nuestro propio criterio y no por el criterio 

de otros, eso que Kant llamaba la autonomía en contraposición a la heteronomía 

moral. 

Los problemas del sistema educativo español son muchos, pero creo que es justo 

decir que han sido las enseñanzas medias, aquellas puente entre la primaria y la 

universidad, las que han sido tradicionalmente abandonadas con una financiación 

escasa que traduce la falta de atención por parte de las autoridades políticas y que ha 

generado que los Institutos de Enseñanza Secundaria se encuentren en un estado de 

abandono, tanto en infraestructuras como materiales que hacen muy difícil que 

cumplan esa función social de la que hemos hablado. Un problema añadido ha sido, 

desde mi punto de vista, el paternalismo —quizás el mayor mal que anula toda 

iniciativa de aprender, del aprendiz de estudiante— que ha inundado nuestras 

instituciones educativas en las que no se fomenta el despertar la curiosidad, el gusto 

por aprender. No se promociona la iniciativa propia y la asunción de 

responsabilidades que acompaña al crecimiento  y la madurez. El sistema educativo 

decide de antemano qué, cómo, cuándo y cuánto tienen que aprender los niños y 

adolescentes españoles. Toda libertad se reduce  a elegir entre religión sí o religión 

no. La pregunta es ¿qué necesitan los futuros ciudadanos para el siglo XXI?  

En este sentido me gustaría centrarme en dos tipos de actuaciones que no han 

recibido la debida atención: del currículo; y de organización y estructura de los 

centros educativos.  

Hablemos primero del currículo. La Educación Secundaria española dura cuatro 

años, desde los 12 a 16 años si no hay repeticiones por el camino. Cada año el alumno 

o alumna tiene como mínimo 10 materias diferentes, en total 40 materias, aunque 

ciertamente muchas son repeticiones de materia pero, en cualquier caso, figuran 

como materia independiente con contenidos propios que hay que superar. De todas 

las materias apenas eligén más de dos por curso y en el último año de la Secundaria 

Obligatoria tienen que elegir el itinerario. El currículo del Bachillerato en dos años es 

de 18 asignaturas, 9 por curso y de todas ellas solo pueden elegir 2. Todas las 

materias o asignaturas tienen una duración de un año académico.  Se les exigen 

aprobar todas las materias para obtener el título correspondiente, pudiendo repetir 



17 

 

 
  
 

Filosofía, democracia, educación y libertad | Francisco Javier Méndez Pérez 

 

 

N.º 106 
Mayo 2022 

 

 

curso si no suspenden más de dos en el mismo año. ¿A alguien le parece extraño 

todavía que nuestros estudiantes de secundaria y bachillerato odien la escuela?3 Raro 

sería lo contrario. Los currículos son excesivamente extensos y de una complejidad 

dificilmente asimilable en tan poco espacio de tiempo y al nivel que los profesores, 

en su gran preparación teórica después de su paso por las aulas universitarias, 

consideran esencial. ¿Por qué las asignaturas deben tener una duración de un año 

completo? Se podrían diseñar asignaturas más cortas (semestrales y trimestrales) que 

permitirían aumentar la optatividad y a un mayor acceso de contenidos (teóricos y 

prácticos) que despierten el interés del alumnado. 

En España, con la nueva ley de educación  para la reforma de las enseñanzas no 

universitarias aprobada en diciembre de 2020, se ha perdido una gran ocasión de 

cambiar toda la arquitectónica del edificio educativo de las enseñanzas medias, que 

se ha limitado a meros aspectos superficiales y poco significativos del sistema 

educativo. Se ha pedido la oportunidad de someter toda nuestra educación a un 

auténtico diálogo con el compromiso de pensar no solo el currículo obligatorio, es 

decir, aquellas materias que consideramos básicas en la formación de los futuros 

ciudadanos, 4  sino también la organización y estructura de los centros donde se 

desarrolla esa enseñanza que, a mi juicio, son más bien lugares de guadería, que 

auténticos templos del conocimiento, que es lo que deberían ser. Es hora de 

desarrollar un auténtico pensamiento con miras al interés general y no a intereses 

económicos determinados o reclamaciones profesionales difícilmente defendibles 

desde la razón. ¿Cuántas asignaturas debe un bachiller estudiar? ¿Debe haber 

materias comunes? ¿Cuántas podrían ser elegidas por el propio estudiante? ¿Hay 

                                                 
3 La tasa de abandono escolar temprana está en torno al 20% en los últimos años en España. El 

abandono escolar temprano, también llamado fracaso escolar, es el abandono del sistema educativo 

sin conseguir la titulación obligatoria. Fuente: (Ministerio de Educación y Formación Profesional, 

2021).  
4 Mis alumnos y alumnas de bachillerato en relación a las asignaturas que cursan suelen quejarse 

amargamente de la excesiva carga teórica y memorística de la mayoría y de su evaluación mediante 

un examen escrito. El bachillerato, más bien, parece una carrera de obstáculos a ver quien es el más 

rápido aprendiendo de memoria largas páginas de apuntes o libros que olvidan al minuto siguiente 

de hacer el examen. Suelen comentar que no ven ningún sentido a lo que hacen y que lo único que les 

motiva es acceder a los estudios superiores. 



 
 

 
 

Filosofía, democracia, educación y libertad | Francisco Javier Méndez Pérez 

 

 

    18 

N.º 106 
Mayo 2022 

 

 

otros contenidos no académicos que puedan ser parte del currículo? ¿Debe haber 

asignaturas de menor duración y carga lectiva?5 

Necesitamos una nueva escuela, pero nueva en todos los sentidos: curricular, 

organizativa y arquitectónicamente. Hay que dar a los centros educativos una vuelta 

completa para crear edificios como polos de atracción de su entorno. Centros 

abiertos, vivos, que sean capaces de canalizar en su seno los problemas, 

preocupaciones y proyectos de la sociedad a la que sirven, donde los jóvenes puedan 

encontrar la forma de desarrollar y expresar sus emociones, inquietudes, ilusiones y 

capacidades, a la vez que adquieran los conocimientos básicos para una ciudadanía 

responsable. 

Desafortunadamente no parece que la nueva ley de educación recientemente 

aprobada vaya por este camino. Espero que en algún momento los partidos políticos 

sean capaces de abandonar sus limitaciones de intereses inconfesables y 

presupuestos ideológicos para abordar definitivamente un sistema educativo con 

vocación de permanencia. Si seremos capaces de hacerlo el tiempo lo dirá, pero no 

creo que nuestras futuras generaciones nos lo perdonen.  

Los tiempos de crisis son también tiempos de oportunidades. La pandemia del 

coronavirus COVID19 que ha asolado nuestro país y el mundo entero ha demostrado 

que las cosas se pueden hacer de forma diferente, y que la educación no consiste sola 

y simplemente en las horas que pasan, profesores y alumnos, en las aulas, sino que es 

un proceso más complejo, como decíamos antes, un proceso de crecimiento y 

formación de la propia persona. La educación no se puede reducir a lo que se 

aprende entre cuatro paredes. Hay que abrir los centros, como bien proponían los 

creadores de ese movimiento único de la historia de España, la Institución Libre de 

Enseñanza,  para quienes la educación era un proyecto mucho más ambicioso que se 

propone formar personas antes que instruir, es decir, personas capaces de desarrollar 

su propia personalidad autónomamente y que se comprometan y participen de 

manera responsable en la sociedad (Manzanero, 2018). 

Centrémonos en la organización de los Institutos de Enseñanza Secundaria (IES) 

para ver si pueden cumplir con el cometido de la educación que la sociedad les 

                                                 
5 Estas y otras cuestiones relacionadas sobre el bachillerato y su problemática actual se tratan en el 

monográfico de la revista de investigación e innovación educativa del Instituto uiversitario de ciencias 

de la educación de la UAM, Tarbiya (I.U.C.E., 2014). 



19 

 

 
  
 

Filosofía, democracia, educación y libertad | Francisco Javier Méndez Pérez 

 

 

N.º 106 
Mayo 2022 

 

 

asigna. El primer error, desde mi punto de vista, es la organización departamental en 

asignaturas o especialidades. Quizás, en los años de su fundación en el siglo XIX, 

cuando el conocimiento se situaba en el centro de toda educación destinada a la 

adquisición de las claves y bases de las àreas del saber, según el proyecto ilustrado 

para sacar de la ignorancia a los hombres y hacerlos adultos en un progreso 

continuo, tenía su lógica esta organización centrada en el saber. La cuestión es que 

hoy en día los Institutos de Enseñanza Secundaria no son los defensores del 

conocimiento o saber académico para una población, en su mayoría, analfabeta. 

Actualmente la función social de los IES  difiere de la preparación académica clásica 

que se asocia al concepto de instrucción. Estas nuevas funciones sociales no son 

menos importantes que las de adquisición de los fundamentos de las distintas 

materias. Los antiguos Institutos de Bachillerato eran parte de ese proyecto ilustrado 

que mencionabamos antes. Se pensaba que lo fundamental era el saber y que junto al 

mismo lo demás vendría por añadidura. Sin embargo, desde la perspectiva histórica, 

los resultados de esta concepción de los Institutos como herramientas o instrumentos 

del proyecto ilustrado han devenido un fracaso. El invento funcionó mientras los 

centros eran ámbitos de proyección profesional y económica, es decir, cuando en un 

primer momento eran centro de formación minoritaria que intentaban igualar por 

arriba pero que resultaron ser una selección clasista donde solo los hijos e hijas de las 

clases ya educadas conseguían prosperar en un sistema muy duro al que había que 

dedicar mucho tiempo, concebido como una carrera de obstáculos. Una carrera que 

para los hijos e hijas de las clases trabajadoras resultaba tener las vallas demasiado 

altas (Arroyo & Álvaro, 2014). 

Entre esas nuevas funciones que se le pide a los Institutos está la socialización, la 

adquisición de hábitos ciudadanos, además de la preparación  para la vida adulta. 

Ha cambiado el objetivo de querer hacer un «pueblo de sabios»  a un «pueblo de 

buenos ciudadanos y ciudadanas», y esto es una cosa bien diferente. El «buen 

ciudadano» no necesita ser un experto científico sobre todas las cosas, aunque  se le 

va a exigir que crea en la ciencia, no se le va a pedir una confianza plena en el 

progreso, pero sí un espíritu crítico sobre lo que nos depara el futuro y lo que ha 

significado el pasado. La sociedad actual está muy lejos de los que pensaron los 

ilustrados, y en vez de ser una creación de hombres moralmente autónomos, en 



 
 

 
 

Filosofía, democracia, educación y libertad | Francisco Javier Méndez Pérez 

 

 

    20 

N.º 106 
Mayo 2022 

 

 

donde derecho y deber coinciden se ha convertido en una sociedad de la decepción, o 

en palabras de Axel Honneth, del desprecio.6 La escuela, en su sentido más amplio, 

no  es hoy en día ese centro de liberación que soñaron los ilustrados, sino que se ha 

convertido en un centro de idiotización, justo lo contrario. ¿Qué es un idiota?  El 

origen de la palabra idiota se remonta a aquel que no quiere participar en la vida 

pública, que dada su condición, reniega de los asuntos públicos, de lo común, de ser 

parte activa de la «polis». El idiota es aquel que no quiere pensar  por sí mismo y 

necesita la opinión de los otros para saber qué pensar porque lo que más le molesta 

es aparecer como alguien distinto, que está fuera del rebaño. Es por lo tanto también 

un imbécil, como decía Fernando Savater (1992).7 El objetivo es la infantilización de 

las masas. Esto es precisamente lo contrario de la educación que queremos: personas 

con sentido y pensamiento crítico.  

 

3. Educar al ciudadano y ciudadana 

La pregunta que tenemos que hacernos es ¿cómo se educa para ser unapersona o 

ciudadano con espíritu crítico? 

Los medios de comunicación que en un principio fueron los instrumentos de 

alfabetización, crítica y adquisición del conocimiento necesario para una sociedad 

informada, sustituyendo a ese primer proyecto de los filósofos franceses que fue la 

enciclopedia. Hoy en día, en su mayoría, son medios ideológicos de propaganda 

política y de intereses económicos determinados. ¿Cómo se ha llegado a esto? La 

respuesta está en la propia inercia y lógica del capitalismo, un sistema económico 

basado en la obtención del dinero. El dinero tiene la tendencia de ir ocupando todos 

los espacios que le dejan. Así, poco a poco, ha ido ocupando no solo los espacios 

económicos, sino que también ha ido infiltrándose en los espacios culturales. Hecho 

que ya denunciaron Horkheimer y Adorno en su Dialéctica de la Ilustración con la 

industria cultural de Holliwood. 

                                                 
6 Una de las grandes culpables del fracaso de la sociedad actual ha sido  precisamente la ciencia 

económica, una ciencia que se ha convertido en ciencia ideológica. 
7 Un imbécil, según la definición de Savater en su libro Ética para Amador, es alguien que necesita un 

«bastón para caminar», es decir, alguien que no aspira a ser una persona autónoma con juicio propio 

sino que se deja llevar por lo que opinan los demás. 



21 

 

 
  
 

Filosofía, democracia, educación y libertad | Francisco Javier Méndez Pérez 

 

 

N.º 106 
Mayo 2022 

 

 

El conocimiento ha perdido su apelación a la verdad como correspondencia con 

los hechos. La realidad no es como aparece ante los sentidos sino como la pensamos 

en relación a su comportamiento capaz de ser medido. La verdad científica es una 

verdad acumulativa, no es una verdad absoluta, solo aproximativa. Paralelo al 

avance y desarrollo de la economía capitalista que ha venido desarrollándose desde 

el inicio de la modernidad, se ha ido gestando, primero, el cambio del concepto de 

verdad medieval, y segundo, del concepto de experiencia. En cuanto al primero, los 

escolásticos funcionaban bajo la idea de «salvar las apariencias» de lo que 

experimentabamos con nuestros sentidos. Los modernos, sin embargo, situaron la 

correspondencia con lo experimentado como una medida. La verdad científica tuvo 

que renunciar al absolutismo por la acumulación y aproximación para poder 

imponerse. Los modernos en realidad nunca quisieron acabar con el concepto de 

verdad, solo modificar sus criterios y situar su validez en diversos ámbitos de 

discusión (Habermas, pág. 130). La duda se situó en el centro y fundamento de la 

verdad científica, y en principio funcionó siendo la apelación a los hechos la mayor 

fuerza persuasiva de la ciencia. Todos los avances científicos y tecnológicos de los 

siglos XIX y XX han apelado a su funcionalidad como forma de evitar la controversia. 

Si Nietzsche dijo el famoso ¡Dios ha muerto! le siguió rapidamente el ¡viva la ciencia! 

y ¡viva la cultura! Pero a principios del siglo XX todo cambió. El mismo concepto de 

verdad acumulativa que tantos éxitos había dado a la ciencia se va a venir abajo. 

Primero, de manos de la propia ciencia: la mecánica cuántica supuso una revulsión 

en toda regla que puso toda la seguridad científica en «campo inestable». Por eso 

mismo, Einstein se resistió tanto a las consecuencias teóricas que traía la nueva física, 

porque intuyó que, de alguna manera, era perder todo fundamento y volver a un 

«estado de naturaleza» en el que todo vale. Segundo, de los cambios culturales con 

los nuevos movimientos vanguardistas como el surrealismo, el cubismo y otros que 

producen un cambio de la experiencia, y en particular, de la experiencia del tiempo 

que con la invención del reloj se había transformado en medida también. Una 

experiencia acelerada que la modernidad tardía ha impuesto en todos los órdenes de 

la vida (Rosa, 2016).  

Los griegos pensaron que la vida humana estaba sometida a un ciclo, no era una 

línea con principio y fin. El tiempo cíclico de los griegos se repetía y de unas épocas 



 
 

 
 

Filosofía, democracia, educación y libertad | Francisco Javier Méndez Pérez 

 

 

    22 

N.º 106 
Mayo 2022 

 

 

venían otras, unas mejores y otras peores, siempre repitiéndose en un ciclo infinito 

sin fin y pensaron que en política se suceden los tiempos de caos y orden. Generar 

caos ayuda a generar la necesidad de orden. Es esta nueva concepción del tiempo lo 

que los modernos tardíos experimentan. Adorno lo entiende así cuando comparaba a 

los predicadores  californianos de la radio con pequeños hítleres en potencia. La 

estrategia siempre es la misma, se trata de ganar auroridad mediante un proceso 

retórico en dos etapas (Jeffries, 2018, pág. 310); primero, se descubren las debilidades 

de las masas para que no tengan más remedio que identificarse como los receptores 

débiles del mensaje con los propios transmisores, y segundo, haciéndoles creer en su 

condición de elegidos, a quienes se somenten a su autoridad de manera casi 

inconsciente. ¿Extraña a alguien que la producción televisiva estadounidense esté 

llena de superhéroes, zombies, etc., apocalipsis, y salvadores? La manipulación de la 

masas, decía Adorno, siempre genera una versión retrógada de la humanidad 

(Jeffries, 2018, pág. 312). En este nuevo contexto de la modernidad tardia, en la que se 

ha producido un proceso de aceleración descontrolada por el vertiginoso avance de 

la técnica que ha cambiado nuestra experiencia para convertirla, como dice W. 

Benjamin, en una pobreza de la experiencia (Benjamin, 2018),8 la verdad ha dejado 

paso a la posverdad —término que personalmente no me gusta pero que a falta de 

otro lo podemos dar por válido— que en realidad, no es una nueva verdad, sino una 

no-verdad, o simplemente, una ausencia de verdad, o también, una amalgama de 

verdades donde todas compiten entre sí sin ningún criterio. En esta situación de 

lucha y competencia entre candidatos a la verdad el peligro es la imposición de viejas 

y muevas verdades abslolutas que aspiran de nuevo a la hegemonía: Dios, el Ser, la 

Razón, la Nación, etc., la verdad que acabe con las demás verdades, como las 

religiones monoteístas acabaron con el paganismo. 

La duda moderna no ha sido el reinado del relativismo, sino una forma de 

comparar distintas opciones  bajo criterios específicos de decisión. La falta del 

absolutismo no significa el relativismo. La falta de verdad, trata más bien, de falta de 

un criterio único de decisión. Han sido los fiósofos de la Escuela de Frankfurt 

quienes han denunciado ese proceso hacia un mundo sin verdad que demanda una 

                                                 
8 Benjamin entiende por este concepto que los hombres modernos se encuentran ya saturados de tanta 

experiencia nueva y por ello se encuentran fatigados, cansados y por ello anhelan un mundo más 

sencillo en el que se pueda hacer valer la pobreza, tanto la exterior como la interior. 



23 

 

 
  
 

Filosofía, democracia, educación y libertad | Francisco Javier Méndez Pérez 

 

 

N.º 106 
Mayo 2022 

 

 

verdad establecida que llene el vacío. En su lucha de siglos contra la escolástica, la 

Ilustración se vió obligada a acometer un crítica feroz contras los postulados del 

pensamiento escolástico. Esta crítica es lo que generó una dialéctica negativa, un 

proceso dialéctico de negaciòn que llegaría hasta Hegel. Esta escuela llegó a la 

conclusión de que, por lo tanto, el proyecto ilustrado tenía en su seno una tendencia 

oculta  al autoritarismo. La negación de la negación solo puede llevar al nihilismo y 

el nihilismo solo se supera con un nuevo absolutismo. 

En definitiva, la conclusión de toda esta reflexión es que el proyecto ilustrado de 

una sociedad de sabios es imposible, incluso algunos, com ya he dicho, pueden 

considerarlo peligroso, pues nos acerca a una especie de dictadura ilustrada que 

desembocaría en una república elitista.9 No podemos aspirar a una educación para 

que todos y todas los ciudadanos y ciudadanas lleguen a ser pequeños cerebros 

sostenidos sobre un cuerpo, una república de individuos moralmente autónomos. 

Quizás, debamos ser algo menos ambiciosos y aspirar a una sociedad de buenos y 

buenas ciudadanos y ciudanas, en la cual la mayoría aspire simplemente a ser buenas 

personas y ser buena persona no es más que ser individuos que quieran llevar una 

vida de acuerdo a un proyecto ético, en el que cabe cualqueir modo o tipo de vida 

que uno quiera con tan solo una pequeña aunque muy importante condición: no 

sobrepasar o exceder los mínimos límites éticos exigibles. ¿Cuáles son dichos límites? 

Aunque esta cuestión el larga de explicar podríamos resumirla en el cumplimiento o, 

por lo menos, aspiración a que se cumplan los Derechos Humanos.  

 

4. Reflexiones finales 

Ahora, volviendo al tema que nos ocupa quisiera brevemente resumir los puntos 

por los que tendría que girar la reflexión en torno a una nueva educación para una 

nueva escuela. Primero, debemos dilucidar cuáles son esos mínimos exigibles en 

conocimientos tanto teóricos como prácticos para poder desenvolverse en la sociedad 

actual.  

Los conocimientos teóricos son aquellos que consisten en el aprendizaje de los 

conceptos básicos sde una disciplina cualquiera. Por ejemp, las leyes de la Fisica, los 

                                                 
9  Como dice Spengler (Spengler, 2014, pág. posición 786) en el fondo es la lucha entre dos 

concepciones, la del hombre culto y la del hombre civilizado. 



 
 

 
 

Filosofía, democracia, educación y libertad | Francisco Javier Méndez Pérez 

 

 

    24 

N.º 106 
Mayo 2022 

 

 

hechos acaecidos en Historia, o los elementos que componen el corpus científico de 

cualquier disciplina. Los conocimientos prácticos son aquellas herramientas  y 

procedimientos para lograr un objetivo o aprendizaje determinado. Así por ejemplo, 

en Lengua, la ortografía y la expresión, la argumentación en Filosofía o el correcto 

planteamiento del problema en las Ciencias. Los conocimientos teóricos pueden 

impartirse como hasta ahora dividos en las distintas materias o asignaturas 

fundamentales del currículo que habría que determinar. Los conocimientos prácticos 

pueden abordarse bien desde cada disciplina o bien de manera más interdisciplinar. 

Otro asunto que habría que abordar es la optatividad por parte de los estudiantes. 

Un mayor carga lectiva de materias optativas sería muy beneficioso para el sistema 

educativo. 

Segundo, la organización por edades no parece la más adecuada si lo que se 

persigue es un nivel de conocimientos  competencias básicas. No se debería certificar 

e número de años pasados en el sistema educativo, sino el nivel de conocimiento y 

habilidades adquiridas. Esto es lo que deberíamos perseguir. Otro aspecto es la 

organización física del centro en aulas, laboratorios, bibliotecas, etc. que giran 

alrededor de toda la labor educativa. Estos espacios deben ser abiertos, modulares, 

amables y atractivos. Es indispensable cuidar los espacios para crear un ambiente de 

aprendizaje que es al final lo que se persigue. El hecho del aprendizaje es una labor 

colectiva. Se necesitan varios actores que intervengna en todo el proceso pues no hay 

que reducirlo a la ecuación profesor-alumno. Los procesos de aprendizaje no son 

campos aislados en los que cada disciplina es una reina indiscutible. Ni 

arquitectónica ni organizativamente los centros educativos están preparados para 

esta labor de aprendizaje. La estructura organiztiva de los Institutos de Enseñanza 

Secundaria son una imitación de las Universidades a una escala menor, pero una 

mala imitación que, en muchos casos, parecen más bien cárceles para el control. Los 

centros de Enseñanza Secundaria  deberían ser pequeñas sociedades representativas  

de la comunidad local a pequeña escala y no centros de conocimiento 

exclusivamente. Las escuelas no instruccionan sino que educan, en todo lo amplio de 

la palabra que tiene sus significado. Educar en libertad deber ser la máxima de toda 

institución educativa. Los centros educativos no son centros ni de  adiestramiento 

como si tuvieramos animales que domar ni de adoctrinamiento, ni propaganda ni 



25 

 

 
  
 

Filosofía, democracia, educación y libertad | Francisco Javier Méndez Pérez 

 

 

N.º 106 
Mayo 2022 

 

 

fidelización a un grupo u organización particular por muy loables que nos parezcan 

sus principios. Los centros educativos son espacios de convivencia para aprender la 

tolerancia. La tolerancia no es soportar al diferente, sino convivir, «vivir junto a», 

mezclarse, vivir revueltos en donde se aprende a respetar al otro en su diferencia, 

pero no como una diferencia excluyente sino todo lo contrario, una diferencia 

incluyente, que una y no separe. ¿Es esto posible? ¿Cómo puede lo diferente unir y 

no separar? En el mundo actual organizado en países parece difícil que un país 

pueda subsistir en la diferencia, pues toda comunidad cultural y lingüística aspira a 

formar una nación-estado. Pero tenemos el ejemplo de la Unión Europea en donde 

las diferencias no son un conflicto de exclusión constituyéndose en un espacio 

multilingüe y multicultural. La diferencia no tiene que ser un elemento de discordia 

aunque sea un elemento diferenciador.  Es aquí donde quiero poner el acento de la 

educación como un elemento unificador si la contemplamos como una 

reconstrucción y reorganización de la experiencia que nos permita aumentar nuestra 

habilidad para dirigir el curso de las experiencias futuras (Dewey, 2012, pág. 85). 

Para ello la filosofía se erige una vez más como una tarea educadora para hacer 

conscientes a los futuros ciudadanos y ciudadanas de las  problemáticas sociales de 

la identidad y la diversidad cultural para permitirles en su formación la posibilidad 

de dotarse con una identidad social que si no reemplace al menos modifique o 

complemente la identidad nacional. La cuestión es que esta identidad no tiene por 

qué ser una identidad monolítica, puede constituirse como una identidad plural que 

se preocupe en cómo crear  una cultura  del recuerdo que no sea étnicamente 

excluyente (Emcke, 2017, pág. posición 331), en enseñar a hacerse un relato del 

pasado abierto y con futuro sin ensalzar o privilegiar una etnia o religión o modo de 

vida sobre otros. Los hombres  y mujeres del futuro deben aprender a convivir en la 

diversidad, acostumbrarse a la diferencia sin ver en ella una amenaza, sin tenerla 

miedo, todo lo contrario, las diferencias hay que verlas como un enriquecimiento 

personal como parte de una identidad plural. Es en este sentido donde la filosofía 

puede  y debe tomar el papel rector para una educación de la democracia en una 

escuela democrática. 

 

Bibliografía 

Arroyo, F., & Álvaro, M. (2014). Presentación. Tarbiya, Revista de investigación e innovación educativa(43), 

5-8. 



 
 

 
 

Filosofía, democracia, educación y libertad | Francisco Javier Méndez Pérez 

 

 

    26 

N.º 106 
Mayo 2022 

 

 

Benjamin, W. (2018). Experiencia y pobreza. En Iluminaciones (págs. 95-100). Taurus. 

Bernstein, R. (2010). Filosofía y democracia: John Dewey. Herder. https://doi.org/10.2307/j.ctvt9k4tb 

Dewey, J. (1994). The Moral Writings of John Dewey. Prometheus Books. 

Dewey, J. (2012). Democracy and Education ( 1ª edición 1916 ed.). Start Publishing LLC. 

Emcke, C. (2017). Contra el odio. taurus. 

García, M. (2016). «Filosofía para niños en España». (Sepfi, Ed.) Paideia, Revista de Filosofía y didáctica 

filosófica(105), 9-22. 

Giner de los Ríos, F. (2015). El pensamiento en acción (Textos). Biblioteca Nueva. 

Gouinlock, J. (1994). «Introduction». En J. Dewey, The Moral Writings or John Dewey. Prometheus 

Books. 

Habermas, J. (s.f.). El discurso filosófico de la modernidad. Katz. 

Hernández Bermúdez, S. (2019). «¿Por qué es imprescindible filosofar desde niños?» (Sepfi, Ed.) 

Paideia, Revista de Filosofía y Didáctica Filosófica(114), 67-80. 

Honneth, A. (2011). La sociedad del desprecio. Trotta. 

I.U.C.E. (2014). (U. A. Madrid, Ed.) Tarbiya, Revista de investigación e innovación educativa(43). 

Imaz, E. (2009). Luz en la caverna y otros ensayos. Madrid, Fondo de Cultura Económica. 

Jeffries, S. (2018). Gran hotel abismo. Turner. 

Manzanero, D. (Mayo-Agosto de 2018). «Las raíces éticas de la educación». Paideía, Revista de Filosofía y 

didácticafilosófica, 38(112), 155-187. 

Méndez Pérez, J. (2016). «Ética y educación moral». (Sepfi, Ed.) Paideia: Revista de filosofía y didáctica 

filosófica(106), 185-196. 

Ministerio de Educación y Formación Profesional. (17 de Mayo de 2021). Prensa del Ministerio de 

Educación y Formación Profesional. Obtenido de https://doi.org/10.2307/j.ctvndv5zf 

Rorty, R. (1991). «The priority of democracy to philosophy». En Objectivity, Relativism and Truth, 

philosophical papers vol. 1 (págs. 175-196). Cambridge University Press. 

https://doi.org/10.1017/CBO9781139173643.012 

Rorty, R. (2005). Cuidar la Libertad. Entrevistas desde 1982-2001.Trotta. 

Rosa, H. (2016). Alienación y aceleración. Hacia una teoría crítica de la temporalidad en la modernidad tardía. 

katz. https://doi.org/10.2307/j.ctvndv5zf 

Savater, F. (1992). Ética para Amador. Ariel. 

Spengler, O. (2014). La decadencia de occidente. versión kindle. Austral. 

 

 

 


