CdleFilosofia

Dicho en los intersticios
Silverio Sanchez Corredera

Lo que un profesor de Filosofia dice a sus alumnos depende del temario, de la
programacion, de la PAU, de los gestos de quienes escuchan y de sus preguntas, entre
otras circunstancias. Pero al margen de todo esto y a su lado, un profesor tiene la
conviccion de que es importante transmitir algan tipo de reflexion més mundana, algan
modo de mostrar la utilidad de la reflexion filoséfica en una vertiente mas practica o
menos academicista. En esos intersticios en los que se dice 1o que no esta propiamente

en el programa, en esas zonas improbables surgen, si pueden, discursos como éstos™

1. Lavirtud en un suefio.
2. ¢Qué es tener un problema?

3. Sobreigualdad y libertad. Las dos Ultimas clases.
1. Lavirtud en un suefio

Os diré lo que he sofiado hoy.
Sofié que acababa de despertarme de un extrafio suefio. Y que antes de que

empezaran a olvidarseme los detalles, habia de escribir 1o que recordaba:

Trabajaba de corresponsal en un periodico. Me quedé helado cuando mi jefe me
encargd que tenia que hacer un vigje por la historia. Suponia que debiareferirse, si no se
habia vuelto loco, a que me informara en los libros. Pero por los caprichos del suefio me
encontré efectivamente vigiando en la historia. Tenia que enterarme de la opinién de
una serie de filésofos sobre lo que era la virtud, el deber ético y politico y € valor
moral. Una condicién oniricamente extrafia se me habia impuesto: |os sabios disponian

de una sola oracion. Ademas, se me habia limitado el tiempo y debia hacer ocho visitas.

Aristételes vestia una tunica blanca larga, algo cefiida, y calzaba sandalias. El
tiempo era bueno en Atenas y olia a olivas; afo 334 a. C. Se apart6 de un venerable
anciano que le recordaba a aquel de quien me dijo que lo habia aprendido casi todo,

muerto ya hacia mas de una década: Platon. Le expliqué mi situacién, la prisay que

Eikasia. Revista de Filosofia, afio I1, 11 (julio 2007). http://www.revistadefilosofia.org 233



Dicho enlosintersticios por Silverio Sanchez Corredera

disponia de una sola frase. Condescendio, sonrié y yo mientras tanto adverti un escrito
con un titulo algo largo del que crei traducir «Etica a Nicomaco». Le formulé la
pregunta: «¢en qué consiste la virtud?» Pensd unos segundos, no sin que yo pudiera
advertir que le costaba trabagjo tener que seleccionar una sola frase representativa de
todo lo que queria decir:

«Teniendo en cuenta que todos los hombres quieren ser felices y que no se
puede ser enteramente feliz sin ser virtuoso, la virtud es lo que todos los hombres
buscan; pero sblo la buscan atinadamente cuando siguen la direccion de la razén; ésta
se gjercita bien cuando es capaz de hallar el término medio entre opuestos, que no ha de

confundirse con la mediania o |a mediocridad»

No estuve seguro si habia cumplido con la consigna de una sola oracion, parecia

mas de una pero |o habia dicho en griego.

Me cost6 llegar hasta Epicuro, a pesar de no haberme movido de Atenas,
aungue me hallaba ahora en €l 288 a. C. Vivia en una gran Escuela amurallada, Jardin o
Huerto, no se sabia muy bien. Muchos grupos epicureos dialogaban amigablemente,
entre €l entretenimiento y la investigacion. Tuve que formularle la pregunta, a Epicuro,
alzando la voz, abrumado como estaba por €l calor de la charla de los contertulios
numerosos:. «¢cudl es la via mas segura para acanzar la felicidad?». Respondio,

mientras |os demas asentian como si de un temaya visto se tratara:

«La naturaleza nos ha dotado de un medio para conocer |0 que nos conviene: €l
placer («hedoné», dijo) es bueno y e dolor malo; pero no todos los placeres son
iguales, los hay naturales y necesarios (los mejores), naturales pero no necesarios (los
aceptables) y ni naturales ni necesarios,; éstos, a pesar de presentarse como placeres

acaban volviéndose dolorosos»
Me invitaron a formar parte del corro afanado en una investigacion con el

maestro, pero tuve que irme enseguida, a pesar de que el tema sobre coOmo superar €l

miedo alos dioses me sond interesante.

234 Eikasia. Revista de Filosofia, afio I1, 11 (julio 2007). http://www.revistadefilosofia.org



CdleFilosofia

Ciceron vestia ropajes mucho mas lujosos que los de Aristoteles y Epicuro;
corria el afo 50 a. C. No sé cOmo pero parecia estar ya a tanto y como Si me esperara;
me dijo que fuera practico y que no perdiera el tiempo. No sé s lo hizo por mi
realmente o porque estaba a punto de entrar en las termas. Le inquiri directamente:

«¢qué es lavirtud?», me respondié en tono retérico sin afectacion:

«La virtud esta en el cumplimiento de los deberes, que son basicamente dos y

gue deben ser conciliados: la honestidad personal y la utilidad publica»

Se despidi6 de mi, sin aparentar prisa, con gesto de senador romano.

El obispo de Hipona en el 422 d. C., Agustin, se encontraba leyendo a gran
moralista de la época San Ambrosio, que habia sido su maestro, en Milan, en los afios
de su juventud ardiente, cuando confuso entre el maniqueismo, € cristianismo, el
neoplatonismo y €& escepticismo se encontré con aquel gran predicador. Le pregunté,
con un gesto que buscaba ser respetuoso, no sabiendo muy bien como debia tratar a un
obispo ya anciano: «;Cud es la accion més virtuosa?». Respondié con una mezcla
perfecta entre la uncion misticay la mayor naturalidad:

«Amay haz lo que quieras»

Cuando creo entender la frase no sé explicarlay cuando creo que sé explicarla
me percato de que no he llegado a entenderla. Deberia haberle preguntado qué entendia
por amar, pero no podia con aquella prisa agobiante.

Spinoza era de todos ellos el de presencia méas humilde. Lo encontré en un taller
de La Haya, trabajando, puliendo lentes. En uno de los paises mas libres de Europa, en
1674, vivia acosado y perseguido debido a sus ideas. Conservaba en un badl un montén
de cartas, entre las que adverti una que ponia con letra bien caligrafiada Leibniz.
También fui directo al asunto: «¢por qué, s lo megor es ser virtuoso, no 1o somos

siempre?». Tomé unos pliegos cosidos a mano, cuya portada decia «Etica demostrada

Eikasia. Revista de Filosofia, afio I1, 11 (julio 2007). http://www.revistadefilosofiaorg 235



Dicho enlosintersticios por Silverio Sanchez Corredera

segun el orden geométrico», con ademan no de leer sino de indicarme que ya habia

respondido a esa pregunta:

«Laraiz de todas las virtudes es la fortaleza, sin ellalas demas también flaquean,
asl que no somos Virtuosos porque no somos todavia lo suficientemente fuertes, que es
la tarea de toda una vida, y que se desarrolla mediante el conocimiento adecuado de la

realidad, en concreto de nuestra situacion y papel en € conjunto del Estado.

No sé s abuso de la oracion a hablarme en latin, pero una melodia barroca que

entraba por la ventana puso musica agradabl e a sus geométricas pal abras.

Kant era de todos ellos € menos agraciado fisicamente; hacia frio en
Konigsberg y era 1792. Me acogi6 en su casa sin complejos, me sentd a la mesa, hizo
gue su ama nos sirviera la cena 'y parecio pretender comenzar una larga conversacion,
crei adivinar que sobre la revolucion francesa. No tardé mucho en conocer mi prisa. Le
pregunté: «scomo puede saberse si una costumbre o acto es bueno o malo?». Concentrd
lamirada en un punto y dijo:

«No podemos saber nunca si un acto es bueno, sélo cada persona puede saber de
sl misma s es buena, cuando a actuar 1o hace movida por la exclusiva razén del deber,
gue nace de obrar poniéndose en € lugar de toda la humanidad»

No s s era culpa dd idioma aleman, de la dificultad del tema o de mi
cansancio, pero tuve laimpresion de que iba a tener que informarme algo mas s queria
saber como se reconocia el deber bueno del malo y como se ponia uno en € lugar de

todos.

A Jovellanos lo encontré en uno de los palacios de Carlos IV de Borbén, en
1798. Habia sido nombrado ministro recientemente y, rodeado por las camarillas de
palacio que le disgustaban seriamente, pretendia aplicar a contracorriente sus ideas
reformistas. Goya le habia retratado unos dias antes y ya habia visto en su mirada la

impotencia. Me sirvié un vaso de sidra que le llegaba a menudo de su Asturias querida.

236 Eikasia. Revista de Filosofia, afio I1, 11 (julio 2007). http://www.revistadefilosofia.org



CdleFilosofia

Su mesa estaba llena de informes y de cartas. En unos anaquel es habia dispuestos unos
cientos de libros cuidadosamente colocados, en latin, espafiol, francés, inglés, italiano, y
portugués, pude ver. Se emociond cuando supo que habia conocido en persona a
Ciceron y a los demés. Le pregunté «:;cOmo se puede conciliar la politica con la

felicidad publicay con lajusticia?». Larespuesta fue ésta:

«Con buenas leyes contra el despotisno, que es el freno de la justicia; con
buenos auxilios capaces de poner a dialo que esta trasnochado; y con buenas luces para
gue sean posibles las buenas leyesy los auxilios y, ademas, para que lafelicidad publica
se generalice a todos y sea duradera. En suma, con la conjugaciéon adecuada de las

buenas leyes, los auxiliosy las luces»

No sé qué le oi después sobre las mentes supersticiosas y |os espiritus delirantes,

pero el tiempo se me estaba agotando.

Encontré a Nicolai Hartmann en 1927 en un despacho de la Universidad de
Colonia. En €l letrero de la puerta contigua pude leer: «Max Scheler», con e que
compartia muchas ideas, pero no la creencia en Dios. Estaba a punto de comenzar una
de sus lecciones, aunque la primera guerra mundia que habia vivido en directo le habia
degjado un aire de renunciar a la prisa. Le pregunté «¢Jos valores existen en nuestra

imaginacion o en larealidad, y, ademés, valen todos igual 2. Me dijo:

«Los valores no son puras imaginaciones sino que existen en la realidad, y no
estan separados de las mismas cosas alas que hacen valer; son jerarquicos. los que estan
en la categoriainferior tienen mas fuerza, son los instrumentales, los valores placenteros
y los valores vitales; los que estén en la categoria superior son los espirituaes, pero
tienen menos fuerza, y no existen sino apoyandose en los precedentes aunque
incorporando la autonomia que 1os otros no tienen; los valores éticos, |os estéticos y los

del conocimiento son pues, de rango superior pero mas débiles»

Las Ultimas palabras las dijo ya saliendo por la puerta hacia su clase. No me
guedaba claro como se combinaba lo de la fuerza y la jerarquia; ¢quién me habia

Eikasia. Revista de Filosofia, afio I1, 11 (julio 2007). http://www.revistadefilosofiaorg 237



Dicho enlosintersticios por Silverio Sanchez Corredera

mandado a mi hacerle una pregunta tan dificil? Con las prisas de acabar no le adverti |o

de una sola oracion, pero me salvo que le cogi atareado.

Presenté a mi jefe en la redaccion del periddico las preguntas y las respuestas,
degjandole a él la tarea incomoda de buscarle e sentido, que no debia tenerlo entre tanta
dispersiéon histérica, O ¢quizés si?, jquizas si tenia un sentido ahora que empezaba a

verlo aladistancia adecuada!

Ahora que si me voy de verdad a la redaccion, en el momento ritual de recoger
mi estilogréfica, los ojos solos se dirigen hacia unos libros que habia ojeado por
capitulos hace tiempo y que ya tenia olvidados, creia; se trataba de la Historia de la
Etica, en tres volimenes, dirigida por Victoria Camps, a su lado otros libros de la

misma temética. Eso volvia e suefio menos misterioso.

SSC, (2003 y 9/2/06)

238 Eikasia. Revista de Filosofia, afio I1, 11 (julio 2007). http://www.revistadefilosofia.org



CdleFilosofia

2. ¢Qué estener un problema?

Hoy quiero contaros mi conversacion de ayer, paseando con mi mujer.

Era un dia espléndido, sin problemas climatol dgicos. Soplaba algo la brisa, justo para
[lenarse bien los pulmones sin que irritara € animo; la luz molestaba un poco, era
perfecto para las gafas de sol. Los pies, ligeros, preludiaban esa noche un buen suefio;
paseaba a buen ritmo con mi mujer. De pronto, vino también la animada conversacion,
y ambos estabamos | Gcidos.

— ...todo son problemas, como ves.

— Si, ledije. Siempre me han interesado |os problemas.

— ¢Qué quieres decir?

— Quiero decir que los problemas son como todo lo demés. se pueden clasificar,
como los prismas regulares, los tipos de hongos o las especies animales en
evolucion.

— Ya, si, no es lo mismo saber que uno va a morirse, que sufrir una dolorosa
frustracion, que perder e autobus, que...

— Eso es, pero yo me refiero a una clasificacion mas geomeétrica, mas |6gica.

— Ya estd € filésofo. ¢Y para qué quieres una clasificacion geométrica de los
problemas?

— No pretendas que me disculpe por €elo... ademas, todos somos filosofos...y la
diferencia estara en €l grado, en la obra... Mira, para mi hay dos grandes tipos
de problemas totalmente diferentes: los que tienen solucion y los que no la
tienen.

— jQué gracioso!, eso o sabe todo € mundo.

— Pues de eso se trata, de ordenar un poco lo que sabe todo € mundo. Lo
importante es que hay que aprender a no intentar solucionar los problemas que
no tienen solucion. Como e hecho de que uno tiene que morirse 0 que no se
puede volver a pasado o todos los semegjantes. Con estos problemas o mejor es

aceptarlos y comprenderlos con mirada estoica o escéptica, segln 1os casos... y

Eikasia. Revista de Filosofia, afio I1, 11 (julio 2007). http://www.revistadefilosofiaorg 239



240

Dicho enlosintersticios por Silverio Sanchez Corredera

dejarlos estar fuera, sin que lleguen a apesadumbrarnos. «Un hombre libre en
nada piensa menos que en la muerte», decia Spinoza (E, 1V, 67).

Y a, y qué pasa con los que si tienen solucion.

Pues que esos si son los verdaderos problemas. Primero hay que diferenciarlos
entre si, porque se dan derivaciones que los hacen muy diferentes: la primera
dicotomia separa los problemas que se solucionan y se cierran mejor o peor, a
igual que se cierra un circulo, de aguellos otros que a solucionarlos
desencadenan nuevos y mayores problemas. Con éstos, por supuesto, |o que hay
gue aprender es a no intentar solucionarlos, por mucho que queramos hacerlos
desaparecer.

Si, yalo sé, no puede resolver una madre el problema que ha de resolver su hijo
ya emancipado, porque con seguridad le estard quitando su propia autoridad; o
no puedes pretender recuperar tu anillo de bodas en un acantilado embravecido,
o llegar répido arriesgando vidas en la carretera... Entre los que se solucionan
bien, o en parte bien, supongo que pueden considerarse 10s gque tienen que ver
con lafortaleza para dgjar € tabaco o el acohol, o con la prudencia para acertar
en |o que nos preocupa o con la templanza que ayuda a sobrellevar las dolencias,
0...

Ya veo que estés lanzada y que lo dominas mejor gque yo. (Quiza, pensé, las
mujeres tienen un instinto especial para conocer la esencia de los problemas.
Enseguida deseché esa idea, aunque s que Pilar me hubiera dado la razédn
gustosamente). Todavia hos quedan otros tipos de problemas, que son aquellos
gue se solucionan solos, con esos |0 mejor es no hacer nada, pero por razones
distintas alos que no tienen solucion.

Si, como cuando un nifio ha cogido una perreta 0 como cuando teniamos €l acné
0...

Y hay, todavia, otros, pero ahora necesito volver a empezar.

Me estas tomando € pelo? jahora que le habia cogido e tranquillo a tu
enrevesamiento clasificatorio!

No, no, necesito volver a empezar porque... jbueno, miral, hasta ahora hemos
hablado de los problemas como s |os solucionara una sola persona, pero todos

los casos anteriores pueden darse ademas dentro de un entramado més compl gjo:

Eikasia. Revista de Filosofia, afio I1, 11 (julio 2007). http://www.revistadefilosofia.org



CdleFilosofia

justamente, cuando ha de ser solucionado por dos o por varios. El caso limite,
gue puede representar otra modalidad, a veces lindante con |os problemas que no
tienen solucion, se da cuando ha de ser todo un pueblo o toda una nacion la
implicada.

iYal, o sea que la cosa se complicay vamos atener un problemilla para que te
aclares del todo...

Algo asi, s asi te parece. Lo que en definitiva quiero decir es que ademas de los
problemas bilaterales, |os que més nos pueden desbordar son los triangulares. En
los problemas triangulares incluyo los cuadrangulares, los pentagonales, etc.,
gue pueden por simplificacion entenderse como triangulares. O sea, que ya ho
depende e problema de la solucién que yo le dé sino de una solucién que he de
sacar adelante juntamente con alguien més. Ahora, todo se complica, y debo
calcular y tener en cuenta la disposicion y la contribucién de terceras personas.
Estaeslavidasocial mismaen sustirasy aflojasy de ahi que seatan importante
estar bien rodeado y tener en quién confiar... Ademas, habria que entrar en otras
derivaciones menores de este esquema general y en todas las zonas mixtas.

Y qué me dices de los problemas que en lugar de resolverlos se pasan a otros y
de los que se disimulan, y de los que se tapan y silencian, y los problemillas, los
problemotes, los pseudoproblemas... y las hipocondrias y las hecatombes...

Si, tienes toda la razén. Pero eso nos obliga a cambiar a otra perspectiva. Eso
nos obliga a considerar no o que ha de hacerse con |os problemas sino lo que de
hecho muchas veces se hace con ellos 0 cdmo se inventan sin que efectivamente
existan. La clasificacion ideal habria que cambiarla por la «real» y tendriamos
no ya geometria sino cristalografia, es decir, tendriamos estas formas de
solucion de problemas. 1) el empeoramiento del problema; 2) conocer que no
tienen solucion; 3) esperar a que se solucione por si mismo; 4) sustituir un
problema con otro, desplazandolo; 5) dar la solucion parcia o total; 6) no tanto
solucionar cuanto contener (la contencion es buena cuando el problema no tiene
solucion pero se agrava Si no se contiene); 7) la cooperacion a la solucién; 8)
pasarselo a otro; 9) ocultarlo, disimularlo o postergarlo; 10) el problema que nos

come, que nos anula, para e que somos impotentes, por falta de fortaleza; 11)

Eikasia. Revista de Filosofia, afio I1, 11 (julio 2007). http://www.revistadefilosofiaorg 241



Dicho enlosintersticios por Silverio Sanchez Corredera

finalmente, las soluciones fantasmagoricas para problemas inexistentes. No

consideramos las situaciones intermedias.

— Pero por qué dices que la clasificacion es geométrica. No veo lasliness....

— Otro diavolvemos alaslineas... Mirapor ahi viene...

242

SSC, Gijén, 3 de abril de 2007

Eikasia. Revista de Filosofia, afio I1, 11 (julio 2007). http://www.revistadefilosofia.org



CdleFilosofia

3. Sobreigualdad y libertad.

Lasdos ultimas clases

La pentltima clase de Historia de la Filosofia

Un curso més que se estaba yendo. Otra generacion de estudiantes que se verian
libres de aquellas paredes carcelarias y calidas, de aquellos exdmenes densosy
atropellados, de aguellos apremios entre el mimo paternal y las exigencias de la cruda
realidad. Griterio de voces de impuberes de la ESO que debia atravesar encapsulado en
el hieratismo hasta llegar indemne ami clase. Llevaba en mente dar la Gltima puntilla de
recomendaciones de como debian abordar la PAU. Erala pentltima clase de este curso.

Hablaban amigablemente y todos hicieron como s todavia no hubiera entrado;
en medio de laindiferencia un «jhola profe!» dabalavoz de alerta sobre mi presencia o
era quizas expresion sincera del afecto que dan noventa horas vividas juntos, ¢por qué
no iba a ser posible eso? El rostro encendido de muchos, ese que tienen justo después de

un examen. Pensé que tenia suerte, estaban agotados; también sobreexcitados.

Empecé entre e borbotén final de murmullos que pugnaban por no extinguirse
en ese pulso tan caracteristico del comienzo de las clases. jAy del profesor que no lleve
aliento o fuerza, o, cuando menos, alguna caretal -«Sacad la Ultima actividad modelo
PAU que os entregué €l dia anterior. Ya os dije que...». -«Profe, es que no me aclaro
con lo que dijiste de Marx en la ultima clase, sobre lo de la libertad y la igualdad.
Queria que lo comentaras algo més, porque me quedd confuso y a final no me aclaro s

sios no...»

-«La libertad y la igualdad en Marx. Bien», entoné en alto. Pense que tenia
suerte con la pregunta, eso me permitiria profundizar mucho mas de lo que habia
previsto y me daba la excusa para hacer una Ultima galopada que dotara de sentido al
conjunto del curso. Algunos creerdn que las clases dependen sélo de los profesores,
pero eso es verdad solo en parte cuando se trata de impartir contenidos seriados,

Eikasia. Revista de Filosofia, afio I1, 11 (julio 2007). http://www.revistadefilosofia.org 243



Dicho enlosintersticios por Silverio Sanchez Corredera

organizados y con mordaza (o simplemente en medio del caos). S 10 que se espera es
gue las clases tengan interés y algo de garra, entonces son tan importantes los alumnos
como € profesor; basta con gue la mayoria no moleste y con que haya una minoria
interesada, al menos uno, a menos medio, como esta vez que alguien preguntaba algo
inteligente y con trasfondo.

Les previne: -«Tengo una respuesta corta y otra larga; ya sé que os gustan las
directas que van a grano, pero esta vez os aseguro que sin el rodeo no se entenderia en
su justa medida. Seria muy interesante conp vision global de lo recorrido en el curso.
Y a sabéis que mas que las recetas puntuales |0 més interesante es aprender a establecer
conexiones de recorrido histérico y a elaborar interpretaciones aplicables a nuestros
problemas de ahora». No protestaron, enmudecieron, me miraron entre escépticos y
narcotizados, eso era suficiente. En pocos segundos tenia un esquema en la pizarra que
organizaba € problema. Perezosamente lo copiaron, aungue no todos. Empecé a hablar

moviéndome entre ellos.

-«L 0 que sucede en la Antigliedad, en la Edad Media, en la modernidad y en €l
mundo contemporaneo tiene un hilo de continuidad pero se va reconfigurando en
funcién de las circunstancias de cada momento histérico. Pasa con todas las ideas y

también con las de libertad e igualdad.»

-«Profe, pero de qué vas a hablar ahora, ¢no te vas un poco lgjos?»

-«Qué va, esta ahi a lado.» (Miradas...) «En la Antigliedad de Platony de
Aristételes las libertades funcionaban establemente distribuidas. Habia varones con
todos sus derechos ciudadanos, libres, y frente a ellos € resto que no lo era (en €
sentido de disfrutar de libertades ciudadanas): extranjeros —metecos-, menores de edad,
mujeresy esclavos.» Una alumna hizo un gesto de protesta al verse citada, no sé si junto
alos esclavos 0 alos menores de edad. Pero sobre eso de la desigualdad varén/mujer ya
habiamos hablado en otros momentos. Después de un gesto de connivencia con €lla,
prosegui. -«Podia darse un trasvase reglado dentro de estos gruposy, por ejemplo, dejar

de ser esclavo y pasar alguien a ser liberto, pero fuera de esos leves margenes, la

244 Eikasia. Revista de Filosofia, afio I1, 11 (julio 2007). http://www.revistadefilosofia.org



CdleFilosofia

libertad en sentido ético-politico tenia una estructura muy estable. El problema era,
entonces, la justicia. De ahi que Platon hubiera disefiado aquel modelo que pedia que
cada parte dentro del Estado (productores, soldados y gobernantes) cumpliera con su
obligacién correspondiente, contribuyendo los primeros con la riqueza y la templanza,
los segundos con la valentia 'y la defensa del Estado, y los ultimos con la prudenciay el
buen orden general». Alguien reflexiond en alto: -«las tres clases sociales y los tres
tipos de amas». Asi era como funcionaba la cosa mnemotécnica. -«Eso es, pero
prosigamos €l hilo historico», dije. -«Se trataba de un modelo tedrico, poco practicable
como % demostrd, pero lo importante era la tesis que se basaba en la “armonia’ del
conjunto, en la que quedaba claro qué eralo que corrompia a un Estado: que gobernaran
no los sabios y prudentes, sino los ricos, la milicia o e populacho desordenado por €l
hecho de tener lafuerza».

Me movi hacia la pizarra 'y subrayé ahora € nombre de Aristételes. -«Ahora
viene €l peripatético», dijo una, -«No, viene e pelirrojo que apunta hacia abajo con €l
dedo, replicd una voz vecina». Consenti con una sonrisa 'y sabiendo que €l curso tocaba
a su fin no quise permitirme uno de esos incisos que acaban en un timbrazo sin piedad;

ademés, eran cosas ya repetidas.

-«Aristoteles sigue las grandes lineas trazadas por Platon pero distanciandose de
él, a la vez, a subrayar la vuelta a empirismo de las constituciones realmente
existentes, la de Atenas, Corinto, Esparta, &c. No hay gobierno ideal sino gobiernos
buenos (monarquia, aristocracia y politeia -0 democracia recta-) y malos (tirania,
oligarquiay demagogia -0 democracia corrupta-) segun que se dirijan a bien comuin o

no, férmula en la que quedaba traducida aquella armonia social buscada por Platéns.

Algunos empezaban ya a dar muestras de cansancio mental, dos habian
empezado a hablar por su cuenta, una dibujaba, otro enredaba con su movil, otros tenian
la mirada perdida y del resto no podria asegurar, salvo de tres o tres y medio. -«A ver,
iflojosi, que ya nos queda poco, un ultimo esfuerzo», sentencié. Volvieron a resituarse

dociles, estaba de suerte.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio I1, 11 (julio 2007). http://www.revistadefilosofia.org 245



Dicho enlosintersticios por Silverio Sanchez Corredera

-«Toda la Antigiiedad, la Edad Media y todo el tiempo hasta la caida del
Antiguo Régimen a finales del siglo XVIII, no es sino una férmula que parte de la
interseccién de estos dos modelos clésicos. los gobiernos tienen la obligaciéon de
gobernar justamente, o sea, conforme a bien comin y esto implica que se persiga la
armonia socia. Durante la Edad Media se afiadira a este esquema la tension entre el
poder temporal del Estado y & poder espiritual de la lglesia: las grandes tesis de San
Agustiny Santo Tomas defendieron la supremacia del poder de la Iglesia, aunque los

hechos no siempre se gjustaron a este desideratum.

Alguien -una costumbre para mi- a quien le gusta puntualizar —hace bien-
interrumpe la monotonia: -«Profe, por qué no dices “deseo” en lugar de “ desideratum” »
-«Porque no se trataba de un simple deseo subjetivo; ya hemos visto més veces la
distancia que hay entre lo subjetivo y los procesos objetivos». Prosegui, en mi fiebre de

profesor que supone que alguno de los pupilos pudiera estar interesado.

-«Después del derrumbamiento de la polis, a consecuencia de la nueva
configuracién de los imperios a que dara lugar Alggandro Magno y Roma, hay que
contar con el periodo helenistico-romano, que supone una recesion en las exigencias
planteadas por la teoria politica clasica. Los estoicos y los neoplaténicos (ya
conocemos la retirada de la politica de los epicureos y de los cinicos) entienden el
orden social supra-personal como una realidad superior, cerrada, determinada, de modo
gue ahora la tarea humana ha de aplicarse a la perfeccion de la propia ama, como
medio para ser feliz y como modo de insertarse bien en un orden generd, € de la
Republica o € del Imperio Romano. Esta via de perfeccionamiento interior ético-moral
va a constituir un esquema idéneo d que va a acogerse la cristiandad que se desplegara
por Europa. Un andlisis paralelo cabria aplicar a Islam, durante € medievo. El énfasis

se pondra en la salvacién de las almas y en una vida ultramundana»

¢(Qué pasa después con Maquiavelo, Hobbes, Locke, Montesquieu,
Rousseau, Jovellanos, Kant, Hegel y Marx? Lo que pasa es que e mundo ya no esta
organizado en polis, ni articulado por un gran imperio, ni organizado feudalmente sino

gue los estados modernos —fuertes y expansivos- (como Espafia y Portugal, primero, y

246 Eikasia. Revista de Filosofia, afio I1, 11 (julio 2007). http://www.revistadefilosofia.org



CdleFilosofia

después Inglaterra, Holanda o Francia) comienzan a tomar posiciones unos frente a

otros en el nuevo imperialismo moderno.

-«Profe, hablas como si & imperialismo fuese bueno», inquirié la delegada de la
clase. -«Y tU preguntas como s fuese malo», respondi. -«No se trata, ahora, de bueno y
malo, sino de las condiciones de existencia reales —como diria Marx-, de las que, sin
duda, podremos después analizar qué tuvieron de bueno y qué de malo». Comprobé que
guedaban tres minutos y el timbre avanzaba con las zancadas del tiempo. Embutido en
mi seriedad envié a un alumno para que detuviera el timbre unos dos minutos; rieron. El

enviado no fue, claro.

-«El préximo dia acabaremos, ya hemos dispuesto las premisas, nos queda sacar
la conclusion. Unicamente, recordad que aunque durante todos los siglos anteriores al
descubrimiento de América los gobiernos poco tuvieron que ver de hecho con la
armoniay €l bien comin -esto es, con la justicia segun € discurso de la Antigliedad-,
los modelos tedricos que sirvieron de referencia una 'y otra vez fueron los de Platén 'y
Aristételes alos que ha venido a unirse el “reino de Dios’ que cabe esperar, que es €l
bueno y definitivo. No hay tanto problema s € de aqui sale defectuoso; esta asegurado
un final feliz para los “justos’, es decir, los que aman a Dios y a préjimo. La via del
amor habia venido a trascender la del conocimiento. Ademas de la ciudad de Roma

tenemos la ciudad cel este».

El timbre sond justo en su segundo de siempre y como en un milagro de
velocidad algunos ya estaban saliendo por la puerta, aprovechando que me habia pillado

con una frase acabada. En otro caso saben que tienen que aguantarse.

Sobreigualdad y libertad.
La dltima clase de Historia de la Filosofia

Estavez los pasillos estaban en silencio. Las gargantas atipladas de 1° de la ESO
se habian ido de actividad extraescolar. No podia tener mejor contexto ambiental para

rematar mi tarea del curso que ese. Iba a ser la Ultima clase pero habia dejado sin cerrar

Eikasia. Revista de Filosofia, afio I1, 11 (julio 2007). http://www.revistadefilosofiaorg 247



Dicho enlosintersticios por Silverio Sanchez Corredera

la repuesta a una pregunta, todavia la recuerdo bien: -«Profe, qued6 algo brumoso lo
gue dijiste de Marx, sobre lo de la libertad y la igualdad; resulta confuso y a final no

meaclaro si si 0 s no...»

Entré en € aula, no habia ni uno sentado, todos agitados, acababan de conocer
las notas de alguna asignatura. De nuevo tenia buenos presagios, la mayoria
resplandecian de contentos. S6lo algunos, que ya tenian la suerte echada tiempo ha, no

se alborozaban. Pero esos, gracias ami, sabian o que era el estoicismo; eso creo.

-«Bien, s queréis cogemos las castafiuelas y empezamos a celebrarlo.».

Entendieron laironia. Comenzaron a sentarse 'y a callarse. No se dieron excesiva prisa.

-«Recordéis que os prometi una respuesta larga que nos permitiera entender en
gué lugar situaba Marx a la libertad y a la igualdad. Habiamos repasado las grandes
lineas que se desarrollaron en la Antigliedad y en la Edad Media sobre la justicia.
Tenemos que seguir a partir de ahi.» Completé e esquema de la clase anterior con otro
gue nos llevaba ahora desde Maquiavelo hasta nuestra misma piel. Lo copiaron todos
los que tienen este hébito, € resto, como no hubo amenazas, seguramente lo fiaron a su

memoria (jcomo les envidio, lamemorial).

-«A partir de Maquiavelo, esto es, de los estados modernos, se vuelve
insostenible la presunta armonia entre el fin moral (lajusticia como bien comun) y € fin
politico (el buen orden social obtenido mediante €l gercicio del poder). Maquiavelo
defenderd que un bien politico puede ser cacoético e inmoral siempre que €l buen fin
general y superior de la politica lo exija» -«El fin justifica los medios», dijo en ato
alguien de quien dudaba si ponerle un 8 o un 9. Quizas supiera de mis dudas, pero me

inclinaba a pensar mas bien que habia sido un mecanismo de estimul o-respuesta.

-«El florentino, que envidia estar en un Estado fuerte como e de Fernando €
Catdlico, no hace mas que dar estatuto tedrico alo que siempre fue una préactica politica.
Ahora se ha vuelto urgente laimportancia del fortalecimiento de los estados. Puesto este

objetivo, pasa a primer plano €l bien del orden politico y se relega €l buen orden moral

248 Eikasia. Revista de Filosofia, afio I1, 11 (julio 2007). http://www.revistadefilosofia.org



CdleFilosofia

0, mas exactamente, las almas que se cuiden de la moralidad para su salvacion que los
principes han de cuidarse de un asunto superior: la salvacion del Estado; € principe no
har& otra cosa que cumplir con su obligacién, de este modo su alma tampoco corre
peligro. Para Platon y Aristoteles el orden politico y el mora estaban Ilamados a
integrarse, pero después ambas categorias fueron distanciandose descoyuntadas por una
realidad excesivamente compleja para aquellas teorias originales —la polis dgjada atrés
ya-. Maquiavelo se limitara a poner nombre al estado de cosas imperantes desde la
decadenciade lapolisy en el comienzo de |os estados modernos europeos»

-«Pero, profe, Maquiavelo debia ser, entonces, muy maguiavélico, ¢no?».

Sonrei y segui; no podia permitirme estropear aquella ocurrencia.

-«En este estado de cosas, Hobbes procede a fijar las ideas que contribuyen a
fortalecer el gobierno. Sobreentendido que se debe gobernar para € bien comun, €
gobernante ha de tener todo el poder y lafuerza, sin limitacion. Es el Leviathan. L ocke
insistira, por su parte, contra este Estado absoluto, en la funcién protectora, paternalista
del Estado respecto del ciudadano; es preciso que éste, “stbdito libre”, tenga asegurado
sus bienes 'y su existencia; habia de contenerse la corrupcion mas facil en la gque solian
venir aparar los gobiernos: el poder arbitrario. Asi, eraimportante que junto a Derecho
por antonomasia de la razén de Estado se defendieran los derechos de los ciudadanos.
Espinosa analiza este mismo problema en su Tratado Teoldgico-politico y en €l
Tratado politico, pero su respuesta es tan fina'y elaborada que se necesita mucho més

tienmpo para exponerlo.» Noté un gesto de alivio en algunos.

-«Montesquieu viene, en medio de todo esto, a proponer como remedio de la
distaxia en la que podian caer los estados, |a llamada separacion de poderes» -«Entre €
gjecutivo, legidativo y judicial», cored e que estabaentre el 8y e 9; y una segunda voz
se hizo oir: -«¢Qué era lo de distaxia?». «Lo contrario de eutaxia o buen orden politico:

degeneracion politica», respondi.

-«Rousseau, tratando de encontrar una férmula que uniera de nuevo la politicay
la moralidad, propone la “voluntad general”, concepto que pasa a convertirse con la

Eikasia. Revista de Filosofia, afio I1, 11 (julio 2007). http://www.revistadefilosofiaorg 249



Dicho enlosintersticios por Silverio Sanchez Corredera

caida del Antiguo Régimen en un principio marco, si bien con la carga mitificadora y
confusionaria correspondiente. Kant sigue estos pasos y los delimita con la precision
del taller de los fil6sofos. Otros, menos conocidos en | as historias convencionales, como
Jovellanos, comprenden que han de articularse principios heterogéneos: €l gecutivo
fuerte y soberano, € legidativo siguiendo e curso de las reformas necesarias vy,
finalmente, la Constitucidn, en su sentido no solo positivo sino ademas histérico y
moral, por encima de los que tienen la fuerza politica y los que legislan; por otra parte,
en caso de que la soberania del poder politico fallara, siempre estabala supremaciade la
nacion para volver a poner las cosas en su lugar.» -«Profe, ¢esto Ultimo entra en la
PAU» -«La PAU soy yo», dije remedando al Luis XIV del que yatenian noticias» y a
continuacién otravoz: «Si, el Estado soy yo». Y yo para acabar: «aleajacta est; ademas,
recordad que el cerebro gasta a menos € 20% de nuestra energia, ¢en todos los casos?»
Como vieron que iba aliarles optaron por callarse.

«Con Hegel todo pasa a interpretarse en perspectiva histérica. La humanidad
atraviesa un proceso de maduraciéon a través de instituciones sociales (morales y
politicas) que apuntan hacia la generalizacion de la libertad de todos. S6lo un hombre
era libre (el déspota, e monarca), sdlo algunos hombres son libres después (en los
regimenes aristocraticos u oligarquicos) y finalmente todos los hombres serén libres,
segun Hegel» -«Profe, nosotros queremos ser libres también, cudndo va a poder sers.
«Probablemente nunca, porque estando condenados a ser libres —recordad a Sartre-, o
mas facil es que no lleguéis a trazar una linea que podéais decir gue es vuestra. Estamos
lanzados a ser “massa damnata’ —condenados-, como diria San Agustin. jEso por

preguntar algo tan delicado!».

-«Y llegamos, por fin, a encuadre final que nos permite ver en qué esquema de
ideas se sitla Marx. Toma de Hegel laidea del proceso dialéctico evolutivo histérico y
tanto el idealista como el materialista establecen la consecuencia de que habra un fina
feliz, un estado de estabilidad o consumacion superior, en e caso del marxismo como
sociedad sin clases y sin explotaciéon del hombre por € hombre... llegando a
desaparecer € Estado, verdadera superestructura de la injusticia». -«Profe, qué hay que

hacer para hablar como habléis los filésofos; sdlo prestando mucha atencion se os

250 Eikasia. Revista de Filosofia, afio I1, 11 (julio 2007). http://www.revistadefilosofia.org



CdleFilosofia

entiende, ¢no estéis un poco locos? -«No, es al revés. Algunos “locos’ se meten a
filosofos para dissmular sus rarezas consiguiendo un verdadero camuflaje. Ademas de
los locos y raros estén los insulsos, 1os indolentes, los simplistas y hasta los ingenuos;
eso requiere abrir otro capitulo. Algo cambiariasi en lugar de tener dos horas en 4°, tres

en 1°y tres en 2°, dispusiera de cuatro en los tres cursos» -«Vale, profe, yalo cogi».

-«Asi que en Marx lalibertad se interpreta siempre en funcion de laigualdad y
dentro de esa jerarquia y antelacion estaremos en el camino de lajusticia: los hombres
no podran ser realmente libres (desalienados) hasta que se liberen de las desigualdades
gue las relaciones de produccion precedentes han ido generando. La defensa de la
libertad del marxismo no podia ser la misma que la que defendia el liberalismo moral de
un Stuart Mill, que estaba concentrado en defender algunas libertades que se habian
empezado a generalizar recientemente: la libertad de sentir individual, de persar, de
decir y de reunirse, todo sin limite alguno aungue bajo la condicion de no hacer dafio a
otros. No es que Marx no reconociera estas libertades del liberalismo filosofico del
XIX, que se delineaban frente al control de las conciencias gjercido por lareligion (el
“opio del pueblo”), sino que le parecian insuficientes, burguesas, para unos pocos,
cuando no autoengafios» -«TU a quién prefieres a Marx o0 a Stuart Mill», preguntd
alguien que tenia pinta de haber elegido ya. -«A Jovellanos», bromeo otro. -«Al final os
diré lo que yo pienso, me gusta aprender de todos.»

-«Y ahora estamos de nuevo en una encrucijada en la que hay que volver a
pensar qué significan esos dos conceptos: libertad e igualdad, y en definitiva: ¢qué es la
justicia?». Marx crey6 en una sociedad ideal en el futuro (como Platény toda su estela
posterior) aungue no sélo propuso la formulaideal sino una teoria de la revolucion que
debia insertarse en las mismas contradicciones que la historia nos habia deparado
(después de Hegel es dificil no pensarlo todo en perspectiva histérica). Seriamos libres
cuando consiguiéramos romper |as desigual dades estructurales de la sociedad.» Alguien
dijo: -«Eso suena bien. ¢Ese Marx es el mismo que el que tiene aqui a lado una

calle?». Asenti y dije socarronamente: -«Veis como si sabéis de fil osof ia.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio I1, 11 (julio 2007). http://www.revistadefilosofiaorg 251



Dicho enlosintersticios por Silverio Sanchez Corredera

-«Cuando decimos libertad, igualdad y justicia tenemos la impresion de
referirnos a conceptos claros, pero en realidad significan cosas muy distintas en funcién
del marco de ideas en el que se utilizan». -«Profe, va a tocar y pierdo el autobUs».

Comprendi, debia abreviar.

-«Tenemos datos suficientes para pensar que no habra un final feliz, una
liberacién ni un estado de justicia finalmente consagrado, como ya los griegos sabian.
Todos los autores mencionados apuntaron ideas interesantes que ponian de relieve una
parte de la realidad ética, politica o moral. Ahora se debate s la idea €e o
preponderante ha de ser la libertad o la igualdad. Yo defiendo que sin la libertad nada
bueno es posible, pero que la idea de libertad no tiene la capacidad de generar la
igualdad necesaria. Laidea de igualdad, al contrario, es integradoray globalizadora del
resto de valores sociales y es tan indispensable como la libertad. La verdadera igualdad
contiene a la libertad bien entendida. Del mismo modo que la libertad no significa solo
hacer o que nos venga en gana, tampoco puede creerse que hemos de ser iguales en
todo, ni mucho menos, sélo en una serie de condiciones de existencia como puerta para
todo lo que hay que arrancar con e esfuerzo. De todas maneras ni la libertad ni la
igualdad se han regalado nunca, siempre se han conquistado. O quizas a vosotros se 0s
ha regalado. ¢Por eso se dice que sois la juventud mas mimada y peor educada? ¢Quién

quiere responder?» El timbre sentencié € asunto.

SSC, Febrero de 2007

! Estos tres capitulos: -«La virtud en un suefio». -«;Qué es tener un problema?> y -«Sobre igualdad y
libertad. Las dos Ultimas clases», fueron publicados en La Nueva Espafia, respectivamente en: «Cultura»,
n° 718, «El Milenio», jueves 9 de marzo de 2006: «Lavirtud en un suefio». «Cultura», n° 753, jueves 8 de
febrero de 2007, pag, VIII: «Sobre igualdad y libertad. La pentitima clase de Historia de |a filosofia.
«Cultura», n° 754, jueves 15 de febrero de 2007, pag. VI11: «Sobre igualdad y libertad. La Ultima clase de
Historia de la filosofia». «Cultura», n°® 762, jueves 12 de abril de 2007, pag. Ill: «;Qué es tener un
problema?»

252 Eikasia. Revista de Filosofia, afio I1, 11 (julio 2007). http://www.revistadefilosofia.org



