
 

Eikasia. Revista de Filosofía, 12, Extraordinario I (2007). http://www.revistadefilosofia.org 
 

69

El paradigma de El Político de Platón 
Santiago González Escudero 

 

1. Preámbulo 

 

Siempre que se inicia una exposición sobre cualquier aspecto doctrinal de los 

diálogos platónicos no está de más advertir que necesariamente ha de establecerse una 

relación dialéctica sobre el contenido que se va a transmitir. Y esto no constituye un 

juego de palabras acerca de la exposición de una filosofía que es el prototipo de la 

dialéctica propiamente dicha. No, simplemente se hace una llamada de atención al 

oyente para advertirle de que en lo que sigue no va a encontrar un cuadro de 

afirmaciones categóricas apoyadas en definiciones, sino más bien impulsos capaces de 

mover imágenes en tres planos cuando menos: uno, el del mundo ateniense del siglo IV, 

fecha de la escritura de los diálogos platónicos y altura histórica imprescindible de los 

discursos de sus lectores1. Otro, el que parece construirse en el desarrollo argumental de 

la conversación de la que pensamos extraer filosofía y que en realidad lo que hace es 

organizar nuestra capacidad de comprensión que la sigue y de paso queda ‘formada’, 

¿tal vez ‘formateada’ sería más exacto actualmente?. Y otro, la experiencia que cada 

individuo tiene y que se encuentra incorporada en su modo de acceder a comprender y a 

usar lo que va aprendiendo, pero no a nivel de una reducción conceptual, que le lleve a 

entender qué es una idea, el alma, la ciudad o en este caso un político, sino de manera 

que logre así un mundo de imágenes suficientemente estructurado y manejable por él 

como para contar la película a su manera2. La verdad es que se suele denominar 

‘dialéctica’ a cualquiera de los tres planos por separado, igual que cuando alguien 

considera que saber de una película consiste en informarse del argumento. Pero todos 

sabemos de cine lo suficiente como para no conformarnos con tan poco. Claro que 

Aristóteles, aunque lejos del mundo de la pantalla, es un decir, estaba al cabo de la calle 

de este problema cuando insistía en dejar la dialéctica en la organización del discurso y 

                                                 
1 Cfr. Friedländer, Platon III, pp.260-284 , Guthrie V,pp.177-210 
2 Gosling (1993, pp.305 ss.), en su interpretación funcional de la doctrina platónica, explica como 
‘condiciones para determinar la excelencia’ –y él traduce por ‘excelencia’ el griego ‘areté- precisamente 
la necesidad de una medida que a la vez muestre el camino para conseguir una destreza epistemológica en 
todo el que se sirve de esta filosofía. 



González Escudero, Santiago: «El paradigma de El Político de Platón» 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, 12, Extraordinario I (2007). http://www.revistadefilosofia.org 
 
70

aplicar la filosofía a los principios que inician el movimiento: o sea sumando de alguna 

manera esos tres planos de los que estamos hablando. 

 

Por otra parte, si nos atenemos a El Político, nos encontramos con un diálogo o 

conversación de la última etapa de la vida de Platón, la que corresponde exactamente a 

las grandes discusiones, lecturas y conferencias de médicos y matemáticos pitagóricos 

que pasan por la Academia y cuya participación exige la familiaridad de los oyentes 

tanto con teorías específicas de gran complejidad como el manejo de un complicado 

léxico que hasta ese momento había permanecido en los límites gremiales de las 

profesiones y escuelas  características de cada conferenciante. 

 

Pero este problema, con ser de gran importancia, no era el mayor. Hay que 

reconocer que, desde luego, el cambio de procedimientos, que exigía su solución, al 

menos era capaz de romper los hábitos propios del mundo intelectual griego. Nos 

podemos hace una idea rápida de esta exigencia si tenemos en cuenta que se imponía “la 

búsqueda del discurso específico”, o sea del ‘lógos’3, apropiado para plantear los 

problemas y las cuestiones correspondientes mediante la combinación de todos los 

términos y elementos necesarios para ‘atravesar’, ‘pasar por’, o sea ‘dis-currir’ los pasos 

imprescindibles para llegar a la explicación, que no definición, de temas tales como el 

funcionamiento de los órganos en el cuerpo humano, la medida de lo incomensurable en 

apariencia o la trayectoria de los cuerpos celestes.  

 

Así que un pitagórico como Arquitas, por poner a alguien muy relacionado en 

matemáticas con el desarrollo dialéctico de Platón, que practicaba una comunicación 

fundamentalmente oral generadora de destrezas y procedimientos técnicos como 

cualquier otro oficio en la época, exigía una atención y asiduidad de por vida. Pero la 

filosofía de Platón, usa la dialéctica como método, y eso hace que el oficio de filósofo, 

ya que actúa sobre el discurso mismo y su adecuación4, no sea lo mismo que cualquier 

otro. Pero no nos confundamos en este aspecto, por otra parte fundamental para 

                                                 
3 En El Político se plantea el problema no sólo de determinar el lógos como ‘definición’ sino del 
fundamento o base ontológica que sustente tal definición, según F.Bravo (Rowe 1994 p.81), cfr. la 
puntualización de C. Natali (Rowe 1994 p.88) 
4 Sobre la noción de ‘lógos’ y el método de los ‘lógoi’, combinando la acepción de ‘definición’ con la de 
‘razonamiento’ en la época en que Platón escribió El Político vid. Kucharsky 1949 pp.150-168 



González Escudero, Santiago: «El paradigma de El Político de Platón» 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, 12, Extraordinario I (2007). http://www.revistadefilosofia.org 
 

71

continuar con el hilo de nuestro propio discurso, porque Platón suele plantear 

conversaciones imposibles, me refiero a aquéllas en las que un interlocutor, casi siempre 

Sócrates, se encarga de conducir con sus propios pasos toda la carga y desarrollo del 

planteamiento. En estos casos el papel de los interlocutores, que no es poco, se limita a 

seguir y confirmar cada uno de los pasos seguidos por Sócrates, conducentes a la aporía, 

o completa demostración de la ignorancia más completa. Cabe decir, con todo, que, 

pese a que la respuesta de los interlocutores no pasa generalmente de las muestras de 

acuerdo, cada una de las etapas que se van recorriendo implica una perfecta adecuación 

y seguimiento de todos los detalles que se van mencionando de manera que el modo de 

razonar del oyente hace suyo el procedimiento que sócrates va diseñando con sus 

palabras. De otra manera sería fácil romper la conversación o mostrar no sólo 

desacuerdo con las razones sino denuncia de lo inconsecuente de las mismas, pero eso 

nunca ocurre. Claro que estamos hablando del interlocutor o interlocutores, respecto a 

los cuales se aplica lo mejor del método “mayéutico”5, pero lo mismo no se extiende al 

lector, sea éste el de la Academia o el actual, ya que en su intelecto obran al mismo 

tiempo las razones que da Sócrates, las respuestas y falsas interpretaciones de los otros, 

las ‘pruebas’ y correcciones de las respuestas junto con la posibilidad que permite el 

‘realizador’ o ‘director’, que es Platón, del volver total o parcialmente hacia atrás o de 

avanzar hacia adelante en el orden que la capacidad de aplicación propia del lector exija 

o prefiera6. Platón mismo reconoce que se trata de un entrenamiento para capacitar la 

propia comprensión de manera que disponga pliegues y repliegues, sumas y divisiones, 

con bosquejos de estructuras que vislumbren la armonización adecuada y la sepan 

reflejar en el pensamiento y en el habla. Así se ejerce y explica en el diálogo que da 

paso a la etapa más creativa de la Academia, el Parménides, tal vez porque fueron los 

Eléatas los que abrieron el camino de los métodos y procedimientos cuando 

identificaron lo que hay con el pensamiento y el discurso. Sin duda nos encontramos 

aquí con el verdadero método platónico, la dialéctica, el imprescindible, según 

Aristóteles, para construir el discurso. 

 

2. Las posibilidades de la dialéctica como procedimiento 

                                                 
5 Un análisis de la estructura propia de la mayéutica como situación interrogativa en una triple aporía que 
no se resuelve en Rolf W. Puster 1983 pp. 15-43. 
6 T.A.Szlezák 1997 pp. 47-54 nos habla de las “voces diferentes” del diálogo platónico 



González Escudero, Santiago: «El paradigma de El Político de Platón» 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, 12, Extraordinario I (2007). http://www.revistadefilosofia.org 
 
72

 

Pero la dialéctica exije un sujeto que la lleve adelante. Por lo tanto implica una 

posición, un punto de vista o una situación desde la que se ve y analiza lo que hay. Pero 

¿de qué sujeto estamos hablando? 

 

Parece que Platón trató de dar respuesta a esta pregunta proponiendo hacer una 

conversación o diálogo para analizar tres posibilidades: serían éstas, respectivamente, el 

sofista, que se presentaba como el que disponía de las claves del discurso de manera que 

era imprescindible para el ciudadano y la ciudad, toda vez que en una democracia todos 

los participantes tienen que dedicarse a la ciudad, o sea, convertirse en ‘politikoí’. En 

segundo lugar, analizaría el ‘politikós’ propiamente dicho, o sea, como razón de ser del 

género humano. Y en tercer lugar parece ser que iba a dedicar un diálogo al filósofo, tal 

vez como contrapartida o como resultado de los procedimientos anteriormente 

diseñados. Pero esa conversación dedicada expresamente al filósofo nunca fue escrita7. 

Hay quien dice que se perdió, pero sin pruebas de que alguna vez hubiera existido. 

Otros argumentan que el Filebo sería la conversación que se corresponde con tales 

pretensiones. Pero el hecho de que nunca se denominase ‘El Filósofo’ y que, por otra 

parte, tratase del placer, parece que lo aleja de estos motivos. Demostrar que todo esto 

es un equívoco y que se debería prestar más atención a los otros dos diálogos para no 

queda fuera de esta charla. Pero sigamos con las pretensiones de principio. 

 

El supuesto plan fue adelante en los dos primeros temas, de manera que si nos 

atenemos a la mayor parte de los análisis más reputados, podemos establecer que, tras el 

planteamiento crítico de el Parménides, le sigue el análisis de la capacidad de analizar 

en el Teeteto, y luego vendría la puesta en práctica de las figuras profesionales de que 

hemos estado hablando. A saber, en el Sofista se inicia un método de análisis8 que la 

imagen dada por la experiencia de la actuación de los personajes conocidos como 

sofistas permite: esto es simplemente la ocasión de mostrar lo erróneo del planteamiento 

                                                 
7 Cornford (p.158 ss.), Wilamowitz (p.558) y Guthrie (V,136), entre otros creen que en realidad era éste 
un proyecto del propio Platón que no llegó a realizar por diversas circunstancias. Friedländer (1960, 281-
284) no considera que existiese seriamente tal proyecto en Platón de manera que se quede sin tratar una 
parte importante del papel del filósofo. 
8 Una traducción y comentario detenido de este diálogo en Cornford 1983, en donde se detalla el método 
que sigue Platón. Un análisis distinto en S.Rosen 1983, en especial pp.132-145. 



González Escudero, Santiago: «El paradigma de El Político de Platón» 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, 12, Extraordinario I (2007). http://www.revistadefilosofia.org 
 

73

Eleático, pues el sofista es sencillamente pura apariencia, pero una apariencia que se 

basa en el mundo de la ciudad, en la vida de la gente y en la necesidad de justificar 

aquello que no se es pero se quisiera ser. ¿Cómo se descubre tal perspectiva y qué nos 

puede aportar hacerlo? Para introducirnos en semejante análisis tenemos aquello que el 

viejo Parménides censuraba en todos los mortales, él incluido, y en todas las doctrinas 

que le precedieron: el jugar con conceptos opuestos, al modo de día y noche, de manera 

que podamos etiquetar cada cosa con su nombre correspondiente. Si esto es así, 

entonces será relativamente sencillo hacer divisiones, en griego ‘diaíresis’, de manera 

que, al igual que cortando cebolla, se vayan haciendo capas de opuestos, de manera que 

si caracterizamos a uno con algo propio sea posible diferenciar los dos opuestos: así, 

partiendo de la oposición día/noche, podemos pasar a la de día soleado/día nublado, y 

después a la de día soleado a ratos/dia soleado, etc.. Este método se apoya simplemente 

en los nombres que le damos los nortales y en el hecho de que se establezcan opuestos. 

Se trata de un método que se basa en la apreciación de lo que no es, en el cambio y en la 

apariencia momentánea. Es un método dialéctico, que destruye de inmediato el nombre 

y se fija en la idea simplemente por confrontación de imágenes, que es lo que tenemos 

todos los que nos ponemos a seguir la conversación que en este caso, cosa rara, no 

controla Sócrates sino alguien llamado precisamente ‘El Huésped de Elea’. 

 

3. El mundo del arte de la política 

 

En el Político va a servirse de este método asimismo, pero también del mismo 

personaje conductor, pues sigue la línea del diálogo anterior, pues de esta anterior 

información no ha quedado claro cuál es el fundamento de lo que se suele denomianr 

‘poder real’ o ‘poder político’, si en él tratamos de incluir al que posee la capacidad de 

control o ciencia o arte de mandar sobre sus semejantes. 

 

Pero, bueno, a estas alturas de la historia ¿qué es lo que nos preocupa del oficio 

del político?, ¿Acaso no tenemos todos muy claro en qué consiste? 

 



González Escudero, Santiago: «El paradigma de El Político de Platón» 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, 12, Extraordinario I (2007). http://www.revistadefilosofia.org 
 
74

Kahn9insiste en que en esta obra, que se encuentra a caballo entre la República y 

Las Leyes, precisamente en la delimitación del arte del político, todo radica en torno a 

dos preferencias incompatibles por el concepto de ‘mímesis’. Si la experiencia debe 

prevalecer sobre cualquier código de leyes escrito o si, por otra parte, la denuncia de las 

ambigüedades de este procedimiento debe conducir a la imposición y obediencia de 

códigos de leyes, se puede enfocar de diferente manera si atendemos a dos maneras de 

‘imitar’ o ‘representar’: la que se hace según ‘arte’, que reposa en la anámnesis o 

rememoración de lo que es invariable y se configura en razón, y la que se hace copiando 

la apariencia o, en este caso, cualquier código legal o constitución existente. Porque sólo 

hay una configuración, o constitución si se prefiere, que sea racional y fruto de un arte o 

ciencia. 

 

Pero podemos discrepar exactamente sobre aquello que es el objeto de la ciencia 

política, si es que existe, es decir, el modo de vida que conduce a las leyes y no a la 

inversa. Y en ello encontramos lo que la Historia recogió en el siglo V como luz y guía 

de la democracia. Me refiero al famoso discurso de Pericles, que recoge Tucídides (II, 

37), conocido como el Discurso Fúnebre. Lo vamos a recoger precisamente en la parte 

en la que enlaza el orador los tópicos al uso en tales discursos oficiales, pero aplicando 

un modo nuevo, en su época, de conexión filosófica. Sin duda, para buscar una base 

filosófica a este planteamiento, tendríamos que acudir a la teoría del ‘noûs’ o intelecto 

que es a la vez espacio e instrumento de la separación o división que individualiza seres, 

objetos y cosas en general, la de Anaxágoras, maestro de Pericles. 

 

 “Nos servimos de un modo de vida cívico que no envidia las leyes escritas de los 
vecinos, más bien por ser nosotros mismos ejemplo (‘parádeigma’) que por estar imitando a otros. 
Recibe el nombre de ‘democracia’ por vivir no para unos pocos sino para muchos: consiste en que, 
según las leyes, hay igualdad para todos respecto a particulares diferencias, y según la estimación, 
como cada uno en sus merecimientos, no a partir de otra cosa que de la destreza es valorado para 
la función pública; y, por otra parte, si tiene algo bueno que aportar a la ciudad, no se queda 
impedido por la falta de estimación debida a pobreza. En la función pública gobernamos con 
libertad y en la vigilancia entre nosotros de los asuntos cotidianos no procedemos por ira contra el 
vecino si actúa en algo por placer, ni le aplicamos vejaciones que no son castigos pero sí penosas 
de soportar.” 

 

Curiosamente también, Platón dedicó un diálogo completo, el Menéxeno, a 

mostrar si cabe una parodia de discurso fúnebre, una corrección mejor dicho, que remite 

                                                 
9 Charles H. Kahn, en , Rowe 1994, p.52  



González Escudero, Santiago: «El paradigma de El Político de Platón» 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, 12, Extraordinario I (2007). http://www.revistadefilosofia.org 
 

75

no a Pericles sino a las clases de retórica que, según él, recibió Sócrates de Aspasia10, 

compañera, esposa y amante de Pericles, según la época en que haya triunfado más o 

menos esa inquina vecinal que en la visión teatral de la democracia no existe. 

 

    “Este territorio merece ser elogiado por toda la gente, no sólo por nosotros, por variados y 
diferentes motivos, pero en primer lugar, el mayor, porque da la casualidad de que es amado por 
los dioses. Atestigua nuestro aserto la disputa y crisis de los dioses que disputaron por él. Y aquél 
que los dioses elogiaron, ¿cómo no va a ser justo que lo elogien las gentes todas? Y un segundo 
elogio justamente de él sería el que en aquellos tiempos cuando toda la tierra proporcionaba y 
producía toda clase de bicho viviente, tanto bestias como plantas, entonces la nuestra apareció 
limpia sin estirpes de bestias salvajes, y más bien eligió y produjo entre los animales al ser 
humano, que por inteligencia supera a los demás y sólo considera a la justicia y los dioses.”  

 

Ni que decir tiene que el segundo de los pasajes ha sido construido frente al 

primero. Ahora no vamos a entrar si como réplica o ridiculización o corrección, pues de 

todo ello hay amplia bibliografía. Lo que nos importa es que el primero en realidad, y 

como él mismo reconoce, ha sido construido por el historiador Tucídides –no en vano él 

insiste en que la Historia es algo que se consigue, un ‘ktêma’11, y no la recogida de 

opiniones simplemente, tal como aparecía en el invento del género por parte de 

Herodoto (I,1-4)-, aunque afirme que en los discursos de personajes famosos ha 

procedido siempre o bien por información propia que recrea de acuerdo con el ‘êthos’ 

del personaje real o bien por información ajena, toda vez que el historiador llega a 

averiguar asimismo dicho êthos (I,22,2). Claro que en este caso importa poco que 

Tucídides haya recogido con fidelidad las palabras de Pericles, de gran impacto político, 

por otra parte, en los conciudadanos atenienses, pues los dos seguían las orientaciones 

de Anaxágoras. Como también Eurípides, cuyo impacto en Platón e incluso en Sócrates 

cae fuera de duda. Lo digo porque no nos debe extrañar encontrarnos con un modo de 

proceder propio del teatro, ni tampoco que ambos pasajes evidencian un contraste entre 

el funcionamiento del ‘noûs’ y el orden divino de las cosas. Pero sobre todo que el 

primero corresponde al discurso de Pericles ante los muertos que realmente tuvo lugar y 

el segundo se pone en boca de Aspasia no como un discurso real sino como un modelo 

retórico de discurso fúnebre. Curiosamente en el primero no aparecen las mujeres 

atenienses. En el segundo tampoco, pero el sujeto operatorio, que hace el discurso como 

                                                 
10 Sobre la consideración de que tanto la oración fúnebre de Pericles en Tucídides como la que cuenta 
Sócrates en el Menéxeno son originalmente construcciones debidas a la propia Aspasia vid. J. Solana, 
1994, pp. XXXI ss. 
11 La Historia es ‘ktêma eis aieí’, “una adquisición para siempre”: Tucídides I,22,4,6. 



González Escudero, Santiago: «El paradigma de El Político de Platón» 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, 12, Extraordinario I (2007). http://www.revistadefilosofia.org 
 
76

ejercicio de lo auténtico, es una mujer. Sin embargo no basta que expliquemos el 

segundo discurso como ‘hablar desde la mujer’ y contar de modo distinto las mismas 

cosas: en este caso nada menos que la perspectiva nueva de lo político, la democracia. 

Hablar desde la mujer era característico de la comedia, eso al menos pretendía 

Aristófanes cuando pone en boca de Lisístrata su opinión sobre los asuntos políticos. 

Eso era tratar de algo imaginativo e inexistente, dado que la mujer ateniense no 

participaba en absoluto en los asuntos políticos, era una breve mirada al mundo de las 

imágenes, al mundo de lo privado, como dice muy bien el editor cuando explica el 

pasaje, porque la comedia pone el reflejo deformado de la ciudad ante ella misma: es 

decir, enfrenta a los ideólogos de la política con la contradicción de su falta de 

perspectiva privada y familiar, de manera que todos sus planes no pasan de lo utópico y 

su capacidad sólo es supuesta. Pero, por otra parte, la perspectiva es exclusivamente 

teatral: es el personaje y sus respuestas lo único que manifiesta sus razones y no el 

modo de proceder o pensar. La huelga internacional sexual propugnada por Lisístrata 

para acabar con los errores políticos que conducen a la guerra y a la destrucción no 

pasan de ser situaciones cómicas, por mucho que resulten cargados de razón. Aunque 

por otra parte, la perspectiva de cambio de mentalidad que esto supone, muy por delante 

tal vez de modernas ilusiones cinematográficas, tenga la culpa de que esta obra caiga 

siempre enseguida bajo la censura del régimen político que sea. Ahora fijémonos en el 

pasaje de la comedia cuando Lisístrata expone de dónde procede la destreza política con 

la que las mujeres van a solucionar los problemas de Atenas12: 

 

“DELEGADO DEL CONSEJO: Y entonces ¿cómo vais a ser capaces de poner fin a tantas 
dificultades que andan revueltas por las regiones y a desenmarañarlas? 
    LISÍSTRATA: De un modo muy sencillo. 
    DELEGADO DEL CONSEJO: ¿Cómo?, muéstralo. 
    LISÍSTRATA: Igual que con la madeja, cuando está enmarañada, que la cogemos así y (568= 
tiramos de ella por debajo con nuestros husos, parte por aquí y parte por allá, así exactamente 
vamos a desenmarañar esta guerra, si se nos deja hacerlo, tirando de ella por diferentes caminos a 
través de embajadas dirigidas una aquí y otra allá.” 
    Y un poco más adelenate precisa el procedimiento: 
   “LISÍSTRATA: (acompañando su explicación de gestos ilustrativos). En primer lugar, tal como 
se hace con el vellón de lana en la bañera, (575) después de haberlo lavado a fondo hasta 
arrancarle las cagarrutas, a la ciudad deberíais varearle los vellones de mala calidad sobre un lecho 
y arrancarle los cardos borriqueros, y a ésos que se conglomeran y a los que se apelotonan con 
vistas a obtener las magistraturas, se les elimina con el cardado y se les arranca las cabezas; luego, 
cardar la buena voluntad general y meter la lana cardada en una canastilla, mezclando en ella a 
todos, a los metecos, y a los extranjeros que sean vuestros amigos, y a los deudores del erario 

                                                 
12 Ed. y traducción de A. López Eire, 1994, vv. 565- 570 y 574-586. 



González Escudero, Santiago: «El paradigma de El Político de Platón» 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, 12, Extraordinario I (2007). http://www.revistadefilosofia.org 
 

77

público, también a ésos mezclarlos con los demás dentro de la canastilla. Y, ¡por Zeus!, en cuanto 
a todad las ciudades que son colonias de esta nuestra tierra, hay que dejar bien sentado que ésas 
son como los fragmentos de copos de lana estos caídos en el suelo dispersos (584) cada uno por su 
lado. Y así luego, cogiendo los copos de todas ellas, hay que reunirlos aquí y concentrarlos en uno 
solo y a continuación hacer un gran ovillo y así luego a base de él tejer un manto para el pueblo.”  

 

Pero, a lo que vamos, el ser amado por los dioses implica la superación de la 

humanidad. El que un territorio sea disputado por los dioses, aquí se refiere al relato 

mítico de la lucha entre Poseidón y Atenea por el Ática, supone que esa tierra no es la 

misma que las demás sino la más adecuada. Todo ello constituye la realidad de las 

narraciones, discursos y explicaciones en las que se apoya toda la trayectoria histórica y 

política de los griegos. Seguramente se trata de una apariencia, de algo que no es, 

porque se da por supuesta, se cuenta con ello, y se pretende que el objetivo político está 

fuera del hogar, porque éste parece que cae fuera del objetivo de la política.  

 

4. La necesidad del ejemplo 

 

De semejantes planteamientos arranca el Político, que comienza con un 

entramado de narraciones o mitos que tienen que ver con el dios pastor como antiguo 

modelo de político (258b-267c) con el timón del universo (269 c-d), el abandono de éste 

por parte del dios y la rememoración de cómo éste actuaba (269 d-270 b): cambios 

astronómicos y cuidado de los seres humanos como rebaño divino. Tal es el fundamento 

de una manera arcaica de ver el arte real, el poder dirigente, como un pastor y padre del 

rebaño, mala representación del papel de los dioses. Platón organiza este cuerpo 

doctrinal como si de un ser vivo se tratase,13pero como un triple ámbito cósmico (268 e 

8-269 a 6), político (269 a 7-b 1) y antropológico (269 b 2-4).14La necesidad de mostrar 

su proceso gnoseológico, es decir, no sólo la conexión funcional entre los tres ámbitos 

sino el modo en el que se pueden combinar en el pensamiento de manera que se 

convierta en un hábito aplicable a todos los contextos, tiene que aparecer de otra 

manera. 

 

                                                 
13 Platón se sirve del mito, y con mayor claridad en este Diálogo, como un sistema genealógico que 
permite establecer un contexto operatorio, un “nudo de relaciones” como si fuera la vida de un ser vivo: 
es la postura que defiende L.Brisson 1982 pp.168-173. Por el contrario, el mito como una forma de relato 
que corresponde a la creación mitológica, en M. Detienne, 1985, pp. 153-164. 
14 Tal es el análisis que hace Brisson, en Rowe 1994 p.353. 



González Escudero, Santiago: «El paradigma de El Político de Platón» 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, 12, Extraordinario I (2007). http://www.revistadefilosofia.org 
 
78

Así que, para asegurar el procedimiento desarrollado hasta el momento pasa 

Platón a hablar de un paradigma 15, esto es, de un ejemplo. Aristóteles dirá más adelante 

que el ejemplo es el típico recurso deíctico, el que muestra el funcionamiento de algo, 

dado que ‘funcionamiento’, el bien para Platón y la actividad para Aristóteles, consiste 

en contemplar el papel social o de relación en el que estamos integrados personas y 

cosas en el cosmos.  

  

¿Por qué es importante un ejemplo en cualquier investigación? 

  

“HUÉSPED DE ELEA: …al acometer una extraordinaria masa de narración, nos hemos visto 
obligados a utilizar ahí una parte mayor de lo preciso: por esa razón hemos hecho más larga la 
demostración y no hemos establecido por completo el final de la narración, más bien nuestro 
discurso parece que es suficiente como el contorno de la figura de un cuadro pero todavía no ha 
recibido el realce tal como con los recursos y la combinación de los colores. Sin embargo más que 
la pintura y toda la artesanía con el estilo y el habla conviene mostrar cualquier figura a los que 
puedan seguirlos; para los demás, en cambio, por medio de artesanías.” (277 b-c) 

 

Es difícil, con todo, hacer una combinación del mundo de la experiencia en el que 

nos movemos con el del pensamiento con el que hacemos las combinaciones 

imaginarias, por eso necesitamos un ejemplo o precedente de posibilidades: 

    

“Es difícil, amigo, demostrar algo importante lo suficiente sin usar ejemplos. Pues cada uno de 
nosotros se expone a algo como si supiera todo en sueños y después todo a suvez lo ignorase como 
al despertarse”  (277 d) 

 

Y como no queda claro que sea fácil seguir el ejemplo tal como pretende Platón, 

recurre a una prueba poniendo esta vez de ejemplo una experiencia común a casi todos: 

el aprendizaje de las primeras letras capaz de conectar voz, pensamiento y comprensión 

todo en uno y a la vez: 

 

He aquí el paradigma del paradigma 16 o ejemplo de prueba: 

                                                 
15 V.Goldschmidt, 1947, pp. 9-46: dos funciones fundamentales en el paradigma; una, la de ejercitar el 
intlecto y otra, la de descubrimiento de semejanzas. Sobre la relación entre ‘paradigma’ en la filosofía de 
Platón y en la actual de Kuhn vid. G. Reale 1991, pp. 3-75. 
16 Shinro Kato, en Rowe, 1994, pp. 162-172, aunque está de acuerdo con Goldschmidt sobre la 
importancia del paradigma en Platón y sus dos funciones, cree que en las últimas obras del  Filósofo el 
paradigma adquiere un valor especial en relación con el sentido y uso de la dialéctica. Así afirma que el 
ejemplo de prueba, es decir, el del aprendizaje de las letras por los niños, no es uno de tantos que podría 
mencionar sino el del orden y método del aprendizaje: lo que considero cuestión de procedimiento o 
formal que organiza de una manera determinada el contenido. Se trata de conseguir un procedimiento 



González Escudero, Santiago: «El paradigma de El Político de Platón» 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, 12, Extraordinario I (2007). http://www.revistadefilosofia.org 
 

79

  “En efecto, sabemos que los niños cuando empiezan a ser expertos en las letras…distinguen bien 
cada una de ellas en las sílabas más cortas y sencillas, y llegan a ser capaces de pronunciar bien 
aquéllas…, pero, al estar vacilantes sobre estas mismas [letras] en otras sílabas, se equivocan de 
parecer y de pronunciación” (278 a) 

 

Entonces recuerda el método que se sigue: 

 

 “llevarlos en primer lugar a aquellas [sílabas] en las que esas mismas  [letras] interpretaban 
correctamente, y, cuando les hayamos llevado allí, ponerlos junto a lo que todavía no conocen y, 
mediante comparación, demostrarles que se da la misma semejanza y naturaleza en ambos 
entrelazamientos (‘sumploké’) hasta que, mediante la comparación con lo que opinaban 
correctamente, les quede claro a todo los que ignoraban, y, una vez demostrado, al haberse 
convertido en ejemplo, provoque que cada una de las letras sea pronunciada siempre de la misma 
manera en todas las sílabas, la distinta como distinta y la igual como igual.” (278 a-c) 

 

Está claro que el ejemplo ofrecido es el que abre las puertas al procedimiento del 

entrelazamiento o de la ‘symploké’ de elementos autónomos en unidades 

combinatorias17. Por si no lo recordamos en este momento, hay que tener en cuenta que 

los griegos escriben sin utilizar signos de puntuación y sin separa palabras, de manera 

que el lector ha de ser necesariamente a la vez intérprete y rememorar la situación de 

habla correspondiente. La velocidad de lectura depende del espacio que pueda abarcar 

con el pensamiento para hacer la división de elementos correspondiente a los fonemas 

que van inmediatamente resolviéndose en los sonidos que se pronuncian. El 

pensamiento tiene que poner en movimiento imágenes por delante de la voz, a fin de 

que ésta refleje correctamente las alteraciones de palabras y frases tal como se precisan 

para establecer la comunicación con el oyente. 

 

Pero, por otra parte, el entrenamiento en el mundo de las letras, como en el de 

los números que también entre los griegos se notan con las mismas letras, representa un 

aspecto del discurso escrito con el que se abre un mundo nuevo, asimismo es el de las 

leyes escritas: la representación monumental y referencial de la ‘politeia’ o modo de 

                                                                                                                                               
dialéctico que cambia la estructura que hasta el momento tenía la dialéctica en Platón. Otra impresión 
sobre esto es la de G.Ryle, 1960, pp.431-451, que relaciona este ejemplo con el proceso de la ‘anámnesis’ 
en Platón. Cf. Guthrie p.188 n.347. 
17 Sobre que aquí se refiera a las Ideas, como sugiere Skemp en su traducción de esta obra al inglés 
(London 1952), siguiendo la opinión en la más antigua de Campbell (Oxford 1867), vid. Guthrie p.190; 
añadiría que la cuestión de procedimientos que aquí se utiliza tiene que ver con el ejemplo del aprendizaje 
infantil de las letras, tal como Platón sugiere, de manera que se modifica cualquiera de las teorías que 
tengan que ver con la combinación de pluralidad en unidad, sea ésta la de la ‘anámnesis’, la de las 
mezclas físicas de elementos o la del modo de ejercer la dialéctica. 



González Escudero, Santiago: «El paradigma de El Político de Platón» 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, 12, Extraordinario I (2007). http://www.revistadefilosofia.org 
 
80

vida basado en la comunicación18. Tal vez el paso de ‘politeia’ a ser un nuevo reflejo de 

‘symploké’, el entramado de la ciudad. La lectura y escritura tienen que ver no sólo con 

este mundo de la ley escrita sino con la representación, la ‘mímesis’, del procedimiento 

con el que se combina lo uno con lo múltiple hasta reproducir las normas del universo: 

lo uno y lo otro, lo mismo y lo diferente19. Sólo del hábito en tales operaciones es 

posible hablar de democracia, de técnica y de desarrollo de la ciudad. Asimismo 

también de filosofía. 

 

Esa es la razón por la que el paradigma de paradigmas, el paradigma 0, 

representa una ‘mímesis’ del procedimiento gnoseológico para el que sirve el político o, 

lo que viene a ser lo mismo, de un político cuya definición no depende del pastoreo. 

 

5. El ejemplo del arte de la ciudad 

 

Y una vez que elementos (originalmente letras), sílabas, palabras y 

combinaciones en frases pasa ante el lector como modelo de procedimiento, modelo 

epistemológico por excelencia, es posible desplegar gnoseológicamente el paradigma o 

ejemplo propiamente dicho: 

  

 “¿Qué ejemplo, por fin, que tuviera la misma ejecución que el arte de la política y que, por 
pequeño que fuese, pudieran encontrar, por comparación, lo que buscamos? ¿Quieres, Sócrates, 
que, por Zeus, si no tenemos otra cosa a mano escojamos, a nuestra vez, el arte de tejer? Incluso 
ése, si te parece, no todo, pues tal vez será bastante el de los tejidos de lana; pues esta parte del 
oficio por sí nos dará testimonio suficiente de lo que pretendemos.” (279 a-e) 

 

El procedimiento de la ‘división’ es capaz de recorrer los entresijos, recovecos y 

pliegues de las imágenes que resultan de la producción humana; es decir, es la síntesis 

de lo que funciona en cada arte o ciencia, de manera que por sí mismo permite el 

movimiento que denominamos ‘ciudad’. Por eso permite llegar a comprender el papel 

del arte de la política. 

 

                                                 
18 Vid. S. González Escudero, 2001, 260 ss. 
19 El ejemplo de las reglas de combinación entre las letras era característico de los atomistas, como 
sugiere el conocido pasaje de la Metafísica de Aristóteles que presenta esta doctrina (I,4,985 b 15-20). En 
este caso se trata de las condiciones de movimiento y combinación que permite la existencia de lo vacío. 
Platón no admite tal vacío. 



González Escudero, Santiago: «El paradigma de El Político de Platón» 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, 12, Extraordinario I (2007). http://www.revistadefilosofia.org 
 

81

“Ex. Pues bien todas las cosas que fabricamos y compramos –unas, con intención de hacer algo y 
otras, para no sufrir- son medios de protección. De estos medios de protección, unos son remedios 
defensivos, divinos y humanos, y otras barreras de protección. De las barreras de protección: unas, 
son los armamentos para la guerra y otras, bastiones. De los bastiones, unos son coberturas y otras 
abrigos contra inviernos y calores; de los abrigos, unos son techados y otros cubiertas; de las 
cubiertas, unas cubren por encima otras cosas y otras las envuelven; de las que las envuelven, unas 
son de una pieza y otras son compuestas; de las compuestas, unas son cosidas y otras unidas sin 
coser; de las no cosidas, unas consisten en hilos de plantas terrestres y otras de crines; de las de 
crines, unas se pegan con agua y tierra y otras se cosen con ellas mismas. A éstas precisamente, a 
los abrigos y las protecciones que se hacen con cosidos de ellas mismas es a las que damos el 
nombre de "vestidos". ¿Entonces, al arte que se ocupa mayormente de los vestidos, igual que 
entonces dijimos que era "política" la que se ocupa de las ciudad, así también ahora, a partir de su 
objeto, la vamos a denominar "factura de vestidos"? ¿Decimos asimismo que es "tejido" en la 
medida en que su mayor parte era la confección de vestidos, y en nada se diferencia de esta 
"factura de vestidos" excepto en el nombre, igual que también allí entonces el "arte de la política 
real "?” (279 c 7 – 280 a 6) 

 

Pero el ejemplo no está completo, más bien no ha hecho más que empezar. Por 

lo pronto, es posible confundir el arte de tejer con otras actividades que le son muy 

cercanas, pero que no son iguales: 

 

“Ex.Y, a su vez, en cuanto a la fabricación de la urdimbre y la trama: si alguien denomina a esto 
"arte de tejer", dice un nombre contra corriente y falso. 
 J.S. Pues ¿cómo no? 
 Ex.¿Y qué? ¿El arte de enfurtir en general y el de zurcir estableceremos que no son ninguna 
preocupación ni cuidado del traje o también vamos a llamar a todos estos como si fueran artes de 
tejer? 
 J.S. De ninguna manera. 
  Ex. Más bien todas estas artes disputarán a la capacidad del arte de tejer algo del cuidado y 
producción de los vestidos, aunque le concedan a aquél una parte grande, ya que separan grandes 
partes para ellas mismas. 
 J.S. En efecto. 
  Ex. Pues bien, además de éstas, las artes elaboradoras de los utensilios, por medio de los cuales se 
realiza la función del tejer, es necesario creer que se añaden como copartícipes de todo tejido”  
(281 a 12- b 10). 

 

El camino iniciado conduce a una diferenciación fundamental, tanto en las artes 

en general como sobre todo en la política, entre las artes que encierran directamente la 

causa de algo y aquellas otras que contribuyen a esta autoría. Es decir, la diferencia 

entre las que fabrican el producto y aquéllas que fabrican herramientas y utensilios 

necesarios para la fabricación de dicho producto. (281 d-e) 

 

6. Cuestiones de límite y medidas 

   



González Escudero, Santiago: «El paradigma de El Político de Platón» 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, 12, Extraordinario I (2007). http://www.revistadefilosofia.org 
 
82

¿Y hasta dónde ha de seguir este procedimiento de división20? 

   

 Esto nos conduce a la consideración del exceso y el defecto, así como de la 

relación entre ambos: 

 

“Ex. ¿Entonces qué? Lo que excede la naturaleza de la medida o es sobrepasado por ella en 
palabras o bien en obras ¿acaso no diremos, por nuestra parte, que llega a ser realmente eso en lo 
que también se diferencian, entre nosotros, los malos y los buenos? 
J.S. Parece que sí. 
Ex. Entonces hay que plantear estas dos realidades y criterios de lo grande y pequeño, pero no, 
como decíamos hace poco, que es necesario sólo en su relación recíproca sino,, como ahora se dice 
por una parte hay que expresarlo en su relación recíproca, pero por otra, a su vez, respecto a la 
justa medida. ¿Y no vamos a querer comprender, pues, a causa de qué?” (283 e) 

 

El método va haciendo recaer al interlocutor en la necesidad de un freno para la 

división que, en realidad, se hace presente como medida justa o sea, aquella que se 

corresponde con lo que posteriormente se convertirá en el punto sobre el que gira el 

entrelazamiento. Es un punto tal que convierte la oposición más/menos en la proporción 

siguiente: menos/más = más/punto x de manera que la relación de más con el punto de 

justa medida en el objeto que sea se corresponde con la relación menos/más general en 

todos los demás que configuran el entorno. Lo que no interrumpe las artes sino que 

justifica su papel en la ciudad. 

 

“Ex. Si no se permite a la naturaleza de lo mayor relación respecto a ninguna otra cosa que no sea 
respecto a lo menor, no existirá nunca respecto a la medida justa, ¿o no? 
J.S. Así es. 
Ex. ¿Acaso con este razonamiento no destruiremos estas artes y todas sus obras, y ciertamente 
asimismo haremos desaparecer la que ahora estamos buscando, la política, y la textil que 
mencionábamos? Pues todas esas de alguna manera vigilan el más y el menos de la medida justa, 
no como algo que no es sino como algo difícil acerca de las acciones; y observando de esta manera 
la medida justa realizan todas las obras buenas y bellas.” (283 e 14-c 2) 

 

Es obvio que el arte del tejedor, que desarrolla la justa medida en cuanto a la 

urdimbre y la trama, tiene que apoyarse en una relación de más/menos con todas las 

demás artes, de igual manera que las demás lo hacen respecto a ella. Así, el papel del 

tejedor no sólo es brindar sus productos para las necesidades del vestido que sus 

conciudadanos sin duda tienen, sino aportar la proporción de justa medida exacta que ha 

                                                 
20 Vid. V. Cavini, en Rowe 1994,  123 ss. 



González Escudero, Santiago: «El paradigma de El Político de Platón» 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, 12, Extraordinario I (2007). http://www.revistadefilosofia.org 
 

83

necesitado para hacer correctamente dichos vestidos de manera que no se estropeen sus 

herramientas ni se descompongan sus necesidades como ser humano. 

 

7. ¿Y el ‘poder real’ o ‘saber político’? 

 

Tras una larga y detallada exposición del ejemplo, poco a poco se va 

recuperando el aspecto del ‘poder real’, que se especifica mediante la exposición de los 

diferentes regímenes políticos, según dicho poder corresponda a menos o más 

ciudadanos. El ejemplo ha sentado las bases de la medida y la orientación del 

procedimiento que se debe emplear. Desde él sea cae por su base la vieja teoría del rey 

pastor o guía de su pueblo, que recuerda a los dioses pastores y que trata a sus 

conciudadanos como rebaño. Asimismo queda al margen de la consideración el político 

medidor que continuamente tiene que estar orientando sobre lo que se deba hacer e 

incluso desaparece el que echa mano de las leyes escritas y se desentiende de otra 

función. El saber político tiene que ver sólo con el saber de las demás artes: 

 

“Ex. Entonces, si se mira en conjunto a todos los saberes que se han dicho, hay que darse cuenta 
de lo siguiente, de que ninguno de ellos apareció como "saber político". En efecto, el saber que es 
verdaderamente "real" no tiene que actuar él mismo sino mandar en los que pueden actuar, ya que 
conoce el origen y funcionamiento sobre la oportunidad e inoportunidad de los mayores asuntos en 
las ciudades y que las demás actúen según lo ordenado.  
J.S. Correctamente. 
Ex. “Por eso, entonces, las artes que acabamos de enumerar, como no mandan entre ellas ni en sí 
mismas, más bien cada una sobre una cierta acción que es particular de ella, según la especificidad 
de las acciones recibe justamente un nombre particular.”(305 c-d). 
 
“Ex. Pero a la que dirige a todos estos, se preocupa de todas las leyes de la ciudad y las conecta 
con toda rectitud, si recogemos en la denominación general su capacidad, con justicia la dariamos 
el nombre, naturalmente, de "arte política".  
J.S. Por completo. 
Ex. ¿Entonces, pues, y siguiendo el ejemplo del arte de tejer, preferiríamos abordarlo ahora cuando 
ya nos han quedado claros todos los géneros de la ciudad? 
J.S. Y mucho. 
Ex. El entramado real, naturalmente, hay que explicar cuál es y de qué manera, cuando se 
entrelaza, nos entrega semejante tejido.” (305 e 8-306 a 6). 

 

 8. ¿Pero qué hace exactamente el arte de la política? 

 

“Ex. Entonces el que por naturaleza es auténtico arte político nunca intencionadamente compondrá 
una ciudad de gente buenas y malas, sino que es más evidente que primero la evaluará mediante 
juegos, y después de la evaluación, a su vez, se los entregará a quienes puedan educarlos y 
dirigirlos a ese mismo objetivo, mediante el establecimiento y supervisión de este arte, de la 
misma manera como el arte de tejer se establece y supervisa a los cardadores y a los demás que se 



González Escudero, Santiago: «El paradigma de El Político de Platón» 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, 12, Extraordinario I (2007). http://www.revistadefilosofia.org 
 
84

encargan de las operaciones que acompañan al entramado, mostrando en cada caso que se realizó 
lo preciso para las obras que consideraría convenientes para el entrelazamiento (‘symploké’) de 
éste.” (308 d-e).. 

 

En definitiva, el arte de la política se refleja en su tejido como el de los que hacen 

vestidos. Lo que conduce de inmediato como suele pasar siempre, a una discusión sobre 

la destreza (palabra que equivale a lo que otros llaman ‘virtud’), en este caso de los 

artistas o artesanos, pero asimismo sobre lo bello y lo bueno, los dos aspectos de la 

proporción: la relación respecto a la medida justa y la que conduce el más y menos.  

 

Sin embargo la obra del político es la urdimbre de la ciudad, que se refleja en la 

actividad de los educadores y en la disciplina de sus artesanos, de los que sin duda ha 

excluido en primer lugar a los que no sirven, a los que obstaculizan su labor: 

 

“Ex. Pues bien, al resto, cuyas naturalezas, porque casualmente consiguen una educación, están 
preparadas lo bastante como para establecerse en lo noble y aceptar una colaboración con arte 
entre ellas, unas de éstas, las que tienden más a la iniciativa, son como la configuración de la 
urdimbre, si se piensa que su naturaleza es lo macizo. Y otras que van a lo moderado los utiliza, 
por lo untuoso y blando, también como lo filamentoso de la trama según el mismo ejemplo: y a 
todas esas naturalezas, con tendencias opuestas entre ellas, intenta juntarlas y entretejerlas así. 
J.S. ¿Cómo, pues? 
Ex. En primer lugar ajustando con atadura divina, según la afinidad de estirpe, la parte de sus 
almas que es de estirpe eterna, y después de lo divino, su estirpe animal con ataduras humanas, a 
su vez. 
J.S. ¿Cómo has dicho, por otra parte, eso?... 
Ex. La opinión que es realmente auténtica con firmeza acerca de lo bello, justo, bueno y sus 
contrarios, cuando surge en las almas, digo que se produce como una opinión divina en una estirpe 
de demon.” (309 a 8-c 9) 
  ¿Y cómo teje el político? 
 “…es función del tejido real: no permitir que los caracteres sensatos se aparten de los valientes, 
sino más bien, ya que los teje en coincidencia de opinión, valoraciones y desvalorizaciones, 
pareceres e intercambio de mutuas garantías, configurando a partir de ellos una tela suave y lo que 
se dice bien unida, confiar siempre en general a éstos las magistraturas en las ciudades.” (310 e 7-
311 a 2) 

  

Así, mediante el ejemplo del arte de tejer, concluye la conversación: 

 

 “Ex. Digamos que llega a ser precisamente el fin del tejido del arte de la política eso de entretejer 
en fino trabajo el carácter de la gente valiente y sensata, toda vez que el arte real elabore en 
conjunto la vida de éstas en intercambio de pensamiento y tendencias, realizando el más ambicioso 
y mejor de todos los tejidos, [de manera que se generalice] a los demás de la ciudad abarcando a 
todos, esclavos y libres, los reúna en esa red y, en la medida en que corresponda a una ciudad ser 
feliz sin dejar nada de esto, la gobierne y dirija.” (311 b-c). 

 



González Escudero, Santiago: «El paradigma de El Político de Platón» 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, 12, Extraordinario I (2007). http://www.revistadefilosofia.org 
 

85

De lo que resulta, a modo de conclusión, que el arte de la política es una 

ampliación o proyección –cinematográfica, incluso, podríamos decir- de todas y cada 

una de las artes de la ciudad, al igual que es posible ejercer todas ellas por el apoyo y 

fundamentación proporcionado por las demás: la “symploké” denominada ‘ciudad’. Y 

dicha proyección sólo se explica desde el entrenamiento del paradigma 0, esto es, de la 

combinación de letras que constituye la lectura y su ejercicio, que no es más que la 

conexión de movimientos en imágenes o la armonía entre las partes del alma que se 

decía en la ‘politeía’ propiamente dicha, o sea, La República. 

 

Bibliografía: 

 

Bravo, Francisco, “La ontología de la definición en El Político de Platón”, en Rowe 
1994, pp. 76-87. 

Brisson, Luc, Platon les mots et les mythes, Maspero, Paris 1982 (Hay trad. De José Mª. 
Zamora, Platón, las palabras y los mitos ¿Cómo y por qué dio Platón nombre al 
mito?, Abada, Madrid 2005). 

Brisson, Luc, “Interprétation du Mythe du Politique” en Rowe 1994, pp. 349-364. 
Cornford, F.M., La Teoría Platónica del Conocimiento, (1935) trad. Paidós, Barcelona 

1983. 
Campbell, L., The Sophistes and Politicus of Plato, with a revised test and English 

notes, Oxford 1867. 
Cavini, W., “Naming and Argument: Diaeretic Logic in Plato’s Statesman”, en Rowe 

1994, pp. 123-139. 
Detienne, Marcel, La invención de la mitología, (1981), trad. Península, Barcelona 1985 
Friedländer, Paul, Platon. Die platonischen Schriften. Tomo III, Berlín 1960. 
Goldschmidt, V., Le paradigme dans la dialectique platonicienne, Paris 1947 
González Escudero, Santiago, "Los símiles de la comunicación humana en Platón", en 

Studia Philosophica II , J. Velarde, J.A. López Cerezo, J.A. de la Pienda (edit.), 
Oviedo 2001, pp. 249-269.   

Gosling, J.C.B., Platon, (1973), trad. UNAM, México, 1993. 
Guthrie, W.K.C., Historia de la Filosofía Griega, tomo V (1978), trad. Gredos, Madrid   

1992.   
Kahn, Charles A., “The place of the Statesman in Plato’s later work”, en , Ch. Rowe 

1994, pp.49-63 
Kato, Shinro, “Imitation and Likeness” en Rowe, 1994, pp. 162-172 
Kucharsky, Paul, Les Chemins du Savoir dan les dernières Dialogues de Platon, Paris 

1949 
López-Eire, A., Lisístrata. Aristófanes, Salamanca 1994 
Puster, Rolf W., Zur Argumentationsstruktur Platonischer Dialoge, Freiburg-München 

1983. 
Reale, Giovanni, Per una nuova interpretazione di Platone, Milano 1991 (10º ed.). Hay 

trad. Herder 2003. 
Rosen, Stanley, Plato’s  Sophist. The Drama of Original and Image, Yale 1983. 



González Escudero, Santiago: «El paradigma de El Político de Platón» 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, 12, Extraordinario I (2007). http://www.revistadefilosofia.org 
 
86

Rowe, Christopher J., Reading the Statesman. Proceedings of the III Symposium 
Platonicum. Academia 1994 

Ryle, G., “Letters and Syllables in Plato”, Philosophical Review 69,1960, pp.431-451 
Schuhl, Pierre-Maxime, La Fabulation Platonicienne, París 1968 
Skemp, J.B., Plato’s Statesman.  
Solana, José, Aspasia de Mileto. Testimonios y discursos. Anthropos, Barcelona 1994. 
Szlezák, Thomas A., Leer a Platón, (1991), trad. Alianza, Madrid 1997 
Wilamowitz-Möllendorf, Ulrich von, Platon, II vol., Weidmann, Berlín 1919. 

 
 

 

 

 

 


