Sobre el placer. Lectura dd Filebo.
Hedoné frente a Phronesis

Silverio Sanchez Corredera

INDICE:

1. Cuestiones preliminares.
2. Contexto del Filebo en la obra platonica.
3. Lecturadel Filebo.
3.1. Acto |. Placer frente a Saber. Hacia la vida mi xta.
3.2. Acto Il. Més dla del placer. Diaéctica en e regressus a las ideas
estructurales.
3.3. Acto l1l. Psicologia del placer.
3.4. Acto |V. Eticadel placer.
4. Conclusiones.

1. Cuestiones preliminares.

Si se consideraran las dificultades a las que nos enfrentamos antes de empezar,
deberiamos desistir de este estudio que aqui iniciamos. Deberia realizarlo un helenista,
yo no lo soy; deberia realizarse desde la precision del conocimiento textual y de una
exégesis comparada que agotara las vias de interpretacion del texto «original», que
estoy muy lejos de poseer. Si he proseguido es porque he comprendido que de los
expertos en filosofia griega y platénica no dgja uno de aprender continuamente, pero
gue también no es posible extraer de ellos una respuesta consensuada a las preguntas
gue nos vamos haciendo. Cada experto, obligado a profundizar, tiene su propia teoria
sobre los distintos problemas, si bien, es verdad que se van aposentando multiples
puntos de interseccion; desde ellos pretendemos movernos. Si he proseguido, en
definitiva, es en la conciencia de no haber pretendido aclarar aspecto alguno oscuro
sobre la exégesis platdnica, sino que elevandome sobre la serie de tesis generalmente
compartidas, trato de comprender y aplicar las doctrinas de Platén a los problemas que
hoy todavia cabe seguir debatiendo. Y siguiendo este curso de razonamiento me he
encontrado que de la conveniencia de dejarlo a la que me enfrenté en un principio he

venido a parar ala conclusiéon de que todos los implicados en temas fil osdficos estamos

Eikasia. Revista de Filosofia, 12, Extraordinario | (2007). http://www.revistadefil osofia.org 13



Sanchez Corredera, S.: «Sobre el placer. Lecturadel Filebo. Hedoné frente a Phrénesis»

obligados, en la medida que marcan multiples circunstancias, a hacernos una recta

opinién sobre las ideas de Platdn en cuanto siguen vigentes.

En la obra de cualquier autor, mas si encierra complgjidad, y de un modo muy

particular en Platén, los contenidos alli escritos pueden estar:

1°) A titulo de exposicién de lo que se rechaza.

2°) Como contenidos atribuidos a otros y citados, sujetos a discusion y no
todavia ni negados ni afirmados.

3% Como contenidos propios propuestos como hipétesis de trabgjo, ni
afirmados ni negados todavia.

4°) Contenidos irénicos, que se niegan pero bien en su totalidad o bien sdlo
parciamente y transversalmente.

59 Contenidos literarios, poéticos, didacticos e instrumentales que se
afirman o se niegan pero gque se proponen con una dosis metaférica en la que ha
de desentrafiarse o simbdlico-significante de lo doctrinal-significado.

6% Contenidos compuestos de creencias culturales (religiosas, etc.)
pertenecientes a la propia época del autor que conforman un cimulo de sentidos
sin analizar 0 a medio analizar, que en todo caso no se han sometido
suficientemente a una revision critica del autor; contenidos que no puede
negarse que sean utilizados y esgrimidos, pero de los que no se puede establ ecer
facilmente la frontera entre lo que se asume 'y |0 que se toma mecanicamente del
lenguaje del tiempo a que uno pertenece; contenidos sobre los que no se tiene
pretension de situarl os doctrinalmente en primer plano.

7°) Los contenidos claros, constantes, distintos que configuran la doctrina
del autor y que son € resultado de haber pasado la criba de los seis puntos

anteriores; obvio es que corremos € riesgo de quedarnos con bien poco.

Estos siete niveles se multiplican por cuatro, Si tenemos en cuenta que pueden

referirse a términos concretos, a parrafos, a sentido global de un escrito y a sentido

genera de laobrade un autor.

114

Eikasia. Revista de Filosofia, 12, Extraordinario | (2007). http://www.revistadefil osofia.org



Sanchez Corredera, S.: «Sobre el placer. Lecturadel Filebo. Hedoné frente a Phrénesis»

La lectura que pretendemos hacer se propone acanzar ese séptimo nivel, aun a
sabiendas que serd un intento préacticamente insalvable, porque corremos € riesgo de
guedar atrapados en algunos de |os niveles anteriores. Nos contentaremos con conseguir
de modo claro la tesis fundamenta del didlogo y con indicar los principales elementos,
partes, conexiones y argumentos que, a nuestro juicio, fundamentan en mayor o menor

medidalatesis delaque se trate.

2. Contexto del Filebo en la obra platénica

- El Filebo es una obra que pertenece, segun todos los indicios, al dltimo tramo
de produccién platénica. Situados ya en la etapa critica o de vejez, seria posterior a
Parménidesy al Sofista, y también muy seguramente a Politico. Junto con € Timeo, €
Critiasy Las Leyes habria sido escrito en este tramo Ultimo de la vejez que ha superado
los sesenta y se dirige en las dos Ultimas décadas de vida platonica hacia € final,
anterior aLas Leyesy en un lugar incierto enrelacién a Timeo y € Critias.

- Si el Parménidesy e Sofista manifestaron tesis negativas, caminos sin salida,
salvo, si se quiere, el valor de la teoria de las ideas como symploké, el Filebo es una
obrade claratesis positiva, en donde se utilizatodo el arsenal de enfoques amarrados ya

en las obras anteriores (teoria de las ideas).

- S e Sofistay € Politico repasan estas dos figuras de las tres —sofista, politico
y filésofo- que Platén se proponia analizar, el Filebo puede ser considerado como una
respuesta de lo que es € filésofo (en su finis operis) -lo sea 0 no de hecho en la
intencion de los fines operantis de Platon-. El filésofo, tendria que ser capaz de
descubrir -poniéndolas de manifiesto visiblemente ante la razén comin- la conexién en
la que entran las ideas, no como juego especulativo (matematico o de andlisis a escala
de dianoia) sino como un oficio esclarecedor que afecta a la vida practica, como es
discriminar entre una vida prudente que sabe qué placeres son convenientesy cuales no,

y que conoce el porgqué de los doloresy la conveniencia de una vida prudente.

Eikasia. Revista de Filosofia, 12, Extraordinario | (2007). http://www.revistadefil osofia.org 115



Sanchez Corredera, S.: «Sobre el placer. Lecturadel Filebo. Hedoné frente a Phrénesis»

- El Filebo es un didlogo no demasiado analizado en el conjunto de la obra de
Platén, sobre todo s lo comparamos con la Apologia, el Protagoras, e Menon, €
Fedon, Fedro, el Banquete, la Republica, el Parménides, el Sofista, el Palitico, €
Timeo, Las Leyes, y agunos otros, quiza porgue no encierra la belleza dramética del
Banquete, la garra dialéctica del Protagoras, del Parménides o del Sofista, o la
espectacularidad de las tesis novedosas del Mendn, Fedon o la Republica o la belleza de
los mitos que redlzan bagjo andisis llamativos y novedosos la capa del discurrir

dialéctico, presente en tantos otros didl ogos.

- El Filebo trata € tema del placer, tema quiza ya muy desgastado desde los
socraticos cirenaicos, los epiclreos, los estoicos, los neoplaténicos y por el
encauzamiento definitivo que iba a tener de manos de San Pablo, la Patristica, los
ascetas, los anacoretas y San Agustin en toda la filosofia medieval y subsiguiente. El
placer es un tema que en Platon queda en segundo plano, sobre todo si o colocamos al
lado de sus teorias sobre la justicia, del estado ideal, de lainmortalidad del alma, del
conocimiento dialéctico... Ademas, la solucion que aporta Platdn sonara a un sonsonete
reconocido bien desde entonces y ya desde antes. Sin embargo, la tesis que expone aqui
Platén demostraria, primero, su originalidad y, segundo, la dependencia que las tesis

posteriores van a contraer con ésta, empezando por Aristételes.

- Personges. un conjunto de oyentes an6bnimos que asienten o, a menos,
consienten las tesis desarrolladas. Filebo, Protarco y SOcrates, que habia dejado de
intervenir en primer plano en los didlogos de esta época y que vuelve a hacerlo agui en
todo su esplendor. Nos preguntamos, en sintonia con lo que hemos dicho mas arriba:

¢porgue se trata de una obra dedicada a «Fildsofo»?

3. Lecturadd Filebo.

El tema que se propone a discusién se formula asi:

116 Eikasia. Revista de Filosofia, 12, Extraordinario | (2007). http://www.revistadefil osofia.org



Sanchez Corredera, S.: «Sobre el placer. Lecturadel Filebo. Hedoné frente a Phrénesis»

¢Es mejor unavida de placer (hedoné) o una vida de prudencia (phrénesis)?*

Segun Filebo e placer es algo bueno para todos los seres vivos, y una vida de
disfrute, placer y gozo es buena y preferible a una de prudencia. A esta tesis opone
SAcrates la suya que defiende la vida intelectual como un bien, un bien que es preferible
alavida de placer, y no sdlo eso sino que la vida prudente es o més ventgjoso de todo

para aguellos que la g erzan:

«Socrates: La refutacion por parte nuestra es que no son esas cosas [disfrute, placer, gozo],
sino que la prudencia [phrénesis], €l intelecto [nous] y €l recuerdo y las cosas emparentadas con
ellas—opinién correcta y razonamientos verdaderos- resultan megjores y mas eficaces que el placer
para todos cuantos son capaces de participar de €llos, y que son o mas ventajoso de todo para
cuantos son y hayan de ser capaces de participar de ellos» (11b-c).2

A lo largo de todo el didogo (11a-67b) va a buscarse, de este modo, una salida a
esta disyuntiva. Disyuntiva que ya desde el principio no se concibe como una
disyuncion exclusiva, dicotdbmica, sino como una alternativa, en la que habra de
buscarse una mediacion y una sintesis. La respuesta que quiere darnos Platon podria
haberse reducido mucho s Socrates se hubiera limitado a exponer en un «discurso
largo» cudles son las diferentes tesis argumental es que €l sustenta, pero, como sabemos,
Platon no sdlo hace decir a SOcrates sus ideas —0 las de ambos- sino que pretende
demostrar que unas determinadas y no otras son las verdaderas, en € sentido de la
dialéctica, sin que baste la mera defensa retdrica; 1o que quiere decir que no pretende
solo vencer o dgjar sin argumentos al contrincante sino establecer una verdad —cuando
menos evidenciar las falsedades- y, por lo tanto, convencer: «Protarco: En adelante
todos diremos, Socrates, que lo que tu has dicho es absolutamente verdad» (67b), si
bien, el tema no se da por cerrado, puesto que quedarian cuestiones abiertas. «Soc.:
Entonces, ¢dejais que me marche?. —Pro.: Aln queda un poco, Socrates; que no vastu a
renunciar antes que nosotros. Te voy a recordar 1o que queda» (67b), son las Ultimas

palabras del didlogo que Platon dega sin responder y que sefidlan esas cuestiones

! «Oposicién entre |a diosa de Filebo, Hedoné, y la de Socrates, identificada por Bury y Gadamer con
Phroénesis», nos aclara M2 Angeles Duran en la nota 64, pag. 52, de Platon: Didlogos, VI. Filebo, Timeo,
Critias. Gredos, 1992. Las citas de textos del Filebo |atomamos de esta traduccion de M2 Angeles Durén,
si bien hemos tenido en cuenta también la traduccion de Aguilar realizada por Francisco de P. Samaranch,
en PLATON: Obras completas. Aguilar, Madrid, 1981, pags. 1218-1264.

Eikasia. Revista de Filosofia, 12, Extraordinario | (2007). http://www.revistadefil osofia.org 117



Sanchez Corredera, S.: «Sobre el placer. Lecturadel Filebo. Hedoné frente a Phrénesis»

abiertas que bien podemos tomar como signo de que se ha respondido a la cuestion del
principio pero que ella ha suscitado a su vez otros temas de |os que no puede desggjarse
absolutamente. Conocemos qué vale méas y por qué, el placer o la prudencia, pero no
hemos dgado cerrado toda la teoria sobre el placer o sobre la prudencia, de ahi que,

podemos pensar, estemos ante un final abierto.

Tratar de defender unatesis no solo para vencer o no solo para batirse bien en el
duelo de razones sino para establecer una verdad es una tarea més ardua porque €l
didogo ha de discurrir por vericuetos capaces de demostrar o fundamentar |las ideas que
se sustentan. No basta siempre con €l andlisis de los datos empiricos o de los conceptos
para sopesar bien su valor, no basta con la buena yuxtaposicion retérica de las creencias
a las que estamos apegados para dar validez a nuestra conclusion, es preciso buscar |os
elementos que han de fundamentar a aguellos de los que partimos y buscar la l6gica de
su trabazon, pero esto no puede hacerse si no se es capaz de retroceder hasta los géneros
mas remotos, mas originales, mas fundamentales, capaces de hacer que no se tambaleen
las razones aducidas a viento de los argumentos retéricos. Se trata, pues, de establecer
un argumento dialéctico. Si tras este gjercicio dialéctico subsiste la disension habria que
admitir que el problema se remite no solo a la casuistica conceptual en contienda sino a
una diferencia respecto de los fundamentos, respecto de los principios, respecto de la
concepcion general ontolégica o axioldgica y eso supondria modos de filosofia
antagénicos e irreconciliables, a los que se les exigiria demostrar su fuerza sobre los

mismos fendmenos y mostrar su capacidad de perdurar y su potencia como teoria.

Llevado por ese afén diaéctico, Platon va a avanzar en la investigacion a través
de veinticuatro escenas, correspondientes a cuatro grandes fases o actos de la
dramaturgia intelectual (segiin hemos creido ver). Entendemos gue se da una escena
nueva cuando se afiade alguna idea que no surge del mero andlisis de las anteriores. El
proceso de unidn de escenas supone, pues, un primer nivel dialéctico. Algunos de estos
escenarios introducen, ademés, propuestas de andlisis que pretenden llevar a limite,

hasta sus fundamentos, la cuestion que se debate y, para ello, Platén propone clasificar

% Citamos s empre, como hemos indicado, por la edicion de Gredos: Didlogos VI. Filebo, Timeo, Critias,
en laque M2 Angeles Duran corre a cargo de laintroduccion, traduccion y notas del Filebo.

118 Eikasia. Revista de Filosofia, 12, Extraordinario | (2007). http://www.revistadefil osofia.org



Sanchez Corredera, S.: «Sobre el placer. Lecturadel Filebo. Hedoné frente a Phrénesis»

el problema tratado en funcion de los géneros supremos bajo |os que podrian entenderse
correctamente. Supone o mismo que arrojar mallas gnoseoldgicas generales a los
conceptos mas particulares en tramite de andlisis. Esta operacion la realiza Platén en
tres ocasiones muy localizadas y en otros momentos mas dispersos. Si 1os intentos
dialécticos no son fallidos, entonces se consigue una estructura argumentativa que no
solo es «reflexion de segundo gado», en cuanto es filosdficay no meramente empirica
o cientifico-positiva, sino una symploké gue se sostiene sobre los nudos entre las ideas
(el que se opera entre un escenario y otro) y sobre la trama de conjunto a enclavar €

andlisis de todas las partes en las estructuras gnoseol gicas propuestas.

Santiago Gonzdlez Escudero ha defendido en repetidas ocasiones que Platén
presenta sus didlogos como si de un cineasta se tratara. De este modo resultan muy
coherentes el escenario del didlogo y los mitos a los que frecuentemente se alude. En €
Filebo, por tratarse quiza de un tema mas «mundano» (el placer) gue «divino» (no la
Justicia 0 la Belleza), si es que esto sucede alguna vez en e «divino Platn», no es
preciso hacer alusion a mito alguno, solo referencias rdpidas a distintas divinidades y
una en concreto a oraculo de Delfos. «condcete a ti mismo», que es la que sirve de

transito ala Ultima parte en donde se establecera la ética de Platén sobre el placer.

Dentro de este mismo planteamiento cinematografico (y teatral), hemos
concebido el Filebo dividido en cuatro actos, los cuales siguen sus propios tempos,
salvo € cuarto, en e que discurren un tempo cuarto, uno quinto y € sexto y final. A su
vez, € Acto | (Tempo 1°) discurre a través de cuatro escenas, € Acto segundo (Tempo
29) através de cinco escenas (de la 5% ala 99, € Acto tercero (Tempo 3°) a través de
cuatro escenas (delal10?ala 13%) y el Acto cuarto através de tres tempos. el Tempo 4°,
con tres escenas (que van de la 142 ala 169, el Tempo 5°, con una escena (la17d y €
Tempo 6°, con siete escenas (de la 182 a la 24%). Representamos en el cuadro adjunto
abajo esta division en 24 escenas, 6 temposy 4 partes.

Este estudio «cinematografico» no agota €l andlisis, puesto que todavia pueden
verse dentro de cada escena los diversos encuadres —que vienen dados por puntos de
inflexion que se introducen en el tema pero sin salirse de él -, encuadres que se remiten a

Eikasia. Revista de Filosofia, 12, Extraordinario | (2007). http://www.revistadefil osofia.org 19



Sanchez Corredera, S.: «Sobre el placer. Lecturadel Filebo. Hedoné frente a Phrénesis»

los diversos agrupamientos de intervenciones de los interlocutores y, en definitiva, alas
secuencias en las que |os tres personajes que actlan toman la palabra. Pero bajar a este
andlisis de detalle convertiria en enojoso este estudio, porque nos obligaria a distinguir
48 encuadres, al menos, y otras intervenciones subsidiarias. Dejamos constancia, por
otra parte, de que la linea divisoria entre los encuadres y |as escenas la hemos decidido
de modo ponderativo, tratando de medir cuando se introduce una nueva temética, idea,
problematica o enfoque —en las escenas- y cuando sufren las ideas puntos de inflexion
relevantes —en los encuadres- La diferencia entre la novedad de unaideay el punto de
inflexién dentro de una misma tematica es todo lo relativo que quiera verse, por
supuesto; no obstante, o importante no estéd en d cuadriculado menor —sea el que sear,
sino en que de la operacion de ordenar surja clara la estructura general de la obra'y con
ellasu tesis diagfana. A ello vamos y con ello nos contentaremos aqui. No sera poco, si

lo logramos.

(Vid. cuadro adjunto, inmediato, abajo)

120 Eikasia. Revista de Filosofia, 12, Extraordinario | (2007). http://www.revistadefil osofia.org



PLATON: FILEBO

Planteamiento del tema: Placer/Prudencia

ACTO | Tempo 1° Escena 12 11a-12e
. 11a-20c Esc. 28 Evitar unadiscusion indtil. Discutir de palabras 12e-16¢
Planteamiento:
i Método deinvestigacion
x:g: gg FS)Ia?)C; ﬁ\onnééieifoge los Esc. 32 9 16¢c-20b
idai i El bien puede residir en unatercera alternativa
Vidaintermedia (Ontologia) Esc. 43 p 20 b-20 ¢
ACTO I Tempo 2° Esc. 52 So.bre laperfeccidn, autosuficienciay elegibilidad 20c-23b
20c-3la universal
Estructura dialéctica . | Clasificacion gnoseoldgia (1): llimitado, limite, mezcla,
del problema Dialéctica a través Esc. 6 causa (Apunte de conclusion-1) 23b-27d
placer/saber de redes ldgicas - | Lavidamixta (placer-prudencia) pertenece al género de
. Esc. 7 27d-28d
Atravésde: 3| (Gnoseologia) lamezcla
ravésde: a) la : :
idea de Perfeccion, Esc. 82 E:u%%crlg grdenador y globalizador del intelectoy la 28 d-30a
b) los cuatro — —
géneros llimitado, Esc. 92 S;Zrc;zn del placer y e entendimiento con los cuatro 30a-3la
Eanan;;, r;lg(ilaay Placer: ilimitado. Entendimiento: causa
relacion todo-partes
ACTO I Tempo 3° Esc 102 | Placer/dolor 31 p-34c
31b-48c z esd deseo y dedond
“Psicologid’ del Esc. 112 | Quéesel deseoy dedondenace 34d-43b
placer: Andlisis del hecho: Dos modelos de vida: A) Grandes cambios. Placer/
Mecénicade los placer/dolor Esc.12% | 5o 43b-c
placeres/dolores (Ontologia) B) Cambios moderados: vida neutra (sin dolor-placer) | 46 b
2 | Mezclas de placer-dolor: g
Esc. 13 -Sdlo en € cuerpo. -S6lo en el ama. -En ambos 460-c-48¢
Tempo 4° a | El desconocimiento de si mismo (oraculo de Delfos): La i
48 c-53d Esc. 14 ignoranciay laestupidez son un mal. Loridiculoy lo 48c-Sla
odioso son los defectos del ignorante.
Parte ana! itica Esc. 152 | Placeresverdaderos: colores..., bellezadelasformesno | o; p oo )
(Ontologia) mezcladas, ciencia.../ Placeresinferiores
Esc. 16° Clasificaci gn delos placeresen no mesuradosy 52¢-53d
mesurados:
Violentosy no violentos
Tempo 5° Esc. 172 | Dostiposdeseres: A) Losquesonensiy por si 53d-55b
53d-55b (existencias) B) los que tienden siempre hacia otra cosa,
Parte dialéctica lagénesis (el placer) (Apunte de conclusion2)
(Gnoseologia)
Tempo 6° Esc. 18% | Busguedade lamezcla placer-prudencia. 55b-c
55b-c—-67b Clasificacion de las ciencias. mas exactasy menos 57e
ACTO IV exactas
Parte Esc. 19¢ | Lacienciadialéctica 57e
ontognoseol 6gica: 60 a-b
- Esc. 20* | Placer y bien son cosas distintas. 60 a-b-
Eticadel placer . . o ; :
P Ided de vida desde La prudencia participamas del bien que e placer. 61b
el criterio delas Esc. 212 | Idea devida vidamixta: A) Todas |as ciencias 61 b-64d
clencias, la verdaderas y necesarias. B) Sdlo placeres verdaderos,
dialécticay la PUrOS y NECcesarios.
relacion . Esc. 222 | Labuenamezcla en funcion delamediday la 64d-65b
pl acer/_pruden0|a proporcion
con: Bien-Belleza-  [Esc. 2328 | Relacion con laverdad del intelecto y del placer. 65 b-66 a
Proporcion-Verded. Mayor relacion de laverdad con e entendimiento
Esc. 242 | Tesisfina: lamedida, |o mesurado y oportuno es €l 66 a-67 b
Escaladevalores

primer bien'y no €l placer.
Escala de bienes hastaincluir los placeres pertinentes

121




Sanchez Corredera, S.: «Sobre el placer. Lecturadel Filebo. Hedoné frente a Phronesis»

3.1. Acto|. Placer frente a Saber. Hacia la vida mixta.

3.1. Acto |. Placer frente a Saber. Hacia la vida mixta.

En e Acto | (Tempo 1° 11a-20c) Platén procede a presentarnos € problema.
Se trata de elegir entre la vida del intelecto y la del placer, en este Ultimo caso como
quieren Filebo y los que como é mantienen las tesis hedonistas —-pensamos en los
cirenaicos, en aquellos sofistas que defendian estatesis y en todos aguellos que de modo
esponténeo se atenian a la salvaguardia de unaidea que considerarian «evidente», segin
la experiencia’. Encontramos desde e comienzo que Filebo ha desistido de entrar en la
discusién o de proseguirla, aunque se nos aclarara desde € principio su postura: el
placer es bueno, sin limitacién, y ademas es preferible a los bienes que depara la vida
intelectual. Los alli reunidos han decidido que debe solventarse la cuestién y que
Socrates ha de prometer no irse antes de haberla dgjado satisfecha. La discusion
procede, a no dudarlo, de un contexto anterior, sin duda de las polémicas de la Atenas
de entonces. Latesis de Filebo va a ser retomada por Protarco. Como sabemos Protarco
va a ser convencido por Sécrates pero nada se nos dice sobre Filebo, de quien cabe
suponer que no habrd dado € brazo a torcer, S nos dgamos guiar por los rasgos
psicol 6gicos con los que nos lo pinta Platén: contumaz, dogmético, enojado y recubierto
de una falsa seguridad a la defensiva. A pesar de que Filebo no va a intervenir apenas,
no desaparece del todo —SAcrates se cuida de hacérnoslo presente aqui y alay también
Protarco quien se atreve a ironizar sobre él de esta manera: «Cuenta pues que todos
NOSOtros convenimos contigo en tales puntos. En cuanto a Filebo, quizas sea megjor no
alterar ahora su buena disposicién con nuestras preguntas» (15¢) (¢Se habia dormido,
no entendia nada, no veia todavia de qué modo aguellas disquisiciones podian afectar a
su tesis 0 simplemente se nos dice que estd siendo neutralizado?). De todos modos,
Platén va a cuidarse de hacer intervenir unas pocas veces a Filebo: tres veces a
principio, para repetir su postura y para confirmar enfadado y solemne que cede la
interlocucién a los demés, en concreto a Protarco (11¢c—12b); cinco veces a la altura de

la tercera escena (18a-€), justo cuando Platén empieza a introducir las consideraciones

! Como Platén nosrecuerdaal final delaobra: «...la masa estima que |os placeres son lo mésimportante
para nuestro bien vivir ...» (67b)

122 Eikasia. Revista de Filosofia, 12, Extraordinario | (2007). http://www.revistadefil osofia.org



Sanchez Corredera, S.: «Sobre el placer. Lecturadel Filebo. Hedoné frente a Phronesis»

de método a seguir y se cuida de que en esta encrucijada (gnoseolégica) Filebo
consienta con & rumbo que apuntan los andlisis. Socrates acaba de tomar € g emplo de
la musica para sefidar en qué habra de consistir la ciencia que le corresponda, hecha de
armonias, ritmos y metros. Se trata de un gemplo concreto del que cabe suponer que
no habra problemas para sefidlar su pertinencia o improcedencia, de ahi que Filebo
acceda a responder, pero lo que Platén pretende es dejar amarrado este asunto por su
trascendencia posterior. Mas adelante —en el Acto Il-, en una ocasién Filebo increpa
desde un tu quoque a Socrates, en e momento que éste acaba de establecer que la diosa
del placer -a diosa de Filebo- no ha de ser considerada lo msmo que el bien; entonces
Filebo se defiende atacando, en una réplica que apunta un desmoronamiento de su
postura dogmatica: «Tampoco tu intelecto, Socrates, es € bhien, sino que merecera los
mismos reproches» (22c). Si mi dios no vence tampoco vence el tyo, sera la defensa
gue acorralado esgrima, en definitiva, Filebo. Antes de llegar a tercer acto, Filebo
intervendra las cuatro Ultimas veces (27e y 28b), cuando € problema se analiza alaluz
de los cuatro géneros que Socrates ha introducido (lo ilimitado, el limite, lo mixto y la
causa) como criterios gnoseol 6gicos organizadores de 1o que se debate. Y justo en esta
«borrachera» intelectual que claramente le desborda, Filebo desiste y le recuerda a su

amigo: «¢No habias quedado en hablar ta por mi, Protarco?» (28b).

En el Acto I, que hemos estimado entre 11a y 20c, en conclusion, se ha hecho
el esfuerzo por buscar unalinea que permita decantarse por el placer o por la prudencia,
pero ha resultado fallida por e momento: los hedonistas confiesan que no saben si hay
especies de placer y cuantas hay y cudles son; y que lo mismo desconocen respecto de la
prudenciay plantean a Socrates libertad para proceder como estime oportuno. Platon se
cura en salud de una de las queas que parece elevarse a menudo en la audiencia: que
Socrates se algja del tema 'y que lo que dice parece no tener que ver con elo. En este
momento, Socrates introduce la idea que servira de gje en la solucién posterior: «...me
parece gque uno de los dioses me ha traido un recuerdo» [...] ni €l placer ni la prudencia

son un bien sino unatercera cosa mejor que ambas (20Db).

Eikasia. Revista de Filosofia, 12, Extraordinario | (2007). http://www.revistadefil osofia.org 123



Sanchez Corredera, S.: «Sobre el placer. Lecturadel Filebo. Hedoné frente a Phronesis»

3.2. Actoll. Méasalladel placer. Dialéctica en € regressus a lasideas estructurales.

El Acto Il, entre 20c y 31a, discurre a través de un 2° tempo que se hace por
momentos muy conceptuoso y duro de seguir porque efectivamente los el ementos del
debate dejan de ser en primer plano el placer y la prudencia para pasar a la indagacion

sobrelaideadel bieny de otras ideas generales alas que hay que acudir.

El bien eralaideaen la que se hacia confluir a placer y la prudencia: ¢cudl es el
bien, cual es mejor de los dos polos opuestos? Para salir del callegjén sin salida, Platon
establece que el hien exige la perfeccion. El bien comporta tres caracteristicas: la
perfeccion, la autosuficiencia y el ser deseable para todos. A todo €ello se afade la
propuesta de cuatro géneros en los que incluir la realidad debatida: lo ilimitado
(4peiron), lo limitado, la mezcla de lo ilimitado-limitado y la causa que hace posible
edta mezcla; y también la relacion cosmos-mundo sensible (todo-partes; esencia-
existencia) que nos ha de llevar a poder conectar € placer y la prudencia con € género
correspondiente a que pertenecen. Se vuelve, como puede verse, una indagacion dificil
y abstrusa pero que Platén estima necesaria para proseguir por camino firme. Vayamos

por partes.

Laidea de bien implica la idea de perfeccion, ademéas €l bien no necesita de otra
cosa, es autosuficiente y, en tercer lugar, todos los que lo conocen o persiguen. De este
modo, s €l placer fuera el bien, no necesitaria de la prudencia, puesto que seria
autosuficiente; lo mismo cabe decir de la prudencia. Pero una total vida de placer sin
intelecto alguno arrastraria la paradoja de un placer del que no se tendria consciencia,
Ilevando una vida similar a la de un molusco. Lo mismo pasa con la vida dedicada

entera a intelecto, que no es viable para un sujeto con cuerpo mortal.

La novedad gque nos hace pasar del primer acto a segundo viene dada en el
momento que la idea de bien es definida y, en primer lugar, es entendida como lo

perfecto. Mientras que en las escenas anteriores e placer y la prudencia podian ser

124 Eikasia. Revista de Filosofia, 12, Extraordinario | (2007). http://www.revistadefil osofia.org



Sanchez Corredera, S.: «Sobre el placer. Lecturadel Filebo. Hedoné frente a Phronesis»

entendidas como «bienes», como «beneficios» nos atreveriamos a decir nosotros™,
cabia ver la elecciéon de uno y de otra como ago relativo, relativo a modos de vida, a
gustos 0 a principios similares basados en planteamientos como los que podrian estar
afirmando: «para mi —yo, que soy €l bello Filebo- € placer es el bien preferible y nadie
va a venir a decirme lo que yo he de sentir o pensar». Pero ahora no se trata de
establecer mis «beneficios» 0 de mostrar 10s que yo prefiero sino de instituir aguel bien
gue sea entendido como perfecto, como no estando falto de nada y, por tanto, como
elegible universaimente. Curiosamente, ni € placer ni la vida intelectual van a
presentarse como vida perfecta o completa cada una por separado. Los dos son
necesarios en la idea del bien, pero podria ser que uno de ellos fuera €l gque actuara
como causa del bien, si bien queda concedido que los dos son precisos en la mezcla de
la composicion que la vida requiere; y, puestos a buscar la causa del bien, Socrates
presume que la vida intelectual se adelantaria a la de los placeres. Pero es preciso que
esto quede fundamentado. Y para poder proseguir, pasando a la escena 6 Platén ha de
establecer sus distinciones gnoseol 6gicas como redes capaces de captar las diferencias a
las que hay que someter al placer/saber. Asi: «SOc.: deciamos que el dios sefial6 1o
ilimitado de los seres, y también € limite» (23c). Ademés, tenemos & género mixto
compuesto de los dos anteriores y la causa de esa mezcla, como cuarto género. A su
vez, ha de decidirse en qué medida los tres primeros géneros participan de la unidad y
de la pluralidad. Lo ilimitado es multiple, esto es: o que no tiene limite como lo
caliente o 1o frio que puede seguir grados infinitos es maltiple. Frente a esta continuidad
multiple sin limite de lo real, hay cosas que encajan en determinadas cantidades o
medidas, como por ejemplo dos cosas que son iguales entre si 0 una que es € doble de
otra; y, por tanto, tienen limite, y considerados como cantidades determinadas cada cosa
es una unidad. Queda por ver la naturaleza de lo mixto. Lo agudo y lo grave, lo rapido y
lo lento son del género de lo ilimitado, pero al imponerles un nUmero se consigue una

proporcion y con ellalamisica. Lo mismo sucede con la gradacion de los placeres que

2 En nuestra teorfa EP-M y en «Para una teoria de la justicia» diferenciamos entre «beneficios» y
«bienes» como dos escalas valorativas de primer grado (valores simples) y de segundo grado o valores
completos, estos Ultimos soportandose en agquéllos pero no reduciéndose a dlos. Vid. los diversos
articulos de «Paraunateoriade la Justicia» (1, I, 11, 1V y V), Eikasia. Revista de Filosofia, nims. 1, 3, 4
y 7 (noviembre, 2005-noviembre, 2006) y num. correspondiente a marzo, 2007. La diferencia
beneficiog/bienes esta tratada, especialmente, en € articulo «Para una teoria de la Justicia. 111. EI mundo
de los valores», pags. 8 y s.. Vid. también Jovellanos y e jovellanismo. Una perspectiva filosdfica.
Pentalfa, Oviedo, 2004, «Primera parte. Teoria E-P-M», pags. 13-117.

Eikasia. Revista de Filosofia, 12, Extraordinario | (2007). http://www.revistadefil osofia.org 125



Sanchez Corredera, S.: «Sobre el placer. Lecturadel Filebo. Hedoné frente a Phronesis»

puede ser ilimitada si no se introduce laley y € orden que tienen limite. El limitey lo
ilimitado constituyen las condiciones de la existencia sensible pero hasta que no se
funden en lo mixto no tenemos la generacién de las cosas sensibles. Ha de
inspeccionarse ahora cud es la causa de todo lo que llega a ser, de lo que se genera

como ente, de todo lo que es mixto.

Volviendo a enlazar con €l placer y la prudencia, la vida perfecta corresponde
con la vida mixta de placer-prudencia, pero ha de determinarse cua de los dos opera
como causa principal en el bien de la mezcla. El placer y el dolor es del ggnero de lo
ilimitado, admiten mas 'y menos y en un nimero indefinido. Por su parte, €l intelecto y
la prudencia se dan a dos escalas. de modo césmico como principio ordenador de la
realidad y a nuestra escala sensible; ademas, al lado de los cuerpos, se postula un aima,
tanto un ama del hombre como un alma del cosmos y aquélla recibe su ser de ésta. La
sabiduria y €l intelecto proceden del alma. El intelecto corresponde al género de la
causa de lo mixto; es e intelecto, por tanto, criterio ordenador de la realidad en general
(cosmica) y criterio conformador de la realidad sensible en la que la vida mixta se hace
realidad. En este mundo, la vida mixta de placer/saber es necesaria pero € criterio
causal que hace que ello sea un bien o unarealidad dada —perfecta- es el intelecto, y, por
tanto, es la prudencia —que se cuenta entre aquello que llamamos bien, sabiduria,
intelecto, etc.- la que tiene la primacia sobre e placer®. La prudencia puede ser
fundamento del placer pero no al revés. «SAc.: Recordemos, pues, también acerca de
ambos, que €l intelecto esta emparentado con la causa y viene a coincidir con ese
género, mientras que el placer es, por si mismo, ilimitado y pertenece al género que, en
si y por si, ni tiene ni ha de tener nunca principio ni medio ni fin» (31a). Sin género
mixto no hay realidad sensible, sin causa no hay realidad sensible, luego es € intelecto
guien se funda a si mismo al intervenir en las mezclas y quien da las proporciones alo

ilimitado que esen si el placer.

3 El concepto de placer es muy estable, sin embargo el de prudencia es més basculante, precisamente
porque Platén lo conecta continuamente a los conceptos de intelecto y de vida espiritual en general, y a
través de este engrangje, queda englobado o relacionado con los productos racionales genuinos de la
inteligencia, las ciencias, las técnicas, la recta opinion y la dialéctica. Todos estos aspectos de la vida
espiritual son partes del contenido de la vida del dma pero ala vez son su estructura formal, que se da
como un todo, toda vez que lainteligencia no puede prescindir ni de las ciencias ni de lastécnicasni dela
recta opinion y éstas, a su vez, precisan para su recto funcionamiento de la prudencia, asi como ésta de
aquédllas.

126 Eikasia. Revista de Filosofia, 12, Extraordinario | (2007). http://www.revistadefil osofia.org



Sanchez Corredera, S.: «Sobre el placer. Lecturadel Filebo. Hedoné frente a Phronesis»

Aqui se acaba €l Acto I, con la escena 9 una vez que ha conseguido
correlacionar €l placer y la prudencia con los géneros correspondientes ordenadores de
laredidad. El trénsito entre la escena 92y la 10 se desliza por la unién que tiene €l
placer con el dolor, al nostrarnos que no es posible € uno sin e otro; ya se habian
mencionado ambos elementos, pero ahora Platdén va a proceder a un estudio riguroso de
lo que comporta el par placer/dolor y esto le va allevar a una especie de «psicologia de
las sensaciones» que contiene la mecanica de los placeres y dolores. Estamos en €l acto
tercero y en un tempo distinto que pasa de las consideraciones mas gnoseol dgicas del
segundo acto a otras mas afincadas en la ontologia de las sensaciones, que le llevaalo

gue podemos denominar «psicologia de los afectos y de las sensaciones».

3.3. Acto Il1. Psicologia del Placer.

El acto 11l discurre entre 31b y 48c. La 10? escena se ocupa de contrastar €l

placer con € dolor, entre 31b y 34c. La escena 112 se abre planteando qué es el deseo y
de donde nace, puesto que el placer/dolor esta ligado a é, entre 34d y 43b. La escena
122 prosigue la indagacion psicoldgica planteando la correspondencia entre los grandes
cambios y los cambios moderados con el placer/dolor y con la vida neutra (sin placer ni
dolor) respectivamente, entre 43b-c y 46b. Se cierra este estudio en la escena 132 con €
establecimiento de la correlacion que van a guardar € placer, € dolor y la vida neutra
con la vida del cuerpo, lavida del dmay la vida mixta de cuerpo-alma, entre 46b-c y
48c. Cuando en 48c pasen a considerarse estos analisis bajo la perspectivadel bien'y del
mal entraremos en € Ultimo acto, el dedicado a la constitucién de una ética de los
placeres. No se hara sino volver aenlazar con laidea de bien que se habia trazado desde
el principio, al plantear cua de los dos fendbmenos €l placer o la prudencia eran un bien.
A estas dturas el bien habra quedado ligado a conocimiento.

El placer/dolor como la salud y la armonia se dan en e género mixto. El
desajuste de la armonia en una vida mixta equivale a dolor en el cuerpo (el hambre, por
gemplo) y el guste a placer (el comer cuando se tiene hambre). Por su parte en €

Eikasia. Revista de Filosofia, 12, Extraordinario | (2007). http://www.revistadefil osofia.org 127



Sanchez Corredera, S.: «Sobre el placer. Lecturadel Filebo. Hedoné frente a Phronesis»

alma, la esperanza de placeres genera confianza y la de dolores temor. Pero ademés de
la destruccion y de su recomposicion se da en 1os seres vivos un estado neutro, sin dolor
ni placer. La vida del cuerpo por si exige tanto € dolor como e placer pero la vida
prudente puede optar a una vida neutra. Pero solo una vida divina puede aspirar a ese
tipo de prudencia pura; no es digno de los dioses atribuirles goces y penas. Ligado aeste
juicio sobre la religion cabe hacer un paréntesis y una reflexion general que estimamos

deinterés.

En la Republica defendio ya taxativamente Platon una concepcion de lareligion
gue no coincidia con el modelo de Homero, de Hesiodo y de la tradicion de los poetas.
De ahi, presumimos, la importancia que concede al control al que deben ser sometidos
los poetas y el empefio por una reglamentacién politicay moral en la que quede bien
encauzada la vida religiosa. Creemos gue una de las claves que ayudarian a entender en
gué sentido Platon tiene clara la necesidad de un control politico sobre el poder de los
poetas se comprenderia si 1o coordinamos con el esfuerzo por superar y abandonar en la
educacion y en las costumbres ciertos rasgos de la «religion secundaria», arbitrarios y
antropomorfos, aquellos en que los dioses aparecen revestidos de vicios, pasiones e
inclinados a la mentira; en lugar de estas caracteristicas Platon propone para la
divinidad caracteres excelsos como la de ser buenos por esenciay enemigos de lo falso,
virtudes que se dan, pensamos, en e transito que se opera hacia una teologia racional
propia de una «religion terciaria», en € contexto de la teoria de la religion que propone
Gustavo Bueno®. El libro Il de La Reptblica (376-383) —el tema prosigue también en el
libro Il 'y en muchos otros lugares de los didogos platénicos- es una clara
argumentacion, nos parece, a favor de esta tesis, como puede verse en agunos
fragmentos como éste: «En primer lugar hemos de vigilar a los que inventan las
fabulas, aceptandoles tan solo las que se estimen convenientes [...] Me refiero a todas
aquellas fabulas que nos presentan a los dioses y a los héroes no como realmente son
[...] ¢noesunafalsedad, y de las mayores, la que sin recato alguno narra los actos que
Hesiodo atribuye a Urano y cémo cronos tomo venganza de él?[...] Seimpondra alos

poetas la obligacién de que sus relatos sean adecuados a [la ciudad]». Dada la

* BUENO, Gustavo: El animal divino. Ensayo de una filosofia materialista de la religion. Pentalfa,
Oviedo, 1996, 22 ed. corregiday ampliada (12 ed.: 1985).

128 Eikasia. Revista de Filosofia, 12, Extraordinario | (2007). http://www.revistadefil osofia.org



Sanchez Corredera, S.: «Sobre el placer. Lecturadel Filebo. Hedoné frente a Phronesis»

importancia educativay cognoscitiva que Platon da a las alegorias que pueden extraerse
de la religion, su censura sobre los poetas puede verse fundamentalmente como una
lucha contra €l engafio; a dia de hoy, seria parangonable, mutatis mutandis, con la
condena que ha de hacerse de las supersticiones, pseudociencias y magicas
religiosidades. S ahora € transito se da en € seno de una «religién terciaria» bien

aposentada que desprecia | os residuos gque persisten de una «religion secundaria» —como
puede observarse en Feijoo 0 en Jovellanos, por gemplo-, 0 en € paso de una «religién
terciaria» hacia el ateismo —después de haberse solidificado la «inversion teol 6gica» que
se impone en e mundo moderno desde €l siglo XVI-, en el siglo IV arntes de Cristo €l
transito se gestaba en el paso de las religiones secundarias en su apogeo mitol 6gico
hacia una «religién terciaria» que tendria su correspondencia en las teorias de Platén y
de Aristoteles (recuérdese el motor inmovil) atitulo de teologia racional, en paralelo a
la teologia dogmética de las religiones monoteistas que como el judaismo presentaban
al Dios de Israel como €l Unico y verdadero y que preludiaban € cristianismo que iba a
anunciar el Dios padre salvador de todos los hombres. En muy breves palabras, €l

asunto puede resumirse asi: a la racionalidad critica que representaba Platon le
molestaba €l uso antropomorfico que de los dioses se hacia en la religiéon secundaria,
porque ya estaba en marcha otro modelo superior desde € punto de vista de su
abstraccion, a introducir el principio de simplificacion de un solo Dios verdadero. Para
el materialismo filosofico el sentido de la «religion terciaria», aun siendo superior por
su abstraccion ahonda en la falsedad por la que se habian encami nado los mitos, desde
el momento en que los nimenes originales han desaparecido de la experiencia religiosa
directa y real, que fue en su momento desbordada por € delirio mitolégico que las
principales culturas iban a desarrollar durante €l Neolitico y la Edad del Bronce, y que
ahora, en laedad del Hierro empieza a considerarse «terciariamente» como una realidad

divina de caracteristicas cada vez mas impersonales. En esta trama se halla Platén.

En el Filebo, Platdén se pronuncia de esta manera sobre la religion de su tiempo:

«S6c.: Enla comparacion de las vidas se dijo que € que escogiera la vida del intdlectoy la
prudencia no debia gozar ni mucho ni poco.

Pro.: Y tanto que se dijo.

Soc.: Entonces tal seria el estado de ese hombre; y quizas no sea absurdo el que esa fuera
lamasdivina detodaslasvidas.

Pro.: Por lo menos no esverosimil quelosdioses gocen, ni lo contrario.

Eikasia. Revista de Filosofia, 12, Extraordinario | (2007). http://www.revistadefil osofia.org 129



Sanchez Corredera, S.: «Sobre el placer. Lecturadel Filebo. Hedoné frente a Phronesis»

Sac.: En efecto, no |o es; pues seria indecoroso que les aconteciera lo uno o lo otro. Pero
eso ya lo volveremos a ver mas adelante, si viene el caso...» (33b-C)

Volvamos a momento antes del inciso de esta consideracion sobre la postura
religiosa de Platon, que aqui es un tema solo tangencial .

Los placeres que pertenecen solo a alma nacen del recuerdo, esto es, de los
propios elementos que € ama ya contiene. La ausencia de sensacion se da cuando lo
gue le sucede al cuerpo no le llega a ama; y cuando lo comparten almay cuerpo se
[lama sensacién. Ha de diferenciarse entre recuerdo, que es conservacion de la
sensacion, y reminiscencia, que consiste en la recuperacion por parte del alma sola de
sus contenidos de conciencia. Para esto es preciso contar con €l deseo. Por |la puerta del
andlisis de lo que es € deseo, nos adentramos en la escena 112, desde 34d a 43b. El
hambre y la sed, por ejemplo, son deseos. El deseo es un mecanismo por el que opera el
alma, através del recuerdo, porgue el cuerpo nada sabe sobre como llenarse delo que le
falta. El deseo y el impulso son principios de todo ser vivo que reside en sus almas. Se
puede sufrir en el cuerpo y en el ama; del mismo modo se puede gozar en € cuerpo y
en el ama. Se puede sufrir y gozar a la vez: sufrir en € cuerpo (por una insatisfaccion)
y gozar en €l ama (por la esperanza de la satisfaccion). El sufrimiento y e placer o
experimenta e cuerpo por alguna de sus afecciones;, € ama, por su parte, lo
experimenta a través del deseo. Los placeres del cuerpo son los mas inmediatos y

mayores (45a).

Los miedos y las expectativas, a igual que las opiniones, pueden ser verdaderos
y falsos, y, en consecuencia, los dolores o placeres pueden ser también verdaderos o
falsos (fundados o sin fundamento). Protarco se resiste a conceder esto y Socrates
insiste. En suefios, en la vigiliay en la locura se puede creer gozar o padecer siendo
faso. Ademas, del mismo modo que los dolores y goces pueden ser pequefios y
grandes, pueden ser también verdaderos o falsos. Los procesos de la sensacion y de la
imaginacion que se aplican ala opinién son los mismos que los del placer/dolor, en este
sentido: las imégenes de las opiniones verdaderas son verdaderas y |as de las iméagenes

falsas son falsas, |o mismo puede suceder con € placer/dolor y de modo inequivoco

130 Eikasia. Revista de Filosofia, 12, Extraordinario | (2007). http://www.revistadefil osofia.org



Sanchez Corredera, S.: «Sobre el placer. Lecturadel Filebo. Hedoné frente a Phronesis»

sucede cuando en lugar dereferirlo a pasado o entendemos proyectado sobre e futuro,

porque e alma puede anticipar los placeresy pesares.

El conjunto de todos estos argumentos encaminados a mostrar que los placeresy
dolores pueden ser falsos o verdaderos no alcanza la aceptacion de Protarco y esta via
sin salidalleva a Socrates a punto por donde se abrirdla escena 122, a plantear que con
los grandes cambios se suceden dolores o placeres y que con los cambios moderados no
se generan ni unos ni otros. Asi pues se dan tres modos de vida: la placentera, la
sufriente y la neutra. Si bien, al decir de Platon, algunos defienden que hay dos modos:
la vida de dolor y la libre de dolores, de manera que los placeres no existirian, puesto
gue éstos serian mas un fastidio que un atractivo, desconfiados de su innoble naturaleza.
Siguiendo € curso de esta Ultima hip6tesis se llega a mostrar que es verdad que los
mayores placeres y los mayores dolores corresponden a los perversos de almay cuerpo.
Por aqui se llega a la idea de que hay placeres que surgen de determinadas
enfermedades como en €l rascarse de la sarna; son mezcla de dolor y placer. Conseguida
esta cota penetramos en la escena 132, que nos propone la clasificacién de las mezclas

relativas a cuerpo, a amay alos dos conjuntamente.

Hay mezclas de dolor/placer que se dan exclusivamente o en el cuerpo o en €
amay las hay que se dan en ambos. Las mezclas pueden ser de dolores y placeres
equivalentes o puede preponderar uno de ellos (sarna y rascarse), llegando incluso a
cobrar mayor fuerza €l preponderante por €l hecho del contraste, ya sea que € contraste
se establezca entre afecciones del cuerpo entre si o entre el cuerpo y e ama
mutuamente, por la mediacion en este caso del deseo. Un caso particular son las
mezclas que se originan en e alma sola, como en las combinaciones de laira, € miedo,
la afioranza, el duelo, el amor, los celos y la envidia con cualquiera de los placeres con
los que pueden ir mezclados: el envidioso que goza con las desgracias gjenas, por
gjemplo. Por esta via de andlisis se Ilega a establecer que entre los males caracteristicos
generados por e alma misma estan los que proceden de la ignorancia, la estupidez y 1o
ridiculo. Se dgjan de este modo atras los andlisis de la mecanica de las sensaciones del
cuerpo, del aimay las del cuerpo-ama conjuntamente y se penetra en e tema de qué es

lo bueno y lo malo en las acciones humanas en cuanto tienen que ver con los placeresy

Eikasia. Revista de Filosofia, 12, Extraordinario | (2007). http://www.revistadefil osofia.org 131



Sanchez Corredera, S.: «Sobre el placer. Lecturadel Filebo. Hedoné frente a Phronesis»

con la prudencia, es decir, se entra de lleno a considerar la ética, entendido este
concepto no como una busgueda de prototipos sociales a los que haya que acogerse por
el bien comun (segin una moral) sino como «construccion de si» que ha de dirigirse a

lo que sea mejor para cada uno.

3.4. Acto|V. Etica del placer.

Al pasar de la escena 132 ala 142 hemos entrado en e Ultimo acto de la obra, si
bien esta vez con tres tempos por delante, e tempo 4° (48c - 53d) dedicado a analizar
los placeres verdaderos y 10s que son superiores e inferiores, el tempo 5° (53d-55b), que
se ve precisado de fundamentar gnoseoldgicamente el territorio ético que pisamos,
estableciendo dos tipos de seres: los que son en si y por si y los que tienden siempre
hacia otra cosa; €l tempo 6°y final (55bc-67b) que transita a través de siete escenas, es
decir que necesita establecer siete puntos de anclagje sobre los que sustentarse
dialécticamente, se cierra con una respuesta positiva a la cuestion de partida, sobre la
prevalencia entre €l placer y la prudenciay sobre donde esta el bien, estableciendo una

clarajerarquia de valores.

La escena 142 queda enfocada a través del precepto de Delfos, «condcete a ti
mismo», oréculo que queda incumplido siempre, justamente, cuando cayendo en el
ridiculo uno se engaria, bien sea mediante la ignorancia o la estupidez. La ignorancia o
la estupidez son un mal y se sustenta en un vicio o modo de obrar ridiculo que es lo
opuesto alavirtud de conocerse a si mismo. Tres modos hay de autoengafio, respecto de
las riquezas, respecto de las cualidades fisicas y, la peor de todas, en relacién a las
cuaidades espirituales, 0 sea, a los que se creen que sobresaden en virtud, y, en
concreto, |os que se creen mas sabios sin serlo. Hay, con todo, dos tipos de autoengario:
el que es acompariado por lafuerzay el poder y el que recorre el camino de la debilidad.
Laignorancia de los fuertes, que tienen la capacidad de vengarse es odiosa e infame; la
ignorancia del débil, incapaz de vengarse cuando es objeto de burla, es la que
propiamente se llama ridiculo. Entre los que se engafian son ridiculos los débiles y
odiosos los fuertes. La vida, como un verdadero teatro, estd compuesta de comediay de
tragedia, esto es, en la vida con todos sus sentimientos (ira, envidia, etc.) se dan

132 Eikasia. Revista de Filosofia, 12, Extraordinario | (2007). http://www.revistadefil osofia.org



Sanchez Corredera, S.: «Sobre el placer. Lecturadel Filebo. Hedoné frente a Phronesis»

continuamente mezclados los placeres y los dolores. Toda una analitica es posible,
siguiendo gemplos concretos, como los de la venganza y la envidia en que se ha
reparado, pero este camino ha de degjarse meramente apuntado y concluir la idea
genera: que los placeres y dolores vienen comunmente mezclados en muchos de
nuestros sentimientos. Con esto, entra Platon en la escena 152 interesdndose ahora en

clasificar los placeres verdaderos y en establecer unajerarquia entre ellos.

Los colores bonitos, las figuras, los sonidos y los perfumes (la mayoria) —los
menos divinos éstos- son g emplos de placeres cuya ausencia no causa dolor. A ellos
hay que anadir los placeres del conocimiento. Todos estos son clasificados como
placeres puros frente a los impuros que no serian dependientes de si mismos. La pureza
de los placeres no depende de la cantidad sino de la capacidad ce darse sin mezcla.
Ahora bien, todas estas clasificaciones vienen a coincidir con otra, la que discrimina
entre los placeres desmesurados o violentos (que se corresponden con el género de lo
ilimitado, que admite frecuencia, magnitud, intensidad y escasez) y los placeres
mesurados, que vienen a corresponderse con |os placeres puros, en el sentido de no ser
dependientes de dolores ni de verse impelidos arecorrer escala alguna. Estamos yaen la
escena 162 Lo blanco es blanco no porgue se dé en una gran cantidad sino porgue no
estéd mezclado con otro color, de ahi la pureza de o blanco. Lo mismo €l placer sera més
puro cuando no dependa del dolor; y estando exento de dolor, aungque no sea grande ni
abundante, serd mas agradable, mas hermoso y mas real. Pero para que esto gque se ha
concluido argumentalmente reciba su fundamento, Platon procede en la escena
siguiente, la 172 a diferenciar entre las cosas que son en si y por si y las que tienden
siempre hacia otra cosa. Lo que es en si es mas digno y lo que tiende hacia otro,
inferior. Platon introduce ahora una nueva diferencia por contraposicion: la génesisy la
existencia. Por una parte tenemos lo que es susceptible de aparecer (la génesis) y de
destruirse ligado a lo menos puro y alos placeres, y |0 que existe sin depender de otro
(laexistencia), ligado alo puro, a la permanenciay a pensamiento. Pero por estavia se
encamina hacia una escision de lo que previamente habia venido a unir en una vida
mixta (de placer y prudencia) y esto le llevaria a negar unatesis ya asentada: que el bien
superior se encuentra, dadas nuestras circunstancias, en la vida mixtay no en una vida
de puro entendimiento. Lo que nos sitla en la escena 182,

Eikasia. Revista de Filosofia, 12, Extraordinario | (2007). http://www.revistadefil osofia.org 133



Sanchez Corredera, S.: «Sobre el placer. Lecturadel Filebo. Hedoné frente a Phronesis»

Va a ser cuestion, pues, de revisar qué aporta el entendimiento a bien y qué
aporta el placer. Para €ello es Util tomar como analogia las relaciones que se dan en €l
saber entre lo que aportan las técnicas manuales y las ciencias. La misica, la medicina,
la agricultura, € pilotaje y |a estrategia son técnicas basadas en conjeturas sometidas a
bastante inexactitud; el arte de la construccion de casas, de barcos y de lo demés
dependiente de la carpinteria (que utiliza regla, compas, plomada y escuadra) son mas
exactas. A su vez, las ciencias, como la aritmética también puede ser dvidida en dos:
utilizada en sus usos més aplicados (en € comercio, por gemplo) y en los usos de los
expertos o de los gedmetras, por caso; inferiores las primeras y superiores las segundas.
Las ciencias ademas de diferir por su objeto lo hacen por su mayor 0 menor precision.
Interesa concluir, antes de seguir con otra vertiente, que ya se trate de técnicas ya de
ciencias, las hay con menor y con mayor precision. Ahora bien, por encima de todos los

conoci mientos tenemos a la dialéctica; o que nos introduce en la escena 192 en 57e.

Aunque fueralaret6rica, siguiendo a Gorgias, la técnica que aventgja atodas las
demés, por su utilidad, es la dialéctica la que reline mayor pureza y, por tanto, la que
aventgja a todas las técnicas y ciencias. La consistencia, pureza, verdad e integridad la
encontramos en las cosas que se mantienen perennes siempre. El intelecto y la
prudencia ordenan sus pensamientos hacia €l auténtico ser. Trétase, entonces, de
determinar de modo fehaciente, a verlo ala luz de las técnicas y las ciencias, s es la
prudenciao si es el placer o que se asemegjamas a bien. Y para ello nos adentramos en

|la escena 202

Mientras que la postura de Filebo identificaba el placer a bien, Socrates, por su
parte, entiende que el placer y e bien son dos cosas que difieren en naturaleza'y que la
prudencia participa mas del bien que el placer. La escena 207 es una vuelta casi exacta a
la que vimos en la oposicion Filebo/Socrates del principio; pero ahora, alaluz de haber
establecido el mayor emparentamiento con el bien de la prudencia, puede, a menos,
destruirse la pretension de Filebo de unir, identificandolos, €l placer y el bien. Pero
habia quedado establecido que la vida ideal no debia componerse silo de prudenciasin
placer, sino que habia de ser una vida mixta, 1o que se resolvera en laescena 212,

134 Eikasia. Revista de Filosofia, 12, Extraordinario | (2007). http://www.revistadefil osofia.org



Sanchez Corredera, S.: «Sobre el placer. Lecturadel Filebo. Hedoné frente a Phronesis»

Ha de procederse a establecer, a modo como hacen los buenos artesanos y
rogando ya sea a Dionisio ya a Hefesto, la mezcla idonea del intelecto -sabiduria o
prudencia- (el agua) y placer (Ila miel). Seran preciso en primer lugar contribuir con lo
mas importante: tener en cuenta todas las ciencias verdaderas y necesarias; después de
esto, habrén de afiadirse los placeres, pero solo aquellos que no desestabilicen la mezcla,
de modo que elegiremos los placeres verdaderos, los necesarios y los puros. Ademas, a
la mezcla habra que afadir la verdad, para que esté completa. ¢Por qué esto y por qué

no todos los placeres?

El placer, una vez que sabe que no puede sobrevivir solo, demanda prudencia
porque es ellala que le hace conocerse. Por su parte, €l intelecto, al buscar los placeres
gue mejor le convienen, no puede acoger aquellos que alborotan las almas, a los que
siguen alainsensatez y al resto de los vicios —{lenandoles de trabas y de frenesi-, pero si
los placeres verdaderos y puros, 10s que acomparian a la salud y la templanza y todos
aquellos que acompaiian a las virtudes. A los criterios que se imponen mutuamente el
placer y el intelecto hay que afadir un principio general de posibilidad de la existencia o
de la persistencia en la existencia; este criterio no es otro que la verdad, segun Platon.
Se pasa, después de esto, a valorar la mezcla en su conjunto y entramos con ello en la
escena 222, El conjunto de la mezcla ha de valorarse como buena sdlo en funcion de lo
gue hace que cualquier mezcla sea buena: la medida y la proporcion. Cuando no se
consiguen medidas y proporciones naturales no estamos ante una verdadera mezcla sino
ante un revoltijo. Lamediday proporcién son lo mismo que la belleza y perfeccion, con
lo que la bondad de la mezcla est4 unida a la naturaleza de o bello. En definitiva, €
bien de la mezcla placer/saber se nos manifiesta bgjo tres vertientes. como proporcion
(que implicatambién alamedida), bellezay verdad. En |a escena 232 podra establ ecerse
definitivamente la primacia del intelecto sobre €l placer, cuestion que ha sido repetidas
veces defendida por Socrates, pero que ahora se impone por |a fuerza de los argumentos

en la que todo lo removido va encgjando.

El encontronazo frontal entre la prudencia y el placer no permitia establecer
claramente cudl de los dos era el mejor. Mas ahora que tenemos los criterios de lo que

Eikasia. Revista de Filosofia, 12, Extraordinario | (2007). http://www.revistadefil osofia.org 135



Sanchez Corredera, S.: «Sobre el placer. Lecturadel Filebo. Hedoné frente a Phronesis»

encgjacon € bien, podemos someter a placer y al intelecto (que engloba ala prudencia)
a estos nuevos criterios de los que dependen. Latesis es rotunda: el intelecto se concilia
perfectamente con laverdad, lamediday la belleza; al contrario, el placer acostumbra a
rehuir la verdad, la medida y también la verdadera belleza, que es la que no tiene

verglenzani se oculta:

«Pro..... €l placer, es ciertamente, |o mas embustero que hay y, segiin el dicho, incluso en
los placeres del amor, que son al parecer |os mayores, los dioses perdonan €l perjurio, en la idea
de que, como nifios, los placeres no tienen ni chispa dejuicio; el intelecto, en cambio, eslo mismo
guelaverdad o lo mas parecido y lo mas verdadero que hay]...]

Pro.:... creo en efecto, que no es posible encontrar nunca nada tan desmesurado por
naturaleza como el placer y el delirio, ni tampoco nada mas mesurado que el intelecto y la ciencia

[...]

Pro.: Nunca nadie, Socrates, ni en vela ni en suefios ni ha visto ni ha imaginado que la
prudenciay €l intelecto, en ningdin modo y en ningun sentido, hayan llegado a ser, fueran o vayan
aser feos»[...]

Pro.: Los placeres, en cambio, y en particular los mayores —cuando vemos a alguien
gozando de ellos al percatarnos de su cardacter ridiculo o de la extrema indecencia que los
acompafia, sentimos verglienza nosotros mismos Yy, tratando de hacerlos desaparecer, los
ocultamos |o mas posible, entregando todo eso a la noche como si la luz no debiera verlo» (23c-
23e)

Se ha dado, asi, debida respuesta a problema con el que seiniciabael didogo, y
no por boca de Socrates sino por la conviccién de Protarco, a la que ha sido arrastrado
por la fuerza de los argumentos diaécticos. Sin embargo, Platdon quiere degar

establecido algo més, en laescena Ultima, 242 o laque dedica alaescala de valores.

Una vez que la vida humana debe guiarse por una buena, bella, proporcionaday
verdadera mezcla del intelecto y e placer, nada mejor que sefialar una jerarquia entre
los elementos que han de entrar en esa mezcla, para que €l tema de como hemos de vivir

guede bien cerrado.

-0. Vaor previo a cualquiera: la vida mixta cmo Unico bien (habia quedado
establecido como requisito general).

-1. Primer valor: La medida, 1o mesurado y oportuno (el kairés) —que ha de
suponerse permite hacer lamejor mezcla-.

-2. Segundo valor: la proporcion, o hermoso, lo perfecto y suficiente y todo lo
de estaestirpe.

-3. Tercer valor: €l intelecto y la prudencia.

136 Eikasia. Revista de Filosofia, 12, Extraordinario | (2007). http://www.revistadefil osofia.org



Sanchez Corredera, S.: «Sobre el placer. Lecturadel Filebo. Hedoné frente a Phronesis»

-4. Cuarto valor: las ciencias, lastécnicas y las opiniones rectas (en cuanto cosas
atribuibles solo a alma).

-5 Quinto valor: los placeres puros (exentos de dolor) producidos por € ama
sola, aunque acompafian a las ciencias y a agunas sensaciones. Y cOmMo
concesion a los hedonistas pero fuera ya de su jerarquia de valores, 1os placeres
del cuerpo —bien entendido que haquedado fijado que no pueden ser

desmedidos-

Da la impresion que, tras el criterio marco, los criterios 1 y 2 establecen los

criteriosformalesy quelos 3, 4 y 5 los llenan de contenido.

El primer valor lo establece de modo rotundo extraido necesariamente del
estudio dialéctico seguido («Asi se desprende de lo que venimos diciendo», responde
Protarco), los restantes valores (segundo, tercero y cuarto) quedan ordenados de manera
menos radical —a juzgar por las respuestas de Protarco: «asi parece, quizas y
posiblemente») pero queda claro que la prudenciay el intelecto es superior a placer, y
gue, en consecuencia, el placer ocupa necesariamente el Ultimo lugar, aunque sean
multitud los que ponen al placer en lo mas alto. Contra esta opinién se aporta la mayor

afinidad que tiene € intelecto con larecta eleccion de lo més oportuno.

El tema ha quedado resuelto, pero no cerrado en la practica, como sefida

Protarco, en las Ultimas palabras con las que Platon da por concluida esta investigacion.

4. Conclusiones.

1. El tema general del didlogo es el placer, pero no considerado aislado, sino por
el valor que ha de concedérsele frente a su modelo aternativo, lavida del intelecto.

2. La alternativa placer/saber o placer/intelecto o placer/prudencia se resuelve a
favor de una vida mixta, como Unica viable en e mundo donde cohabitan ama y
cuerpo, y, por tanto, como la mejor. El bien no se haré coincidir con el placer o con €l

Eikasia. Revista de Filosofia, 12, Extraordinario | (2007). http://www.revistadefil osofia.org 137



Sanchez Corredera, S.: «Sobre el placer. Lecturadel Filebo. Hedoné frente a Phronesis»

intelecto sino con la vida que sea capaz de componer ambos. El problema se convierte,

ahora, en la blusqueda de la verdaderay correcta composicion.

3. La mezcla idénea queda establecida a través de una jerarquia de valores
ordenadora de lo que debe entrar en la mezclay de su mayor o menor prioridad. Queda
claro, que hade entrar el placer y la prudencia, pero siempre este Ultimo es un el emento

principal en lamezcla

4. Platén no organiza el didlogo sino como una confrontacion ininterrumpida en
medio de un publico expectante —publico joven, alo que parece- entre tres personges -
Socratres, Protarco y Filebo, quien queda relegado por voluntad propia-, donde Socrates
representa la defensa de la vida intelectual, Filebo la de la vida del placer y Protarco el
intermediario dialéctico que ha de servir para progresar en esa confrontacién, bajo la
direccién de la superioridad de la tesis de Socrates y, en definitiva, siguiendo la pauta
gue Platon marcay que hemos estimado que desarrolla en cuatro grandes actos o partes.
El primero dedicado a la confrontacién entre el placer y €l saber y a concluir de ahi que
es lavida mixtalo que se impone. El segundo donde desarrolla la estructura dialéctica
gue ha de permitir realizar € regressus, como marco tedrico desde € que sera posible
determinar los elementos que han de entrar en la mezcla, una vez que hayan sido
convenientemente valorados: clasificados, identificados. El tercero que dedicaalo que
desde una Optica contemporanea cabria denominar «psicologico», que le lleva al
planteamiento de algunas tesis generales sobre la estructura y e dinamismo de las
sensaciones, los afectosy lasideas. El cuarto se resuelve, como no cabia esperar de otro
modo, mediante |a defensa de una ética de la vida mixta, teniendo en cuenta la jerarquia
de valores que sittia la vidaintelectual por encima de la vida placentera, pero sin relegar
a ésta ala oscuridad del mal, en contra de una tesis que el mismo Platén se encarga de

recordarnos en este dialogo era defendida por algunos.

5. Lacuestion del método y la cuestion de qué es en € Filebo la dialéctica.

Como estamos viendo, Platon parte de la confrontacion de su tiempo entre €l
valor del placer y € de la vida dedicada a la inteligencia, para acabar apuntando una

138 Eikasia. Revista de Filosofia, 12, Extraordinario | (2007). http://www.revistadefil osofia.org



Sanchez Corredera, S.: «Sobre el placer. Lecturadel Filebo. Hedoné frente a Phronesis»

solucion gque no se inclina por ninguna de las dos con desprecio de la otra, Sino por una
sintesis. Esta sintesis no puede mostrarla sino a través de sucesivas sintesis intermedias,
que van a ser establecidas recurriendo a las distintas mallas gnoseoldgicas que se ve
precisado arrojar sobre los fendbmenos sujetos a andisis: la relacion del bien con la
perfeccion (toda vez que el término mediador entre el placer y € entendimiento es la
idea de bien: eligiremos la proporcion adecuada de cada uno de €ellos en funcion del
bien, de lo que sea mejor); a esta idea afade la consideracion del hecho de que un bien
perfecto ha de ser autosuficiente y elegible universalmente.

Resolver qué partes hemos de introducir en la mezcla, podremos llevarlo a cabo
correctamente si valoramos bien cada elemento a mezclar, por tanto han de aclararse las
caracteristicas ontoldgicas intrinsecas que constituyen a placer y a la vida prudente.
Pero no podremos hacer un regressus definitivo de las ideas agui implicadas si nho 1o
enmarcamos bajo los géneros més amplios que quepa considerar, que, segun Platon,
resultan ser: lo ilimitado, e limite, la mezcla resultado del limite que se redlizaen lo
ilimitado y la causa que es capaz de generar esa mezcla®. Prosiguiendo con estas mallas
gnoseoldgicas, més adelante, Platdén desarrollard e andlisis a través de la diferencia
entre lo que es en si y por si y lo que tiende siempre hacia otra cosa, como medio de
asentar 1o que es relativo (el placer) y lo que es absoluto (las existencias) (53d-55b).
Finalmente, todavia arrojara otra malla gnoseol 6gica, la de la diferencia de las técnicas
y las ciencias en purasy més precisasy aquellas otras menos exactas, y la consideracion
de la dialéctica como la «ciencia» mas excelsa, 10 que le servira para establecer de modo

definitivo que es la vida intelectua la que tiene mas afinidad con e bien, con la

® En el Sofista habfamos asistido a la propuesta de cinco géneros: Ser, Movimiento, Reposo, Lo mismo 'y
lo Otro. En el Filebo vemos que son otros distintos y que propone Protarco continuar hasta un quinto
género y le contesta Socrates que mas adel ante se vera o no lanecesidad de introducir ese quinto. A pesar
de la escala ontol 6gica que alcanzan estos géneros 'y, por tanto, lo esperable que seria que se mantuvieran
constantes, vemos que Platdn los cambia segln € punto de aplicacion. Interpretamos que estos géneros
tienen su virtud en la capacidad de ordenar € mundo sensible, pero no ha de ser necesario verlos
sustancializados verbalmente, més ala de su ser ideal, mas alla de ser «ideas». Cuando, por otra parte,
enumera | os géneros supremos esta sefiadlando, creemos, no todos sino aquellos que encuadran € nivel de
andlisis empirico en e que se esta. De este modo, podemos entender que cambie de una obra a otra. No
olvidemos que en & Timeo propone otros principios cosmol égicos diferentes, si bien todos €llos guardan
un aire de familia muy estrecho. A su vez, en el Palitico, por g emplo, propone un modelo explicativo en
la derivatemporal de las cosas diferente a planteado en e Timeo. Hoy se da como atamente seguro que
Sofista, Palitico, Timeo y Filebo son obras que van suficientemente seguidas en el tiempo. ¢Es que Platon
cambiaba facilmente de criterios? O habra que buscar la respuesta desde una perspectiva més amplia,
menos literal.

Eikasia. Revista de Filosofia, 12, Extraordinario | (2007). http://www.revistadefil osofia.org 139



Sanchez Corredera, S.: «Sobre el placer. Lecturadel Filebo. Hedoné frente a Phronesis»

perfeccion, con la bellezay con la proporcién (conceptos que habian sido suscitados, a
su vez, como mallas gnoseoldgicas arrojadas a problema de la determinacién de la

mezcla correcta).

En definitiva, Platén avanza mediante andlisisy diairesis, mediante sintesis en la
medida que va estableciendo conclusiones parciales, y mediante mallas gnoseol 6gicas
gue arroja para distinguir, clasificar, ordenar y jerarquizar. El conjunto trabado de todo
esto es lo que constituye la dialéctica en Platon, si bien, lo més definitivo no estd en la
didiresis, como muchas veces se ha querido dar a entender, sino en los encuadres
transversales, sorpresivos, fugas a limite o criterios ordenadores que permiten que
pueda avanzarse en lo que seria de otro modo un andlisis varado; mediante lo que
hemos venido llamando las «mallas gnoseoldgicas» Platon es capaz de avanzar
«dialécticamente» en las ideas que analiticamente ya no daban mas de si. El problema
filoséfico se suscitard, desde la confrontacién entre distintas posturas filosoficas, en la
pertinencia, validez y fecundidad de esos esquemas gnoseol 6gicos (que valen también a
Veces como principios onto-gnoseoldgicos) en los que se enclava un enfoque

determinado frente a otro.

6. En el conjunto de la obra platonica cabe ver € Filebo como una expresion
madura de la teoria ética de Platon.

El concepto de ética no lo confundimos con el de moral, siguiendo en esto los
anédlisis que Gustavo Bueno ha dejado apuntados en El sentido de la vida®, y los
desarrollos que yo mismo he tratado de realizar en la parte primera de Jovellanos y el
jovellanismo: «Teoria E-P-M. Definicion de ética, politica y mora desde €
materialismo filosdfico»’ y que en la actualidad ha venido a proyectarse en los andlisis
desarrollados en los cinco capitulos que hasta la fecha se han redactado en «Para una
teoria de la Justicia»®.

® Concretamente en «Lectura Primera. Eticay moral y derecho», Pentalfa Ediciones, Oviedo, 1996, pags.
15-88.
" Op. c., pags. 13- 137.

140 Eikasia. Revista de Filosofia, 12, Extraordinario | (2007). http://www.revistadefil osofia.org



Sanchez Corredera, S.: «Sobre el placer. Lecturadel Filebo. Hedoné frente a Phronesis»

Partiendo de la diferencia sefidlada entre ética y mora —ambas, a su vez,
diferentes de la politica, pero unidas necesariamente las tres- diremos gque ya en la
Republica habia avanzado Platon un modelo maduro ético, a través del engranaje en €l
gue debian entrar las tres virtudes fundamentales (sabiduria-prudencia, fortaleza y
templanza) en cada sujeto; pero, obviamente, € sujeto ético del que aqui se hablaba
estaba tomado en |a perspectiva del moldeamiento moral necesario que todo sujeto ético
recibe de hecho, esto es, en tanto que la educacion de ese sujeto esta apuntando a su
insercion idénea en € conjunto de los valores de la sociedad y, en definitiva, en cuanto
lajusticiainherente a alma de cadaindividuo se sitla en la perspectivade lajusticiaen
el Estado. Por eso la Republica resulta ser una obra eminentemente moral y més
exactamente politico-moral, con el correspondiente tramo de andlisis ético preciso. En
el Filebo hay que dar por supuesta esta perspectiva ya asentada, segin la cual todo
sujeto ha de ser entendido en el contexto atributivo de la sociedad y del Estado en el que
vive, pero ahora de lo que se trata es de establecer el modelo de vida capaz de ser
universalizado entre los hombres, y por tanto con carécter distributivo —esencialmente
ético, por tanto-, modo de vida que pasa por la determinacion de si es mejor una vida de
placeres 0 una vida intelectual, y, un paso mas adelante, puesto que ambos son
componentes necesarios en la vida de un sujeto corporeo, cua es la seleccion oportuna
gue debe hacerse de los placeres y en qué medida hemos de guiarnos por los valores
mas espirituales. El Filebo resuelve e asunto como ya hemos deado indicado,
proponiendo finalmente una jerarquia de valores, y este modelo que asi se apunta puede
ser tomado como la ética més definitiva ala que arriba Platon, ética que debe ser puesta,
siempre, en e contexto de su teoria moral —-a Republica, fundamentalmente- y de su
teoria politica —a Republica, € Politicoy Las Leyes- hien entendido que estas teorias
siempre se dan en cauces conjuntos y que por ello seria més propio hablar de teorias
politico-morales (las de la Republica, €l Politico y Las Leyes) y ético-moraes (la
Republica), pero con la posibilidad de que reconozcamos desarrollos especificos en este
triplete conceptual. En el Filebo Platon se centra fundamentalmente en lo que desde
nuestra clasificaciéon venimos denominando probleméticas éticas, y lo hace en un

estadio de su pensamiento avanzado y maduro, que sin duda habra que entender desde

8 Vid. articulos citados en nota més arriba, en la Revista de Filosofia Eikasfa. Estos cinco capitulos
habran de ser completados todavia con, a menos, dos més.

Eikasia. Revista de Filosofia, 12, Extraordinario | (2007). http://www.revistadefil osofia.org 141



Sanchez Corredera, S.: «Sobre el placer. Lecturadel Filebo. Hedoné frente a Phronesis»

las lineas de fuerza trazadas en obras anteriores, muchas de carécter eminentemente
ético, como son, por gemplo, la Apologia, € Criton, Carmides, Laques, Lisis, €

Mendn, el Banquete, Fedodn, Fedro y |a propia Republica (en algunas de sus partes).

En una frase algo arriesgada, para acabar, me atrevo a afirmar que e Filebo
representa la culminacion de la teoria ética de Platdn. Teoria ética que no hay que
confundir con otros temas. ontolégicos, cosmoldgicos, gnoseolégicos, politicos y
morales, aunque, como se ha puesto de manifiesto en la obra de quien puede figurar
como €l primer constructor de un sistema de pensamiento, si vemos que € problema de
gué sea la ética -0 la «vida buena» que cada uno estaria obligado a llevar- esta ligado a

|as demés vertientes fil osoficas.

5. Bibliografia:

ABBAGNANO, Nicolés: Historia de la Filosofia. Tomo |. Montaner y Simon,
Barcelona, 1973.

AUBENQUE, Pierre: La prudencia en Aristoteles [1963]. Critica, Barcelona, 1999.

BREHIER, Emile: Historia dela filosofia. VVol. I-11. Tecnos, Madrid, 1988.

BRUN, Jean: Aristotelesy el Liceo [1969]. Ediciones Paidos, Barcelona, 1992.

BRUN, Jean: Platon y la Academia [1960]. Prologo de Antonio Alegre. Ediciones
Paidds, Barcelona, 1992.

BUENO, Gustavo: «Estudio introductorio» de Platén, Protagoras, Edicién griego-
espanol de Julidn Velarde. Pentalfa, Oviedo, 1980.

BURNET, J.: Platonis Opera. Oxford, 1986 (reimpr.)

CALVO, Tomas: De los sofistas a Platén: Politica y Pensamiento. Editorial Cincel,

Madrid 1989 (1986)

CAPELLE, Wilhelm: Historia de la Filosofia griega [1954]. Editorial Gredos, Madrid,
1972.

CASTORIADIS, Cornelius: Sobre el Politico de Platén [1999]. Editorial Trotta,
Madrid, 2004.

COPPLESTON, F.: Historia de lafilosofia. 9 vols., Ariel, Barcelona, 1979.

CROMBIE, I. M.: Andlisis de las doctrinas de Platon. |. EI hombre y la sociedad
[1962]. Alianza Universidad, Madrid, 1990.

FOUCAULT, Michel: Histoire de la sexualité. 2. L'usage des plaisirs. Editions
Gallimard, 1984.

FOUILLEE, Alfredo: Aristételes y su polémica contra Platon. Espasa-Calpe, Buenos
Aires, 1948.

FRIEDLANDER, Paul: Platon. Verdad del ser y realidad de vida. Introduccion,
traduccion y notas de Santiago Gonzalez Escudero. Tecnos, Madrid, 1989.
GADAMER, Hans-Georg: El inicio de la filosofia occidental. Ediciones Paidos,

Barcelona, 1993.

142 Eikasia. Revista de Filosofia, 12, Extraordinario | (2007). http://www.revistadefil osofia.org



Sanchez Corredera, S.: «Sobre el placer. Lecturadel Filebo. Hedoné frente a Phronesis»

GALI, Neus. Poesia silenciosa, pintura que habla. De Smoénides a Platon: La
invencion del territorio artistico. Presentacion de Félix de Azua. El Acantilado,
Quaderns Crema, Barcelona, 1999.

GARCIA FERNANDEZ, Romén: «Una teoria de laimagen y la publicidad en Platon»,
Coleccion de Tesis Doctorales, formato CD-Rom, Editorial Eikasia, Oviedo,
2001.

GARCIA GUAL, Carlos (Ed.): Historia de la Filosofia antigua. Editorial Trotta,
Madrid, 2004.

GOMEZ ROBLEDO, Antonio: Platén. Los seis grandes temas de su filosofia. FCE,
Meéxico, 1993.

GOMEZ-LOBO, Alfonso: La ética de Socrates. Editorial Andrés Bello, Barcelona,
1998.

GONZALEZ SUAREZ, Amalia: La conceptualizacion de lo femenino en la filosofia de
Platon. Prélogo de Celia Amordés. Ediciones Clasicas, Madrid, 1999.

GRUBE, G. M. A.: El pensamiento de Platén. Gredos, Madrid, 1984.

GUTHRIE, William Keith Chambers: Historia de la Filosofia Griega. V. Platon, €l
hombre y sus didlogos, primera época. Gredos, Madrid, 1998.

GUTHRIE, William Keith Chambers. Historia de la Filosofia Griega. V. Platon,
segunda época y la Academia. Gredos, Madrid, 1992.

GUZMAN GUERRA, Antonio: Platon (428/27- 348/47). Ediciones del Orto, Biblioteca
Filosofica, Madrid, 1996.

HARE, R. M.: Platon [1982]. Alianza, Madrid, 1991.

HARE, R. M.: Platon [1982]. Alianza, Madrid, 1991.

HEIDEGGER, Martin: ¢Qué significa pensar? Editorial Trotta, Madrid, 2005.

HIDALGO, Alberto y GARCIA FERNANDEZ, Romén (Coord. Grupo Diacronos):
Historia de la Filosofia. Eikasia Ediciones, Oviedo, 2005.

KIRK, G. S.: La naturaleza de los mitos griegos. Editorial Labor, Barcelona, 1992.

LLEDO, Emilio: La memoria del Logos. Estudios sobre el didlogo platonico. Taurus,
Madrid, 1996

MOSSE, Claude: Las doctrinas politicas en Grecia. A. Redondo, Editor, 1970.

PATOCKA, Jan: Platon y Europa [1973]. Traduccion de Marco Aurelio Galmarini.
Ediciones Peninsula, Barcelona, 1991.

PIULATS, Octavi: Antigona y Platén en el joven Hegel. Integral Ed., Barcelona, 1989.
PLATON: Diélogos VI. Filebo, Timeo, Critias. Traducciones, introducciones y notas
por M2 Angeles Durén y Francisco Lisi. Editorial Gredos, Madrid, 1992.
PLATON: Filebo. En Didogos VI. Traduccion, introduccion y notas por M2 Angeles

Duran. Editorial Gredos, Madrid, 1992.

PLATON: Obras completas. Aguilar, Madrid, 1981: Filebo, traduccién, predmbulo y

notas de Francisco de P. Samaranch, pags. 1218-1264.

PLATON: Protagoras. Edicién griego-espafiol de Julian Velarde. Estudio introductorio
de Gustavo Bueno. Pentalfa, Oviedo, 1980.

TAYLOR, Alfred Edward: El pensamiento de Socrates [1932]. FCE, México, 1969.

TAYLOR, Alfred Edward: Platén. Traduccion y anexo final de Carmen Garcia
Trevijano. Tecnos, Madrid, 2005.

Eikasia. Revista de Filosofia, 12, Extraordinario | (2007). http://www.revistadefil osofia.org 143



