
Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com          135 
 

El weberianismo de Merleau-Ponty 

Josep María Bech 

 

 
A nadie se le escapa que el pensamiento de Merleau-Ponty difiere del de Max 

Weber, sobre todo, en que su interés predominante no estuvo dirigido a la cultura, la 

economía, la jurisprudencia, la sociedad o la historia. Al mismo tiempo es notorio que 

Merleau-Ponty se preocupó por fundamentar una ontología social y cultural, además de 

esbozar una filosofía de la historia, al tiempo que elaboraba su ontología general. Más 

allá de esta sintonía de orden subalterno, lo cierto es que el modo de pensar de Merleau-

Ponty, o sea su ubicuo "estilo meditativo", es en gran medida deudor de la lectura de 

Weber, cuyos resultados y conclusiones plasmó notoriamente en Las Aventuras de la 

dialéctica1.  Esto no quiere decir que el "weberianismo" sea un talante obstinado y 

omnipresente en el pensamiento de Merleau-Ponty. Más bien se trata de un conjunto de 

rasgos operativos que deben ser detectados en la sorprendente evolución de su 

pensamiento, relegando a un segundo plano sus innegables fluctuaciones e indecisiones 

doctrinales2. 

Por este motivo, en vez de adoptar un enfoque que bien podría ser llamado 

histórico, diacrónico o narrativo, hemos preferido una orientación sistemática o analítica 

que tiene primordialmente en cuenta la coexistencia de puntos de vista disonantes en 

cada una de las etapas del desarrollo filosófico de Merleau-Ponty. Este enfoque, 

efectivamente, es muy consciente de que la ambigüedad y la dispersión de las 

posiciones merleau-pontianas es difícilmente explicable si solamente se considera la 

notoria y bien conocida evolución de sus puntos de vista generales. Pero no cabe duda, 

al mismo tiempo, de que glosar el "weberianismo de Merleau-Ponty" significa asimismo 

                                                 
1 .- Merleau-Ponty 1955. 
2 .- En todo caso es completamente inválida la objeción de que el estilo metafórico y ultraliterario de Merleau-Ponty, así como 
su obvia afición a las paradojas (unos rasgos expositivos que contrastan con la siempre sobria y a veces incluso estirada manera 
weberiana), colocan su pensamiento a considerable distancia del de Weber. En realidad fue éste tan adicto a las metáforas y a las 
paradojas como lo iba a ser más tarde Merleau-Ponty. En cuanto a las metáforas, "con frecuencia revela Weber que prefiere la 
alusión al análisis cuando los problemas se vuelven difíciles. Sus comentarios sobre axiología se basan predominantemente en 
metáforas como el politeísmo de los valores y la lucha entre los dioses de las esferas valorativas." (Oakes 2003:42) Y en lo que se 
refiere a las paradojas, es indispensable consultar Symonds-Pudsey 2008: passim. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

136        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com 
 

considerar que su producción filosófica es propiamente una "obra" de la cual es 

oportuno llevar a la luz su incontestable coherencia. Contra las tentaciones de orden 

filológico, y admitiendo que la veta weberiana convive con otras actitudes pensantes 

escasamente compatibles con ella, nuestra reconstrucción también se propone recalcar 

el carácter orgánico de su pensamiento. 

Por todas estas razones compartimos firmemente el parecer de Kurt Keller según 

el cual "comentar las obras de Merleau-Ponty exige atender cuidadosamente a la 

diferencia que existe entre interpretar su filosofía o reconstruirla". Y no nos importa 

reconocer que el presente trabajo es una "reconstrucción" si, como afirma el citado 

autor, "reconstruir el pensamiento de Merleau-Ponty" significa en realidad "recorrer sus 

textos y recoger los fragmentos significativos, para luego comparar e interpretar este 

material a fin de evidenciar los sentidos recurrentes"3. La tarea de "reconstruir el 

pensamiento de Merleau-Ponty", de todos modos, es siempre muy ardua. La fuerza 

expositiva de este autor se fundamenta en el entrecruzamiento reiterado y organizado de 

unos temas que, emergiendo, transformándose y desapareciendo sin cesar, y 

presentándose a veces en textos distintos con un aspecto tan alterado que hace difícil 

identificarlos4, forman el complicado "hilo conductor" de su pensamiento, tan lábil y 

discontinuo que a veces son necesarias unas atentas decisiones interpretativas para 

seguirlo con cierta precisión. Por esta causa, nuestra identificación del difuso 

"weberianismo" que suele animar el pensamiento de Merleau-Ponty se reconoce 

tributaria de un proceso reconstructivo siempre atento a evitar los escollos de un 

filologismo excesivo, pero al mismo tiempo permanentemente preocupado por asegurar 

la legitimidad de sus conclusiones. 

La transparencia de estos propósitos, de todos modos, debe ir acompañada por 

un constante esfuerzo hacia la lucidez. Hemos adoptado como título "El weberianismo 

de Merleau-Ponty", y lo cierto es que esta elección puede desconcertar de buenas a 

primeras. No cabe duda de que cuando se considera imparcialmente la obra de este 

autor, y se atiende al conjunto de su pensamiento, es imposible no advertir algunos 

rasgos netamente "antiweberianos". Entre ellos destacan los siguientes: 

                                                 
3 .- Keller 2001: 379 
4 .- Aun cuando la continua reorientación de sus ideas le llevara a presentarlas bajo formas tan dispares que a veces 
desconciertan al lector, no es impropio atribuir a Merleau-Ponty un principio leitmotivista de composición. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com      137 
 

1) La transposición, transvase e interpenetración universales, recíprocos y 

reversibles que, según Merleau-Ponty, tiene lugar entre todos los ámbitos de la realidad. 

Se trata de la ecuménica equivalencia incuestionablemente inspirada en el pensamiento 

prerromántico alemán5 y notoriamente tematizada por Merleau-Ponty con su ubicua 

glosa de la reversibilidad, el quiasma y el Ineinander. Nada más lejos, por supuesto, del 

autonomismo o Eígengesetzlichkeit que según Weber separa irremisiblemente las 

distintas "esferas" de una realidad integralmente concebida como "cultura". Esta 

insalvable separación es elevada por Weber al rango de principio metodológico 

supremo. Pero precisamente el carácter "insuperable" de las separaciones weberianas es 

puesta en tela de juicio por Merleau-Ponty. Como es notorio, ensalza por encima de 

todo la "universalidad lateral", término con el que designa "la universalidad que 

solamente puede ser articulada poniendo en relación unos universos de sentido que son 

diferentes pero no mutuamente inaccesibles"6. 

2) La peculiar aversión de Merleau-Ponty al "pensamiento de sobrevuelo 

(pensée de survol)" choca frontalmente con el lamento de Weber ante el fenómeno 

cultural que él denomina "pérdida de la distancia (Verlust der Dístanz)"7. Asimismo la 

célebre exigencia weberiana de "libertad valoradora o axiológica" o Wertfreiheit debe 

ser entendida como siendo en realidad un alegato en favor de la mayor distancia posible 

entre el científico (entendiendo este término en el sentido más amplio posible, e 

incluyendo por tanto al especialista en disciplinas sociales) y los "valores" que 

inevitablemente orientan la elección tanto de sus objetos de estudio como de sus 

procedimientos operativos. A este respecto destaca también la paradoja de que Weber, 

como es de sobra conocido, interpreta el proceso histórico de la racionalización en 

Occidente como una distancia creciente entre los seres humanos concretos, por un lado, 

y por otro sus afectos y la satisfacción más o menos inmediata de sus necesidades. 

3) Este mismo fenómeno de "pérdida de la distancia" es entendida por Weber 

como consistiendo propiamente en una deplorable "pérdida de estilo (Verlust amStil)". 

                                                 
5.-  Se trata de la fusión e interpenetración de los ámbitos más dispares que tiene lugar en un sistema de infinitas transiciones 
recíprocas y que prefigura el tono general estetizante que no puede ser disociado del pensamiento de Merleau-Ponty. En su obra 
palpita sin duda esta proclividad "fusionista" que el Prerromanticismo alemán comparte con el "Urphánomen" goethiano y 
cuyas ramificaciones llegan hasta la obra de Georg Simmel. Ahora bien: este deslizamiento progresivo de todo en todo, es 
también el exacto contrario del compromiso "separatista" asumido por Max Weber. (Cfr. üchtblau 1999: 76) 
6 .- Arnason 1993: 90. El subrayado es nuestro. 
7 .- Weber ([1922] 1988): 519. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

138        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com 
 

Paralelamente considera Weber que solamente "en un sentido intelectualista" puede el 

"aumento de la capacidad expresiva" ser considerado como un "progreso de la vida 

consciente"8. Nada más lejos, ciertamente, del expresivísimo visceral y corporalizado 

que defiende Merleau-Ponty, así como de su concepción del estilo como un conjunto de 

rasgos primigenios que precisamente la distancia tiende a difuminar. 

A pesar de estos disonantes indicios, creemos estar en condiciones de afirmar 

que un weberianismo persistente pero diluido impregna el pensamiento de Merleau-

Ponty. Hemos articulado nuestra demostración en los cinco apartados siguientes: 

1 La sobreimposición humana de sentido a un trasfondo "bruto" o "salvaje" 

2 La concepción de la cultura como un primordial y ecuménico determinante 

3 El construccionismo de los "tipos ideales" y el pensamiento no coincidente 

4 La necesidad de un horizonte soberano convertido en referencia suprema 

5 La irrealidad de un conocimiento concebido como reorganización posibilista 

Siguiendo esta quíntuple división, pretendemos mostrar en lo que sigue que a lo 

largo de la obra merleau-pontiana las concomitancias con decisivos aspectos del legado 

de Max Weber se suceden de manera más o menos encubierta. 

1 La sobreimposíción humana de sentido a un trasfondo "bruto" o "salvaje" 

Es notorio que Weber secunda la teoría construccionista del conocimiento 

defendida por Heinrich Rickert y crucialmente comprometida con la tesis de que toda 

realidad resulta ininteligible en ausencia de la correspondiente conceptualización. 

Aunque difiere de Rickert sobre el tema de la objetividad de los valores, Weber también 

orienta su metodología a la construcción de las abstracciones intersubjetivamente 

significativas que extrae de una realidad infinitamente más vasta y que él denomina 

"tipos ideales"9. Para Weber "los conceptos son siempre menos que la realidad, y son 

                                                 
8 .- Weber ([1922] 1988): 519. El texto dice exactamente: "Fortschritt" im "bewuRten Erleben" ist "dem intellektualistischen 
Sinn der Vermehrung der zunehmenden Ausdruckfáhigkeit" identisch. 
9 .- Merleau-Ponty pretende eludir el relativismo implicado por sus proclividades weberianas enfrentando entre sí los 
"esquemas interrogativos" que identifica en el curso de su indagación. Aun cuando propone "una visión alternativa de la historia 
como una serie de historias múltiples y locales, cada una de ellas definida por su peculiar matriz simbólica", [Cfr. Schmidt 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com      139 
 

siempre diferentes de ella; con la realidad mantienen una relación funcional y en modo 

alguno representativa"10, una figura crucial del pensamiento weberiano que será 

examinada en una sección posterior. El carácter único e irrepetible de los 

acontecimientos o procesos históricos y sociales, de acuerdo con Weber, consiste de 

hecho en su relevancia con respecto a algunos valores o conjuntos de valores adoptados 

por el observador, y esta es la razón última de que aquéllos tengan sentido. 

Aun cuando Weber fue fuertemente influido por el historicismo alemán, siempre 

rechazó la ¡dea de que todo proceso histórico tiene un sentido propio que puede ser 

llevado a la luz por la historiografía. "Es preciso reconocer que el análisis de los 

procesos históricos, por más pormenorizado que sea, nunca nos dirá nada sobre su 

sentido intrínseco, y que más bien este sentido lo hemos de crear nosotros mismos."11 

Se trata, en suma, de que para Weber el mundo histórico y social carece de sentido en sí 

mismo. Cree que solamente aplicando determinados conceptos o categorías (o sea 

asumiendo el punto de vista asociado a determinados valores) a una porción delimitada 

de la realidad, puede esta volverse inteligible para nosotros.12 Por esto es plausible 

afirmar que la metodología weberiana está primordialmente orientada a conceptualizar, 

y que la importancia asignada a las implicaciones evaluadoras de la cultura la 

convierten en el tema weberiano preferente. También sus famosos "tipos ideales" son en 

el fondo su peculiar manera de producir "selecciones" (Auslese, dice Weber) dotadas de 

sentido, partiendo de una realidad desestructurada y en el fondo absurda. "Solamente 

una pequeña porción de la realidad concreta es puesta de relieve por los intereses 

derivados de nuestros valores, y sólo esta porción tiene sentido para nosotros. Y tiene 

sentido porque revela un estado de cosas que resulta importante para nosotros al estar 

conectado con nuestros valores."13 O sea que Weber acepta lo que bien podría ser 

llamado "inteligibilidad asistemática", es decir, la inteligibilidad aportada por unas 

tipificaciones de muy variada índole. (Por ejemplo, Weber interpreta la acción humana 
                                                                                                                                               
1985:161] de hecho se esfuerza por alcanzar una peculiar objetividad "lateral" que él define como la única verdad digna de este 
nombre. 
10 .- Bonacker 2000: 58. 
11 .- Weber [1922(1988)]: 154. 
 
12 .- Por esta razón afirma Weber que en la realidad social e histórica no existe "ley" alguna, y que en el mejor de los casos es 
posible construir conceptualizaciones o "conceptos nomológicos" por medio de los "tipos ideales", tal como será glosado en una 
posterior sección de este trabajo. Desde este punto de vista, Weber postula la absoluta primacía de la epistemología sobre la 
ontología. Consideraba que las teorías de Marx, por ejemplo, son muy valiosas como ejemplo de construcción ideal-típica, pero 
que son inaceptables como proposiciones de alcance ontológico. 
13 .- Weber [1922(1988)]: 76. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

140        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com 
 

en base a una peculiar tipificación que consigue hacerla inteligible y que combina 

razones y causas.) 

Con la lectura de Weber se afirmó la convicción merleau-pontiana de que a lo 

largo de la historia unos sistemas cerrados de sentido han sido sobreimpuestos a una 

realidad bruta y desestructurada, o sea a un trasfondo que en sí mismo no experimenta 

alteración alguna. Esta coincidencia es quizá el rasgo más acusado entre todos los que 

componen la decantación "weberiana" de Merleau-Ponty. Mantiene este filósofo, 

efectivamente, que las "estructuras interrogativas" o las "historias verticales de la 

verdad" son la ultima ratio universal porque articulan diferentemente una realidad que 

en sí misma es desestructurada y portante inexpresiva. Merleau-Ponty emplea su 

idiosincrásico vocabulario para poner de manifiesto esta circunstancia: "El mundo 

natural no es más que el lugar propio de todos los temas y de todos los estilos 

posibles."14 Desde este punto de vista, las tradiciones y las instituciones culturales, las 

mentalidades colectivas y los acontecimientos políticos están lejos de ser unos 

elementos funcionales orientados a resolver los problemas que parecen justificar su 

existencia. Al contrario: son maneras de cuestionar abiertamente la realidad,15 las cuales 

no solamente operan con sus manifiestos procedimientos de exploración sino que son 

especialmente eficaces gracias al "in-pensado" que les acompaña. Según Merleau-

Ponty, la imposición de sentido que efectúa toda cultura siempre conlleva unos aspectos 

"in-pensados" e inexpresados que habrían llegado a emerger de haber sobrevenido unas 

premisas culturales distintas. Para hacer frente a esta desconcertante circunstancia, 

precisamente, Merleau-Ponty propone el proceder que denomina "hiperdialéctica", o sea 

"un pensamiento que es capaz de verdad porque contempla sin restricción alguna el 

carácter plural de sus propios vínculos."16 

En este mismo orden de cosas, y pasando ahora de la cultura a la historia, 

también puede ser calificada de "weberianismo" la insistencia merleau-pontiana en que 

                                                 
14 .- Merleau-Ponty 1945: 514. No debe extrañar la creencia merleau-pontiana de que la tarea propia de la antropología 

cultural es el velado cometido de toda filosofía. Éste solamente puede consistir, según Merleau-Ponty, en una paciente 
comunicación con el objeto indagado. Cree que únicamente este íntimo contacto pondrá de manifiesto la capacidad 
esclarecedora que poseen tanto lo familiar como lo extraño cuando se iluminan y rectifican recíprocamente. 
15 .- Ya en el Prefacio de la Fenomenología de la percepción Merleau-Ponty afirma que "la cultura es una manera específica de 
conducirse con respecto a los demás, la naturaleza y la muerte". 
16 .- Merleau-Ponty 1964a: 129. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com      141 
 

existen unos esquemas interpretativos o "núcleos inteligibles de la historia",17 

totalizadores y relativamente autosuficientes, y desde luego provistos de una lógica 

autónoma aun cuando sólo relativamente racionalizables. Unos esquemas que, por 

encima de todo, están dirigidos al mundo en tanto que horizonte pre-donado, descrito en 

el Visible como una especie de retaguardia "salvaje" que admite un número indefinido 

de interpretaciones y que por tanto está en sintonía con los "poderes donadores de 

sentido que son propios del cuerpo", como ya mantenía la Fenomenología de la 

percepción, y gracias a los cuales "segrega un valor que no procede de parte alguna".18 

En opinión de Merleau-Ponty, es imprescindible no olvidar nunca que "la verdadera 

historia vive totalmente a costa de nosotros (l'histoire vraie vít toute entière de nous)."19 

A raíz de estas consideraciones filohistóricas es oportuno recordar asimismo que 

una de las ideas claves de Weber, recogida y ensalzada por Merleau-Ponty, es !a 

denuncia de! espejismo que atribuye un sentido global a la historia. Efectivamente: es 

notoria la convicción de Weber según la cual la historia carece de sentido intrínseco y 

por consiguiente nuestras construcciones historiográficas están determinadas por 

nuestros intereses dominantes. Aquello que nos parece "interesante" o "importante" en 

el pasado, en otras palabras, es un reflejo de nuestras valoraciones y no de las de 

nuestros predecesores. Si por un lado es imposible justificar científicamente los valores 

en cuanto tales, afirma Weber, por otro lado tampoco existe posibilidad alguna de acotar 

una gama de eventuales valoraciones que, al menos en teoría, se extiende hasta el 

infinito, o de eliminar por medios racionales algunas valoraciones extravagantes y 

trocarlas por enfoques más realistas. 

La fidelidad de Merleau-Ponty a este legado weberiano es puesta de manifiesto, 

sobre todo, por una concepción de la historia donde la quimera de un sentido global ha 

desaparecido y tan sólo permanecen unos sentidos de alcance restringido. La idea de 

una institución expresiva fundacional de origen husserliano es substituida por una 

combinación de propuestas aisladas de sentido.20  "Precisamente porque la historia es 

                                                 
17 .- Merleau-Ponty 1955: 25. 
18 .- Desde luego Merleau-Ponty no es parco en palabras cuando defiende ía existencia de una razón interpretativa que va mucho 
más allá de la inteligencia analítica. 
19 .- Merleau-Ponty 1960: 93. 
20 .- A este respecto es evidente que la defensa merleau-pontiana de la "dimensionalidad" es un eco de la preferencia de 
Weber por la "selección histórica" o hístorische Auslese muy por encima de la reducción científica a leyes universales. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

142        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com 
 

siempre historia, es imposible negarle un sentido cuando menos fragmentario."21 Así 

desaparece también la creencia en un sentido unívoco entendido como una orientación 

global: "para Merleau-Ponty la historia no es un monolito, no es una presencia pura que 

progresa hacia un sentido inequívoco".22 Desde este punto de vista la historia no es más 

que "un interlocutor transtornado"23 que en palabras de John Compton "preserva y 

elimina tanto el sentido como el sinsentido, y solamente accede a que la iniciativa 

humana recoja signos diseminados y modele formas inéditas de vida".24 (Es preciso 

señalar que la notoria "eterna juventud" o ewige Jugend de que disfrutan las ciencias 

sociales según Weber, evoca la insistencia de Merleau-Ponty en que la historia es 

"inevitablemente incompleta", "no-coincidente", "perpetuamente transcendente" y 

siempre habitada por el "écart".) 

2 La concepción de la cultura como un primordial y ecuménico determinante 

La fidelidad de Merleau-Ponty a la herencia weberiana también es puesta de 

manifiesto por la concepción ecuménica y omnifundante de la cultura que ambos 

pensadores comparten. No cabe discusión alguna, ante todo, de que el culturalismo de 

Weber es tajante: "Desde nuestro punto de vista, la realidad empírica es cultura", o sea 

que "abarca aquellos aspectos de la realidad que resultan significantes para nosotros al 

estar vinculados a determinados valores, y excluye a todos los demás".25 Ya hemos visto 

en secciones anteriores que la importancia asignada a las implicaciones evaluadoras de 

la cultura la convierten en el tema weberiano preferente. Weber tiene muy en cuenta, 

efectivamente, que la cultura, entendida primordialmente como la articulación y la 

determinación de los vínculos entre el ser humano y la realidad, consiste de hecho en la 

combinación de esquemas donadores de sentido y determinados principios de elección. 

                                                 
21 .- Merleau-Ponty 1945: 512. 
22 .- Davis 2001: 93 
23 .- Merleau-Pony 1955:22. 
24 .- Compton 1987: 372. En consecuencia, "un sistema simbólico parcial confiere estructura a las acciones de los agentes y, a su 
vez, recibe de ellos su propia estructura". (Loe. cit.). No hace falta decir, llegados a este punto, que la discutible existencia de 
estos "signos diseminados" es el verdadero fondo de la cuestión. ¿Es la cultura un conjunto de rasgos en cierto modo abstraídos 
de una realidad que los pre-contenía, o bien es exclusivamente un resultado de las intenciones y las actitudes del ser humano? Las 
redes de sentido, ¿no son más que proyecciones subjetivas, o como dice Merleau-Ponty, "matrices simbólicas que no preexisten 
en lugar alguno" [Merleau-Ponty 1955: 25]? En tal caso, ¿el presunto sistema trans-subjetivo de referencia queda reducido a un 
trasfondo externo y fundamentalmente absurdo? ¿O más bien ocurre que el mundo realmente emite los "signos diseminados" 
que ya hemos mencionado, y por tanto emerge como un efectivo sistema de referencia y no como un mero substrato inerte para 
todas las proyecciones de sentido? 
25 .- Weber ([1922] 1988): 175. El texto original afirma que "die empirische Wirklichkeit ist für uns Kultur", la cual "diejenigen 
Bestandteile der Wirklichkeit umfatst, welche duren Wertbeziehungen für uns bedeutsam werden, und nur diese". 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com      143 
 

La posición de Weber al respecto es tan notoria como tajante: "Son los intereses, tanto 

materiales como ideales, y no las ideas, el factor que ha gobernado directamente las 

acciones de los seres humanos. Pero las 'concepciones del mundo' que han resultado de 

las ideas, con gran frecuencia y en analogía con los guardagujas (Weichensteller), han 

decidido los cauces que han seguido los intereses al impulsar la acción."26 

Dicho de otro modo, toda configuración cultural se fundamenta al mismo tiempo 

en actitudes interpretativas y en orientaciones evaluadoras. Por esta causa, cuando 

Weber atribuye al individuo humano no sólo la voluntad sino también la capacidad de 

generar cultura, en realidad se refiere implícitamente a la entidad colectiva que él 

mismo denomina ocasionalmente "la comunidad formada por los seres humanos 

portadores de cultura". En razón de que la cultura, según Weber, proviene de aplicar 

determinados conceptos o categorías a una porción delimitada de la realidad para que 

pueda ésta volverse inteligible, lo cual significa asimismo asumir el punto de vista 

asociado a determinados valores, es imprescindible tener en cuenta la crucial distinción 

weberiana entre "juicios de valor" o Werturteile y "relaciones de valor" o 

Werbezjehungen. Según Weber, efectivamente, los historiadores y los sociólogos deben 

evitar a toda costa los "juicios de valor” o Werturteile, mientras que su obligación 

primordial es establecer las "relaciones de valor" o Wertbeziehungen, es decir, los 

argumentos que fundamentan todo posible vínculo valorativo, entre los fenómenos 

históricos y sociales, por un lado, y por otro los sistemas específicos de valores. 

O sea que es absolutamente preciso identificar las actitudes evaluadoras que un 

determinado fenómeno cultural pone al descubierto, las cuales justifican que reivindique 

un "sentido" y que, en definitiva, exprese unas inevitables pretensiones de 

universalidad. Solamente esta decisiva actividad historiográfica, al parecer de Weber, 

hará posible interpretar una determinada cultura a la luz de los valores que, 

inevitablemente, introduce el historiador como consecuencia de sus convicciones 

personales.27 Dicho de otro modo, los "juicios de valor" o Werturteile pueden ser 

soslayados precisamente porque las "relaciones de valor" o Wertbeziehungen se limitan 

a establecer una interrelación entre determinados fenómenos culturales y algunos 

                                                 
26 .- Weber [1920-21(1988)]: 252. 
27 .- A este respecto considera Weber que el "tipo ideal" es la solución idónea al espinoso problema de abstenerse de 
proyectar "juicios de valor" o Werturteile y al mismo tiempo defender las "relaciones de valor" o Wertbeziehungen. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

144        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com 
 

valores ideales, dado que al mismo tiempo evitan terminantemente evaluar aquéllos. Las 

"relaciones de valor" o Wertbeqehungen, en una palabra, transforman determinados 

valores en referencias para el análisis cultural, al tiempo que se abstienen de cualquier 

afirmación con respecto a su intrínseca "validez". Los valores en cuanto tales, por 

consiguiente, no son a juicio de Weber susceptibles de legitimación alguna. Pero 

tampoco parece haber posible acotar un espectro de actitudes valoradoras que en teoría 

es infinito, o de trocar algunas valoraciones extremas por actitudes aparentemente más 

"realistas". 

Merleau-Ponty llega a respaldar la definición weberiana de cultura en Las 

aventuras de la dialéctica como "una realidad fragmentaria y cerrada en sí misma que 

ha sido abstraída de un número infinito de acontecimientos" y a la que además "le han 

sido asignados sentido e importancia" como consecuencia de "la capacidad de tomar 

posición con respecto al mundo y así conferirle sentido" que caracteriza a los seres 

humanos.28 De todos modos, el weberianismo cultural de Merleau-Ponty abarca de 

hecho la totalidad de su obra. En realidad defiende in nuce la raíz cultural última de 

todo aquello que tiene que ver con la sociedad, y esta decidida toma de posición 

"culturalista" una vez más emparienta su pensamiento con el de Weber. Con todo, el 

término "culturalismo" no debe extrañar en el presente contexto. Simplemente da a 

entender que la cultura determina en cierto modo todos los fenómenos sociales (al fin y 

al cabo, la idea de "clase" y otras afines a ella no son más que un modo de "estar-con 

los-otros", como diría Merleau-Ponty). También implica que todas las modalidades de 

relación social están basadas en determinadas maneras de sentir, comportarse, creer e 

identificar, o sea que se fundamentan en aquello que tácitamente se da por supuesto. Ya 

en la Fenomenología de la percepción parece receptivo Merleau-Ponty a este punto de 

vista: "No es el sistema económico, ni tampoco la sociedad en tanto que sistema de 

fuerzas impersonales, aquello que me convierte en proletario; pero sí que es la presencia 

de estas mismas instituciones en la medida que las llevo en mí mismo y forman parte de 

mi experiencia. Tampoco es una desmotivada operación intelectual, pero sí que es mi 

manera de 'estar en el mundo', envuelta en un dispositivo institucional específico."29 

                                                 
28 .- No es extraño, por consiguiente, que Merleau-Ponty conciba el propio conocimiento como "una particularidad", 
difícil de explicar objetivamente, "que poseen ciertas configuraciones socio-históricas". (Merleau-Ponty 1960:145) 
29 .- Merleau-Ponty 1945: 506. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com      145 
 

Existen poderosas razones, efectivamente, para atribuir a Merleau-Ponty las 

referidas inclinaciones culturalistas de raigambre weberiana. Siempre entendió que las 

relaciones sociales, en definitiva, se fundamentan en las maneras de actuar, de pensar y 

de percibir, en todo aquello que ha sido asumido al haber sido considerado 

incuestionable. Por encima de todo su "culturalismo" enaltece aquellas prácticas o 

estructuras mentales que una determinada sociedad comparte. La vida cultural y la 

mentalidad colectiva se convierten en el determinante primordial de la realidad 

histórica. Mantuvo que las estructuras resultan perpetuadas y continuamente 

"coherentemente deformadas" por efecto de las prácticas culturales que son su única 

manera efectiva y concreta de existir. Las estructuras pueden ser exteriores a los seres 

humanos, pero siempre están encarnadas o personificadas en las correspondientes 

maneras de pensar, ver, relacionarse y actuar.30 En suma, no debe sorprender que 

Johann Arnason haya advertido en el pensamiento de Merleau-Ponty "un aroma 

inconfundiblemente culturalista". Si admitimos que "el componente cultural de la 

realidad social hace insostenible una concepción objetivista de la sociología", también 

tendremos que aceptar la perentoria necesidad de "un nuevo análisis de la cultura en 

tanto que conformación interpretativa de la condición humana".31 Muy en la línea 

marcada por Weber, por consiguiente, Merleau-Ponty mantuvo que la cultura hacía 

inteligible el mundo en la medida que lo había edificado de acuerdo con sus propios 

criterios de donación de sentido. De este modo los "hechos" que registran las ciencias 

sociales "no hablan por sí mismos" y por tanto deben ser obligatoriamente interpretados. 

"Cualquier acción, incluso una guerra, es siempre una acción simbólica."32 

Conviene no perder de vista que para Merleau-Ponty el "advenimiento" del 

sentido es indisociable de su "institución", término que en sus escritos suele ser 

homólogo con los de "estructura" o de "Gestalt", y que puede ser definido como "la 

asunción y la incorporación de un sistema simbólico por parte del sujeto como una 

manera de proceder o un estilo englobante, sin que en modo alguno le sea necesario 
                                                 
30 .- Sin embargo Merleau-Ponty también fue consciente de que un concepto de cultura convertido en factor de cambio 
histórico plantea graves problemas a la explicación historiográfica. Si todas las prácticas están culturalmente orientadas, 
si todos los sentidos dependen del contexto cultural, no se ve claro en qué pueden estar basadas las explicaciones causales. 
Pero si se insta a los historiadores a prescindir del análisis causal, el recelo que solía ocasionar el reduccionismo 
materialista (trataba de explicar el pensamiento y la acción recurriendo a factores o causas sociales) ahora proviene de la 
propia explicación causal. "Una vez sumergidos en la cultura, ni causas ni efectos pueden ser distinguidos." [Cfr. Appleby 
et al. 1995: 223] 
31 .- Arnason 1993:89. 
32 .- Merleau-Ponty 1955: 270. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

146        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com 
 

concebirlo."33. En realidad todas las configuraciones culturales son de hecho ejemplos 

de Gestalt, pues funcionan como "unidades de significación"34 o incluso como 

"identidades históricas" donde cada elemento únicamente adquiere su sentido mediante 

su vinculación con todos los demás y de manera completamente independiente de la 

participación del sujeto. Aquí asoma un rasgo distintivo del pensamiento weberiano: 

tanto la cultura como la sociedad son Gesto/ten, constantemente asociadas, solidificadas 

y organizadas en forma de configuraciones específicas, de modo que también a la 

cultura le es asignada eficacia causal: "los asuntos económicos y los de índole cultural 

son la misma clase de asunto",35 o también: "las fuerzas productivas en economía 

poseen significación cultural, y del mismo modo las ideologías tienen efectos 

económicos".36 Todos estos agentes se equilibran: "la historia opera un trueque entre 

todos los órdenes de la actividad humana, de manera que ninguno de ellos puede 

arrogarse la dignidad de ser una causa exclusiva".37 Como ha señalado Xavier Guchet, 

"la teoría merleau-pontiana de las funciones simbólicas percibe estructuras (Gesto/ten) 

por todas partes", y esta acuidad le permite "poner de manifiesto todas las paradojas 

históricas sin destruirlas al mismo tiempo, rompiendo así con la filosofía de las 

construcciones o priorí y también con la idea de un proceso histórico 'objetivo'".38 

Es preciso advertir, por último, que la importancia asignada por Merleau-Ponty a 

la donación de sentido que efectúan las formaciones culturales, a pesar de las 

apariencias, no es incompatible con el "individualismo metodológico" notoriamente 

defendido por Weber. Si bien en opinión de Merleau-Ponty, y en una perspectiva 

general, la historia "está vinculada con las prácticas individuales, con la interioridad",39 

este punto de partida aparentemente absoluto prepara en realidad "el 'advenimiento del 

sentido', o sea el momento en el cual una serie de actos individuales pasan a formar una 

totalidad dotada de un sentido que supera con creces al contenido de cualquier acto 
                                                 
33 .- Merleau-Ponty 1953: 24. 
34 .- Merleau-Ponty 1942:169. Merleau-Ponty dice "unités de signif¡catión", y por "signification" entiende "ce qu¡ rend 
une chose intelligible". 
35 .- Merleau-Ponty 1947: 233. 
36 .- Merleau-Ponty 1947: 267. 
37 .- Merleau-Ponty 1968: 44. 
38 .- Guchet 2001:122. Pero "simbolizar" en modo alguno significa para Merleau-Ponty copiar o representar un 
determinado aspecto del mundo. Por encima de todo quiere decir acceder a un mundo considerado en sí mismo, o dicho en 
sus propias palabras, a una "parte total" o un "órgano" del mundo. Siempre teniendo en cuenta, claro está, que Merleau-
Ponty entiende por "mundo" una entidad paradójica, a un tiempo coherente y abierta, visible e invisible, y por encima de 
todo transcendente. Precisamente nuestro posicionamiento cultural, resultado de unos horizontes parcialmente 
inconmensurables, nos asegura el único acceso posible a este desconcertante "mundo". 
39 .- Merleau-Ponty 1964a: 312. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com      147 
 

expresivo".40 O sea que Merleau-Ponty se resiste a entender la historia como una 

sucesión de "acontecimientos" y decide pensarla como un proceso en el seno del cual el 

sentido "adviene". Esto quiere decir que el sentido "emerge" en el curso de la historia y 

que lo hace de tal manera que transciende a su propio tiempo y puede llegar a ser 

efectivo en el momento actual. No de otro modo debe ser entendido el término 

"emergencia" en el contexto merleau-pontiano.41 

3 El construccionismo de los "tipos ideales" y el pensamiento no coincidente 

Son conocidas las ideas weberianas sobre la extrema relevancia operativa de los "tipos 

ideales". Ante todo es preciso consignar que un "tipo ideal" es una construcción lógica y 

heurística que acentúa intencional y deliberadamente los rasgos esenciales de un 

determinado fenómeno y que resulta muy útil para realizar comparaciones con el mundo 

empírico. Es por tanto una herramienta cognitiva que aspira a ser legitimada por sus 

éxitos descriptivos y explicativos. Weber siempre insistió en que las caracterizaciones 

ideal-típicas debían ser empleadas en cometidos analíticos y comparativos y que, sobre 

todo, nunca fueran tenidas por fenómenos o procesos realmente existentes. Esta 

advertencia, por desgracia, frecuentemente no es tenida en cuenta. Suele olvidarse, 

efectivamente, que los "tipos ideales", lejos de ser una entidad real, son meras 

sistematizaciones que pueden ser provechosas como punto de partida para 

interpretaciones abiertas e imprevistas de datos empíricos específicos. En todo caso los 

"tipos ideales", intensificando los rasgos de la realidad concreta con el propósito de 

hacerla causalmente inteligible, suministran unas categorías abstractas que permiten la 

aproximación empírica a una realidad a la cual en modo alguno agotan. Sucede, en 

consecuencia, que por una parte los "tipos ideales" son aplicables a toda realidad 

cultural y social, presente o pasada, y que por otra parte son útiles para explicar 

cualquier acción particular, no solamente en referencia al significado que esta acción 

tiene o tuvo para el o los individuos implicados en ella, sino sobre todo desde el punto 

                                                 
40 .- Schmidt 1975: 466. Este autor observa agudamente que resaltar el "advenimiento" le sirve a Merleau-Ponty en 
realidad para evitar "la exclusiva acentuación de las características formales de un sistema social". Y a continuación 
añade: "la obra de Merleau-Ponty está impregnada por la costumbre de contrarrestar estas estructuras ordenadoras con la 
idea del advenimiento". (Cfr. Schmidt 1975: 467) 
41 .- No hace falta recordar que el cogito cartesiano, la revolución francesa, el sentido de la geometría en la 
interpretación de Husserl, o incluso el impacto causado por todo gran pintor en la historia global de la pintura, son 
ejemplos pródigamente citados por Merleau-Ponty de esta peculiar manera de "advenir". 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

148        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com 
 

de vista empeñado en probar que una orientación racional no es incompatible con unas 

convicciones y valores fundamentales. 

La defensa weberiana de los "tipos ideales" indica que Merleau-Ponty comparte 

con Weber el compromiso meditativo que es pertinente denominar "pensamiento no 

coincidente"42 y que en tiempos recientes ha sido interpretado como un rechazo de la 

"ideología de la transparencia",43 entendiendo por este término el supuesto contacto 

íntimo y privilegiado que vincula al sujeto consigo mismo, con sus contenidos 

cognitivos, y con los demás seres humanos. Sucede, en efecto, que los múltiples 

aspectos del pensamiento de Merleau-Ponty están enlazados por una compartida 

característica: la persistente defensa del pensamiento de la no-coincidencia, al cual 

denominó también "de la disensión (écart)", "de la no-posesión-transparente", y "de la 

no-fusión". Conviene entender, ante todo, que Merleau-Ponty entiende la "no-

coincidencia" en un sentido polimórfico. No se trata solamente de que la característica 

crucial del ser humano, tanto en su pensamiento como en su corporalidad, consista en 

no coincidir jamás consigo mismo. Desde luego "mi contacto conmigo mismo es 

"coincidencia parcial" porque "no conocemos ni todos nuestros recuerdos ni la densidad 

de nuestro presente",44 pues en definitiva "el pasado es la invisibilidad del visible".45 

Estos términos, característicos del último Merleau-Ponty, señalan nuestra imposibilidad 

de coincidir alguna vez con nuestro propio presente, pudiendo decir cada uno de 

nosotros: "estoy ausente del presente, y gracias a ello puedo estar presente en lo ausente, 

o sea en el pasado".46 En líneas generales somos un "ser que no se contenta con 

coincidir consigo mismo, como si fuera una cosa".47 

Más decisivamente todavía, constata Merleau-Ponty que nuestras ideas jamás 

coinciden consigo mismas, pues están destinadas a un futuro de alteridad: "cada idea 

nueva se convierte en algo distinto a aquello que era para quien la instituyó",48 hasta tal 

punto que "cuando las "ideas adquiridas" han conseguido ser aceptadas casi 

universalmente, ha sido siempre a causa de que se han convertido en   __ algo distinto a 

                                                 
42 .- Séanos permitido, a este respecto, remitir a una obra del autor: Bech 2005:37-48, 
43 .- Cfr. Alloa 2008: passim. 
44 .- Merleau-Ponty 1960: 231. 
45 .- Merleau-Ponty 1996: 202. 
46 .- Colonna 2002: 230. 
47 .- Merleau-Ponty 1960: 285. 
48 .- Merleau-Ponty 1960: 284. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com      149 
 

ellas mismas (en devenant autres qu'elles-mémes)".49 Ocurre, en resumen, que ni la 

percepción ni el conocimiento coinciden consigo mismos ("una volubilidad infatigable 

hace que las ideas se alteren desde el mismo instante en que nacen, como si las afectara 

una "necesidad de expresarse" que no se sosiega jamás"50), y mucho menos coinciden, a 

su vez, con las cosas percibidas o pensadas ("la cosa [espacial o temporal] como 

diferencia, /. e., como transcendencia, /. e., como estando siempre "detrás", más allá, 

lejana. El presente mismo no es coincidencia absoluta sin transcendencia, [...] es 

imposible aprehenderlo desde cerca, en las pinzas de la atención").51 

Como consecuencia de todo esto, Merleau-Ponty atribuye una importancia 

preponderante, desde luego no a aquello que está "oculto" de manera provisional y 

accidental, sino a lo "oculto" como ausencia positiva que irremisiblemente forma parte 

del mundo, "lo sostiene y lo hace visible".52 Arion Kelkel ha formulado este extremo 

con una inusitada brillantez: "Con el entrelazamiento del visible y el invisible trocamos 

una filosofía exclusivamente interesada en una presencia intuitiva, por una filosofía de 

la ausencia, de la patencia aureolada de latencia; no dándose ya a una mirada posesiva 

por medio de perfiles y de esbozos, ahora las cosas y el mundo se dan a sí mismos como 

una reserva inagotable. [...] No se trata ahora de una simple inadecuación perceptiva, de 

una imperfección de nuestra capacidad de ver. Parece caduca la idea de una 

transparencia total y una intuición plena, si ver ya no es fundirse con lo dado, pues es 

ahora "el medio que tengo a mi disposición para ausentarme de mí mismo, para asistir 

desde dentro a la fisión del Ser"."53. 

Siempre sobreviene una diferencia o desfase (décalage, dice Merleau-Ponty) 

entre la realidad y la conciencia, la cual "está siempre, o bien adelantada o bien 

retrasada respecto de la realidad, pero nunca es su contemporánea".54 Y la relación del 

sujeto con el mundo, por su parte, nada tiene que ver con el vínculo entre el sujeto y el 

objeto: "el sujeto se escapa aprehendiéndose o se aprehende escapándose".55 La 

predilección merleau-pontiana por este eminente malentendido que todo lo impregna, 

                                                 
49 .- Merleau-Ponty 1960: 284. 
50 .- Merleau-Ponty 1960: 284. 
51 .- Merleau-Ponty 1964a: 249. 
52 .- Merleau-Ponty 1964a: 281. 
53 .- Kelkel 2002: 275-276. Los subrayados son de Kelkel. La cita dentro de la cita pertenece a: Merleau-Ponty 1964b: 81. 
54 .- Merleau-Ponty 1960: 209. 
55 .- Merleau-Ponty 1996: 69. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

150        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com 
 

desde luego no deja lugar a dudas: "Las cosas están presentes ante nosotros en carne y 

hueso porque son inagotables, nunca completamente dadas", así como "de la misma 

manera, la expresión no es nunca del todo expresión, lo expresado nunca está 

completamente expresado".56 Puede decirse, por consiguiente, que en todos los casos 

imaginables sobreviene un flagrante déficit en la prevista "adecuación" o transparencia. 

Crudamente formulado, y anticipando los postulados intra-ontológicos de Merleau-

Ponty, se trata de que un ingrediente de transcendencia (es decir: una ausencia, vacío o 

déficit) impregna toda realidad, tanto si ésta es pasada como si es presente ("el presente 

es transcendencia porque nunca es posible coincidir con él"57), perceptiva o cognitiva, 

personal o intersubjetiva. En todos los casos esta transcendencia da lugar a que la 

disensión o écart se infiltre en toda realidad y a todos los niveles posibles. Así una 

"verdad" digna de este nombre no puede sino invalidar las mismas construcciones que 

aspiran a poseerla. En definitiva sucede que el pensamiento de la no-coincidencia 

conlleva reconocer el ingrediente negativo que habita en toda realidad. 

Como consecuencia, el tema prioritario para el pensamiento, según Merleau-

Ponty, no puede ser otro que la "extraña distancia"58 que separa al sujeto de sí mismo y 

que aleja a cada cosa de su posible identidad. Más específicamente, considera que la 

imposibilidad de "coincidir" es especialmente significativa en el funcionamiento de la 

percepción y del lenguaje. Su interés por el enraizamiento de la filosofía en la realidad 

más primordial le llevó a concluir que una crítica integral del pensamiento moderno 

debería partir de esta intransgredible dificultad. En pocas palabras: cualquier 

identificación es cuestionable y la coincidencia total no puede darse jamás. Cabe 

aceptar, por consiguiente, que la "disensión" (écart, dice Merlau-Ponty: la invencible 

separación que impide una coincidencia total) es inherente a todo proceso perceptivo o 

cognitivo. Y por tanto conviene reconocer que, siendo la diferencia insuperable, el 

poder de la transcendencia es absoluto. "El anhelo por coincidir, en el mejor de los 

casos, consigue una "coincidencia parcial", puesto que nunca se dan al mismo tiempo la 

cosa y la conciencia de la cosa, el pasado y la conciencia del pasado."59 

                                                 
56 .- Merleau-Ponty 1969: 52. 
57 .- Merleau-Ponty 1964a: 238 y 239. 
58 .- Merleau-Ponty 1964a: 166. 
59 .- Derossi 1965:356. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com      151 
 

  Conviene recordar que ya en el Elogio de ¡a filosofía60 definió Merleau-Ponty el 

pensamiento como un indefinido trabajo de "expresión", término que para él significa 

manifestar un sentido que, paradójicamente, se encuentra en un proceso de 

ininterrumpida génesis. "Expresarse" no es plasmar un sentido que la experiencia ha 

llevado previamente a su plena realización. Más bien ocurre lo contrario, y toda 

expresión digna de este nombre debe revisar el sentido ya instituido, cuestionando por 

tanto su inmovilidad y violentando su propensión a la inercia. Al parecer de Merleau-

Ponty, efectivamente, la expresión no es la simple externalización de un sentido que 

hasta ahora había permanecido implícito u oculto pero que, en todo caso, estaba ya 

completo antes de ser llevado a la luz. Por esta causa, una filosofía que se concibe a sí 

misma como prolongación de un proceso expresivo fundamental, debe rechazar por 

ilusoria la posibilidad de alcanzar una unidad inmediata con lo expresado. Para llevar a 

cabo sus cometidos más auténticos, la filosofía debe renunciar paradójicamente a 

"coincidir" con la realidad. Es absurdo, en otras palabras, que el pensamiento pretenda 

"adecuarse" a sentido preexistente alguno, como llegó a parecer natural en el marco de 

la epistemología clásica. Reactivando el precartesianismo de autores como Montaigne, 

corresponde a nuestro tiempo "renunciar al saber definitivo acerca de un mundo finito 

por parte de un sujeto estable".61 

4 La necesidad de un horizonte soberano convertido en referencia suprema 

El construccionismo que defiende Weber, ya glosado en la sección anterior, 

presupone que la realidad nunca le es completamente dada al sujeto empírico y que 

portante éste sólo la conoce fragmentariamente. A pesar de ello cree Weber que la 

realidad en su versión "íntegra" existe en forma de un "horizonte" que no solamente 

puede ser previsto o presentido, sino que también permite que nos aproximemos a él 

indefinidamente, aun cuando sea del todo imposible que lo lleguemos a alcanzar. Esta 

referencia a un "horizonte" imperioso y definitivo es crucial para el pensamiento 

weberiano, pues sin él sería imposible decidir entre explicaciones concurrentes de un 

mismo fenómeno. Salta a la vista que, de no existir este "horizonte", no solamente 

carecería de capacidad explicativa el recurso a los "tipos ideales" sino que, más 

                                                 
60 .- Merleau-Ponty 1953. 
61 .- Parmentier 2000:40. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

152        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com 
 

fundamentalmente todavía, sería imposible identificar qué acontecimientos están 

realmente teniendo lugar en un determinado ámbito. 

Sucede, en el fondo, que la posibilidad de decidir entre explicaciones 

antagonistas invocando su eventual verdad es la condición indispensable para que un 

determinado procedimiento cognitivo pueda ser tenido por válido. Ya hemos visto que 

Weber se resiste a considerar este "horizonte de verdad" como una realidad objetiva 

porque no acepta las regresivas consecuencias de orden mimético o reproductivo que 

conllevaría esta reintroducción de la ilusión esencialista. Por esta razón sitúa Weber este 

"horizonte" en el propio sujeto, como es notorio, al cual confiere la capacidad de 

instaurar sentido en forma de "relación de valor" o Wertbeziehung, con las cruciales 

consecuencias de orden cognitivo que el lector ya conoce. Desde luego no se le escapa 

que este proceso es en la práctica sumamente frágil y controvertible, y sin embargo lo 

postula como única salida posible al dilema cognitivo que plantea todo 

construccionismo. Sucede, en suma, que el "horizonte soberano" formado por una 

descripción completa, coherente y consecuente de la realidad, debe ser virtualmente 

asignado tanto al sujeto de la acción práctica como al de la contemplación teórica. Ya 

que de no ser así acaba por parecer gratuito recurrir a la "relación de valor" o 

Wertbeziehung en la forma que Weber lo hace, cuando aquello que verdaderamente está 

en juego es el conocimiento de la realidad. 

Este enaltecimiento weberiano de un decisivo "horizonte" de transcendencias es 

concomitante con la identificación merleau-pontiana de la limitación cognitiva y 

perceptiva a la cual no es inapropiado designar como "la soberanía del horizonte". Aquí 

es preciso entender "horizonte", siguiendo a Merleau-Ponty, como "la transcendencia 

pura, sin máscara óptica, [como] aquello que está ahí sin ser objeto",62 y que por tanto 

es a un tiempo inaprensible e invisible. Son concomitantes con este planteamiento, 

desde luego, las convicciones merleau-pontianas sobre la limitación perceptiva y 

cognitiva que es plausible designar como la soberanía del horizonte. Para Merleau-

Ponty "horizonte" significa la totalidad problemática que, lejos de existir como 

resultado de la percepción o del pensamiento, es en realidad la textura primordial a la 

que percepción y pensamiento deben su existencia. Así designa el término "horizonte" 

                                                 
62 .- Merleau-Ponty 1964a: 282-283. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com      153 
 

la "transcendencia pura, sin máscara óntica, aquello que está ahí sin ser objeto",63 y que 

por consiguiente es inaprensible e invisible. A causa del "horizonte" cualquier 

identificación es cuestionable y la coincidencia total no puede darse jamás. También da 

lugar a que una insuperable diferencia sea inherente a todo proceso perceptivo o 

cognitivo, y a que, por tanto, el poder de la transcendencia sea absoluto. La "soberanía 

del horizonte", en suma, equivale a admitir que jamás "horizonte" alguno podrá ser 

aprehendido con una satisfactoria adecuación de carácter sensible o intelectual. 

La inerradicable presencia del "horizonte" que defiende Merleau-Ponty puede 

ser expresada con llaneza: "A causa de que estamos implicados en el mundo, hay un 

ingrediente implícito (il y a de l'implicite) en aquello que pensamos y decimos cuando 

nos referimos a él."64 Este "ingrediente implícito" emerge en procesos muy diversos65 y 

da lugar a múltiples manifestaciones, pero desde luego jamás es plenamente 

explicitable. Y precisamente porque este "ingrediente implícito" impera universalmente, 

o sea a causa de que siempre sobrevienen horizontes soberanos y de que éstos son 

insuperablemente elusivos, constata Merleau-Ponty un rasgo que Weber ya subrayó, 

como hemos señalado, en su crucial concepción de los "tipos ideales": nunca es posible 

la coincidencia total de la conciencia con las cosas y con los acontecimientos. "Es 

preciso dejar de pensar la cosa como identidad y acceder a pensarla como diferencia, es 

decir: como transcendencia, como estando siempre detrás, más allá, lejos de nosotros. 

Es preciso [...] comprender que "tener conciencia" consiste en obtener una figura sobre 

un fondo. El propio presente no es una coincidencia absoluta sin transcendencia, e 

incluso la coincidencia que conlleva la Urerlebnis [la vivencia originaria] nunca es 

total, porque tiene conlleva horizontes y sin ellos no podría sobrevenir."66 

                                                 
63 .- Merleau-Ponty 1964a: 282-283. 
64 .- Fierre Bourdieu, Méditations pascaliennes, París 1997, p. 21. 
65 .- En el pensamiento de Merleau-Ponty, la estructura de "horizonte" da lugar a que toda percepción se prolongue 
indefinidamente, tanto en la dirección marcada por la profundidad inmanente del objeto (horizonte "interior") como 
en la dirección que indica su contexto (horizonte "exterior"). Desde luego la síntesis por la cual obtenemos el objeto es 
necesariamente inacabada porque opera sobre este doble y elusivo trasfondo de "horizontes". Pero este carácter 
incompleto en modo alguno cuestiona la realidad del objeto o de los horizontes. Al contrario: la confirma en la medida 
que cualquier aspecto de la realidad se retrae en el movimiento mismo de su donación y se da en el de su retirada. 
66 .- Merleau-Ponty 1964a: 318. Urerlebnis figura en alemán en el texto original. En todo caso conviene advertir que 
sujeto y horizonte mantienen un vínculo "reversible": el horizonte "se inmiscuye con" o "irrumpe en" (enripíete, dice 
Merleau-Ponty) quien se abre a él, pero al mismo tiempo sobreviene la circunstancia contraria, pues el horizonte es a su 
vez "invadido" por quien acoge su "intrusión".  



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

154        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com 
 

En general constata Merleau-Ponty que las cuestiones planteadas secularmente por la 

filosofía están vinculadas a un "horizonte", o sea a un condicionante imposible de 

eliminar pero indefinidamente elusivo. En todos los ámbitos del pensamiento, por 

decirlo con otras palabras, ha sido determinante "un reverso de las cosas que no ha sido 

constituido por nosotros [y que revela] estas realidades que secretamente las alimentan, 

por debajo de nuestras idealizaciones y de nuestras objetivaciones".67 Por esta razón, de 

acuerdo con Merleau-Ponty, la filosofía no ha de aspirar jamás a coincidir consigo 

misma, y debe exigir de sus cultivadores una actitud que equidiste del objetivismo y del 

subjetivismo, así como de la distancia y de la proximidad absolutas. 

Así el "horizonte" en el pensamiento de Merleau-Ponty se convierte en una 

realidad soberana que, por su paradójico carácter deficitario, entraña a un tiempo 

indeterminación y transcendencia. Desde luego este último término debe ser entendido 

en base a "la noción moderna de transcendencia", referida a una realidad que por 

principio "se encuentra a distancia, respecto de la cual la distancia funciona como un 

vínculo, y con la cual en modo alguno es posible llegar a coincidir".68 O sea que para 

Merleau-Ponty la noción de "horizonte" suscita un inesperado "pensamiento de la 

lejanía". Esta paradoja se debe a que la definición merleau-pontiana del "horizonte" es 

solidaria de una concepción de la transcendencia que obtiene de la idea de "ausencia" su 

fundamento y su validez. "El aspecto más destacable de las entidades "visibles", en 

definitiva, es que también ellas están centradas en un núcleo de ausencia."69 Un 

horizonte inasible, en suma, entraña que un ingrediente de ausencia impregne la 

presencia de las cosas. "Las cosas, ante nosotros, sólo están entreabiertas, [es decir:] 

manifiestas y ocultas a un tiempo."70 

Consignemos, por último, que este planteamiento centrado en el "horizonte" 

conlleva una crucial actitud revisionista. Deroga la concepción de la verdad que ha 

prevalecido hasta nuestros días y que la describe como claridad sin mácula, como 

                                                 
67 .- Merleau-Ponty 1960: 227. 
68 .- Merleau-Ponty 1968: 79. 
69 .- Merleau-Ponty 1964a: 296. 
70 .- Merleau-Ponty 1960: 212. Conviene consignar que esta problemática en torno a la ausencia se prolonga en la doctrina, sin 
duda más notoria, del "invisible" en su vínculo con el "visible". "El invisible", precisa Merleau-Ponty, "no es sólo el no-visible, 
[ya que] su ausencia "cuenta" en el mundo, está "detrás" del visible, es visibilidad inminente o eminente". [Merleau-Ponty 
1964a: 281] Expresando sucintamente esta complementariedad de horizontes, concluye Merleau-Ponty, de acuerdo con Renaud 
Barbaras, en que "la visión está habitada por una no-visión irreductible". [Barbaras 1991:185] 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com      155 
 

transparencia intachable y, sobre todo, como coincidencia absoluta. Cabe advertir, de 

todos modos, que esta innovadora "verdad" deberá resignarse a aceptar una 

"coincidencia parcial" o, como Merleau-Ponty también dice, tendrá que contentarse con 

"una coincidencia de lejos (de ¡otn)", ya que sería absurdo conjeturar que la no-

transparencia o la no-coincidencia puedan ser totales. En todo proceso perceptivo, por 

ejemplo, alguna realidad solicita siempre nuestra capacidad de percibir. "Las 

dificultades de la coincidencia no son solamente unas dificultades de hecho que dejan 

intacta una cuestión de principio. [...] Si la coincidencia es siempre parcial, no tiene 

sentido definir la verdad a través de la coincidencia total o efectiva. [...] Es preciso que 

la disensión [écart, dice Merlau-Ponty: la invencible separación que impide una 

coincidencia total], sin la cual la experiencia de las cosas quedaría en nada, procure 

también el acceso a las cosas mismas, es necesario que forme parte de su definición."71 

Es notorio, por otra parte, que esta abismal "verdad", surcada por diferencias y por 

opacidades, ocupa un lugar preponderante en la ontología que defendió Merleau-Ponty. 

5 La irrealidad de un conocimiento concebido como reorganización posibiiista 

Es preciso no perder de vista que el rechazo de Weber al esencialismo se articula por 

encima de todo a través de una crítica del conocimiento meramente reproductivo. Para 

él, efectivamente, y por decirlo con palabras de Wolfgang Schluchter, "conocer es 

siempre la reorganización agenciada por el pensamiento (denkende Umbildung) de los 

objetos que nos son donados por la percepción sensible".72 La relevancia que las cosas 

tienen para el sujeto, dicho de otro modo, procede del sujeto mismo y no de las cosas. 

Éste es sin duda el eje del estilo meditativo de Weber, y nadie ha caracterizado más 

acertadamente que Karl Lowith su característico talante. Ante todo señala Lówith que 

"el verdadero sentido de su proceder 'empírico' sólo superficialmente reside en superar 

la unilateralidad de la descripción científica". Y añade que la verdadera intención de 

Weber era "devaluar toda fijación a un ámbito dado cualquiera y así impedir también su 

posible expansión a una 'totalidad' ilusoria". Pero sobre todo, en palabras de Lówith, 

combatía Weber "la posible solidificación de una particularidad en forma de un todo, o 

sea un determinado tipo de ilusoria totalidad. La totalidad verdaderamente posible que 

                                                 
71 .- Merleau-Ponty 1964a: 165-166. 
72 .- Schluchter 1997:326. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

156        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com 
 

él mismo practicaba, de todos modos, no era la fusión de todas las unilateralidades 

posibles en una aparente multilateralidad, sino que era la totalidad negativa formada por 

la libertad de movimientos en todos los sentidos, y con ella la destrucción de cualquier 

encapsulación, o sea de todo ordenamiento, disposición y preservación, tanto prácticos 

como teóricos." 

Mantiene Lowith, en otras palabras, que los conceptos weberianos "no 

solamente pretendían aprehender y demarcar la realidad, sino que por encima de todo 

presentaban el contrasentido de un sistema abierto de posibilidades".73 Y aun cuando 

Weber "constantemente se sirve de las ventajas que ofrece la 'división racional del 

trabajo', al mismo tiempo señala también la 'irrealidad' que conlleva este 

fraccionamiento unilateral de la realidad por medio de la teoría".74 La depuración 

reflexiva del pensamiento, por otra parte, al parecer de Weber debe confrontar las 

mismas dificultades que la estilización por medio de los "tipos ideales". "La realidad, 

que según Weber debe ser ante todo subjetivamente constituida por medio de 'relaciones 

de valor' (Wertbeíiehungen), tiene en consecuencia que ser ya conocida antes de que 

empiece el proceso de construcción de los tipos ideales. Con lo cual éste se vuelve 

redundante."75 

Estas ideas cognitivas de Max Weber han sido felizmente resumidas por 

Thornsten Bonacker: "En lugar de representar absolutamente la realidad, según Weber 

los conceptos deben determinarla relativamente, con lo cual están dando fe de que es 

inalcanzable."76 Esta formulación, en todo caso, ayuda a poner de relieve que la 

concepción weberiana del conocimiento es de hecho el antecedente inmediato del 

compromiso de Merleau-Ponty con la "interrogación radical". A este respecto se ha 

llegado a afirmar que para Merleau-Ponty "la interrogación es la dimensión propia del 

discurso filosófico. Se trata de una interrogación que no pretende saber, o sea remitir lo 

desconocido a lo conocido, y consignar el misterio a las dimensiones de un problema. 

Al adoptar el modo interrogativo, la filosofía renuncia a pronunciar la última palabra, 

                                                 
73 .- La notoria "ambigüedad" de los planteamientos merelau-pontianos, cuyo emplema clásico son sus tentativas por mediar 
entre intelectualismo y realismo en las etapas iniciales de su trayectoria filosófica, se corresponde con la sempiterna actitud 
asismismo mediadora de Weber entre escuelas de pensamiento concurrentes, y cuyo episodio más célebre es su obstinada 
equidistancia entre la Escuela Histórica alemana y el nomotetismo que reivindicaba la psicología social de su época. 
74 .- Lówith 1988: 405. 
75 .- Bonacker 2000: 72. 
76 .- Bonacker 2000: 58. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com      157 
 

con lo cual permanece disponible."77 En consecuencia la filosofía debe comprenderse a 

sí misma, a! parecer de Merleau-Ponty y con independencia de! ámbito indagado, como 

la continua destrucción de cualquier contenido positivo, juntamente con la 

rememoración, convertida en guía para toda práctica indagadora, de la no-coincidencia 

que impregna las cosas. Sin duda reverbera aquí la convicción weberiana, notoriamente 

glosada por Wilhelm Hennis, según la cual "las disciplinas científicas se ocupan de unos 

ámbitos que no están basados en los vínculos objetivos que mantienen las cosas sino en 

los vínculos de pensamiento que mantienen los problemas".78 

Sucede, por consiguiente, que el pensamiento denominado por Merleau-Ponty 

"radicalmente interrogativo" es contrario a toda tesis y a toda positividad, y está en 

armonía con la convicción de que el ámbito de la "no-coincidencia" es ¡limitado: "El 

propio "tener conciencia" debe ser concebido como transcendencia, como "ser superado 

por", y por tanto como ignorancia."79 La contrapartida "afirmativa" del concepto 

negativo de "no-coincidencia", en una palabra, es la concepción del pensamiento como 

una inexorable pero indefinida tarea "interrogativa", siempre teniendo en cuenta que 

concebir el pensamiento como "interrogación radical" conlleva abandonar el 

"pensamiento inmediato, el cual aborda la presencia de una manera frontal, como 

coincidencia, adecuación o proximidad".80 Pero ya hemos referido que, según Merleau-

Ponty, las cuestiones que plantea la filosofía están vinculadas a un horizonte soberano, o 

sea a un condicionante imposible de eliminar pero invenciblemente elusivo. Por esta 

razón el pensamiento "interrogativo", a diferencia del cogito, nunca debe aspirar a 

coincidir consigo mismo. No sólo ha de equidistar tanto del objetivismo y el 

subjetivismo como de la distancia y la proximidad absolutas, sino que en cierto modo 

debe procurar "descentrarse" a sí mismo por medio del lenguaje. Esto quiere decir que 

Merleau-Ponty aspira a un "pensamiento "abierto", es decir: un pensamiento vinculado 

a sistemas diacríticos, consistiendo siempre en separación (écart) y en excentricidad, sin 

                                                 
77 .- Robberechts 1964:110. 
78 .- Hennis 2003:183. El texto original dice: "nicht die sachlichen Zusammenhánge der Dinge, sondern die gedanklichen 
Zusammenhánge der Probleme den Arbeitsgebieten der Wissenschaften zugrunde liegen". 
79 .- Merleau-Ponty 1964a: 250. 
80 .- Barbaras 1991:165. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

158        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com 
 

llegar jamás a ser él mismo pero tratando básicamente de sí mismo, y sólo 

ocasionalmente transformándose en enunciado".81 

Al parecer de Merleau-Ponty, por consiguiente, la contrapartida "afirmativa" del 

concepto negativo de "no-coincidencia" no puede ser otra que la concepción de la 

filosofía como "interrogación radical", o sea el exacto contrario del pensamiento 

resignado a su propia disolución en beneficio de la "cosa" investigada. "La filosofía 

consiste en volver sobre sí misma y sobre las cosas, pero no se trata de un retorno a algo 

inmediato, [pues todo lo inmediato] se aleja a medida que el pensamiento se aproxima 

para fundirse con él. Lo inmediato está en el horizonte, y debe ser pensado como tal, [ya 

que] sólo permaneciendo a distancia es capaz de preservar indefinidamente su 

identidad".82 De modo que "interrogar" filosóficamente, si se procede con "radicalidad", 

consiste en aprender a convivir con la no-positividad y con la no-presencia. Ya que el 

cometido de toda "presencia", al fin y al cabo, "es exactamente obturar la mirada y 

excluir la indeterminación".83 

Otra importante tarea de desvelamiento hecha asimismo posible por la no-

coincidencia fue denominada "hiperreflexión" por Merleau-Ponty. Se trata de que, por 

encima de todo, importa abandonar la reflexión clásica, obviamente empeñada en 

ignorar la realidad prerreflexiva. Presentándose como su antagonista, la "hiperreflexión" 

("en el centro mismo de la reflexión, la hiperreflexión advierte un ámbito no afectado 

por ella"84) está convencida de que la realidad "en sí misma", o sea no subordinada a 

horizonte alguno que cuestione su identidad, pura y nanamente no existe, y por tanto 

debe ser descartada toda pretensión a conocer "por coincidencia". (El sentido de esta 

elusiva realidad, de todos modos, debe estar asimismo expuesto a la interrogación, ya 

que todo intento de identificarla sólo consigue interponer una especie de velo opaco 

entre ella y nosotros.) Por las razones expuestas, "en lugar de pretender encontrar, en 

todo cuanto existe, una positividad que le devuelva su propia imagen, la filosofía debe 

interrogarse ante todo sobre su propia posibilidad".85 

                                                 
81 .- Merleau-Ponty 1996:130. 
82 .- Merleau-Ponty 1964a: 164. El subrayado es nuestro. 
83 .- Barbaras 1991:165. El subrayado es de Barbaras. 
84 .- Petitdemange 2003:109. 
85 .- Barbaras 1991:166. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com      159 
 

Sencillamente formulado, se trata de que Merleau-Ponty consideró quimérica la 

decisiva coincidencia consigo mismo que el sujeto de la Tradición Moderna cree posible 

obtener por medio de la reflexión, o sea el acto que se desentiende de la evidencia del 

mundo para acceder a la autoconciencia pura y así fundamentar el pensamiento y la 

acción. El sujeto que la lleva a cabo debe ser consciente de que nunca podrá coincidir 

del todo con el punto de partida de su desempeño autorreferente. La reflexión aparece 

entonces como imposible, ya que el sujeto se aprehende a sí mismo como no siendo, en 

último término, más que una realidad de hecho, lo cual debiera convencerle de que 

ninguna necesidad de principio le puede fundamentar. "Nuestra voluntad de coincidir 

con aquello que todavía no ha sido aprehendido por la reflexión, no debe hacernos 

olvidar que en este mismo momento la propia reflexión nos lo pone fuera de nuestro 

alcance".86 Sucede en definitiva que el sujeto, cuando profundiza en su propia 

arqueología, acaba por descubrir su radical e insuperable contingencia. Se da cuenta de 

que sus posibilidades cognitivas no están a la altura del carácter intrínsecamente 

"fáctico" de todos los episodios que le acontecen. Nace de este modo la propuesta 

merleau-pontiana de una "hiperreflexión". 

De este modo rechaza Merleau-Ponty la filosofía reflexiva, o sea el pensamiento 

que se acoge al principio de la coincidencia. "La filosofía reflexiva mantiene el 

principio de la coincidencia contra el hecho probado de la no-coincidencia."87 Vale la 

pena insistir en que las insuficiencias de la reflexión no ofrecen duda alguna para 

Merleau-Ponty. Renunciar a la evidencia del mundo para acceder a la autoconciencia 

pura, y así fundamentar y justificar los desempeños humanos, tanto teóricos como 

prácticos, presupone olvidar la vida "irrefleja" que hace posible la propia reflexión. 

Precisamente Merleau-Ponty pretende contrarrestar con la práctica de la 

"hiperreflexión" esta ceguera voluntaria del pensamiento ante su propia y radical 

opacidad para consigo mismo. Cree que profundizando en nuestra imbricación sensible 

con el mundo, podrán ser puestos al descubierto el fundamento y la garantía de toda 

racionalidad. La "hiperreflexión", en pocas palabras, trata simplemente de 

"reconquistar" nuestra experiencia más directa de la realidad, transformando el sentido 

tácito de nuestra vida perceptiva en un sentido manifiesto y transmisible. Pretende 

                                                 
86 .- Lefort 1978: 27. 
87 .- Barbaras 1991:167. El subrayado es de Barbaras, 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

160        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com 
 

acceder a su propia arqueología interrogándose sobre "nuestro contacto con el ser, en 

nosotros y fuera de nosotros, previo a toda reflexión".88 

Combinando la "interrogación radical" con la "hiperreflexión" queda esbozada la 

modalidad extrema de pensamiento que Merleau-Ponty denomina "la filosofía de la no-

filosofía". El propio Merleau-Ponty la define esclarecedoramente como "una filosofía 

negativa (en el sentido de la "teología negativa") que abre para sí misma un acceso al 

absoluto, desde luego no entendiéndolo como un "más allá", pues en tal caso no sería 

más que un segundo orden de positividad, sino como un orden distinto que exige el 

"más acá (l'en-décá)" y que en cierto modo lo duplica, pues sólo a través de él es 

accesible".89 En todo caso advierte Merleau-Ponty que la "verdadera filosofía" sabe 

permanecer próxima a la "no filosofía", y que esta cercanía, lejos de ser una negación u 

olvido de la filosofía, resulta más bien en una filosofía "operante", jamás 

completamente tematizada, y sobre todo inmanente al propio "irse haciendo" que 

subyace a toda obra de pensamiento. 

REFERENCIAS 

Alloa, Emmanuel (2008). La résistance du sensible. Merleau-Ponty critique de la 
transparence. París: Kimé.  

Appleby, Joyce, Hunt, Lynn and Jacob, Margaret (1995). Tellíng the Truth About 
History. Nueva York: Norton. 

Arnason, Johann (1993). "Merleau-Ponty and Max Weber: An Unfinished Dialogue". 
Thesis Eleven 36: 82-98. 

Barbaras, Renaud (1991). De l'étre du phénoméne. Sur l'ontologie de Merleau-Ponty. 
Grenoble : Millón.  

Bech, Josep María (2005). Merleau-Ponty, Una aproximación a su pensamiento. 
Barcelona: Anthropos.  

Bonacker, Thornsten (2000). Die normative Kraft der Kontingenz. 
Nichtessentialistísche Gesellschaftskritik nach Weber undAdorno. Frankfurt/M. : 
Campus.  

Davis, Duane H. (2001). "Ontology and History in Merleau-Ponty's Later Philosophy". 
Chiasmi International 3: 81-101.  

Derossi, Giorgio (1965). "Dalla percezione alia visione. L'ontologia negativa dell'ultimo 
Merleau-Ponty". Filosofía 26.  

                                                 
88 .- Merleau-Ponty 1964a: 104. 
89 .- Merleau-Ponty 1996: 275. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com      161 
 

Guchet, Xavier (2001). "Merleau-Ponty et le probléme d'une 'axiomatique des sciences 
humaines'". Chiasmi International 3 :103-129. 

Kelkel, Arion (2002). Le legs de la phénoménologie. París: Kimé. 
Keller, Kurt Duaer (2001). "Intentionality in Perspectiva! Structure". Chiasmi 

International 3: 375-397.  
Lefort, Claude (1978). Sur une colonne absenté. Écrits autour de Merleau-Ponty. París : 

Gallimard.  
Lichtblau, Klaus (1999). '"Innerweltliche Lósung vom Rationalen' oder 'Reich 

diabolischer Herrlichkeit'? Zum Verháltnis von Kunst und Religión bei Georg 
Simmel und Max Weber.", en: Kunst und Religión. Studien zur Kultursoziologie 
und Kulturgeschichte. Ed. por R. Faber & V. Krech, pp. 51- 78. Würzburg: 
Königshausen.  

Lówith, Karl (1988). "Webers Kritik der materialistischen Geschichtsauffassung", en: 
Sámtliche Schriften, vol. 5. Stuttgart: Metzler. 

Merleau-Ponty, Maurice (1945). Phénoménologie de la perception. Paris: Gallimard. 
Merleau-Ponty, Maurice (1947). Humanisme et terreur. Paris: Gallimard.  
Merleau-Ponty, Maurice (1953). Éloge de la philosophie. Paris: Gallimard.  
Merleau-Ponty, Maurice (1955). Les aventures de la dialectique. Paris: Gallimard.  
Merleau-Ponty, Maurice (1960). Signes. Paris: Gallimard. 
Merleau-Ponty, Maurice (1964a). Le visible et L'invisible. Ed. por Claude Lefort. Paris: 

Gallimard. 
Merleau-Ponty, Maurice (1964b). L'Oeil et l'esprit. Paris: Gallimard. 
Merleau-Ponty, Maurice (1968). Resumes de cours. Collége de France (1952-1960). 

Paris: Gallimard.  
Merleau-Ponty, Maurice (1969). La prose du monde. Ed. por Claude Lefort. Paris: 

Gallimard. 
Merleau-Ponty, Maurice (1996). Notes de cours au Collége de France. 1955-1959 et 

1960-1961. Ed. Por Stéphanie Ménasé. Paris: Gallimard.  
Oakes, Guy (2003). "Max Weber on Valué Rationality and Valué Spheres". Journal of 

Classical Sociology 3/1: 27-45. 
Parmentier, Bérengére (2000). Le siécle des moralistes. París: Seuil. Petitdemange, Guy 

(2003). Philosophes et philosophies du XXe siécle. París: Seuil.  
Prandoni, Alessandro (2000). "II sensibile dimensionale. Essenza grezza e reversibilitá 

istituente nella riflessione ontologica merleau-pontiana". Chiasmi International 
2:451-470.  

Robberechts, Ludovic (1964). Husserl. París: Editions Universitaires. Schluchter, 
Wolfgang (1997). "Polytheismus der Werte. Überlegungen im AnschluR an Max 
Weber", en: Grundlinien der Vernunftkritik, ed. por Chr. Jamme. Frankfurt/M.: 
Suhrkamp.  

Schmidt, James (1975). "Adventures of the Dialectic". Philosophy of Social Sciences 
5:463-478.  

Symonds, Michael & Pudsey, Jackson (2008). "The Concept of 'Paradox' in the Work of 
Max Weber". Sociology 42/2: 223-241. Weber, Max ([1904-5] 1975). Die 
protestantische Ethik und der 'Geist' des Kapitalismus. (Reimpresión de la 2ª ed. 
de 1920). Hamburgo: Siebenstern Taschenbuch Verlag. 



Bech, Josep María: «El weberianismo de Merleau-Ponty» 
 

162        Eikasia. Revista de Filosofía, año IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com 
 

Weber, Max ([1920-21] 1988). Gesammelte Aufsátze zur Religionssoziologie, vol. 1. 
Tübingen: Mohr.  

Weber, Max ([1922] 1988). Gesammelte Aufsátze zur Wissenschaftslehre, reproducción 
fotomecánica de la 6ª ed. (ed. por J. Winckelmann). Tübingen: Mohr. 

 


