El weberianismo de Merleau-Ponty

Josep Maria Bech

A nadie se le escapa que € pensamiento de Merleau-Ponty difiere del de Max
Weber, sobre todo, en que su interés predominante no estuvo dirigido a la cultura, la
economia, lajurisprudencia, la sociedad o la historia. Al mismo tiempo es notorio que
Merleau-Ponty se preocupo por fundamentar una ontologia socia y cultural, ademés de
esbozar una filosofia de la historia, a tiempo que elaboraba su ontologia general. Més
all4 de esta sintonia de orden subalterno, lo cierto es que el modo de pensar de Merleau-
Ponty, 0 sea su ubicuo "estilo meditativo”, es en gran medida deudor de la lectura de
Weber, cuyos resultados y conclusiones plasmoé notoriamente en Las Aventuras de la
dialéctica’. Esto no quiere decir que e "weberianismo" sea un talante obstinado y
omnipresente en el pensamiento de Merleau-Ponty. Més bien se trata de un conjunto de
rasgos operativos que deben ser detectados en la sorprendente evolucion de su
pensamiento, relegando a un segundo plano sus innegables fluctuaciones e indecisiones
doctrinaes’.

Por este motivo, en vez de adoptar un enfoque que bien podria ser llamado
histérico, diacronico o narrativo, hemos preferido una orientacion sistematica o analitica
que tiene primordialmente en cuenta la coexistencia de puntos de vista disonantes en
cada una de las etapas del desarrollo filoséfico de Merleau-Ponty. Este enfoque,
efectivamente, es muy consciente de que la ambigledad y la dispersion de las
posiciones merleau-pontianas es dificilmente explicable si solamente se considera la
notoriay bien conocida evolucién de sus puntos de vista generales. Pero no cabe duda,

al mismo tiempo, de que glosar € "weberianismo de Merleau-Ponty" significa asimismo

1 - Merleau-Ponty 1955.

2 - Entodo caso es completamente invélida la objecion de que e estilo metaférico y ultraliterario de Merleau-Ponty, asf como
su obvia aficion a las paradojas (unos rasgos expositivos que contrastan con la siempre sobria y a veces incluso estirada manera
weberiana), colocan su pensamiento a considerable distancia del de Weber. En realidad fue éste tan adicto alas metéforasy alas
paradojas como lo iba a ser méas tarde Merleau-Ponty. En cuanto a las meté&foras, "con frecuencia revela Weber que prefiere la
alusion a andlisis cuando los problemas se vuelven dificiles. Sus comentarios sobre axiologia se basan predominantemente en
meté&foras como €l politeismo de los valoresy lalucha entre los dioses de |as esferas valorativas." (Oakes 2003:42) Y enlo que se
refiere alas paradojas, es indispensable consultar Symonds-Pudsey 2008: passim.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com 135



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

considerar que su produccion filosofica es propiamente una "obra' de la cua es
oportuno llevar a la luz su incontestable coherencia. Contra las tentaciones de orden
filolégico, y admitiendo que la veta weberiana convive con otras actitudes pensantes
escasamente compatibles con €ella, nuestra reconstruccién también se propone recalcar

el carécter organico de su pensamiento.

Por todas estas razones compartimos firmemente el parecer de Kurt Keller seguin
el cual "comentar las obras de Merleau-Ponty exige atender cuidadosamente a la
diferencia que existe entre interpretar su filosofia o reconstruirla’. Y no nos importa
reconocer que el presente trabagjo es una "reconstruccion” si, como afirma el citado
autor, "reconstruir el pensamiento de Merleau-Ponty" significa en realidad "recorrer sus
textos y recoger los fragmentos significativos, para luego comparar e interpretar este
material a fin de evidenciar los sentidos recurrentes'®. La tarea de "reconstruir el
pensamiento de Merleau-Ponty”, de todos modos, es siempre muy ardua. La fuerza
expositiva de este autor se fundamenta en el entrecruzamiento reiterado y organizado de
unos temas que, emergiendo, transformandose y desapareciendo sin cesar, y
presentandose a veces en textos distintos con un aspecto tan alterado que hace dificil
identificarlos®, forman el complicado "hilo conductor" de su pensamiento, tan 14bil y
discontinuo que a veces son necesarias unas atentas decisiones interpretativas para
seguirlo con cierta precision. Por esta causa, nuestra identificacion del difuso
"weberianismo" que suele animar e pensamiento de Merleau-Ponty se reconoce
tributaria de un proceso reconstructivo siempre atento a evitar los escollos de un
filologismo excesivo, pero a mismo tiempo permanentemente preocupado por asegurar

lalegitimidad de sus conclusiones.

La transparencia de estos propdésitos, de todos modos, debe ir acompafiada por
un constante esfuerzo hacia la lucidez. Hemos adoptado como titulo "El weberianismo
de Merleau-Ponty"”, y lo cierto es que esta eleccion puede desconcertar de buenas a
primeras. No cabe duda de que cuando se considera imparciamente la obra de este
autor, y se atiende a conjunto de su pensamiento, es imposible no advertir algunos
rasgos netamente "antiweberianos’. Entre ellos destacan |os siguientes:

% - Kdler 2001: 379
4 - Aun cuando la continua reorientacion de sus ideas le llevara a presentarlas bajo formas tan dispares que a veces
desconciertan a lector, no esimpropio atribuir a Merleau-Ponty un principio leitmotivista de composicién.

136 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

1) La transposicion, transvase e interpenetracion universales, reciprocos y
reversibles que, seguin Merleau-Ponty, tiene lugar entre todos |os ambitos de la realidad.
Se trata de la ecuménica equivalencia incuestionablemente inspirada en el pensamiento
prerroméntico aleman® y notoriamente tematizada por Merleau-Ponty con su ubicua
glosa de lareversibilidad, €l quiasmay el Ineinander. Nada més lejos, por supuesto, del
autonomismo o EigengesetZlichkeit que segin Weber separa irremisiblemente las
distintas "esferas' de una realidad integramente concebida como "cultura'. Esta
insalvable separacion es elevada por Weber al rango de principio metodolgico
supremo. Pero precisamente el caracter "insuperable” de las separaciones weberianas es
puesta en tela de juicio por Merleau-Ponty. Como es notorio, ensalza por encima de
todo la "universaidad lateral", término con € que designa "la universalidad que
solamente puede ser articulada poniendo en relacion unos universos de sentido que son
diferentes pero no mutuamente inaccesibles'®.

2) La peculiar aversion de Merleau-Ponty al "pensamiento de sobrevuelo
(pensée de survol)" choca frontalmente con € lamento de Weber ante el fenébmeno

"7 Asimismo la

cultural que él denomina "pérdida de la distancia (Verlust der Distanz)
célebre exigencia weberiana de "libertad valoradora o axioldgica' o Wertfreiheit debe
ser entendida como siendo en realidad un alegato en favor de la mayor distancia posible
entre e cientifico (entendiendo este término en e sentido mas amplio posible, e
incluyendo por tanto a especialista en disciplinas sociales) y los "vaores' que
inevitablemente orientan la eleccion tanto de sus objetos de estudio como de sus
procedimientos operativos. A este respecto destaca también la paradoja de que Weber,
como es de sobra conocido, interpreta e proceso historico de la racionalizacion en
Occidente como una distancia creciente entre |os seres humanos concretos, por un lado,

y por otro sus afectos y la satisfaccion més o menos inmediata de sus necesidades.

3) Este mismo fenébmeno de "pérdida de la distancia’ es entendida por Weber

como consistiendo propiamente en una deplorable "pérdida de estilo (Verlust amSil)".

°- Setratade lafusion e interpenetracion de los &mbitos més dispares que tiene lugar en un sistema de infinitas transiciones
reciprocasy que prefigura el tono general estetizante que no puede ser disociado del pensamiento de Merleau-Ponty. En su obra
palpita sin duda esta proclividad "fusionista’ que el Prerromanticismo aleman comparte con el "Urphanomen” goethiano y
cuyas ramificaciones llegan hasta la obra de Georg Simmel. Ahora bien: este dedlizamiento progresivo de todo en todo, es
también el exacto contrario del compromiso "separatista’ asumido por Max Weber. (Cfr. Uchtblau 1999: 76)

® - Arnason 1993: 90. El subrayado es nuestro.

7 - Weber ([1922] 1988): 519.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofiacom 137



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

Paralelamente considera Weber que solamente "en un sentido intelectualista’ puede el
"aumento de la capacidad expresiva' ser considerado como un "progreso de la vida
consciente'®. Nada més lejos, ciertamente, del expresivisimo visceral y corporaizado
gue defiende Merleau-Ponty, asi como de su concepcion del estilo como un conjunto de
rasgos primigenios que precisamente la distancia tiende a difuminar.

A pesar de estos disonantes indicios, creemos estar en condiciones de afirmar
gue un weberianismo persistente pero diluido impregna € pensamiento de Merleau-

Ponty. Hemos ar ticulado nuestra demostracion en los cinco apartados siguientes:
1 La sobreimposicion humana de sentido a un trasfondo "bruto” o "salvaje”
2 La concepcion de la cultura como un primordial y ecumeénico deter minante
3 El construccionismo de los "tipos ideales’ y €l pensamiento no coincidente
4 La necesidad de un horizonte soberano convertido en referencia suprema
5 Lairrealidad de un conocimiento concebido como reorganizacion posibilista

Siguiendo esta quintuple division, pretendemos mostrar en 1o que sigue que alo
largo de la obra merleau-pontiana las concomitancias con decisivos aspectos del legado

de Max Weber se suceden de manera mas o menos encubierta.
1 La sobreimposicién humana de sentido a un trasfondo " bruto" o " salvaje’

Es notorio que Weber secunda la teoria construccionista del conocimiento
defendida por Heinrich Rickert y crucialmente comprometida con la tesis de que toda
realidad resulta ininteligible en ausencia de la correspondiente conceptualizacion.
Aungue difiere de Rickert sobre el tema de la objetividad de los valores, Weber también
orienta su metodologia a la construccion de las abstracciones intersubjetivamente
significativas que extrae de una realidad infinitamente mas vasta y que é denomina

"tipos ideales'®. Para Weber "los conceptos son siempre menos que la realidad, y son

8 - Weber ([1922] 1988): 519. El texto dice exactamente: "Fortschritt" im "bewuRten Erleben” ist "dem intellektualistischen
Sinn der Vermehrung der zunehmenden Ausdruckfahigkeit" identisch.

® - Merleau-Ponty pretende eudir e relativismo implicado por sus proclividades weberianas enfrentando entre si los
"esguemas interrogativos' que identificaen el curso de su indagacion. Aun cuando propone "una vision aternativa de la historia
como una serie de historias maltiples y locales, cada una de ellas definida por su peculiar matriz simbdlica’, [Cfr. Schmidt

138 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

siempre diferentes de €ella; con la realidad mantienen una relacion funcional y en modo
alguno representativa'’®, una figura crucial del pensamiento weberiano que sera
examinada en una seccion posterior. El cardcter Unico e irrepetible de los
acontecimientos 0 procesos histéricos y sociales, de acuerdo con Weber, consiste de
hecho en su relevancia con respecto a algunos valores o conjuntos de valores adoptados

por €l observador, y esta es larazon dltima de que aquéllos tengan sentido.

Aun cuando Weber fue fuertemente influido por € historicismo aleman, siempre
rechazo la jdea de que todo proceso histérico tiene un sentido propio que puede ser
llevado a la luz por la historiografia. "ES preciso reconocer que e andlisis de los
procesos historicos, por mas pormenorizado que sea, nunca nos dira nada sobre su
sentido intrinseco, y que més bien este sentido lo hemos de crear nosotros mismos."**
Se trata, en suma, de que para Weber el mundo histérico y social carece de sentido en si
mismo. Cree que solamente aplicando determinados conceptos o categorias (0 sea
asumiendo el punto de vista asociado a determinados valores) a una porcion delimitada
de la realidad, puede esta volverse inteligible para nosotros.** Por esto es plausible
afirmar que la metodol ogia weberiana esta primordial mente orientada a conceptualizar,
y que la importancia asignada a las implicaciones evaluadoras de la cultura la
convierten en el tema weberiano preferente. También sus famosos "tipos ideales’ son en
el fondo su peculiar manera de producir "selecciones' (Auslese, dice Weber) dotadas de
sentido, partiendo de una realidad desestructurada y en el fondo absurda. "Solamente
una pequefia porcion de la realidad concreta es puesta de relieve por los intereses
derivados de nuestros valores, y solo esta porcion tiene sentido para nosotros. Y tiene
sentido porgue revela un estado de cosas que resulta importante para nosotros a estar

conectado con nuestros valores."™

O sea que Weber acepta lo que bien podria ser
llamado "inteligibilidad asistemética’, es decir, la inteligibilidad aportada por unas

tipificaciones de muy variada indole. (Por ggemplo, Weber interpreta la accion humana

1985:161] de hecho se esfuerza por acanzar una peculiar objetividad “lateral" que é define como la Unica verdad digna de este
nombre.

10" _ Bonacker 2000: 58,

1 - Weber [1922(1983)]: 154.

2 _ Por esta razon afirma Weber que en la realidad social e histérica no existe "ley" alguna, y que en el mejor de los casos es
posible construir conceptualizaciones o "conceptos nomolgicos’ por medio de los "tipos ideales’, tal como serd glosado en una
posterior seccion de este trabajo. Desde este punto de vista, Weber postula la absoluta primacia de la epistemologia sobre la
ontologia. Consideraba que las teorias de Marx, por ejemplo, son muy valiosas como ejemplo de construccion ideal-tipica, pero
que son inaceptables como proposiciones de alcance ontol 6gico.

13 - Weber [1922(1988)]: 76.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofiacom 139



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

en base a una peculiar tipificacion que consigue hacerla inteligible y que combina

razonesy causas.)

Con la lectura de Weber se afirmé la conviccién merleau-pontiana de que a lo
largo de la historia unos sistemas cerrados de sentido han sido sobreimpuestos a una
realidad bruta y desestructurada, o sea a un trasfondo que en si mismo no experimenta
alteracion alguna. Esta coincidencia es quiza €l rasgo mas acusado entre todos los que
componen la decantacion “"weberiana’ de Merleau-Ponty. Mantiene este filésofo,
efectivamente, que las "estructuras interrogativas’ o las "historias verticales de la
verdad" son la ultima ratio universal porque articulan diferentemente una realidad que
en si misma es desestructurada y portante inexpresiva. Merleau-Ponty emplea su
idiosincrasico vocabulario para poner de manifiesto esta circunstancia "El mundo
natural no es mas que € lugar propio de todos los temas y de todos los estilos
posibles."** Desde este punto de vista, las tradiciones y las instituciones culturales, las
mentalidades colectivas y los acontecimientos politicos estan lgos de ser unos
elementos funcionales orientados a resolver los problemas que parecen justificar su
existencia. Al contrario: son maneras de cuestionar abiertamente larealidad,” las cuales
no solamente operan con sus manifiestos procedimientos de exploracion sino que son
especialmente eficaces gracias a "in-pensado” que les acompafia. Segun Merleau-
Ponty, laimposicion de sentido que efectla toda cultura siempre conlleva unos aspectos
"in-pensados’ e inexpresados que habrian llegado a emerger de haber sobrevenido unas
premisas culturales distintas. Para hacer frente a esta desconcertante circunstancia,
precisamente, Merleau-Ponty propone el proceder que denomina "hiperdialéctica’, o sea
"un pensamiento que es capaz de verdad porque contempla sin restricciéon alguna €l

carécter plural de sus propios vinculos."*°

En este mismo orden de cosas, y pasando ahora de la cultura a la historia,

también puede ser calificada de "weberianismo” |a insistencia merleau-pontiana en que

14 - Merleau-Ponty 1945: 514. No debe extrafiar la creencia merleau-pontiana de que la tarea propia de la antropologia
cultural es el velado cometido de toda filosofia. Este solamente puede consistir, segin Merleau-Ponty, en una paciente
comunicacion con e objeto indagado. Cree que Unicamente este intimo contacto pondra de manifiesto la capacidad
esclarecedora que poseen tanto lo familiar como lo extrafio cuando se iluminan y rectifican reciprocamente.

5 - Yaen el Prefacio de la Fenomenol ogia de la percepcion Merleau-Ponty afirma que "la cultura es una manera especifica de
conducirse con respecto alos demas, la naturalezay la muerte”.
16 - Merleau-Ponty 1964 129.

140 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

existen unos esquemas interpretativos o "nucleos inteligibles de la historia",!’
totalizadores y relativamente autosuficientes, y desde luego provistos de una logica
auténoma aun cuando solo relativamente racionalizables. Unos esquemas que, por
encima de todo, estan dirigidos al mundo en tanto que horizonte pre-donado, descrito en
el Visible como una especie de retaguardia "salvaje” que admite un nimero indefinido
de interpretaciones y que por tanto estd en sintonia con los "poderes donadores de
sentido que son propios del cuerpo”’, como ya mantenia la Fenomenologia de la
percepcion, y gracias alos cuales "segrega un valor que no procede de parte alguna”.*®
En opinion de Merleau-Ponty, es imprescindible no olvidar nunca que "la verdadera

historia vive totalmente a costa de nosotros (I'histoire vraie vit toute entiére de nous)."*°

A raiz de estas consideraciones filohistoricas es oportuno recordar asimismo que
una de las ideas claves de Weber, recogida y ensalzada por Merleau-Ponty, es 'a
denuncia de! espejismo que atribuye un sentido global a la historia. Efectivamente: es
notoria la conviccion de Weber seguin la cual |a historia carece de sentido intrinseco y
por consiguiente nuestras construcciones historiogréficas estan determinadas por
nuestros intereses dominantes. Aquello que nos parece "interesante” o "importante” en
el pasado, en otras palabras, es un reflgo de nuestras valoraciones y no de las de
nuestros predecesores. Si por un lado es imposible justificar cientificamente los valores
en cuanto tales, afirma Weber, por otro lado tampoco existe posibilidad alguna de acotar
una gama de eventuales valoraciones que, a menos en teoria, se extiende hasta el
infinito, o de eliminar por medios racionales algunas valoraciones extravagantes y

trocarlas por enfoques mas redlistas.

Lafidelidad de Merleau-Ponty a este legado weberiano es puesta de manifiesto,
sobre todo, por una concepcion de la historia donde la quimera de un sentido global ha
desaparecido y tan solo permanecen unos sentidos de alcance restringido. La idea de
una institucion expresiva fundacional de origen husserliano es substituida por una

combinacion de propuestas aisladas de sentido.”® "Precisamente porque la historia es

7 - Merleau-Ponty 1955: 25.

18 - Desteluego Merleau-Ponty no es parco en palabr as cuando defiende fa exigtendia de una razon inter pretativa que va mucho
més ala delainteligencia analitica.

19 - Merleau-Ponty 1960: 93.

20 _ A este respecto es evidente que |a defensa merleau-pontiana de la “dimensionalidad" es un eco de |a preferencia de
Weber por la"seleccion histdrica" o historische Auslese muy por encimade lareduccion cientifica aleyes universales.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofiacom 141



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

siempre historia, es imposible negarle un sentido cuando menos fragmentario."** Asf
desaparece también la creencia en un sentido univoco entendido como una orientacion
global: "para Merleau-Ponty |a historia no es un monolito, no es una presencia pura que
progresa hacia un sentido inequivoco".? Desde este punto de vista la historia no es més

que "un interlocutor transtornado"?

gue en palabras de John Compton "preserva y
elimina tanto e sentido como € sinsentido, y solamente accede a que la iniciativa
humana recoja signos diseminados y modele formas inéditas de vida'.** (Es preciso
sefialar que la notoria "eterna juventud” o ewige Jugend de que disfrutan las ciencias
sociales segun Weber, evoca la insistencia de Merleau-Ponty en que la historia es
"Inevitablemente incompleta’, "no-coincidente”, "perpetuamente transcendente’ vy

siempre habitada por €l "écart".)
2 La concepcion dela cultura como un primordial y ecumeénico deter minante

La fidelidad de Merleau-Ponty a la herencia weberiana también es puesta de
manifiesto por la concepcion ecumeénica y omnifundante de la cultura que ambos
pensadores comparten. No cabe discusion alguna, ante todo, de que € culturalismo de
Weber es tgjante: "Desde nuestro punto de vista, la realidad empirica es cultura’, o sea
que "abarca aquellos aspectos de la realidad que resultan significantes para nosotros al
estar vinculados a determinados valores, y excluye a todos los demés'.?® Y a hemos visto
en secciones anteriores que la importancia asignada a las implicaciones evaluadoras de
la cultura la convierten en el tema weberiano preferente. Weber tiene muy en cuenta,
efectivamente, que la cultura, entendida primordialmente como la articulacion y la
determinacion de los vinculos entre el ser humano y larealidad, consiste de hecho en la

combinacion de esquemas donadores de sentido y determinados principios de eleccion.

2L _ Merleau-Ponty 1945: 512,

2 - Davis200L: 93

% _ Merleau-Pony 1955:22.

24 _ Compton 1987: 372. En consecuencia, "un sistema simbdlico parcial confiere estructura a las acciones de los agentes y, asu
vez, recibe de ellos su propia estructura’. (Loe. cit.). No hace falta decir, llegados a este punto, que la discutible existencia de
estos "signos diseminados’ es el verdadero fondo de la cuestion. ¢Es la cultura un conjunto de rasgos en cierto modo abstraidos
de unarealidad que los pre-contenia, o bien es exclusivamente un resultado de lasintencionesy las actitudes del ser humano? Las
redes de sentido, ¢no son més que proyecciones subjetivas, o como dice Merleau-Ponty, "matrices simbdlicas que no preexisten
en lugar alguno” [Merleau-Ponty 1955: 25]? En tal caso, ¢el presunto sistema trans-subjetivo de referencia queda reducido a un
trasfondo externo y fundamentalmente absurdo? ;O més bien ocurre que el mundo realmente emite los "signos diseminados’
que ya hemos mencionado, y por tanto emerge como un efectivo sistema de referenciay no como un mero substrato inerte para
todas |as proyecciones de sentido?

% _ Weber ([1922] 1988): 175. El texto original afirma que "die empirische Wirklichkeit ist fiir uns Kultur", la cual "digjenigen
Bestandteile der Wirklichkeit umfatst, welche duren Wertbeziehungen firr uns bedeutsam werden, und nur diese”.

142 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

La posicion de Weber al respecto es tan notoria como tajante: "Son los intereses, tanto
materiales como ideales, y no las ideas, € factor que ha gobernado directamente las
acciones de los seres humanos. Pero las ‘concepciones del mundo' que han resultado de
las ideas, con gran frecuencia y en analogia con los guardagujas (Weichensteller), han

decidido los cauces que han seguido los intereses a impulsar la accién."?

Dicho de otro modo, toda configuracion cultural se fundamenta a mismo tiempo
en actitudes interpretativas y en orientaciones evaluadoras. Por esta causa, cuando
Weber atribuye al individuo humano no sdlo la voluntad sino también la capacidad de
generar cultura, en realidad se refiere implicitamente a la entidad colectiva que é
mismo denomina ocasionalmente "la comunidad formada por los seres humanos
portadores de cultura'. En razén de que la cultura, segin Weber, proviene de aplicar
determinados conceptos o categorias a una porciéon delimitada de la realidad para que
pueda ésta volverse inteligible, 1o cua significa assmismo asumir € punto de vista
asociado a determinados valores, es imprescindible tener en cuenta la crucial distincién
weberiana entre "juicios de vaor" o Werturteile y "relaciones de vaor' o
Werbez ehungen. Segun Weber, efectivamente, los historiadores y 1os socidlogos deben
evitar a toda costa los "juicios de valor” o Werturteile, mientras que su obligacion
primordial es establecer las "relaciones de valor" o Wertbeziehungen, es decir, los
argumentos que fundamentan todo posible vinculo valorativo, entre los fenébmenos

histéricosy sociales, por un lado, y por otro |os sistemas especificos de valores.

O sea que es absolutamente preciso identificar las actitudes evaluadoras que un
determinado fendmeno cultural pone a descubierto, las cuales justifican que reivindique
un "sentido" y que, en definitiva, exprese unas inevitables pretensiones de
universalidad. Solamente esta decisiva actividad historiogréfica, a parecer de Weber,
hara posible interpretar una determinada cultura a la luz de los valores que,
inevitablemente, introduce e historiador como consecuencia de sus convicciones
personales.?’ Dicho de otro modo, los "juicios de valor" o Werturteile pueden ser
soslayados precisamente porque las "relaciones de valor" o Wertbeziehungen se limitan
a establecer una interrelacion entre determinados fendmenos culturales y algunos

% _ Weber [1920-21(1988)]: 252.
2T _ A este respecto considera Weber que el "tipo ideal" es la solucién idénea a espinoso problema de abstenerse de
proyectar "juicios de valor" o Werturteiley al mismo tiempo defender las "relaciones de valor" o Wertbeziehungen.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofiacom 143



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

valores ideales, dado que al mismo tiempo evitan terminantemente evaluar aquéllos. Las
"relaciones de valor" o Wertbegehungen, en una palabra, transforman determinados
valores en referencias para €l andlisis cultural, a tiempo que se abstienen de cualquier
afirmacién con respecto a su intrinseca "validez". Los valores en cuanto tales, por
consiguiente, no son a juicio de Weber susceptibles de legitimacién alguna. Pero
tampoco parece haber posible acotar un espectro de actitudes valoradoras que en teoria
es infinito, o de trocar algunas valoraciones extremas por actitudes aparentemente mas
"redlistas’.

Merleau-Ponty llega a respaldar la definicion weberiana de cultura en Las
aventuras de la dialéctica como "una realidad fragmentaria y cerrada en si misma que
ha sido abstraida de un nimero infinito de acontecimientos' y a la que ademas "le han
sido asignados sentido e importancia’ como consecuencia de "la capacidad de tomar
posicion con respecto al mundo y asi conferirle sentido" que caracteriza a los seres
humanos.® De todos modos, el weberianismo cultural de Merleau-Ponty abarca de
hecho la totalidad de su obra. En realidad defiende in nuce la raiz cultural dltima de
todo aguello que tiene que ver con la sociedad, y esta decidida toma de posicion
"culturaista’ una vez mas emparienta su pensamiento con el de Weber. Con todo, €l
término "culturalismo” no debe extrafiar en el presente contexto. Simplemente da a
entender que la cultura determina en cierto modo todos los fendmenos sociales (al finy
al cabo, laidea de "clase" y otras afines a ella no son mas que un modo de "estar-con
los-otros’, como diria Merleau-Ponty). También implica que todas las modalidades de
relacion social estén basadas en determinadas maneras de sentir, comportarse, creer e
identificar, 0 sea que se fundamentan en aquello que téacitamente se da por supuesto. Ya
en la Fenomenologia de la percepcion parece receptivo Merleau-Ponty a este punto de
vista: "No es €l sistema econdmico, ni tampoco la sociedad en tanto que sistema de
fuerzas impersonal es, aquello que me convierte en proletario; pero si que esla presencia
de estas mismas instituciones en la medida que las llevo en mi mismo y forman parte de
mi experiencia. Tampoco es una desmotivada operacion intelectual, pero si que es mi

manera de 'estar en e mundo’, envuelta en un dispositivo institucional especifico."?

% _ No es extrafio, por consiguiente, que Merleau-Ponty conciba el propio conocimiento como "una particularidad”,
dificil de explicar objetivamente, "que poseen ciertas configuraciones socio-historicas'. (Merleau-Ponty 1960:145)
2 _ Merleau-Ponty 1945: 506.

144 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

Existen poderosas razones, efectivamente, para atribuir a Merleau-Ponty las
referidas inclinaciones culturalistas de raigambre weberiana. Siempre entendioé que las
relaciones sociaes, en definitiva, se fundamentan en las maneras de actuar, de pensar y
de percibir, en todo aguello que ha sido asumido a haber sido considerado
incuestionable. Por encima de todo su "culturalismo” enaltece aquellas précticas o
estructuras mentales que una determinada sociedad comparte. La vida cultura y la
mentalidad colectiva se convierten en e determinante primordial de la realidad
histérica. Mantuvo que las estructuras resultan perpetuadas y continuamente
"coherentemente deformadas’ por efecto de las précticas culturales que son su Unica
manera efectiva y concreta de existir. Las estructuras pueden ser exteriores a los seres
humanos, pero siempre estan encarnadas o personificadas en las correspondientes
maneras de pensar, ver, relacionarse y actuar.*® En suma, no debe sorprender que
Johann Arnason haya advertido en el pensamiento de Merleau-Ponty "un aroma
inconfundiblemente culturalista’. Si admitimos que "el componente cultural de la
realidad social hace insostenible una concepcion objetivista de la sociologia’, también
tendremos que aceptar la perentoria necesidad de "un nuevo andlisis de la cultura en
tanto que conformacion interpretativa de la condicién humana’.®* Muy en la linea
marcada por Weber, por consiguiente, Merleau-Ponty mantuvo que la cultura hacia
inteligible e mundo en la medida que lo habia edificado de acuerdo con sus propios
criterios de donacién de sentido. De este modo los "hechos' que registran las ciencias
sociaes "no hablan por si mismos' y por tanto deben ser obligatoriamente interpretados.

"Cualquier accion, incluso una guerra, es siempre una accion simbdlica."*

Conviene no perder de vista que para Merleau-Ponty € "advenimiento” del
sentido es indisociable de su "instituciéon”, término que en sus escritos suele ser
homdlogo con los de "estructura’ o de "Gestalt", y que puede ser definido como "la
asuncion y la incorporacion de un sistema simbdlico por parte del sujeto como una

manera de proceder o un estilo englobante, sin que en modo alguno le sea necesario

% _ Sin embargo Merleau-Ponty también fue consciente de que un concepto de cultura convertido en factor de cambio
histérico plantea graves problemas a la explicacion historiogréfica. Si todas las préacticas estén culturalmente orientadas,
s todos los sentidos dependen del contexto cultural, no se ve claro en qué pueden estar basadas |as explicaciones causales.
Pero s se insta a los historiadores a prescindir del andlisis causal, el recelo que solia ocasionar € reduccionismo
materialista (trataba de explicar el pensamiento y la accion recurriendo a factores o causas sociales) ahora proviene de la
propia explicacion causal. "Una vez sumergidos en la cultura, ni causas ni efectos pueden ser distinguidos.” [ Cfr. Appleby
et al. 1995: 223]

3 - Arnason 1993:89.

%2 _ Merleau-Ponty 1955: 270.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofiacom 145



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

concebirlo."*®, En realidad todas las configuraciones culturales son de hecho ejemplos

"3 o incluso como

de Gestalt, pues funcionan como "unidades de significacion
"Identidades histéricas' donde cada elemento Unicamente adquiere su sentido mediante
su vinculacion con todos los demas y de manera completamente independiente de la
participacion del sujeto. Aqui asoma un rasgo distintivo del pensamiento weberiano:
tanto la cultura como la sociedad son Gesto/ten, constantemente asociadas, solidificadas
y organizadas en forma de configuraciones especificas, de modo que también a la
cultura le es asignada eficacia causal: "los asuntos econémicos y los de indole cultural
son la misma clase de asunto”,* o también: "las fuerzas productivas en economia
poseen significacion cultural, y del mismo modo las ideologias tienen efectos
econdmicos’.* Todos estos agentes se equilibran: "la historia opera un trueque entre
todos los drdenes de la actividad humana, de manera que ninguno de ellos puede
arrogarse la dignidad de ser una causa exclusiva'.®” Como ha sefialado Xavier Guchet,
"la teoria merleau-pontiana de las funciones simbdlicas percibe estructuras (Gesto/ten)
por todas partes’, y esta acuidad |le permite "poner de manifiesto todas las paradojas
histéricas sin destruirlas a mismo tiempo, rompiendo asi con la filosofia de las

construcciones o priori y también con laidea de un proceso histérico 'objetivo™.®

Es preciso advertir, por ultimo, que laimportancia asignada por Merleau-Ponty a
la donacién de sentido que efectian las formaciones culturales, a pesar de las
apariencias, no es incompatible con e "individualismo metodol6gico" notoriamente
defendido por Weber. Si bien en opinién de Merleau-Ponty, y en una perspectiva
general, la historia "esta vinculada con las précticas individuales, con la interioridad",*
este punto de partida aparentemente absoluto prepara en realidad "el "advenimiento del
sentido’, 0 sea el momento en el cual una serie de actos individuales pasan a formar una
totalidad dotada de un sentido que supera con creces a contenido de cualquier acto

¥ - Merleau-Ponty 1953: 24.

3 - Merleau-Ponty 1942:169. Merleau-Ponty dice "unités de signifjcation”, y por "signification” entiende "ce quj rend
une choseintelligible".

% _ Merleau-Ponty 1947: 233.

% . Merleau-Ponty 1947: 267.

37 - Merleau-Ponty 1968: 44.

% . Guchet 2001:122. Pero "simbolizar" en modo alguno significa para Merleau-Ponty copiar o representar un
determinado aspecto del mundo. Por encima de todo quiere decir acceder a un mundo considerado en si mismo, o dicho en
sus propias palabras, a una "parte total" o un "6rgano" del mundo. Siempre teniendo en cuenta, claro esta, que Merleau-
Ponty entiende por "mundo” una entidad paraddjica, a un tiempo coherente'y abierta, visible einvisible, y por encima de
todo transcendente. Precisamente nuestro posicionamiento cultural, resultado de unos horizontes parciamente
inconmensurables, nos asegura el Unico acceso posible a este desconcertante "mundo”.

¥ . Merleau-Ponty 1964a: 312.

146 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

expresivo”.”® O sea que Merleau-Ponty se resiste a entender la historia como una
sucesion de "acontecimientos’ y decide pensarla como un proceso en el seno del cual el
sentido "adviene". Esto quiere decir que € sentido "emerge” en el curso de la historiay
gue lo hace de tal manera que transciende a su propio tiempo y puede llegar a ser
efectivo en e momento actual. No de otro modo debe ser entendido e término

"emergencia’ en el contexto merleau-pontiano.**
3 El construccionismo delos" tiposideales' y el pensamiento no coincidente

Son conocidas las ideas weberianas sobre la extrema relevancia operativa de los "tipos
ideales’. Ante todo es preciso consignar que un "tipo ideal" es una construccién logicay
heuristica que acentla intencional y deliberadamente los rasgos esenciales de un
determinado fendmeno y que resulta muy Util pararealizar comparaciones con € mundo
empirico. Es por tanto una herramienta cognitiva que aspira a ser legitimada por sus
éxitos descriptivos y explicativos. Weber siempre insistio en que las caracterizaciones
ideal-tipicas debian ser empleadas en cometidos analiticos y comparativos y que, sobre
todo, nunca fueran tenidas por fendmenos 0 procesos reamente existentes. Esta
advertencia, por desgracia, frecuentemente no es tenida en cuenta. Suele olvidarse,
efectivamente, que los "tipos idedles’, lgos de ser una entidad real, son meras
sistematizaciones que pueden ser provechosas como punto de partida para
interpretaciones abiertas e imprevistas de datos empiricos especificos. En todo caso los
"tipos idedles’, intensificando los rasgos de la realidad concreta con € propdésito de
hacerla causalmente inteligible, suministran unas categorias abstractas que permiten la
aproximacion empirica a una realidad a la cual en modo alguno agotan. Sucede, en
consecuencia, que por una parte los "tipos ideales’ son aplicables a toda realidad
cultural y social, presente o pasada, y que por otra parte son Utiles para explicar
cualquier accion particular, no solamente en referencia a significado que esta accion

tiene o tuvo para e o los individuos implicados en ella, sino sobre todo desde el punto

40 - Schmidt 1975: 466. Este autor observa agudamente que resaltar e "advenimiento” le sirve a Merleau-Ponty en
redlidad para evitar "la exclusiva acentuacion de las caracteristicas formales de un sistema social". Y a continuacion
afiade: "la obra de Merleau-Ponty estd impregnada por la costumbre de contrarrestar estas estructuras ordenadoras con la
idea del advenimiento”. (Cfr. Schmidt 1975: 467)

4 - No hace falta recordar que el cogito cartesiano, la revolucién francesa, el sentido de la geometria en la
interpretacion de Husserl, o incluso e impacto causado por todo gran pintor en la historia global de la pintura, son
ejemplos pradigamente citados por Merleau-Ponty de esta peculiar manera de "advenir”.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofiacom 147



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

de vista empefiado en probar que una orientacion racional no es incompatible con unas

conviccionesy valores fundamental es.

L a defensa weberiana de los "tipos ideales’ indica que Merleau-Ponty comparte
con Weber el compromiso meditativo que es pertinente denominar "pensamiento no

142

coincidente"™ y que en tiempos recientes ha sido interpretado como un rechazo de la

"ideologia de la transparencia’,*® entendiendo por este término e supuesto contacto
intimo y privilegiado que vincula a sujeto consigo mismo, con sus contenidos
cognitivos, y con los demés seres humanos. Sucede, en efecto, que los multiples
aspectos del pensamiento de Merleau-Ponty estdn enlazados por una compartida
caracteristica: la persistente defensa del pensamiento de la no-coincidencia, a cua
denomino también "de la disension (écart)”, "de la no-posesion-transparente”, y "de la
no-fusién”. Conviene entender, ante todo, que Merleau-Ponty entiende la "no-
coincidencia' en un sentido polimorfico. No se trata solamente de que la caracteristica
crucial del ser humano, tanto en su pensamiento como en su corporalidad, consista en
no coincidir jamas consigo mismo. Desde luego "mi contacto conmigo mismo es
"coincidencia parcia™ porgque "no conocemos hi todos nuestros recuerdos ni la densidad
de nuestro presente”,* pues en definitiva "el pasado es la invisibilidad del visible".*
Estos términos, caracteristicos del Ultimo Merleau-Ponty, sefialan nuestra imposibilidad
de coincidir alguna vez con nuestro propio presente, pudiendo decir cada uno de
nosotros: "estoy ausente del presente, y gracias a ello puedo estar presente en |o ausente,
0 sea en e pasado”.* En lineas generales somos un "ser que no se contenta con

coincidir consigo mismo, como si fuera una cosa'".*’

Mas decisivamente todavia, constata Merleau-Ponty que nuestras ideas jamas
coinciden consigo mismas, pues estan destinadas a un futuro de alteridad: "cada idea
nueva se convierte en algo distinto a aquello que era para quien lainstituyé",*® hasta tal
punto que "cuando las "ideas adquiridas’ han conseguido ser aceptadas cas

universalmente, ha sido siempre a causa de que se han convertidoen _ algo distinto a

42 - Séanospermitido, aeste regpecto, remitir aunaobradd autor: Bech 2005:37-48,
.- Cfr. Alloa 2008: passim.

.- Merleau-Ponty 1960: 231.

.- Merleau-Ponty 1996: 202.

.- Colonna 2002: 230.

47 - Merleau-Ponty 1960: 285.

4 - Merleau-Ponty 1960: 284.

5& R

148 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

ellas mismas (en devenant autres qu'elles-mémes)”.*® Ocurre, en resumen, que ni la
percepcion ni el conocimiento coinciden consigo mismos (“una volubilidad infatigable
hace que las ideas se alteren desde el mismo instante en que nacen, como s |as afectara
una "necesidad de expresarse” que no se sosiega jamas"™), y mucho menos coinciden, a
su vez, con las cosas percibidas o pensadas ("la cosa [espacial 0 temporal] como
diferencia, /. e., como transcendencia, /. e., como estando siempre "detras’, més allg,
lgana. El presente mismo no es coincidencia absoluta sin transcendencia, [...] es

imposible aprehenderlo desde cerca, en las pinzas de la atencion”).>

Como consecuencia de todo esto, Merleau-Ponty atribuye una importancia
preponderante, desde luego no a aquello que estd "oculto" de manera provisional y
accidental, sino a lo "oculto" como ausencia positiva que irremisiblemente forma parte
del mundo, "lo sostiene y o hace visible".>* Arion Kelkel ha formulado este extremo
con unainusitada brillantez: "Con el entrelazamiento del visible y el invisible trocamos
una filosofia exclusivamente interesada en una presencia intuitiva, por una filosofia de
la ausencia, de la patencia aureolada de latencia; no dandose ya a una mirada posesiva
por medio de perfilesy de esbozos, ahoralas cosas y el mundo se dan a si mismos como
unareserva inagotable. [...] No se trata ahora de una simple inadecuacion perceptiva, de
una imperfeccion de nuestra capacidad de ver. Parece caduca la idea de una
transparencia total y unaintuicion plena, si ver ya no es fundirse con lo dado, pues es
ahora "e medio que tengo a mi disposicién para ausentarme de mi mismo, para asistir
desde dentro alafision del Ser".",

Siempre sobreviene una diferencia o desfase (décalage, dice Merleau-Ponty)
entre la realidad y la conciencia, la cua "esta siempre, o bien adelantada o bien
retrasada respecto de la realidad, pero nunca es su contemporénea’.> Y la relacion del
sujeto con el mundo, por su parte, nada tiene que ver con €l vinculo entre € sujeto y €l

objeto: "el sujeto se escapa aprehendiéndose o se aprehende escapandose’.” La

predileccion merleau-pontiana por este eminente malentendido gque todo lo impregna,

49 - Merleau-Ponty 1960: 284.

% _ Merleau-Ponty 1960: 284.

5 - Merleau-Ponty 1964a: 249.

%2 _ Merleau-Ponty 1964a: 281.

53 - Kelkel 2002: 275-276. L os subrayados son de Kelkel. Lacita dentro de la cita pertenece a: Merleau-Ponty 1964b: 81.
% - Merleau-Ponty 1960: 209.

55 - Merleau-Ponty 1996: 69.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofiacom 149



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

desde luego no degja lugar a dudas: "L as cosas estén presentes ante nosotros en carne y
hueso porque son inagotables, nunca completamente dadas’, asi como "de la misma
manera, la expresiéon no es nunca del todo expresiéon, lo expresado nunca esta
completamente expresado”.® Puede decirse, por consiguiente, que en todos los casos
imaginables sobreviene un flagrante déficit en la prevista "adecuacion” o transparencia
Crudamente formulado, y anticipando los postulados intra-ontol6gicos de Merleau-
Ponty, se trata de que un ingrediente de transcendencia (es decir: una ausencia, vacio o
déficit) impregna toda realidad, tanto si ésta es pasada como si es presente (el presente
es transcendencia porque nunca es posible coincidir con é"°’), perceptiva o cognitiva,
personal o intersubjetiva. En todos los casos esta transcendencia da lugar a que la
disension o écart se infiltre en toda realidad y a todos los niveles posibles. Asi una
"verdad" digna de este nombre no puede sino invalidar las mismas construcciones que
aspiran a poseerla. En definitiva sucede que e pensamiento de la no-coincidencia

conllevareconocer el ingrediente negativo que habita en toda realidad.

Como consecuencia, € tema prioritario para e pensamiento, segin Merleau-
Ponty, no puede ser otro que la "extrafia distancia>® que separa al sujeto de si mismo'y
que alga a cada cosa de su posible identidad. Mas especificamente, considera que la
imposibilidad de "coincidir" es especiamente significativa en el funcionamiento de la
percepcion y del lenguaje. Su interés por €l enraizamiento de la filosofia en la realidad
més primordia le llevo a concluir que una critica integral del pensamiento moderno
deberia partir de esta intransgredible dificultad. En pocas paabras: cuaquier
identificacion es cuestionable y la coincidencia total no puede darse jamas. Cabe
aceptar, por consiguiente, que la "disension” (écart, dice Merlau-Ponty: la invencible
separacion que impide una coincidencia total) es inherente a todo proceso perceptivo o
cognitivo. Y por tanto conviene reconocer que, siendo la diferencia insuperable, el
poder de la transcendencia es absoluto. "El anhelo por coincidir, en e mejor de los
casos, consigue una "coincidencia parcial", puesto que nunca se dan al mismo tiempo la

cosay laconcienciadelacosa, el pasado y la concienciadel pasado."*

% - Merleau-Ponty 1969: 52.

57 - Merleau-Ponty 1964a: 238y 239.
%8 _ Merleau-Ponty 1964a: 166.

% - Derossi 1965:356.

150 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

Conviene recordar que ya en el Elogio de ja filosofia® definié Merleau-Ponty €l
pensamiento como un indefinido trabajo de "expresion”, término que para é significa
manifestar un sentido que, paradgjicamente, se encuentra en un proceso de
ininterrumpida génesis. "Expresarse” no es plasmar un sentido que la experiencia ha
llevado previamente a su plena realizacion. Méas bien ocurre lo contrario, y toda
expresion digna de este nombre debe revisar € sentido ya instituido, cuestionando por
tanto su inmovilidad y violentando su propension a la inercia. Al parecer de Merleau-
Ponty, efectivamente, la expresién no es la simple externalizacion de un sentido que
hasta ahora habia permanecido implicito u oculto pero que, en todo caso, estaba ya
completo antes de ser llevado a la luz. Por esta causa, una filosofia que se concibe a si
misma como prolongacién de un proceso expresivo fundamental, debe rechazar por
ilusoria la posibilidad de alcanzar una unidad inmediata con lo expresado. Para llevar a
cabo sus cometidos més auténticos, la filosofia debe renunciar paraddjicamente a
"coincidir" con larealidad. Es absurdo, en otras palabras, que €l pensamiento pretenda
"adecuarse” a sentido preexistente alguno, como Ilegé a parecer natural en el marco de
la epistemologia clasica. Reactivando el precartesianismo de autores como Montaigne,
corresponde a nuestro tiempo "renunciar al saber definitivo acerca de un mundo finito

por parte de un sujeto estable”.**
4 Lanecesidad de un horizonte soberano convertido en referencia suprema

El construccionismo que defiende Weber, ya glosado en la seccién anterior,
presupone gue la realidad nunca le es completamente dada a sujeto empirico y que
portante éste sdlo la conoce fragmentariamente. A pesar de ello cree Weber que la
realidad en su version "integra' existe en forma de un "horizonte" que no solamente
puede ser previsto o presentido, sino que también permite que nos aproximemos a é
indefinidamente, aun cuando sea del todo imposible que lo lleguemos a alcanzar. Esta
referencia a un "horizonte” imperioso y definitivo es crucial para e pensamiento
weberiano, pues sin é seria imposible decidir entre explicaciones concurrentes de un
mismo fendmeno. Salta a la vista que, de no existir este "horizonte", no solamente

careceria de capacidad explicativa el recurso a los "tipos ideales' sino que, més

€ _ Merleau-Ponty 1953.
61 - Parmentier 2000:40.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofiacom 151



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

fundamentalmente todavia, seria imposible identificar qué acontecimientos estan

realmente teniendo lugar en un determinado ambito.

Sucede, en e fondo, que la poshbilidad de decidir entre explicaciones
antagonistas invocando su eventual verdad es la condicion indispensable para que un
determinado procedimiento cognitivo pueda ser tenido por vaido. Ya hemos visto que
Weber se resiste a considerar este "horizonte de verdad” como una realidad objetiva
porque no acepta las regresivas consecuencias de orden mimético o reproductivo que
conllevaria esta reintroduccion de lailusion esencialista. Por esta razon sitla Weber este
"horizonte" en € propio sujeto, como es notorio, a cua confiere la capacidad de
instaurar sentido en forma de "relacion de valor" o Wertbeziehung, con las cruciales
consecuencias de orden cognitivo que € lector ya conoce. Desde luego no se le escapa
gue este proceso es en la préactica sumamente fragil y controvertible, y sin embargo lo
postula como Unica sdida posible a dilema cognitivo que plantea todo
construccionismo. Sucede, en suma, que el "horizonte soberano” formado por una
descripcién completa, coherente y consecuente de la realidad, debe ser virtualmente
asignado tanto al sujeto de la accion préactica como a de la contemplacion tedrica. Ya
que de no ser asi acaba por parecer gratuito recurrir a la "relacion de valor" o
Wertbeziehung en la forma que Weber 1o hace, cuando aquello que verdaderamente esta

en juego es el conocimiento de larealidad.

Este enaltecimiento weberiano de un decisivo "horizonte" de transcendencias es
concomitante con la identificacion merleau-pontiana de la limitacion cognitiva y
perceptiva ala cual no esinapropiado designar como "la soberania del horizonte". Aqui
es preciso entender "horizonte", siguiendo a Merleau-Ponty, como "la transcendencia
pura, sin méascara optica, [como] aquello que esté ahi sin ser objeto”,* y que por tanto
es a un tiempo inaprensible e invisible. Son concomitantes con este planteamiento,
desde luego, las convicciones merleau-pontianas sobre la limitacion perceptiva y
cognitiva que es plausible designar como la soberania del horizonte. Para Merleau-
Ponty "horizonte" significa la totalidad problemética que, lgos de existir como
resultado de la percepcion o del pensamiento, es en redidad la textura primordial a la

que percepcion y pensamiento deben su existencia. Asi designa el término "horizonte"

62 _ Merleau-Ponty 1964a: 282-283.

152 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

la"transcendencia pura, sin méascara 6ntica, aquello que esta ahi sin ser objeto”,* y que

por consiguiente es inaprensible e invisible. A causa del "horizonte" cualquier
identificacion es cuestionable y la coincidencia total no puede darse jaméas. También da
lugar a que una insuperable diferencia sea inherente a todo proceso perceptivo o
cognitivo, y a que, por tanto, € poder de la transcendencia sea absoluto. La "soberania
del horizonte", en suma, equivale a admitir que jamas "horizonte" alguno podra ser

aprehendido con una satisfactoria adecuacion de caracter sensible o intelectual.

La inerradicable presencia del "horizonte" que defiende Merleau-Ponty puede
ser expresada con llaneza: "A causa de que estamos implicados en el mundo, hay un
ingrediente implicito (il y a de I'implicite) en aguello que pensamos y decimos cuando
nos referimos a él."* Este "ingrediente implicito" emerge en procesos muy diversos™ y
da lugar a multiples manifestaciones, pero desde luego jamés es plenamente
explicitable. Y precisamente porque este "ingrediente implicito" impera universalmente,
0 sea a causa de que siempre sobrevienen horizontes soberanos y de que éstos son
insuperablemente elusivos, constata Merleau-Ponty un rasgo que Weber ya subrayo,
como hemos sefialado, en su crucial concepcion de los "tipos ideales': nunca es posible
la coincidencia total de la conciencia con las cosas y con los acontecimientos. "ES
preciso dejar de pensar la cosa como identidad y acceder a pensarla como diferencia, es
decir: como transcendencia, como estando siempre detras, méas all4, lejos de nosotros.
Es preciso [...] comprender que "tener conciencia’ consiste en obtener una figura sobre
un fondo. El propio presente no es una coincidencia absoluta sin transcendencia, e
incluso la coincidencia que conlleva la Urerlebnis [la vivencia originaria] nunca es

total, porque tiene conlleva horizontes y sin ellos no podria sobrevenir."®

&3 - Merleau-Ponty 1964a: 282-283.

® - Fierre Bourdieu, Méditations pascaliennes, Paris 1997, p. 21.

® - En el pensamiento de Merleau-Ponty, la estructura de "horizonte” da lugar a que toda percepcion se prolongue
indefinidamente, tanto en la direccion marcada por la profundidad inmanente del objeto (horizonte "interior") como
en la direccidn que indica su contexto (horizonte "exterior"). Desde luego la sintesis por la cua obtenemos €l objeto es
necesariamente inacabada porque opera sobre este doble y elusivo trasfondo de "horizontes'. Pero este carécter
incompleto en modo alguno cuestiona la realidad del objeto o de los horizontes. Al contrario: la confirma en la medida
que cualquier aspecto de larealidad se retrae en el movimiento mismo de su donaciony se daen €l de su retirada.

€ - Merleau-Ponty 1964a: 318. Urerlebnis figura en alemén en el texto original. En todo caso conviene advertir que
sujeto y horizonte mantienen un vinculo "reversible": el horizonte "se inmiscuye con" o "irrumpe en" (enripiete, dice
Merleau-Ponty) quien se abre a é, pero a mismo tiempo sobreviene la circunstancia contraria, pues el horizonte esa su
vez "invadido" por quien acoge su "intrusion”.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofiacom 153



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

En general constata Merleau-Ponty que las cuestiones planteadas secularmente por la
filosofia estan vinculadas a un "horizonte”, o sea a un condicionante imposible de
eliminar pero indefinidamente elusivo. En todos los ambitos del pensamiento, por
decirlo con otras palabras, ha sido determinante "un reverso de las cosas que no ha sido
constituido por nosotros [y que revela) estas realidades que secretamente las alimentan,
por debajo de nuestras idealizaciones y de nuestras objetivaciones'.®” Por estarazén, de
acuerdo con Merleau-Ponty, la filosofia no ha de aspirar jaméas a coincidir consigo
misma, y debe exigir de sus cultivadores una actitud que equidiste del objetivismo y del
subjetivismo, asi como de la distanciay de la proximidad absol utas.

Asi e "horizonte" en e pensamiento de Merleau-Ponty se convierte en una
realidad soberana que, por su paraddjico carécter deficitario, entrafia a un tiempo
indeterminacién y transcendencia. Desde luego este Ultimo término debe ser entendido
en base a "la nocion moderna de transcendencia’, referida a una realidad que por
principio "se encuentra a distancia, respecto de la cua la distancia funciona como un
vinculo, y con la cua en modo alguno es posible llegar a coincidir'.®® O sea que para
Merleau-Ponty la nocidon de "horizonte" suscita un inesperado "pensamiento de la
lgjania’. Esta paradoja se debe a que la definicion merleau-pontiana del "horizonte" es
solidaria de una concepcion de la transcendencia que obtiene de laidea de "ausencia" su
fundamento y su validez. "El aspecto mas destacable de las entidades "visibles’, en
definitiva, es que también ellas est4n centradas en un nicleo de ausencia"® Un
horizonte inasible, en suma, entrafia que un ingrediente de ausencia impregne la
presencia de las cosas. "Las cosas, ante nosotros, solo estan entreabiertas, [es decir:]

manifiestas y ocultas a un tiempo." "

Consignemos, por Ultimo, que este planteamiento centrado en el "horizonte"
conlleva una crucia actitud revisionista. Deroga la concepcién de la verdad que ha

prevalecido hasta nuestros dias y que la describe como claridad sin méacula, como

67 - Merleau-Ponty 1960: 227.

68 - Merleau-Ponty 1968: 79.

69 - Merleau-Ponty 1964a: 296.

0 _ Merleau-Ponty 1960: 212. Conviene consignar que esta problemética en torno a la ausencia se prolonga en la doctrina, sin
duda mas notoria, del "invisible" en su vinculo con € "visible". "El invisible", precisa Merleau-Ponty, "no es sdlo €l no-visible,
[ya que] su ausencia "cuenta’ en el mundo, esta "detras' del visible, es visibilidad inminente o eminente". [Merleau-Ponty
1964a: 281] Expresando sucintamente esta complementariedad de horizontes, concluye Merleau-Ponty, de acuerdo con Renaud
Barbaras, en que "lavisidn esta habitada por unano-visiénirreductible”. [Barbaras 1991:185]

154 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

transparencia intachable y, sobre todo, como coincidencia absoluta. Cabe advertir, de
todos modos, que esta innovadora "verdad' deberd resignarse a aceptar una
"coincidencia parcia" o, como Merleau-Ponty también dice, tendra que contentarse con
"una coincidencia de lgos (de jotn)", ya que seria absurdo conjeturar que la no-
transparencia o la no-coincidencia puedan ser totales. En todo proceso perceptivo, por
gemplo, alguna realidad solicita siempre nuestra capacidad de percibir. "Las
dificultades de la coincidencia no son solamente unas dificultades de hecho que dejan
intacta una cuestion de principio. [...] Si la coincidencia es siempre parcial, no tiene
sentido definir la verdad a través de la coincidencia total o efectiva. [...] ES preciso que
la disension [écart, dice Merlau-Ponty: la invencible separacion que impide una
coincidencia total], sin la cual la experiencia de las cosas quedaria en nada, procure
también el acceso a las cosas mismas, es necesario que forme parte de su definicion."™
Es notorio, por otra parte, que esta abisma "verdad”, surcada por diferencias y por

opacidades, ocupa un lugar preponderante en la ontologia que defendié Merleau-Ponty.
5Lairrealidad de un conocimiento concebido como reor ganizacion posibiiista

Es preciso no perder de vista que el rechazo de Weber a esencialismo se articula por
encima de todo a través de una critica del conocimiento meramente reproductivo. Para
él, efectivamente, y por decirlo con palabras de Wolfgang Schluchter, "conocer es
siempre la reorganizacion agenciada por el pensamiento (denkende Umbildung) de los
objetos que nos son donados por la percepcion sensible”.”” La relevancia que las cosas
tienen para el sujeto, dicho de otro modo, procede del sujeto mismo y no de las cosas.
Este es sin duda € eje del estilo meditativo de Weber, y nadie ha caracterizado méas
acertadamente que Karl Lowith su caracteristico talante. Ante todo sefiala Lowith que
"el verdadero sentido de su proceder ‘empirico’ solo superficialmente reside en superar
la unilateralidad de la descripcion cientifica'. Y afiade que la verdadera intencion de
Weber era"devaluar toda fijacion a un ambito dado cualquieray asi impedir también su
posible expansion a una 'totalidad' ilusoria’. Pero sobre todo, en palabras de Lowith,
combatia Weber "la posible solidificacion de una particularidad en forma de un todo, o
sea un determinado tipo de ilusoria totalidad. La totalidad verdaderamente posible que

™ - Merleau-Ponty 1964a: 165-166.
"2 - schluchter 1997:326.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofiacom 155



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

él mismo practicaba, de todos modos, no era la fusion de todas las unilateralidades
posibles en una aparente multilateralidad, sino que era la totalidad negativa formada por
la libertad de movimientos en todos los sentidos, y con ella la destruccion de cualquier
encapsulacion, o sea de todo ordenamiento, disposicion y preservacion, tanto practicos

como tedricos."

Mantiene Lowith, en otras palabras, que los conceptos weberianos "no
solamente pretendian aprehender y demarcar la realidad, sino que por encima de todo
presentaban el contrasentido de un sistema abierto de posibilidades’.” Y aun cuando
Weber "constantemente se sirve de las ventgjas que ofrece la 'division raciona del
trabgjo’, a mismo tiempo sefiadla también la ‘irreaidad’ que conlleva este
fraccionamiento unilateral de la redidad por medio de la teoria'.” La depuracion
reflexiva del pensamiento, por otra parte, a parecer de Weber debe confrontar las
mismeas dificultades que la estilizacion por medio de los "tipos ideales’. "La realidad,
gue segun Weber debe ser ante todo subjetivamente constituida por medio de 'relaciones
de valor' (Wertbeiiehungen), tiene en consecuencia que ser ya conocida antes de que
empiece € proceso de construccion de los tipos ideales. Con lo cual éste se vuelve

redundante." "

Estas ideas cognitivas de Max Weber han sido felizmente resumidas por
Thornsten Bonacker: "En lugar de representar absolutamente la realidad, segiin Weber
los conceptos deben determinarla relativamente, con lo cual estén dando fe de que es
inalcanzable."™® Esta formulacién, en todo caso, ayuda a poner de relieve que la
concepcion weberiana del conocimiento es de hecho el antecedente inmediato del
compromiso de Merleau-Ponty con la "interrogacion radical”. A este respecto se ha
llegado a afirmar que para Merleau-Ponty "la interrogacion es la dimension propia del
discurso filoséfico. Se trata de unainterrogacion que no pretende saber, o sea remitir 1o
desconocido a lo conocido, y consignar el misterio a las dimensiones de un problema.

Al adoptar e modo interrogativo, la filosofia renuncia a pronunciar la Ultima palabra,

3 - Lanotoria "ambigiiedad" de los planteamientos merelau-pontianos, cuyo emplema clésico son sus tentativas por mediar
entre intelectualismo y realismo en las etapas iniciales de su trayectoria filosofica, se corresponde con la sempiterna actitud
asismismo mediadora de Weber entre escuelas de pensamiento concurrentes, y cuyo episodio mas célebre es su obstinada
equidistancia entre la Escuela Histdrica alemanay € nomotetismo que reivindicaba la psicologia social de su época.

" - Lowith 1988: 405.

™ - Bonacker 2000: 72.

76 - Bonacker 2000: 58.

156 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

con lo cual permanece disponible."”” En consecuencia la filosofia debe comprenderse a
si misma, al parecer de Merleau-Ponty y con independencia de! ambito indagado, como
la continua destruccion de cualquier contenido positivo, juntamente con la
rememoracion, convertida en guia para toda préactica indagadora, de la no-coincidencia
que impregna las cosas. Sin duda reverbera aqui la conviccidn weberiana, notoriamente
glosada por Wilhelm Hennis, seguin la cual "las disciplinas cientificas se ocupan de unos
ambitos que no estan basados en los vinculos objetivos que mantienen las cosas sino en

los vincul os de pensamiento que mantienen |os problemas".”

Sucede, por consiguiente, que e pensamiento denominado por Merleau-Ponty
"radicalmente interrogativo" es contrario a toda tesis y a toda positividad, y esta en
armonia con la conviccion de que e ambito de la "no-coincidencia" es jlimitado: "El
propio "tener conciencia' debe ser concebido como transcendencia, como "ser superado
por", y por tanto como ignorancia"’® La contrapartida "afirmativa’ del concepto
negativo de "no-coincidencia’, en una palabra, es la concepcion del pensamiento como
una inexorable pero indefinida tarea "interrogativa’, siempre teniendo en cuenta que
concebir €l pensamiento como "interrogacion radical” conlleva abandonar el
"pensamiento inmediato, el cual aborda la presencia de una manera frontal, como
coincidencia, adecuacion o proximidad”.2° Pero ya hemos referido que, segiin Merleau-
Ponty, las cuestiones que plantea la filosofia estan vinculadas a un horizonte soberano, o
sea a un condicionante imposible de eliminar pero invenciblemente elusivo. Por esta
razon el pensamiento "interrogativo”, a diferencia del cogito, nunca debe aspirar a
coincidir consigo mismo. No sdlo ha de equidistar tanto del objetivismo y €
subjetivismo como de la distancia y la proximidad absolutas, sino que en cierto modo
debe procurar "descentrarse" a si mismo por medio del lenguaje. Esto quiere decir que
Merleau-Ponty aspira a un "pensamiento "abierto”, es decir: un pensamiento vinculado

a sistemas diacriticos, consistiendo siempre en separacion (écart) y en excentricidad, sin

"7 .- Robberechts 1964:110.

8 - Hennis 2003:183. El texto original dice: "nicht die sachlichen Zusammenhange der Dinge, sondern die gedanklichen
Zusammenhénge der Probleme den Arbeitsgebieten der Wissenschaften zugrunde liegen”.

™ - Merleau-Ponty 1964a: 250.

% - Barbaras 1991:165.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofiacom 157



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

llegar jamés a ser € mismo pero tratando basicamente de si mismo, y solo

ocasionalmente transformandose en enunciado" &

Al parecer de Merleau-Ponty, por consiguiente, la contrapartida "afirmativa" del
concepto negativo de "no-coincidencia’ no puede ser otra que la concepcion de la
filosofia como "interrogacion radical”, o sea € exacto contrario del pensamiento
resignado a su propia disolucion en beneficio de la "cosa' investigada. "La filosofia
consiste en volver sobre si mismay sobre las cosas, pero no se trata de un retorno a algo
inmediato, [pues todo lo inmediato] se algja a medida que el pensamiento se aproxima
parafundirse con él. Lo inmediato esta en el horizonte, y debe ser pensado como tal, [ya
que] solo permaneciendo a distancia es capaz de preservar indefinidamente su
identidad".# De modo que "interrogar" filosficamente, si se procede con "radicalidad"”,
consiste en aprender a convivir con la no-positividad y con la no-presencia. Ya que €l
cometido de toda "presencia’, a fin y a cabo, "es exactamente obturar la mirada y

excluir laindeterminacion".®

Otra importante tarea de desvelamiento hecha asimismo posible por la no-
coincidencia fue denominada "hiperreflexion" por Merleau-Ponty. Se trata de que, por
encima de todo, importa abandonar la reflexion clésica, obviamente empefiada en
ignorar larealidad prerreflexiva. Presentandose como su antagonista, la " hiperreflexion™
("en el centro mismo de la reflexion, la hiperreflexion advierte un @mbito no afectado
por ella'™”) esta convencida de que la realidad "en si misma’', o sea no subordinada a
horizonte alguno que cuestione su identidad, pura y nanamente no existe, y por tanto
debe ser descartada toda pretension a conocer "por coincidencia’. (El sentido de esta
elusiva realidad, de todos modos, debe estar asimismo expuesto a la interrogacion, ya
gue todo intento de identificarla slo consigue interponer una especie de velo opaco
entre ella'y nosotros.) Por las razones expuestas, "en lugar de pretender encontrar, en
todo cuanto existe, una positividad que le devuelva su propia imagen, la filosofia debe

interrogarse ante todo sobre su propia posibilidad".®

8 _ Merleau-Ponty 1996:130.

8 _ Merleau-Ponty 1964a: 164. El subrayado es nuestro.
8 _ Barbaras 1991:165. El subrayado es de Barbaras.

8 _ Petitdemange 2003:109.

8 - Barbaras 1991:166.

158 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

Sencillamente formulado, se trata de que Merleau-Ponty consideré quimérica la
decisiva coincidencia consigo mismo que €l sujeto de la Tradicién Moderna cree posible
obtener por medio de la reflexion, o sea el acto que se desentiende de la evidencia del
mundo para acceder a la autoconciencia pura y asi fundamentar el pensamiento y la
accion. El sujeto que la lleva a cabo debe ser consciente de que nunca podra coincidir
del todo con el punto de partida de su desempefio autorreferente. La reflexion aparece
entonces como imposible, ya que el sujeto se aprehende a si mismo como no siendo, en
altimo término, mas que una realidad de hecho, lo cua debiera convencerle de que
ninguna necesidad de principio le puede fundamentar. "Nuestra voluntad de coincidir
con aguello que todavia no ha sido aprehendido por la reflexion, no debe hacernos
olvidar que en este mismo momento la propia reflexién nos lo pone fuera de nuestro
acance".® Sucede en definitiva que e sujeto, cuando profundiza en su propia
arqueologia, acaba por descubrir su radical e insuperable contingencia. Se da cuenta de
que sus posibilidades cognitivas no estan a la atura del caracter intrinsecamente
"factico" de todos los episodios que le acontecen. Nace de este modo la propuesta

merleau-pontiana de una " hiperreflexion”.

De este modo rechaza Merleau-Ponty la filosofia reflexiva, o sea €l pensamiento
que se acoge a principio de la coincidencia. "La filosofia reflexiva mantiene €
principio de la coincidencia contra el hecho probado de la no-coincidencia."®’ Vale la
pena insistir en que las insuficiencias de la reflexiéon no ofrecen duda alguna para
Merleau-Ponty. Renunciar a la evidencia del mundo para acceder a la autoconciencia
pura, y asi fundamentar y justificar los desempefios humanos, tanto tedricos como
précticos, presupone olvidar la vida "irreflgid’ que hace posible la propia reflexion.
Precisamente Merleau-Ponty pretende contrarrestar con la préactica de la
"hiperreflexion" esta ceguera voluntaria del pensamiento ante su propia y radical
opacidad para consigo mismo. Cree que profundizando en nuestra imbricacion sensible
con €l mundo, podran ser puestos a descubierto el fundamento y la garantia de toda
racionalidad. La "hiperreflexion”, en pocas palabras, trata simplemente de
"reconquistar” nuestra experiencia més directa de la realidad, transformando el sentido

tacito de nuestra vida perceptiva en un sentido manifiesto y transmisible. Pretende

8 _ Lefort 1978: 27.
87 _ Barbaras 1991:167. El subrayado es de Barbaras,

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofiacom 159



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

acceder a su propia arqueologia interrogandose sobre "nuestro contacto con el ser, en

nosotros y fuera de nosotros, previo atoda reflexion".®

Combinando la"interrogacion radical™ con la"hiperreflexion” queda esbozada la
modalidad extrema de pensamiento que Merleau-Ponty denomina "la filosofia de la no-
filosofia'. El propio Merleau-Ponty la define esclarecedoramente como "una filosofia
negativa (en €l sentido de la "teologia negativa') que abre para si misma un acceso a
absoluto, desde luego no entendiéndolo como un "maés all&", pues en tal caso no seria
mas que un segundo orden de positividad, sino como un orden distinto que exige €
"més aca (I'en-décd)" y que en cierto modo lo duplica, pues solo a través de € es
accesible".® En todo caso advierte Merleau-Ponty que la “"verdadera filosofia" sabe
permanecer proxima ala "no filosofia", y que esta cercania, |gjos de ser una negacion u
olvido de la filosofia, resulta més bien en una filosofia "operante', jamas
completamente tematizada, y sobre todo inmanente a propio "irse haciendo” que

subyace a toda obra de pensamiento.

REFERENCIAS

Alloa, Emmanuel (2008). La résistance du sensible. Merleau-Ponty critique de la
transparence. Paris. Kimé.

Appleby, Joyce, Hunt, Lynn and Jacob, Margaret (1995). Telling the Truth About
History. Nueva Y ork: Norton.

Arnason, Johann (1993). "Merleau-Ponty and Max Weber: An Unfinished Dialogue”.
Thesis Eleven 36: 82-98.

Barbaras, Renaud (1991). De I'ére du phénoméne. Sur I'ontologie de Merleau-Ponty.
Grenoble : Millén.

Bech, Josep Maria (2005). Merleau-Ponty, Una aproximacion a su pensamiento.
Barcelona: Anthropos.

Bonacker, Thornsten (2000). Die normative Kraft der  Kontingenz
Nichtessentialistische Gesellschaftskritik nach Weber undAdorno. Frankfurt/M. :
Campus.

Davis, Duane H. (2001). "Ontology and History in Merleau-Ponty's Later Philosophy".
Chiasmi International 3: 81-101.

Derossi, Giorgio (1965). "Dalla percezione adiavisione. L'ontologia negativa dell'ultimo
Merleau-Ponty". Filosofia 26.

8 _ Merleau-Ponty 1964a: 104.
8 _ Merleau-Ponty 1996: 275.

160 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

Guchet, Xavier (2001). "Merleau-Ponty et le probléme d'une 'axiomatique des sciences
humaines™. Chiasmi International 3 :103-129.

Kelkel, Arion (2002). Le legs de la phénoménologie. Paris: Kimé.

Keller, Kurt Duaer (2001). "Intentionality in Perspectival Structure'. Chiasmi
International 3: 375-397.

Lefort, Claude (1978). Sur une colonne absenté. Ecrits autour de Merleau-Ponty. Paris :
Gallimard.

Lichtblau, Klaus (1999). "Innerweltliche Losung vom Rationalen' oder 'Reich
diabolischer Herrlichkeit'? Zum Verhdtnis von Kunst und Religion bei Georg
Simmel und Max Weber.", en: Kunst und Religion. Studien zur Kultursoziologie
und Kulturgeschichte. Ed. por R. Faber & V. Krech, pp. 51- 78. Wrzburg:
K 6nigshausen.

Lowith, Karl (1988). "Webers Kritik der materialistischen Geschichtsauffassung”, en:
Samtliche Schriften, vol. 5. Stuttgart: Metzler.

Merleau-Ponty, Maurice (1945). Phénoménologie de la perception. Paris: Gallimard.

Merleau-Ponty, Maurice (1947). Humanisme et terreur. Paris: Gallimard.

Merleau-Ponty, Maurice (1953). Eloge de la philosophie. Paris: Gallimard.

Merleau-Ponty, Maurice (1955). Les aventures de la dialectique. Paris. Gallimard.

Merleau-Ponty, Maurice (1960). Sgnes. Paris: Gallimard.

Merleau-Ponty, Maurice (1964a). Le visible et L'invisible. Ed. por Claude Lefort. Paris:
Gallimard.

Merleau-Ponty, Maurice (1964b). L'Oell et I'esprit. Paris: Gallimard.

Merleau-Ponty, Maurice (1968). Resumes de cours. Collége de France (1952-1960).
Paris: Gallimard.

Merleau-Ponty, Maurice (1969). La prose du monde. Ed. por Claude Lefort. Paris:
Gallimard.

Merleau-Ponty, Maurice (1996). Notes de cours au Collége de France. 1955-1959 et
1960-1961. Ed. Por Stéphanie Ménasé. Paris. Gallimard.

Oakes, Guy (2003). "Max Weber on Vaué Rationality and Valué Spheres'. Journal of
Classical Sociology 3/1: 27-45.

Parmentier, Bérengére (2000). Le siécle des moralistes. Paris: Seuil. Petitdemange, Guy
(2003). Philosophes et philosophies du XXe siécle. Paris: Seuil.

Prandoni, Alessandro (2000). "Il sensibile dimensionale. Essenza grezza e reversibilita
istituente nella riflessione ontologica merleau-pontiana”’. Chiasmi International
2:451-470.

Robberechts, Ludovic (1964). Husserl. Paris. Editions Universitaires. Schluchter,
Wolfgang (1997). "Polytheismus der Werte. Uberlegungen im AnschluR an Max
Weber", en: Grundlinien der Vernunftkritik, ed. por Chr. Jamme. Frankfurt/M.:
Suhrkamp.

Schmidt, James (1975). "Adventures of the Dialectic". Philosophy of Social Sciences
5:463-478.

Symonds, Michael & Pudsey, Jackson (2008). "The Concept of 'Paradox’ in the Work of
Max Weber". Sociology 42/2: 223-241. Weber, Max ([1904-5] 1975). Die
protestantische Ethik und der 'Geist' des Kapitalismus. (Reimpresion de la 22 ed.
de 1920). Hamburgo: Siebenstern Taschenbuch Verlag.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofiacom 161



Bech, Josep Maria: «El weberianismo de Merleau-Ponty»

Weber, Max ([1920-21] 1988). Gesammelte Aufsatze zur Religionssoziologie, vol. 1.
Tubingen: Mohr.

Weber, Max ([1922] 1988). Gesammelte Aufsatze zur Wissenschaftslehre, reproduccion
fotomecanicade la 62 ed. (ed. por J. Winckelmann). Tubingen: Mohr.

162 Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 21 (noviembre 2008). http://www.revistadefilosofia.com



