El valor dela convivenciay el retodela

interculturalidad

Miguel Angel Santos Guerra,
Universidad de Malaga.

"Vivir es convivir. Y convivir es un arte, al menos para
los humanos. Si nos guidramos solo por el instinto, como los
animales, si estuviéramos, como ellos programados a través de
nuestros genes, la convivencia entre nosotros seria infinitamente mds
facil, seria mds o menos automdtica” (Camps, V. Manual de civismo.
Ed. Ariel. Barcelona.).

1. El valor de la convivencia

La hermosa pelicula del director argentino Adolfo Aristiarain titulada "Un lugar
en el mundo" nos cuenta la historia de un maestro. Un auténtico maestro. Cuando los
nifios terminan la escolaridad el maestro les dice de manera profunda y convencida (cito

de memoria, perdoneseme la imprecision):

- Mas que estar preocupado por la cantidad de conocimientos que habeis

adquirido en la escuela, lo estoy por si en ella habeis aprendido a pensar y a convivir.

Aprender a convivir. He aqui una cuestion capital. Porque si nos cargamos de
informacién que utilizamos para ignorar, despreciar, oprimir o destruir a los otros, mas
nos valdria ser ignorantes. De lo que se trata en la educacién es de evitar que la
sociedad se convierta en un infierno, en un lugar donde los fuertes viven a costa de los
débiles, donde los listos se burlan de los torpes, donde los ricos explotan a los pobres,
donde los blancos matan a los negros... De lo que se trata en la educacion es de
conseguir que cada persona se convierta en un ciudadano capaz de respetarse a si mismo
y de respetar a los otros viviendo en paz.. Una paz asentada en la justicia y no en la

mera ausencia de conflictos.

Utilizaré el concepto de valor en doble acepcién Valor es coraje, es decir una

cualidad del 4nimo que mueve a acometer resueltamente grandes empresas y a arrostrar

Eikasia. Revista de Filosofia, afio V, 28 (septiembre 2009). http://www.revistadefil osofia.org 175



Santos Guerra, Miguel Angel: «El valor delaconvivenciay €l reto de lainterculturalidad».

los peligros. Hace falta valentia civica para remar contra la corriente que nos lleva al
individualismo, a la competitividad, al conformismo, a la discriminacion, al relativismo
moral, a la creencia en buenos y malos... Hace falta valentia civica para defender causas
que de antemano sabemos que estdn perdidas. Valor es también la cualidad que tienen
las cosas, las acciones y las personas por la cual son estimables. La convivencia es un
valor. Victoria Camps (1998) habla de "la cultura publica de la convivencia". La
convivencia no es solamente un conjunto de procedimientos sino que tiene un contenido
moral: "expresa unos valores morales y unas creencias acerca de la sociabilidad
humana". Somos un conjunto de personas, hombres y mujeres, libres e iguales ante la
ley y formamos una comunidad politica. Cada uno de nosotros, sin excepcion, SOmos

miembros de esa comunidad.

En su interesante libro "Etica para naufragos", José Antonio Marina (1995)
asienta el principio de la ética en el consenso que establecemos los humanos acerca de
nuestra condicion de depositarios de derechos. Acordamos conferirnos derechos y nos

comprometemos a respetarlos.

Es inevitable la convivencia. Somos cada uno precisamente porque estamos en
relacion con los otros. No llegariamos a ser plenamente humanos si no estuviésemos
entre nuestros semejantes. Lo que sucede es que la interacciéon humana engendra
tensiones de poder, influencia, dominacién, exclusion, discriminacién y -lo que es mas
grave- de exterminio. Lapidariamente Sartre dijo "el infierno son los otros".
Lapidariamente podriamos decir con no menor razén que "la salvacién son los otros".
Gracias a que hay un "td" puede existir un "yo". La sociabilidad nos permite alcanzar la
condicién de personas. El lenguaje que utilizamos, la economia con la que vivimos, el

pais en que habitamos,, los conceptos que manejamos, tienen un origen social.
La convivencia exige la existencia de normas que deben ser consensuadas por

todos. El problema es que unos respetan y otros violan esas normas. El conflicto surge,

segun Victoria Camps (1998), por tres causas distintas aunque no excluyentes:

176 Eikasia. Revista de Filosofia, afio V, 28 (septiembre 2009). http://www.revistadefil osofia.org



Santos Guerra, Miguel Angel: «El valor delaconvivenciay €l reto de lainterculturalidad».

a. Muchos deseamos con recursos desiguales los mismos bienes, que son

€SCasos.

b. Una parte muy sustancial de la humanidad siente pasiéon por dominar (y

dafiar) a los demas.

c. Los criterios egoistas predominan sobre los criterios altruistas.

Hay intereses individuales que son complementarios de los de los demas. Adam
Smith lo explica con la célebre pardbola del parroquiano. A éste le interesa una cafia de
cerveza para apagar la sed y al tabernero disponer del dinero que aquel le paga. No

siempre asi, como sucede con los traficantes de drogas o de armas.

Convivir es vivir con otros. La convivencia es el arte de hacer que los demés se
encuentren bien con uno. Lo cual supone respeto a la forma de ser del otro y una forma

de actuacién que facilite la libertad de cada uno dentro de la justicia.

2. La identidad personal

Amin Maalouf (1999) ha escrito un interesante libro que ha titulado con acierto
"Identidades asesinas". Dice que es preciso hacer "un examen de identidad". Resulta
asombroso que unas personas maten a otras por motivos de raza, lengua, religion, sexo,
género, cultura... Lo cierto es que una forma de vivir faniticamente la identidad nos
conduce al exterminio de los que no son como nosotros. ;Por qué no se puede convivir

con otras personas que tengan distinta lengua, nacionalidad, raza, diferente religion...?

(Con qué rasgos nos definimos? ;Qué es nuestra identidad? En términos
genéricos podriamos decir que es "aquello que nos permite diferenciarnos de cualquier
otro". Esté claro que nuestro carnet de identidad dice pocas cosas relevantes al respecto.
No hay dos seres humanos idénticos. Incluso, aunque se lograra clonar a seres humanos

la historia y la cultura les haria diferentes en el mismo momento de nacer.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 26 (julio 2009). http://www.revistadefil osofia.org 177




Santos Guerra, Miguel Angel: «El valor delaconvivenciay €l reto de lainterculturalidad».

Cada persona estd definida por un conjunto multiple de rasgos o componentes

(Maalouf los llama "genes del alma") que configuran la identidad.

a. Los componentes de la identidad son, basicamente, adquiridos

Los componentes identificadores son, en su mayoria, de naturaleza cultural.
Incluso los que son innatos estan condicionados, matizados, remodelados por la cultura
y por la historia. No es igual nacer negro en Tanzania que en Suiza. No es igual nacer

mujer en Noruega que en Argelia.

b. Los componentes de la identidad son multiples

En efecto, tenemos multiples pertenencias: somos europeos, espaioles,
andaluces, malaguefios, blancos, normales, sanos... Podriamos confeccionar una lista
interminable. Cuantos mds pertenencias tenemos, tanto mds especifica se torna la

identidad.

Cada una de ellas nos une a otras personas y, de alguna manera, nos separa de
otros. La condicién de hombre me hace igual que media humanidad. Mi condicién de
leonés me une a pocas personas. Soy espafiol con otros cuarenta millones de personas.
Soy de Grajal de Campos sélo con mil. Tomadas todas las pertenencias juntas hace que

sea un individuo irrepetible, tnico.

c. Los componentes de la identidad son diversos

No todos tienen la misma naturaleza, importancia o jerarquia. Dependiendo del
ambiente, de la idiosincrasia del individuo y del momento un factor puede cobrar una
trascendencia muy grande. Ser "catdlico", "espafiol”, ser "bético"... puede cobrar una
importancia tan grande que determine un comportamiento violento o fanatizado. La
causa puede ser un ataque recibido (por ejemplo, de gitanos que ven sus casas quemadas

por los payos), un momento histérico (el paso de los protestantes por terreno de los

178 Eikasia. Revista de Filosofia, afio V, 28 (septiembre 2009). http://www.revistadefil osofia.org



Santos Guerra, Miguel Angel: «El valor delaconvivenciay €l reto de lainterculturalidad».

catdlicos irlandeses), un acontecimiento relevante (un partido del Betis frente al

Sevilla)...

El sentimiento de identidad sufre wuna exacerbacibn que provoca
comportamientos inusitados, sobre todo cuando es el grupo el que actia de manera
organizada. No responder a esa exigencia fandtica hace que el individuo sea

considerado como un traidor o un desnaturalizado.

d. Los componentes de la identidad son cambiantes

El cambio se produce por causas diversas y afecta tanto a su naturaleza como a
su importancia o jerarquia. Esos rasgos evolucionan debido a movimientos culturales, a

presiones del grupo, a acontecimientos significativos...

No vivimos con la misma intensidad un rasgo de nuestra identidad en un lugar
que en otro, en un momento que en otro. No es igual ser homosexual en la época nazi

que en la actual, no fue igual ser republicano espafiol en 1934 que en 1950.

e. Los componentes de la identidad tiene diferente combinacion

La configuracion de la identidad se debe al cruce de todos esos rasgos. La
"identidad no es una yuxtaposicion de pertenencias autonomas, no €s un mosaico: es un
dibujo sobre la piel tirante; basta tocar una sola de esas pertenencias para que vibre la

persona entera", dice Maalouf en la obra citada.

Cada individuo es:

UNICO
IRREPETIBLE
IRREEMPLAZABLE
COMPLEJO
DINAMICO

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 26 (julio 2009). http://www.revistadefil osofia.org 179




Santos Guerra, Miguel Angel: «El valor delaconvivenciay €l reto de lainterculturalidad».

La diferencias de personas puede ser entendida y vivida como una riqueza o
como una carga. Si esa diferencia se respeta y se comparte es un tesoro, si esa diferencia

se utiliza para discriminar, excluir y dominar se convierte en una amenaza.

"La identidad es un falso amigo. Empieza reflejando una aspiracion legitima y

de stbito se convierte en un instrumento de guerra" (Maalouf, 1999).

Las aportaciones de diversas disciplinas (socio-lingiiistica, psicologia social,
sociologia de la educacion y sobre todo, la antropologia, han valorado las
especificidades culturales de las minorias, han conferido importancia al arte de convivir
con el otro y al enriquecimiento intercultural. Los medios de comunicacion social y la

movilidad social han contribuido al conocimiento y al acercamiento a otras culturas.

Algunas veces atribuimos a cada persona (en funcién de uno de sus rasgos) una
forma de ser y de actuar como si la compartiese con todos los que lo poseen. Asi

decimos:

"Los negros han incendiado..."
"Los chilenos se han opuesto..."

"Los arabes se niegan...".

De ahi nacen también los rasgos que, en un proceso atributivo equivocado, se

pretende colocar como una etiqueta a los que tienen una determinada pertenencia:

"Los catalanes son avaros...".
"Los aragoneses son tozudos..."
"Las mujeres son habladoras..."

"Los gitanos son vagos..."

180 Eikasia. Revista de Filosofia, afio V, 28 (septiembre 2009). http://www.revistadefil osofia.org



Santos Guerra, Miguel Angel: «El valor delaconvivenciay €l reto de lainterculturalidad».

La identidad de cada uno estd fraguada en la amalgamas de todas las
pertenencias.. Puede o no haber alguna especial en la que podamos reconocernos como

individuos.

Los demds, como en un espejo, nos devuelven la imagen de nuestra identidad.

Somos, de alguna manera, como los demés nos ven, como nos vemos en ellos.

3. Multiculturalismo e interculturalismo

El debate pedagdgico estd larvado frecuentemente por el lenguaje. Sirve éste
muchas veces para aclararnos y, otras, para confundirnos. Vamos a matizar, sin olvidar
las acepciones plurales y la carga semdntica propia de términos polisémicos, la
diferencia entre multiculturalismo e interculturalismo. Algunos autores utlizan estos dos
conceptos de forma indistinta, como si fueran sinénimos. No hay verdaderos sindbnimos
en el lenguaje. Cada palabra tiene su significado peculiar. Lo haré de una forma

esquemadtica, a pesar de perder algunos matices y precisiones.

Educacion multicultural:

Tiene una dimensién fundamentalmente estética

Sélo plantea la intervencion educativa cuando hay alumnos de diferentes etnias
(como si los otros no necesiten intervencion alguna).

Plantea una vision atomizada, no globalizadora.

Se centra en las diferencias.

Hace un enfoque mas descriptivo que valorativo.

Realiza un enfoque aditivo, de superposicion, tipo "mosaico".

Educacién intercultural:

Tiene una vision esencialmente dinamica.

Plantea ocasiones educativas cuando no hay en la escuela alumnos de diferentes

etnias.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 26 (julio 2009). http://www.revistadefil osofia.org 181




Santos Guerra, Miguel Angel: «El valor delaconvivenciay €l reto de lainterculturalidad».

Hace un enfoque globalizador.

Se centra preferentemente en las relaciones igualitarias entre las culturas.

Facilita y promueve procesos de intercambio, interaccion y cooperacion entre las
culturas.

Pone el acento no tanto en las diferencias cuanto en las similitudes.

Realiza una aproximacion critica, valorando y analizando las culturas.

Contempla el proceso educativo no como elemento segregador sino aglutinador.

Hace un enfoque interactivo, de interrelacion, tipo "tapiz".

Cada individuo es distinto, si. Pero también cada cultura. Y no existe una tnica
cultura en la sociedad, aunque suele haber una cultura hegeménica. Este hecho da lugar

a la existencia de minorias étnicas.

"Toda minoria es objeto de discriminacién y marginacion y estd marcada por un
sentimiento de inferioridad y vulnerabilidad. Estos grupos, que se organizan alrededor
de una identidad diferente a las pautas sociales dominantes y que reivindican el
reconocimiento de esa identidad pueden religiosos, nacionales o étnicos" (Carbonell,

1996).

La movilidad social, la inmigracién, la reafirmacién cultural estdn haciendo -
entre otros factores- mas compleja la tarea de la escuela. Una escuela cada vez mas

sensible a las diferencias.

"El potencial de la diversidad no surge del aislamiento sino de la comunicacién
y el didlogo enriquecedor entre las diversas culturas. S6lo a partir de esa vision
dialéctica del pluralismo cultural es posible hacia la escuela y la sociedad intercultural”

(Carbonell, 1996).

Las respuestas sociales y educativas al multiculturalismo toman tres formas

diferentes:

182 Eikasia. Revista de Filosofia, afio V, 28 (septiembre 2009). http://www.revistadefil osofia.org



Santos Guerra, Miguel Angel: «El valor delaconvivenciay €l reto de lainterculturalidad».

a. La asimilacion: las minorias son absorbidas y dominadas por la cultura
hegemoénica. Bajo un enfoque etnocéntrico se persigue la homogeneizacion. La
asimilacién exige a las personas que estin en minoria un esfuerzo de adaptacion:
aprende la lengua, se suma a las costumbres, estudia la historia, adquiére las creencias...
El asimilacionismo (ademds de atentar contra los derechos humanos porque no respeta
la diversidad) es empobrecedor y genera unas lacras importantes. Aunque algunos de
los que estan en minorias prefieren subirse al carro de la cultura dominante, no es ésta la

mejor solucién.

La escuela asimilacionista se perpetia y se reproduce a si misma
monoculturalmente y, por tanto, también se empobrece. En algunos casos adopta unas

pautas compensatorias que no llegan al nicleo de la problemética.

b. Guetizacion: cada cultura permanece y se perpetia en nucleos cerrados, en
guetos. (Aunque la asuncién del gueto la tiene la cultura minoritaria ya que la
hegemoénica se considera superior) La separacién es una forma negativa de vivir la
diferencia. Asi se sustituye el monoculralismo por el biculturalismo o por el

multiculturalismo.

En este proceso es determinante el papel de la cultura dominante. Su clausura, su
racismo, su xenofobia, explican ademds la segregacion como una opciéon de las
minorias. Ellos no quieren compartir nada con nosotros". ":Ellos son asi y no quieren

cambiar".

c. Interculturalismo: Reconoce la diferencia como un valor y opta por la
pluralidad cultural como un elemento dindmico y creativo de la sociedad. Se trata, pues,
de un reconocimiento positivo de la diversidad y del mestizaje. El interculturalismo no
acepta la jerarquizacion cultural ni el etnocentrismo, al entender que todas las culturas

son igualmente respetables.

El interculturalismo es un espacio de didlogo y de respeto. Es un dmbito de

comunicacion cultural, de intercambio, de cooperaciéon y de solidaridad. El

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 26 (julio 2009). http://www.revistadefil osofia.org 183




Santos Guerra, Miguel Angel: «El valor delaconvivenciay €l reto de lainterculturalidad».

conocimiento conduce a la valoracién del otro, al relativismo cultural y a una mayor
apertura. (Decia Chesterton: "Viajar es comprender que estabas equivocado"). El
interculturalismo no ignora los conflictos: los afronta y los considera ocasiones de

encuentro y de didlogo. El otro es una oportunidad, no un problema.

Se ha de entender hoy la diferencia mds como un valor que como una condena.
Pero esto exige que la escuela tenga en cuenta esa diversidad para adaptarse a ella. Lo
cual supone conocer y reconocer esa diversidad cultural, valorarla como un elemento
positivo y adaptar a ella el curriculum escolar. Esa transformacion supone una remocion
de las concepciones y de las actitudes de los docentes y de las familias pero también
unos cambios importantes en la organizacién del curriculum. No se puede adaptar el
curriculun sin modificar la organizacién de los tiempos, de los espacios, de las

estructuras, del funcionamiento de la escuela.

Se trata de un cambio sustantivo no meramente accidental o anecdético. Es otra

filosofia. Otra concepcion. Estos son los pilares sobre los que se sustenta:

a. Hay muchas culturas y subculturas en una sociedad.

b. Todas las culturas merecen reconocimiento y respeto.

c. Es un valor el que haya culturas diversas que se relacionan entre si.

d. La escuela debe dar respuesta a esa diversidad y no permanecer de espaldas a

ella.

e. La escuela no debe imponer las concepciones, pautas de comportamiento y

costumbres de la cultura hegemonica.

f. Esto supone cambios importantes en las formas de pensar y actuar del

profesorado.

184 Eikasia. Revista de Filosofia, afio V, 28 (septiembre 2009). http://www.revistadefil osofia.org



Santos Guerra, Miguel Angel: «El valor delaconvivenciay €l reto de lainterculturalidad».

g. El cambio conlleva importantes modificaciones en la estructura organizativa

de la escuela.

h. Este planteamiento tiene como finalidad la educacién de cada persona pero

también la bisqueda de una convivencia democrética en la sociedad.

Los individuos pertenecen a una o varias culturas diferentes. Existe una cultura
hegeménica y también subculturas que se viven en contacto con ella. Cada uno de

nosotros esta inmerso no en uno sino en varias culturas.

El multiculturalismo no consiste en una fragmentacion. de la sociedad en
comunidades encerradas en si mismas sino en la coexistencia de varias culturas que se

relacionan, intercambian e influyen mutuamente.

"El multiculturalismo sélo tiene sentido si se define como la combinacién en un
territorio dado de una unidad social y de una pluralidad cultural mediante intercambios
y comunicaciones entre actores que utilizan diferentes categorias de expresion, analisis

e interpetacion” (Tourain, 1994).

Las culturas se caracterizan por tener un conjunto de formas de vida,
costumbres, representaciones sociales, creencias, rasgos, normas, mitos, ritos, valores,
actitudes y conocimientos que son compartidos por un conjunto de individuos en un
marco temporal y que son transmitidos por y dentro del mismo grupo. Esos rasgos
evolucionan y se modifican aunque tienen una relativa estabilidad que marca la

identidad cultural.

El proceso de socializacién hace que las personas se incorporen a la cultura
paulatinamente. Este proceso se realiza en la familia, en la escuela y en otras instancias
sociales como el grupo de iguales, las organizaciones informales, etc. Otra cosa distinta
es la educacion que supone la incorporacion critica a la cultura. La persona educada es
capaz de discernir qué rasgos son aceptables desde un cuadro de valores y cudles son

rechazables. La educacién afiade todavia un componente mas que es el compromiso con

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 26 (julio 2009). http://www.revistadefil osofia.org 185




Santos Guerra, Miguel Angel: «El valor delaconvivenciay €l reto de lainterculturalidad».

la transformacion y la mejora cualitativa de los rasgos de la cultura. El individuo

educado no sélo discierne sino que se compromete.

Existen dos peligros al afrontar la relacion entre las culturales que el

interculturalismo rechaza: la asimilacién y la guetizacién (Carbonell, 1996).

4. La convivencia en la escuela

La escuela es una institucién peculiar. Distinta a otras organizaciones, A su vez,
cada escuela es diferente a cualquier otra porque cada una encarna las caracteristicas
generales de una manera peculiar y cambiante. Hay escuelas de gran tamafio en las que
la convivencia es mds dificil. Hay escuelas que arrastran conflictos inveterados. Hay
escuelas con claustros mercenarios que tienen escaso interés por asuntos que vayan mas

alld del cuerpo de conocimientos transmisibles.

La convivencia en la institucién escolar estd condicionada por un conjunto de
variables que deben tenerse en cuenta cuando se analiza su potencial educativo (Santos
Guerra, 1994, 1995). Algunas de esas variables hacen muy dificil una convivencia

auténticamente democratica.

a. La escuela es una institucién jerarquizada

La escuela es una institucion que esté transida por el principio de jerarquia. Una
jerarquia que tienen diversos componentes y dimensiones. Existe una jerarquia
curricular que dejan el disefio y la ejecucién en manos de los profesionales. No hay
auténtica participacion de toda la comunidad en la elaboracidén del Proyecto. Existe
también jerarquia evaluadora. El profesorado tiene la capacidad de sancionar los
aprendizajes. Existe también una jerarquia experiencial, ya que la edad del profesorado

supera con creces la de los alumnos/as.

En una estructura jerarquica la democracia se convierte en un simulacro. Si el

componente mas determinante del comportamiento es la obediencia (no la libertad) no

186 Eikasia. Revista de Filosofia, afio V, 28 (septiembre 2009). http://www.revistadefil osofia.org



Santos Guerra, Miguel Angel: «El valor delaconvivenciay €l reto de lainterculturalidad».

se puede hablar de una convivencia democratica. La convivencia no puede basarse

relaciones sometimiento o de subordinacién (Maturana, 1997).

b. La escuela es una institucion de reclutamiento forzoso

Resulta paradgjico que se obligue a unas personas a acudir a una institucion para
que alli aprendan a ser libres y participativas. No en todas las etapas existe
obligatoriedad legal pero en todas se produce una obligatoriedad social. La escuela,
como institucién credencialista, acredita ante la sociedad que los alumnos han pasado
con éxito por ella. Esto hace que los que acuden a ella tengan que aceptar los cédigos de

comportamiento que en ella se imponen.

El conocimiento escolar tiene valor de uso (vale mas o menos, despierta un
interés mayor o menor, tiene utilidad amplia o escasa...) y posee también valor de
cambio (se canjea por una calificacion y, al final, por un titulo...). Hay que pasar
inevitablemente por la institucion escolar para tener una acreditacion que de fe del paso

exitoso por ella.

Convivir en esa institucion marcada por la meritocracia  reviste una
peculiaridad: condiciona las relaciones. Genera dependencia y sumision. Para poder
tener buen resultado hay que asimilar el conocimiento hegemodnico, hay que aceptar las

normas, hay que someterse a las exigencias organizativas...

c. La escuela es una institucion cargada de prescripciones

La escuela estd marcada por prescripciones legales y técnicas que condicionan la
convivencia. La comunidad escolar tiene en la legislaciéon un marco que posibilita y a la

vez constrifie la comunicacion.

Muchas de las reglas de funcionamiento de la escuela estdn marcadas por la

normativa. No son fruto del didlogo y la deliberacién de sus integrantes.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 26 (julio 2009). http://www.revistadefil osofia.org 187




Santos Guerra, Miguel Angel: «El valor delaconvivenciay €l reto de lainterculturalidad».

Lo que se hace en la escuela es altamente previsible y facilmente comparable
con lo que se hace en otra. Fragmentacion en grupos, inclusioén en aula, division del

curriculum en materias, un profesor en cada aula, descansos entre sesiones de clase...

La convivencia estd encorsetada en una estructura y un funcionamiento que

repite el cuadro horario con una fidelidad extrema.

d. La escuela tiene una institucién aglutinada por estamentos

Los mecanismos de representacion de la escuela se basan en la pertenencia a
diversos estamentos: profesorado, alumnado, familias y personal de administracion y
servicios. La articulacion de la participaciéon por estamentos crea una dindmica de
actuacion presidida por intereses mal elaborados. Parece que todos los padres y madres
tienen las mismas preocupaciones cuando es muy probable que un padre progresista
tenga mas cosas en comun con un profesor de este mismo signo que con otro padre de

ideologia conservadora.

Esta formula dificulta los mecanismos de representacion, sobre todo en caso del
alumnado y de las familias (no tienen tiempos, ni lugar, ni buenas estructuras para que

funcione la representacion...)

e. La escuela es una institucidon con acentuada dimension nomotética

En todas las instituciones se mezclan los componentes nomotéticos y los
componentes idiograficos (Hoyle, 1986). La dimensién nomotética (nomos=ley)
subraya el papel que las personas representan, lo que en la actuacion hay de
interpretacion, la condicion de personajes. La dimension idiografica (idios=peculiar,
personal) se refiere a la forma de ser de cada uno, a su identidad personal. Ambas
dimensiones se combinan de manera diferente seguin la cultura de cada institucién. El
que es Director se ve obligado a adoptar ese papel, a vestir, hablar y comportarse como

tal.

188 Eikasia. Revista de Filosofia, afio V, 28 (septiembre 2009). http://www.revistadefil osofia.org



Santos Guerra, Miguel Angel: «El valor delaconvivenciay €l reto de lainterculturalidad».

La intensa presencia del componente nomotético condiciona la convivencia
escolar. Nos relacionamos como somos en la escuela, pero también como indican los

papeles que tenemos que representar.

f. La escuela es una institucion androcéntrica

Aunque la escuela mixta esté ampliamente implantada la feminizacién sigue
existiendo al mantenerse los patrones androcéntricos como reguladores del

comportamiento.

la convivencia en la escuela estdi marcada por patrones sexistas, menos

acentuados que lo estaban hace tiempo, pero todavia muy sélidos (Santos Guerra,).

Para que una escuela sea coeducativa no basta que en ella estén mezclados los
nifios y las nifias. Quedan muchas vertientes que permanecen ancladas en el sexismo: la
filosofia que emana de los textos, las formas de comportarse, el lenguaje utilizado, las
relaciones entre las personas, las expectativas sobre el alumnado, el aprendizaje del

género (Arenas, 96; Oliveira, 1999)...

g. La escuela es una institucion con fuerte presion social

Aunque reiteradamente decimos que la escuela tiene que ser el motor que
impulse la transformacion y la mejora de la sociedad, lo cierto es que la escuela sufre

una presion social que dificulta sus movimientos innovadores.

La sociedad vigila a la escuela para que en ella no se rompan las pautas
culturales hegemonicas. Basta que se produzca un hecho heterodoxo para que se le
echen encima agentes sociales que velan por el mantenimiento de lo "politicamente

correcto".

Podria pensarse por estas caracteristicas de la escuela que no estd incapacitada

para la educacioén intercultural (curiosa redundancia: no hay educacién auténtica que no

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 26 (julio 2009). http://www.revistadefil osofia.org 189




Santos Guerra, Miguel Angel: «El valor delaconvivenciay €l reto de lainterculturalidad».

sea intercultural). No es asi. La escuela es también un lugar de encuentro, un espacio
para la reflexion y para la critica. La escuela es un lugar donde se aprende a pensar y a
convivir. Lo que he pretendido con estas reflexiones anteriores no es matar el

optimismo sino invitar a la reflexion.

Construir una escuela democrética (Jares, 1998) es un excelente camino para que

aprendamos a respetar los derechos humanos.

"Nos movemos en un contexto de trabajo que debe dirigirse a la formacion de
una ciudadania sabia y capaz de interesarse por la participacion directa en los asuntos

que definen las practicas de la vida cotidiana". (Martinez Bonafé, 1998).

Conocer los problemas que la escuela tiene en su misma entrafia para realizar
una tarea auténticamente democratica es el punto de partida para iniciar un esfuerzo
bien encamiinado. No hay nada mds estipido que avanzar con la mayor eficacia en la

direccién equivocada.

Gimeno (1998) plantea cinco vertientes desde las que se puede contruir una
escuela democratica: acceso universal a la educacion, contenidos que favorezcan una
una formacidén auténtica, précticas organizativas y metodoldgicas que no conviertan al
individuo en un mero consumidor de educacion, relaciones interpersonales asentadas en

el rspeto y vinculaciones enriquecedoras entre la escuela y la comunidad.

5. Por donde avanzar

Las esferas de intervencion son multiples y no excluyentes. Voy a plantear tres
dimensiones, de mayor a menor amplitud. Una de ellas afecta a la politica y, por
consiguiente, tiene un caracter mas amplio y globalizador. La segunda se refiere a las
instituciones educativas y a la exigencia de que ellas encarnen en sus estructuras y en su
funcionamiento un compromsio intercultural. La tercera se refiere a la educacion de los

individuos para la convivencia.

190 Eikasia. Revista de Filosofia, afio V, 28 (septiembre 2009). http://www.revistadefil osofia.org



Santos Guerra, Miguel Angel: «El valor delaconvivenciay €l reto de lainterculturalidad».

5.1 Politicas de redistribucion frente a politicas de reconocimiento

No hay convivencia positiva sin justicia. No hay libertad verdadera sin ética.
Seria proclamar la libertad para el zorro y las gallinas. Lo cual supone una "igualdad

compleja" (Mulhall y Swift, 1992).

Nancy Frazer (1996) dice que existe una diferencia entre grupos que esta basada
en la injusto reparto de los bienes. Se trata de grupos desiguales al estilo de los grupos
de clase de los que hablaba Marx. Un ejemplo de esos grupos es el de ricos y el de

pobres. La solucion para estos problemas son las politicas de redistribucion.

Otros tipos de grupos son también desiguales, pero esa desigualdad se basa en
una injusticia de diferente tipo. La causa de la desigualdad es la negativa valoracién que
se hace de uno de los grupos. Se trata de grupos al estilo de Max Weber. Un ejemplo de
estos grupos es el de heterosexuales y lesbianas. La solucién son las politicas de
reconocimiento. No se trata de hacer dos grupos iguales sino de que tengan igual

consideracién y respeto.

En algunas situaciones hay que combinar ambas politicas que no son
incompatibles sino completmentarias. Frazer pone como ejemplo la justicia de género
que recaba ambos tipos de politica. Las mujeres, por el hecho de serlo, tienen una
situacion econdmica peor (tienen peor acceso al trabajo, estdn peor remuneradas por los
mismos trabajos, no acceden a puestos de direccion...). Estdn peor consideradas y, a la
vez, tienen menos poder adquisitivo. En ese caso habrd que poner en marcha politicas

combinadas de redistribucién y de reconocimiento.

5.2 Instituciones que educan

La escuela tiene una inquietante funcién homogeneizadora. Curriculum para
todos, espacios para todos, evaluaciones para todos. Da la impresion de que se pretende

alcanzar un individuo estandarizado que responda a los mismos patrones de conducta,

que tenga los mismos conocimientos y que practique la misma forma de pensar. Aunque

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 26 (julio 2009). http://www.revistadefil osofia.org 191




Santos Guerra, Miguel Angel: «El valor delaconvivenciay €l reto de lainterculturalidad».

los enunciados tedricos digan otra cosa, un repaso a la vida a de las escuelas nos ofrece

excesivos testimonios de un patrén homogeneizador.

La escuela deberia ser una encrucijada de culturas, pero se encuentra con el
problema de que en ella se instala una cultura hegemoénica que tiende a la

homogeneizacion. Deberia ser una escuela para todos, pero es una escuela para

VARONES

BLANCOS

SANOS

NORMALES
CASTELLANOHABLANTES
CREYENTES

CATOLICOS

PAYOS

NATIVOS

MONARQUICOS

La escuela puede ser un instrumento de paz y de solidaridad (Tuvilla, 1994) o un
mecanismo que provoca e incrementa la segregacién y la discriminacion.

"La conservacion del nuevo emocionar debe ocurrir a través de los nifios de la
comunidad, de modo que el codmo vivimos con nuestros nifios es a la vez tanto la fuente
y el fundamento del cambio cultural, como el mecanismo que asegura la conservacion

de la cultura que se vive" (Maturana, 1997).

No se trata a mi juicio, fundamentalmente, de realizar acciones aisladas, sino de
inspirar un proyecto asentado en la apertura, en el didlogo, en la solidaridad, en la
cooperacion y, en definitiva, en la justicia. Un proyecto que sea fruto de la reflexién y

del compromiso de toda la comunidad educativa.

Ese planteamiento requiere un revision de las pautas de comportamiento que

tiene la institucion. No es facilmente asimilable que un Centro que practica el racismo al

192 Eikasia. Revista de Filosofia, afio V, 28 (septiembre 2009). http://www.revistadefil osofia.org



Santos Guerra, Miguel Angel: «El valor delaconvivenciay €l reto de lainterculturalidad».

hacer la seleccion de su alumnado haga luego un plan de actividades para educar en la

diversidad. Educamos como somos, no como decimos que los demas tienen que ser.

Supone también que se disefie el curriculum en funcién de la diversidad y que se
desarrolle a través de estrategias creativas acomodadas a dichas exigencias (Roig,
1999). Lo que se ha dado en llamar educacion en valores (;se podria hablar de educar
de espaldas a los mismos?, ;no seria entonces lo que hacemos mera instruccién?, ;no
seria adoctrinamiento?) es una practica moral que ayuda a que cada alumno/a desarrolle
al maximo sus potencialidades, es una practica politica que se preocupa por la igualdad

real de oportunidades.

Para construir un proyecto basado en y tendente a la convivencia hace falta
voluntad de conversar, tiempos para hacerlo y espacios que faciliten el encuentro. "La

existencia humana tiene lugar en el espacio relacional del conversar" (Maturana, 1977).

El curriculum estd confeccionado por conocimientos, pero también por
sentimientos, por emociones y actitudes. Frecuentemente la escuela ha sido (y es) una
"carcel de los sentimientos de las personas. No podemos hablar de convivencia sin tener
en cuenta la esfera emocional de las personas. Hay parte de nuestro comportamiento que
depende de nuestras concepciones, pero lo que sustenta nuestra vida en tanto personas

es el mundo de las emociones y de las actitudes.

Segtin Vinas (1999) existen cinco campos de actuacién de la institucion escolar

respecto a la educacion intercultural:

a. Ambito institucional: la escuela en su conjunto elabora un Proyecto en el que
hace presente una filosofia de inclusién, no de segregacion. Ese Proyecto se va
concretando en acciones intencionalmente destinadas a la formacién de actitudes y de
practicas respetuosas con la diferencia. Desde el Plan de Acogida en el Centro a las

acciones creativas de convivencia enraizadas en el entorno.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 26 (julio 2009). http://www.revistadefil osofia.org 193




Santos Guerra, Miguel Angel: «El valor delaconvivenciay €l reto de lainterculturalidad».

b. Ambito administrativo: hay situaciones complejas de tipo familiar que han de
ser dilegentemente resueltas en lo que se refiere a la inscripcion, documentacion,
registro y expediente de los alumnos, en la informacion de las evaluaciones, en las actas
de las comisiones de evaluacion.. "Hay que tener especial cuidado para que pueda servir
de apoyo a la plena integracién escolar del alumno a nuestro Centro", dice Vifas

(1999).

c. Ambito curricular: todas las actuaciones tienen que acabar concretdndose en
el tiempo y el espacio del aula. El curriculum debe tener en cuenta la diversidad de cada

alumno.

d. Ambito de servicios: el curriculum no se compone solamente de experiencias
de aula. Hay otro tipo de actividades -que suelen llamarse de forma imprecisa

extracurriculares- que deben integrar a todos los alumnos/as.

e. Ambito de recursos humanos: uno de los elementos mds enriquecedores de la
institucién escolar es la red de relaciones que se teje dentro de ella y que desvela las
actitudes de las unas personas respecto a otras. Resulta imprescindible que todas las
personas (profesores, padres/madres y alumnos muestren actitudes de respeto y aprecio

hacia todos.

Resulta claro que el profesorado es la pieza clave de ese reto que conlleva la
educacion intercultural (Jordan, 1999). No se puede hacer un buen tratamiento en la
educacion de las diferencias si el profesorado no estd sensibilizado y formado en esa

trascendente dimension.

5.3 Instituciones que aprenden
El peligro de las escuelas es que repiten mecidmicamente su pautas de

comportamiento sin instalar en sus mecanismos la reflexion necesaria. Se hace un

curriculum para los aluminosa pero no para la escuela.

194 Eikasia. Revista de Filosofia, afio V, 28 (septiembre 2009). http://www.revistadefil osofia.org



Santos Guerra, Miguel Angel: «El valor delaconvivenciay €l reto de lainterculturalidad».

Las escuelas viven independientemente del éxito. es mas, sin definir qué es lo
que van a entender por éxito. Si la pretension (tedricamente) es formar ciudadanos
criticos, tolerantes, solidarios, participativos, respetuosos, etc., habrd que preguntarse si

realmente se consigue. ;Cémo saberlo? Mas atin, ;como saber por qué no se consigue?

La escuela tiene que aprender como cambia la sociedad, qué nuevas exigencias
se plantean en ella. La escuela tiene que aprender como y en qué cambian los
alumnos/as y qué nueva configuracion psicoldgica y social tienen. La escuela tiene que

aprender qué cambios se producen en la ciencia didéctica...

(Cémo lo puede aprender? Solamente si hace que su funcionamiento y su

estructura estén transidas de los siguientes principios:

Permeabilidad: La escuela que se cierra sobre si misma, que se encapsula, que
no acepta la critica, que no lanza puentes con el exterior para que llegue hasta ella la
opinidn, las expectativas y las necesidades de las personas y de los grupos, estd

condenada a no aprender, a perpetuar sus rutinas.

Colegialidad: Si la escuela balcaniza sus mecanismos (Hargreaves, 1996) es
imposible que pueda afrontar las exigencias de la educaciéon postmoderna. La

colegialidad exige planteamientos abiertos, cooperativos, solidarios.

Flexibilidad: La rigidez es el cancer de las instituciones. Cuando la institucion
no es capaz de responder de forma ripida y 4gil a las exigencias del cambio se queda

desfasada y anquilosada. Su desadaptacion hace inutiles o perjudiciales los esfuerzos.
Creatividad: El problema de la innovacion es que los cambios se jerarquicen y se

burocraticen. Si es asi son cambios que producen comodidad méis que compromiso,

falsedad més que autenticidad, mediocridad mas que valor.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 26 (julio 2009). http://www.revistadefil osofia.org 195




Santos Guerra, Miguel Angel: «El valor delaconvivenciay €l reto de lainterculturalidad».

Racionalidad: No es muy racional que se espere conseguir frutos aceptables en
convivencia en una institucion larvada por el autoritarismo. No es racional la espera de
que tengamos ciudadanos criticos en una institucién tendente a las repeticionses

mecanizadas. No es racional que tengamos personas que aprenden a convivir e

Reflexividad: hay que hacerse prguntas o reformular las que nos haciamos. Hay
que poner en tela de juicio las practicas.De esas preguntas brotaré casi inevitablemente
una reflexion sistemética y rigurosa sobre la practica. De la comprension nacida de esa

de esa reflexion surgirdn las decisiones de cambio.

Los males profundos tienen remedios profundos. No se puede improvisar un
profesorado comprometido si la seleccion del mismo en una sociedad se produce
mediante mecanismos depauperados. No se puede disponer de un profesorado
competente si no ha sido bien formado. No se puede conseguir un trabajo eficaz sin las

condiciones organizativas no son las necesarias.

Otras soluciones son mds rdpidas, aunque mds superficiales. EI
perfeccionamiento del profesorado a través de la reflexion sobre su practica, la
formacion de plantillas en torno a proyectos, la estabilidad del profesorado en el
desarrollo de proyectos ambiciosos, la realizacion de experiencias de interculturalidad,

la escritura y publicacién de los procesos de innovacion...

No es féacil. No es rapido. Pero es necesario avanzar. Los valores no se
consiguen, se persiguen. La dimensién intercultural que busca una estructura
integradora, que se basa en actitudes solidarias, que tiene como fin la educacién en
valores para una sociedad democratica que extienda de manera efectiva el respeto a los
derechos humanos (Singer, 1995; Cortina, 1994, 1996). Como dijo en el siglo XV Pico
della Mirandola, en su Oracién sobre la dignidad del hombre, hay que conquistar la

humanidad.

Referencias bibliograficas

196 Eikasia. Revista de Filosofia, afio V, 28 (septiembre 2009). http://www.revistadefil osofia.org



Santos Guerra, Miguel Angel: «El valor delaconvivenciay €l reto de lainterculturalidad».

ABAD, L. y Otros (1993): Inmigracion, pluralismo y tolerancia. Ed. Popular. Madrid.

AGUADO, C. y DE VIVENTE, J. (2006): "Gestion democratica de las normas", en
TORREGQO, J.C. (coord.): Modelo integrado de nmejora de la convivencia.
Graé. Barcelona.

AINSCOW, M. (2001): Desarollo de las escuelas inclusivas. Ideas, propuestas y
experiencias para mejorar las instituciones escolares. Ed. Narcea. Madrid.

ALEGRET, J.L. (Coord.) (1991): Cémo se enseiia y como se aprende a ver al otro.
Ayuntamiento de Barcelona. Barcelona.

ALVAREZ DORRONSORO, 1. (1993): Diversidad cultural y conflicto nacional. Ed.
Talasa. Madrid.

ANTON, J.A. (1995): Educar desde el interculturalismo. Entrepueblos/Amard.
Salamanca.

ARANGUREN, L.A. y SAEZ ORTEGA, P.(1998): De la tolerancia a la
interculturalidad. Un proceso educativo en torno a la diferencia. Anaya.
Madrid.

ARENAS FERNANDEZ G. (2006): Triunfantes perdedoras. Investigacion sobre las
nifias en la escuela. Ed. Grad. Barcelona.

BERNSTEIN, B. (1998): Pedagogia, control simbolico e identidad. Ed. Morata.
Madrid.

CALVO BUEZAS, T. (1989): Los racistas son los otros. Ed. Popular. Madrid.

CALVO BUEZAS, T. (1995): Crece el racismo, también la solidaridad. Tecnos.
Madrid.

CAMPS, V. (1998): Manual de civismo. Ed. Ariel. Barcelona.

CARBONELL, J. (1996): La escuela: entre la utopia y la ralidad. Eumo-Octaedro.
Barcelona.

CORTINA, A. (1994): La ética de la sociedad civil. Anaya. Madrid.

CORTINA, A.. (1996): El quehacer ético. Guia para la educacion moral. Ed. Siglo
XXI. Santillana. Madrid.

DIEZ AGUADO, M.J. (2005): Aprendizaje cooperativo. Hacia una nueva sintesis entre
la eficacia docente y la educacion en valores. Santillana. Madrid.

ECHEITA, G. (2007): Educacion para la inclusion sin exclusiones. Ed. Narcea.
Madrid.

ESSOMBA, M. A. (1999): Construir la escuela intercultural. Reflexiones y propuestas
para trabajar la diversidad étnica y cultural. Ed. Grad. Barcelona.

ETXEBARRIA, F. (Comp.) 1994): Educacion intercultural. Ibaeta
Pedagogia/Universidad del Pais Vasco. San Sebastian.

FERNANDEZ ENGUITA, M. (1989): Integrar o segregar. Laia. Barcelona.

FERNANDEZ ENGUITA, M. (1999): Alumnos gitanos en la escuela paya. Ariel.
Barcelona.

FERMOSO, P. (1992): Educacion intercultural: la Europa sin fronteras. Ed. Narcea.
Madrid.

GARCIA MARTINEZ, A. SAEZ CARRERAS, J. (1998): Del racismo a la
interculturalidad. Competencia de la educacion. Ed. Narcea. Madrid.

GIMENO SACRISTAN, J. (1998): ;Qué es una escuela para la democracia? En
Cuadernos de Pedagogia. N° 275.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 26 (julio 2009). http://www.revistadefil osofia.org 197




Santos Guerra, Miguel Angel: «El valor delaconvivenciay €l reto de lainterculturalidad».

GIMENO, J. (1999): La educacion que tenemos, la educacion que queremos. En
IMBERNON, F. (Coord.): La educacion en el siglo XXI. Los retos del futro
inmediato. Ed. Grad. Barcelona.

GREENFIELD, P.M. y COOKING (1997): Cross-cultural Roots of Minority Child
Development. LEA. Hillsdale.

GREENDIELD, P.M. (1997): Conflicting values in education. University of California.
California.

HARGREAVES, A. (1996): Profesorado, cultura y postmodernidad. Ed. Morata.
Madrid.

HIDALGO, A. (1993): Reflexion ética sobre el racismo y la xenofobia. Fundamentos
teoricos. Ed. Popular. Madrid.

HOYLE, E. (1986): The politics of School Management. Hodder and Stougthon.
London.

IBANEZ, M.T. y MARCO, A. (1996): Ciencia multicultural y no racista. Enfoques
estratégicos para el aula. Narcea. Madrid.

JARES, J. (1999): Educacion y derechos humanos. Estrategias diddcticas y
organizativas. Ed. Popular. Madrid.

JARES, X. (2006): Pedagogia de la convivencia. Ed. Grad. Barcelona.

JIMENEZ, F. y VILA, M. (1999): De educacion especial a educacion en la diversidad.
Aljibe. Archidona.

JORDAN, D. (1993): La escuela multicultural. Un reto para el profesorado. Paidés.
Barcelona.

JORDAN, D. (1999): El profesorado ante la educacién intercultural. En ESSOMBA, M.
A.: Construir la escuela intercultural. Reflexiones y propuestas para trabajar la
diversidad étnica y cultural. Ed. Grad. Barcelona.

JULIANO, D.(1993): Educacion intercultrureal Escuela y minorias etnicas. Eudema.
Madrid.

MAALOQOUF, A. (1999): Identidades asesinas. Alianza editorial. Madrid.

MARINA, J. A. (1995): Etica para ndufragos. Ed. Anagrama. Madrid.

MARTIN, H.P. y SCHUMAN, H. (1998): La trampa de la globalizacion. Taurus.
Madrid.

MARTINEZ BONAFE, J. (1998): Trabajar en la escuela. Mino Davila
Editores.Madrid.

MATURANA, H. (1997): Amor y juego. Fundamentos olvidados de lo humano. Desde
el Patriarcado a la Democracia. Instituto de Terapia Cognitiva. Santiago.

McCARTHY, C. (1994): Racismo y curriculum. Morata/Paideia. Madrid.

MIR, C. (Coord.) (1999): Cooperar en la escuela. La responsabilidad de educar para la
democracia. Ed. Gra6. Barcelona.

MULHALL, S. y SWIFT, A. (1996): El individuo frente a la comunidad. El debate
entre liberales y ciomunitaristas. Temas de hoy.Madrid.

MUNOZ SEDANO, A. (1996): Educacion intercultural. Teoria y prdctica. Escuela
Espaiiola. Madrid.

ORTEGA RYUIZ, P. y Otros (1994): Educacion para la convivencia. La tolerancia en
la escuela. NAU Llibres. Valencia

ORTEGA CARRILLO, J. A.1996): Educacion multicultural. Fundamentos 'y
estrategias didacticas. COM.ED.ES. Granada.

PENNAC, D. (2008): Mal de escuela. Ed. Mondadori. Madrid.

198 Eikasia. Revista de Filosofia, afio V, 28 (septiembre 2009). http://www.revistadefil osofia.org



Santos Guerra, Miguel Angel: «El valor delaconvivenciay €l reto de lainterculturalidad».

PEREZ GOMEZ, A. (1998): La cultura escolar en la sociedad neoliberal. Ed. Morata.
Madrid.

PEREZ SERRANO, G. (1997): Cémo educar para la democracia. estrategias
educativas. Ed. Popular. Madrid.

POZO, 1.J. y Otros (1999): El aprendizaje estratégico. Ed. Siglo XXI. Madrid.

REIG, M.D. (199): Interculturalidad, un reto de la convivencia. En Aula de Innovacién.
N° 85. Octubre.

RODRIGUEZ ROJO, M. (1885): La educaicon para la paz y el interculturalismo como
tema transversal. Oikos-Tau. Barcelona.

ROJAS MARCOS, L. (1995): Las semillas de la violencia. Espasa Calpe. Madrid.

SABARIEGO, M. (1999): La evaluacién de programas de educacién intercultural. En
ESSOMBA, M. A.: Construir la escuela intercultural. Reflexiones y propuestas
para trabajar la diversidad étnica y cultural. Ed. Grad. Barcelona.

SANTOS GUERRA, M. A. (1992): Una tarea contradictoria: educar para los valores y
educar para la vida. En Kikiriki. N°

SANTOS GUERRA, M. A. (1993): Un claustro investiga. Agrupamientos flexibles de
alumnos. Ed. Diada. Sevilla.

SANTOS GUERRA. M. A. (1994): Las relaciones en la escuela. Perspectiva
tridimensional. En ESCUDERO, J.M. y GONZALEZ, M.T. Profesores y
escuela. Ediciones Pedagdgicas. Madrid.

SANTOS GUERRA, M. A. (1995): Democracia escolar o el problema de la nieve frita.
En VARIOS: Volver a pensar la educacion. Ed. Morata. Madrid.

SANTOS GUERRA, M.A. (Coord.) (2003): Aprender a convivir en la escuela. Ed.
Akal. Madrid.

SANTOS GUERRA, M.A. (Coord.) (2003): Trampas en educacion. El discurso sobre
la calidad. Ed. La Muralla. Madrid.

SANTOS GUERRA, M.A. (2003): Arte y parte. Desarrollar la democracia en la
escuela. Ed. Homo Sapiens. Rosario. Argentina.

SANTOS GUERRA, M.A. (2006): Arqueologia de los sentimientos en la escuela. Ed.
Bonum. Buenos Aires.

SANTOS GUERRA, M.A. (2008): La pedagogia contra Frankenstein. Y otros relatos
contra el desaliento educativo. Ed. Grad. Barcelona.

SEQUEIROS, L. (1997): Educar para la solidaridad. Proyecto diddctico para una
cultura de relaciones entre los pueblos. Octaedro. Barcelona.

SINGER, P. (1995): Etica para vivir mejor. Ed. Ariel. Barcelona.

TORREGQO, J.C. (Coord.) (2008): El Plan de Convivencia. Funmdamentos y recursos
para su elaboracion y desarrollo. Alianza Editorial. Madrid.

TOURAIN, A. (1994): ;Qué es la democracia? Ed. Temas de hoy. Madrid.

TUVILLA RAYO, J. (1994): La escuela: instrumento de paz y solidaridad. M.C.E.P.
Morén. Sevilla.

VINAS, J. (1999): Planteamientos institucionales del cntro respedcto a la educacién
intercultural. En ESSOMBA, M. A.. Construir la escuela intercultural.
Reflexiones y propuestas para trabajar la diversidad étnica y cultural. Ed. Grad.
Barcelona.

VLACHOU, A.D. (1999): Caminos hacia una educacion inclusiva. La Muralla.
Madrid.

WIEVORKA, M. (1994): El espacio del racismo. Paidés. Buenos Aires.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio IV, 26 (julio 2009). http://www.revistadefil osofia.org 199




Santos Guerra, Miguel Angel: «El valor delaconvivenciay €l reto de lainterculturalidad».

YUS RAMOS, R.(1996): Temas transversales: Hacia una nueva escuela. Grad.
Barcelona.

ZUBERO, J. L. (1994): Las nuevas condiciones de la solidaridad. Deesclée de
Brouwer. Bilbao.

200 Eikasia. Revista de Filosofia, afio V, 28 (septiembre 2009). http://www.revistadefil osofia.org



