
Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com        1 
 

Hacia una lectura ontológica de la globalización 
Edickson Minaya.  

Universidad Autónoma de Santo Domíngo 

 

 

[La globalización es un] “proceso de integración de realidades 

mundiales y de creciente interacción e interdependencia entre las 

partes del mundo” (R. Casadei, 2005: 27).  

 

 

El debate sobre la globalización es tratado en áreas diversas como la economía, 

la política y la sociología. Sin embargo, la filosofía no se queda atrás ya que solo desde 

las perspectivas que ofrece puede darnos distintas clave para comprender la forma en 

que se está configurando nuestro mundo y el nuevo sujeto que se está construyendo. 

Bajo este aspecto, podemos realizar una reflexión ontológica de su sentido y 

consecuencias partiendo del horizonte de lo humano, esto es, de los modos de vida y de 

convivencia, para despejar sus efectos positivos y negativos e intentando dibujar lo que 

llamamos “figuras de lo global”. Es decir, maneras de representarse esa globalización 

desde el mundo de la vida.             

Este trabajo pretende una “lectura ontológica” del concepto de globalización. 

Nos hacemos acompañar de otras ideas –ontológicas-, que para nosotros son relevantes 

para diseñar esa lectura que procuramos. Y que termina siendo un diálogo, que apela 

por lo demás al contraste, a la comparación, pero sobre todo, a la problematización y a 

un deseo de reconversión de la filosofía en una suerte de “impresionismo sociológico”1 

y diálogo con la actualidad.   

  Nuestro punto de partida son algunas ideas, todavía actuales, que recogemos del 

Manifiesto del partido comunista (1998: 33-34) de la pareja filosófica Marx/Engels, y 

que preconizan el nuevo ordenamiento de la sociedad moderna pero que se extiende 

hasta nosotros:  
                                                 
1 Uso esta expresión tal y como la emplea Vattimo (2004: 19-26): una filosofía orientada a la compresión 
de nuestra actualidad, de nuestro contexto histórico; cuya intención última es construir una “teoría 
filosófica de la modernización”, la postmodernidad y los efectos de la tecnología y la globalización.  



Minaya,  Edickson: «Hacia una lectura ontológica de la globalización.» 
 

2        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

El descubrimiento de América y la circunnavegación de África ofrecieron a la 

burguesía en ascenso un nuevo campo de actividad. Los mercados de las Indias y 

de la China, la colonización de América, el intercambio con las colonias, la 

multiplicación de los medios de cambio y de las mercancías en general 

imprimieron al comercio, a la navegación y a la industria un impulso hasta 

entonces desconocido, y aceleraron, con ello, el desarrollo del elemento 

revolucionario de la sociedad feudal en descomposición.  

          En esta deslumbrante y visionaria cita se pone en juego tres factores que hay que 

tener en cuenta, cuando analizamos el fenómeno de la globalización: 

1) Crecimiento descomunal de la economía capitalista. Que puede verse como 

“índice” que impacta en la vida humana.   

2) Multiplicación, expansión e intercambio de los medios del comercio y sobre 

todo, de los factores productivos2.  

3) La aceleración vertiginosa de cualquier “forma de vida”, motorizada por la 

dimensión económica, adecuada a las condiciones sociales emergentes y que dan 

paso a unas estrategias más agresivas de acumulación y consumo, pero también 

de ordenamiento y domesticación de la vida económica, cultural y social.   

          Ontológicamente, dos preguntas nos asaltan: primero, ¿cómo se da el ser, la 

realidad, en estas condiciones?; segundo, ¿qué sujeto, de cara a ésta, se procura? El 

intento de responder a dichas cuestiones nos obliga a, por lo menos, tratar de intuir dos 

“estructuras universales ontológicas” que se configuran en la escena actual, que son la 

categoría de “mundo” y la de “vida”. Y que la vemos en una relación dinámica, 

vinculada a “ese sujeto” que se está diseñando. Aquel que sólo podemos percibir de una 

manera borrosa y escurridiza.  

                                                 
2 Francisco Mochón en su libro Principios de economía (2005: 3) define con precisión lo que es la 
llamada “frontera de posibilidades de producción” (FPP) dentro de la economía capitalista: “La FPP 
ilustra un hecho importante y es que en una economía que cuenta con miles de productos las alternativas 
de elección son muy numerosas”; y luego dice: “La curva de transformación o Frontera de Posibilidades 
de la Producción (FPP) muestra la cantidad máxima posible de unos bienes o servicios  que puede 
producir una determinada economía con los recursos y la tecnología de que dispone y dadas las 
cantidades de otros bienes y servicios que también produce”. Es a esto que se refiere el Manifiesto, sólo 
que desde otro horizonte histórico y teórico. Beck (2004: 72s), en relación a esto plantea: “La 
globalización, económicamente entendida y llevada a sus extremos, minimiza los costes y maximiza las 
ganancias (…). Donde suben los costes en la producción de símbolos globales utilizables, la globalización 
se ofrece como vía de escape y como promesa de un cercano paraíso de ganancias”.      



Minaya,  Edickson: «Hacia una lectura ontológica de la globalización.» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com        3 
 

Este sujeto aparece ligado a las necesidades, que en el transcurso de su historia, 

ha creado la economía capitalista “auto-propuesta” como el “único” remedio para 

satisfacérselas. Ella ha justificado el deseo de ese sujeto y por lo tanto, lleva a cabo la 

práctica de la “expansión” sin límites con el objetivo de compensarlo. Bajo esta lógica, 

el sujeto de la globalización no puede existir sino a condición de depender de aquellas 

incesantes “revoluciones” que el capitalismo contemporáneo hace de los instrumentos y 

de las relaciones producción, incluyendo las sociales (Marx y Engels, p.36). En este 

juego dialéctico, el sujeto experimenta constantemente la violencia del severo 

desplazamiento sucesivo, junto a su posterior olvido. Es decir, la realidad no aparece 

como “entidad metafísica fija”, sino como “algo” que constantemente desaparece, se 

desvanece y esfuma. Por eso, el mundo en que habita parece no pertenecerle sino a 

condición de cambiarlo drásticamente.    

          Así, a modo general, la globalización se caracteriza por este elemento: capacidad 

de aniquilar “lo existente” por “otro” que resulte “mejor” para ese sujeto que ve 

cambiar, de manera radical, las cosas de su mundo. Y, en consecuencias, esto conduce a 

una inevitable sustitución del sentido vigente hasta el momento, que se traduce a cierta 

pérdida del sentido histórico y de sí mismo. Exactamente lo que el Manifiesto define 

cuando expresa que: “Una revolución continua en la producción, una incesante 

conmoción de todas las condiciones sociales, una inquietud y un movimiento 

constantes” es lo que distingue nuestra época de todas las anteriores (pp.36-37).  

          Los Key-words o palabras clave de lo anterior son: “revolución continua” y 

“movimiento constantes”. En ellas podemos inferir que la globalización, y el sujeto que 

produce, se identifican con la velocidad, el continuo movimiento sin finalidad junto a 

las permutaciones rápidas de los modos de vida tradicionales. Lo que apenas iniciaba en 

la sociedad del s. XIX, y que Marx describe de forma dramática, es en estos momentos 

algo ya cumplido o acabado. En efecto, desde sus orígenes, el capitalismo a tenido la 

capacidad para re-inventarse, acomodarse a nuevas situaciones sociales y aparentar, con 

ello, crecimiento o progreso infinitos. Solapando, con estas estrategias, la explotación y 

el desamparo sociales. Pero, también, crea nuevas condiciones de vida social, otros 

mundos posibles, imaginarios y otras formas de deseos, y que en la era de la 

globalización se expresan por medio de la imagen con ayuda de la técnica.     



Minaya,  Edickson: «Hacia una lectura ontológica de la globalización.» 
 

4        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

              El Manifiesto vaticina la manera en que el nuevo orden capitalista construye un 

nuevo sujeto que depende de su sistema de producción económica: “Espoleada por la 

necesidad de dar cada vez mayor salida a sus productos, la burguesía recorre el mundo 

entero. Necesita anidar en todas partes, establecerse en todas partes, crear vínculos en 

todas partes” (p.37, c.n.). De lo que aquí se trata, sin dudas, es de cómo el nuevo orden 

mundial que empieza a deslizarse avanzado el siglo XIX, descubre la necesidad de 

expandirse, salir por ejemplo, de Europa, romper con “lo nacional” y “local” para 

pertenecer a todas las fracciones del mundo. De hecho, cada fracción es convertida en 

un “mundo”. Y de cómo se va haciendo, cada vez más, autoconciente de su propio 

despliegue histórico. Esto es, qué necesita para seguir viviendo, qué tiene que dejar de 

hacer… Podemos sustituir la palabra “burguesía”, empleada en el texto que seguimos 

aquí, y colocar el de “economía mundial capitalista” y se aclara de inmediato otras de 

las características de la globalización y su sujeto, consistente en “anidar”, “establecerse” 

y “crear vínculos” en todas las partes del planeta, tal como si fuese una gigantesca red.  

          Todo parece que el llamado “mercado mundial” es uno de los signos más 

distintivos de la globalización. O bien, una de las piedras que la sostiene. Éste se ha 

convertido en el deslizador por el que se escurre la cultura, la vida humana, incluso el 

conocimiento científico3.  

La “economía mundial capitalista” ha desarrollado, de manera intencional, la 

estrategia de “el coste por oportunidad” (Mochón, 2006: 4) para adoptar con ello, una 

mejor elección de la producción –que Marx llama mercancía- con una mayor precisión. 

                                                 
3 En la siguiente cita, el Manifiesto señala causas, efectos y características que podríamos considerar, 
desde nuestro horizonte epocal, como antecedentes de la globalización del siglo XXI: “Mediante la 
explotación del mercado mundial, la burguesía dio un carácter cosmopolita a la producción y al consumo 
de todos los países. Con gran sentimiento de los reaccionarios, ha quitado a la industria su base nacional. 
Las antiguas industrias nacionales han sido destruidas y están destruyéndose continuamente. Son 
suplantadas por nuevas industrias [hoy diríamos empresas], cuya introducción se convierte en cuestión 
vital para todas las naciones civilizadas, por industrias que ya no emplean materias primas indígenas, sino 
materias primas venidas de las más lejanas regiones del mundo, y cuyos productos no sólo se consumen 
en el propio país, sino en todas las partes del globo. En lugar de las antiguas necesidades, satisfechas con 
productos nacionales, surgen necesidades nuevas, que reclaman para su satisfacción productos de los 
países más apartados y de los climas más diversos. En lugar del antiguo aislamiento de las regiones y 
naciones que se bastaban a sí mismas, se establece un intercambio universal, una interdependencia 
universal de naciones. Y esto se refiere tanto a la producción material, como a la producción intelectual. 
La producción intelectual de una nación se convierte en patrimonio común de todas. La estrechez y el 
exclusivismo nacionales resultan de día en día más imposibles; de las numerosas literaturas nacionales y 
locales se forma una literatura universal” (p.37-38; c.n.). Cabe recordar que la noción de “literatura 
universal” surge en el siglo XIX, momento histórico para el desarrollo total del capitalismo. Cf. Mattelart 
(2004), pp. 18-25.  



Minaya,  Edickson: «Hacia una lectura ontológica de la globalización.» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com        5 
 

En este caso, la tecnología le permite dicha perfección agregándole, además, el 

elemento velocidad. Todo esto, con el objetivo de abastecer unas necesidades que son 

percibidas por el sujeto como vitales4. Y esto se hace en base a la excesiva producción 

con tendencia a la homogenización cultural. 

Por eso, para la recepción de estos productos y su eficiente circulación se tiene 

que crear, al unísono de las naciones, un “mercado mundial”. Similar a una gran vía de 

transito por que ha de pasar todo coche cargado de provisiones. Y “mercado mundial” y 

“libre” dice: acceso de todo el género humano a la producción por el costo determinado 

de la misma, siempre y cuando se tenga el medio para adquirirla.    

          Hay facilidad, pues, para una posible expansión, es decir, dar “un carácter 

cosmopolita”, abierto tanto a la economía como a la política. Dicho de otro modo: la 

globalización “presupone una estructura de poder hegemónica y un régimen político 

internacional. Sólo esto garantiza, en este caso concreto, el [supuesto] carácter abierto 

del orden mundial” (Beck: 64). Y esto, en base a una condición única: la destrucción de 

la “esencia local” de las naciones y Estados, pero en virtud de una hegemonía de los 

gustos. Se observa que en la globalización, la tierra que habitan los humanos deja de ser 

redonda para convertirse en una superficie plana, de fácil deslizamiento. En estos 

horizontes, la categoría de “lo nuevo” pierde toda validez en sí, pues, a la hora de su 

aparición empieza el inicio de su desaparición.  

          La tierra es plana. Da lugar al “intercambio universal” entre las naciones, gracias 

no sólo a un sistema estandarizado de finanzas, sino a los medios de comunicación que 

hacen más efectiva y rápida el contacto humano y comercial.  

          Pero es un grave error entender que la globalización solo tiene que ver con la 

economía, las empresas o el deseo de opulencia. O que tan sólo afecta a unas cuantas 

culturas en el mundo, como por ejemplo la europea y norteamericana, más que eso, “se 

trata de cómo tú y yo vivimos nuestras propias vidas” (Martín Albrow citado por Beck, 

2004: 145). Es decir, la globalización nos arrastra tal como si fuese un río.      

          La globalización, para emplear una expresión de Marx (p.38), “se forja un mundo 

a su imagen y semejanza”. Ya no hay provincias independientes, solo localidades en 

                                                 
4 Como es el caso de los teléfonos celulares, los computadores personales, los perfumes, las prendas 
preciosas y equipos electrodomésticos, por ejemplo. 



Minaya,  Edickson: «Hacia una lectura ontológica de la globalización.» 
 

6        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

contacto permanente. Cuyos puntos de intercepción responden a intereses múltiples y 

diversos. En el que acontece un “Reality Show” de entrecruzamiento de vidas, de estilos 

de vida tan dispares entre sí. Donde los gustos se vuelven transnacionales y suelen 

confundirse o mezclarse entre ellos.    

          Desde aquí, podemos también entender que la globalización es un proceso en que 

la economía, la política, las finanzas y la cultura se expanden a una “real totalización 

compartida” creando, paradójicamente, más diferencias entre grupos e individuos; y 

multiplicando a su vez las posibilidades de elegir, aunque confusas; instalando, además, 

medios universales incongruentes o contradictorios.   

          Aun así, se trata de la irreversible “planetización” –como le llama Heidegger-de 

muchos modos de vida, valores, bienes, actitudes, condicionamientos, conductas, 

comportamientos, procesos, conocimientos; las cuales se van asumiendo como una 

forma de “ser total” y homogénea, pese a la existencia del imperativo de la diferencia.  

A propósito de esto, por su parte, el prominente sociólogo alemán Ulrich Beck 

(p.29) define a la globalización como “procesos en virtud de los cuales los Estados 

nacionales soberanos se entremezclan e imbrican mediante actores transnacionales y sus 

respectivas probabilidades de poder, orientaciones, identidades y entramados varios”. Y 

también como “proceso… que crea vínculos y espacios sociales transnacionales, 

revaloriza culturas locales y trae a un primer plano terceras culturas” (p.30). En esta 

última definición, se toma en cuenta la manera en que la multiculturalidad también es 

parte del fenómeno. En el sentido de que afecta directamente la condición humana y 

social, modificando los estilos de vida de diversas etnias e incorporándolas a nuevas 

condiciones culturales.     

          Como indica Beck (p.31): “La singularidad del proceso de globalización radica 

actualmente (y radicará sin duda también en el futuro) en la ramificación, densidad y 

estabilidad de sus reciprocas redes de relaciones regionales-globales empíricamente 

comprobables y de su autodefinición de los medios de comunicación, así como de los 

espacios sociales y de las citadas corrientes icónicas en los planos cultural, político, 

militar y económico”. Sin embargo, esto produce la generación de una nueva crisis 

social, ya que reorienta la vida hacia una aparente “homogeneidad”, contradiciendo su 

lucha y reclamo de sus diferencias.   



Minaya,  Edickson: «Hacia una lectura ontológica de la globalización.» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com        7 
 

          De esta forma, Held y McGrew (2006: 13) plantean que: “La globalización remite 

a un cambio o transformación en la escala de la organización humana que enlaza 

comunidades distantes y expanden el alcance de las relaciones de poder a través de 

regiones y continentes de todo el mundo”. Mientras que John Gray (2006: 102) la define 

como: “la interconexión creciente entre los diversos acontecimientos mundiales creada 

por tecnologías que eliminan o abrevian el tiempo y la distancia”.  

En continuidad con esto, Paul Virilio (2005: 14-15) afirma que “las nuevas 

tecnologías son portadoras de un cierto tipo de accidente”, es decir, son provocadoras de 

un “accidente general”, pues, “afecta inmediatamente a la totalidad del mundo”. En 

definitiva, la era de la tecnología de punta excita a “un accidente que afecta [sic] a todo 

el mundo al mismo tiempo”. Y es este la dimensión semántica que contiene la noción de 

“riesgo” en el contexto de la globalización. No hay acción política, económica o social 

que no traiga un riesgo implícito, ya sea para otras naciones o en forma individual. Esto 

se debe, en parte, a que nuestro mundo se ha convertido en una especie de tejido 

bastante sensible.   

          Esa intensidad y velocidad, de la que hablábamos, la observamos en todos los 

ámbitos de la vida, que en la globalización se convierte en el medio para duplicar “la 

tendencia de la civilización [occidental] a configurar y controlar todo” (Beck: 65). En 

este caso, Paul virilio ha sido el filosofo que más ha llamado la atención sobre este 

hecho. De acuerdo a Virilio (2005), la velocidad es fiel acompañante de la economía, 

pero sobre todo de la riqueza. Por lo tanto, llega a convertirse en el medio por 

excelencia porque aumenta progresivamente los procesos, acortando la distancia, 

diluyendo el tiempo real (las transacciones bancarias, son un fiel ejemplo de este 

fenómeno). La velocidad es usada por el sujeto de la globalización en su continuo 

proceso de transformación/renovación5. Por eso, la velocidad es poder. No sólo de 

gobernar, sino de manipular y controlar procesos o estrategias involucradas en la 

ejecución del trabajo, la economía doméstica o el simple crecimiento de la plusvalía. De 

esta manera, el sujeto de la globalización quiere y necesita de la velocidad, a parte de 

                                                 
5 Virilio, a propósito de lo expuesto, plantea: “Hoy en día, la sociedad mundial está en gestación, y no 
puede ser comprendida sin la velocidad de la luz, sin las cotizaciones automáticas de las bolsas de Wall 
Street, de Tokio o de Londres”. (2005: 17).  



Minaya,  Edickson: «Hacia una lectura ontológica de la globalización.» 
 

8        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

que le ayuda a “moverse” en su mundo, le ofrece una nueva estabilidad, haciéndole 

percibir su propio mundo como un “ente puro” manipulable, a la mano y dócil.              

En el semestre de verano de 1935, en la Universidad de Friburgo (Breisgau), 

dictaba Heidegger un curso bajo el titulo Introducción a la metafísica, que luego fue 

publicado como libro. Marcado por la experiencia del auge de la segunda guerra 

mundial, el crecimiento decisivo de la técnica y el poderío de Rusia, Norteamérica y el 

centro de Europa, en un tono profético, visionario y dramático denunciaba:  

Cuando se haya conquistado técnicamente y explotado económicamente hasta el 

ultimo rincón del planeta, cuando cualquier acontecimiento en cualquier lugar se 

haya vuelto accesible con la rapidez que se desee, cuando se pueda «asistir» 

simultáneamente a un atentado contra un rey de Francia y a un concierto sinfónico 

en Tokio, cuando el tiempo ya sólo equivalga a velocidad, instantaneidad y 

simultaneidad y el tiempo en tanto historia haya desaparecido de cualquier exi-

stencia de todos los pueblos, cuando un boxeador se le tenga por el gran hombre 

de un pueblo, cuando las cifras de millones en asambleas populares se tengan por 

un triunfo… entonces, sí, todavía entonces, como un fantasma que proyecta más 

allá de todas estas quimeras, se extenderá la pregunta: ¿para qué?, ¿hacia dónde?, 

¿y luego qué? (2001: 42-43).  

          Estas líneas maestras nos da que pensar. Las preguntas con que finalizan puede 

servirnos de guía para orientar la reflexión en torno a la globalización; esto, por dos 

razones. Primero, porque subsume un contexto histórico en el que el ser humano es 

sometido a la “banalización” de su propia vida. El ejemplo del boxeador muestra una 

globalización de la banalidad y un desequilibrio frente al saber tradicionalmente 

constituido. Segundo, porque a modo de síntesis, resalta la destrucción del tiempo como 

“algo” “real-metafísico” o tradicionalmente comprendido. Destrucción que da paso a la 

simultaneidad y con ella, a un nuevo poderío. Consistente en el control de todas las 

esferas de la vida, gracias al fin de la distancia.   

 Podemos confrontar este argumento de Heidegger con el de Mark Poster:  

Cuando hablo directamente, o a través del correo electrónico, con un amigo de 

París mientras estoy sentado en California, cuando sigo la pista de sucesos 

políticos y culturales por todo el planeta sin salir de mi casa; cuando gobiernos y 



Minaya,  Edickson: «Hacia una lectura ontológica de la globalización.» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com        9 
 

empresas de todo el planeta emplean datos personales míos sin que yo lo sepa ni 

pueda impedirlo; cuando compro desde mi casa a través del ordenador… ¿dónde 

estoy realmente y… quien soy? (Citado por Beck, 2004: 145-146).  

 La existencia humana experimenta un nuevo extravío, pero se encuentra con la 

indigencia de su propia condición, lo que muchos autores desde Husserl consideran la 

verdadera crisis, y otros como el problema del nihilismo occidental. 

 Al respecto, un concepto que nos ayuda a pensar al sujeto de la globalización, es 

el empleado por Heidegger en su texto Meditación (2006: 29-78); me refiero al 

concepto de “maquinación” (Machenschaft) por sus implicaciones semánticas aplicadas 

al fenómeno que estamos analizando. Y que claramente aparece unido a otro término 

que también emplea muy a menudo, el de “planetización”, que puede equiparársele con 

el de globalización, cuya base como hemos venido diciendo, se encuentra en la esencia 

de la técnica moderna.  

 Siguiendo a Heidegger, la “maquinación” (Machenschaft) posee tres 

componentes básicos: violencia, poder, señorío. Referida a la globalización, consiste en 

una articulación programática bien pensada, dirigida hacia un fin: “prepararse para lo 

hacedero de todo” (p.16).  

La esencia de la maquinación consiste en una “continua aniquilación” del ente o 

bien, de la realidad; dicha aniquilación es equiparable con la violencia. Ésta, dice 

Heidegger, “se desarrolla en el aseguramiento de poder”. Un “poder sujetante del ente 

para la organización disponible”. De ahí, que la calculabilidad de toda “maquinación” 

sea “pre-abarcable”. Es decir, que todo esté calculado de antemano con el objetivo de 

“facilitar” la acción del dominio a la que se encuentra arrojado el sujeto de la 

globalización. Por esta razón, la globalización se muestra como fenómeno que quiere 

insertarse en lo hacible del sujeto, organizando su conducta y actitud ante la propia vida. 

Esta vida del sujeto queda caracterizada en cinco cualidades y que Heidegger mienta en 

el texto que seguimos: está inmerso en “lo dinámico”, “lo total”, “lo imperial”, “lo 

racional”, “lo planetario”…    

Siguiendo estas coordenadas ontológicas, la globalización nos invita a realizar, 

obligatoriamente, una reflexión de nosotros mismos. Dirigida a replantear el viejo 

problema de la identidad y el yo; de nuestro ser en el mundo y de su historicidad de cara 



Minaya,  Edickson: «Hacia una lectura ontológica de la globalización.» 
 

10        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

a los nuevos procesos configurados. Invita, necesariamente, a entender acerca del 

posible futuro de la humanidad y del nuevo lazo social que se teje, sin soslayar la 

incidencia de la política, la ciencia, la tecnología y los medios de comunicación.  

En todas estas discusiones, la filosofía no puede quedarse rezagada.    

 

Referencias:  

 

Beck, U. (2004). ¿Qué es la globalización? Falacias del globalismo, respuestas a la 
globalización. Barcelona: Paidós. 

Heidegger, M. (1999). Introducción a la metafísica. Barcelona: Gedisa. 
Heidegger, M. (2006). Meditación. Buenos Aires: Editorial Biblos.  
Held, D. & McGrew, A. (2006). Globalización/Antiglobalización. Barcelona: Paidós.   
Marx, C. F. Engels. (1998). Manifiesto del partido comunista. Santo Domingo: 

Ediciones del Partido comunista.   
Mattelart, A. (2006). Diversidad cultural y mundialización. Barcelona: Paidós.   
Mochón, F. (2006). Principios de economía. Madrid: McGraw Hill.    
Vattimo, G. (2004). Nihilismo y emancipación. Ética, política y derecho. Barcelona: 

Paidós.  
Virilio, P. (2005). El cibermundo, la política de lo peor. Madrid: Cátedra.     


