
Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com        1 

El otro fin de la historia 

Román García. 

 

EL sentido del Hombre en el mundo y el papel que este desempeña en el mismo 

es un tema claramente filosófico, aunque muchas veces se oculta desde una perspectiva 

científica que no esconde sus intenciones ideológicas o apologéticas. Este problema, 

que tiene concomitancias con muchos otros, está claramente enraizado en el problema 

del determinismo-libre arbitrio. A lo largo de la historia de la filosofía nos encontramos 

con una larga tradición filosófica que trata de justificar la libertada humana. Desde el 

propio Epicuro rectifica la teoría de los átomos de Demócrito, con el clinámen para 

justificar la libertad de elección. Así mismo, contamos con una amplia tradición 

cristiana fundamentada en San Agustín que necesita justificar el libre arbitrio para que 

pueda existir el premio o castigo del cielo o del infierno, por ello, se ha intentado hacer 

compatible la libre elección con el determinismo de un mundo o un dios que actúa por 

leyes inexorables y no meramente caprichosas. Mas recientemente, y asentándose en la 

tradición idealista y cristiana, las concepciones liberales han tratado de rebatir el 

determinismo materialista y especialmente el historicismo marxista. Sin embargo, el 

problema es mucho mas agudo de lo que parece, pues no se puede dilucidar con una 

simple dicotomía en la que la libertad queda restringida al mundo del espíritu o de lo 

humano, mientras que las leyes deterministas quedarían para el mundo natural, solución 

que tiene su raíz en la distinción physis-nomos de los sofistas. Esta solución no es 

posible, puesto que la Historia no puede ser un cúmulo de acontecimientos sin sentido, 

puesto que ello la incapacitaría como ciencia. 

Sin embargo, propiamente hablando, y dejando al marjen antecedentes, no se 

puede hablar de Historia como disciplina científica hasta finales del XVIII y principio 

del XIX. La Historia, hasta esos momentos será un cúmulo de acontecimientos sin 

sentido, pero será Hegel quien en sus Vorlesungen über die Geschichte der 



García, Román: El otro fin de la historia 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com       2 

Philosophie1, confiera a la Historia un valor, una trayectoria y unos momentos que es 

preciso determinar por la filosofía. Y será a partir de la publicación de estas lecciones por 

Michelet, cuando se desarrolla una orientación que lleva al análisis de cada época 

histórica y a la comprensión de las doctrinas filosóficas dentro de la misma. “Sin 

embargo, -como señalará Diltey2- Hegel desdeñó la base rigurosa de los métodos filo-

lógicos y estableció entre los sistemas una conexión evolutiva deficiente porque se valió 

de relaciones lógicas completamente abstractas”.  Sin embargo, la idea de que la Historia 

posee un trama o propósito parece del todo natural a los pensadores cristianos; la 

concepción cristiana de la historia humana consiste en considerarla como el desenlace 

de un drama de redacción divina, con un  comienzo (la expulsión del Paraiso), una etapa 

intermedia (hasta el nacimiento de Cristo) y, en último término, el Juicio Final. 

Esta concepción cristiana se mantuvo en las teorías de la historia del siglo XIX, 

en particular en la imagen elaborada por Hegel y recientemente popularizada por 

Francis Fukuyama en El fin de la Historia y el último hombre. Para Hegel, la Historia 

era un proceso finito —como lo había sido anteriormente para Kant y lo sería más tarde 

para Marx—, precedido y seguido por un estadio que no formaba parte propiamente de 

la historia misma. Hegel superará el dilema libertad-determinismo de una manera 

curiosa: Con la inclusión de la libertad en el proceso determinista. La solución no es 

novedosa, tanto los estoicos como Espinosa consideraron que la libertad se da en el 

propio proceso, bien por conocimiento del mismo, bien por su asunción3. El propósito 

de la Historia era la realización de la libertad humana. Hasta que los hombres no 

vivieron en sociedades dotadas de sistemas políticos, de leyes y de alguna cultura 

literaria, les fue imposible interesarse por la libertad4 y, por tanto, vivir una existencia 

plenamente histórica. Por lo mismo, una vez dio comienzo la Historia, tan sólo algunos 

pueblos y naciones se integraron en ella; Hegel afirma, como en general se sigue 

                                                 

1 .- Ed. Michelet, 3 vols., 1833-1836, 1840-1843 
2 .- Diltey, p.11. 
3 .- Para Espinosa "Se llama libre a aquella cosa que existe en virtud de la sola necesidad de su naturaleza 
y es determinada por sí sola a obrar" (Etica 1D7), por lo que  el hombre esta limitado. En términos 
absolutos sólo la Sustancia o Dios, sería librea (véase Etica 1P17C2)  
4 .- Esta tesis hegeliana esta basada en Espinosa "El hombre que se guía por la razón es más libre en el 
Estado, donde vive según leyes que obligan a todos, que en la soledad, donde sólo se obedece a sí mismo" 
(Etica 4P73) 



García, Román: El otro fin de la historia 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com       3 

afirmado hoy, la «ahistoricidad» de África, y Marx se refiere en términos muy parecidos 

a los imperios asiaticos (China y la India). Las luchas que habían de resultar decisivas 

para la consecución de la libertad humana no tuvieron lugar en esas tierras y, por ello, 

sucediera lo que sucediera alli, no tienen historia. 

Hegel ha dado una inversión al problema de libre arbitrio-determinismo, este se 

dá en el propio determinismo. La libertad no es anterior, o por lo menos el proceso 

universalizador de esa libertad- Para los Persas, dira Hegel, sólo el Emperador era libre; 

los griegos habrían desucbierto que algunos pueden ser libres (pero no las mujeres, los 

trabajadores manuales, los esclavos y los extranjeros)— y el hallazgo del mundo 

moderno consistente en afirmar que «el hombre, en cuanto tal, es libre», esto es, que 

todo ser humano puede vivir bajo el imperio de las leyes de la moralidad racional, 

trabajar para mantenerse y mantener una familia en el seno de una economía moderna, y 

tener algún tipo de reconocimiento en un sistema político moderno. De hecho Hegel 

creyó que se había alcanzado la libertad universal en la Prusia de su tiempo y que 

Federico Guillermo III era la encarnación del Espiritu Absoluto. 

La creencia de que la historia —o la Historia, puesto que se trata del proceso 

global, no de una serie de acontecimientos particulares— podría llegar a su término, o 

que ya lo ha hecho, constituye una variación de filósofos sobre un tema judeo-cristiano. 

Los griegos concibieron la historia como algo cíclico y repetitivo, en donde las grandes 

tendencias se repiten una y otra vez, como ocurre en el paso del buen gobierno al mal 

gobierno y de éste a aquél, pero sin que nada de ello posea una dirección o propósito 

general. Podemos encontrar en el míto de las Edades de Hesiodo el antecedente de una 

concepción degradadora de la Historia. Sin embargo, en la moda actual del «finalismo» 

no es una moda decadente y wildeana5, sino optimista y de carácter sociológico, 

vagamente hegeliana y, por encima de todo, confusa. 

                                                 

5 .- Cf. Wilde, Oscar: El retrato de Donan Gray.  



García, Román: El otro fin de la historia 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com       4 

Puesto que la Historia era para Hegel un proceso de exploración de la idea de 

libertad, dicho proceso podía darse por concluido una vez que la libertad alcanzaba a 

verse comprendida y —al menos en principio— encarnada en las instituciones 

contemporáneas. Concluido ese argumento, cabía esperar ciertos cambios, mejoras y 

acontecimientos, en definitiva un perfeccionamiento de la la libertad racional, pero no 

un cambio que afectase a la Historia en sentido estricto. Podría darse toda una serie de 

cosas, pero no los debates fundamentales relativos a la legitimidad, el objeto y el valor 

del estado moderno. También aquí Marx invirtió de manera radical esta concepción. La 

Historia era sin duda la historia de la libertad, pero ésta no era el objetivo idealista, de 

una moralidad racional tal como había sido concebida por Hegel; la libertad se hallaba 

al término de una lucha de clases, que tendría lugar después de que la sociedad hubiese 

situado bajo control colectivo su vida política, económica y social y acabase con la 

explotación. En el fondo Marx mantiene la misma estructura de esta concepción 

hegeliana, aunque los mecanismo y fuerzas motrices de la Historia resultasen ser otras, 

y su Final fuese más lejano. 

Despues de Hegel y Marx 

han existido difenetes concepciones 

del final de la Historia. Así, por 

ejemplo, Herbert Marcuse en El 

hombre unidimensional propuso una 

desesperanzada interpretación del 

Final de la Historia: puesto que la 

Historia, en el sentido marxiano, era 

impulsada por la insatisfacción, la 

sociedad opulenta de los cincuenta 

parecía haber logrado la 

desactivación de su fuerza motriz 

narcotizando a sus miembros, tras 

proporcionarles gratificación sexual, alimento, casa y vestido, y tras haberles instruido 

para abstenerse de todo pensamiento que pudiese alterar la sociedad en la que vivían. 

Esto quedaba muy lejos de la existencia plenamente realizada que Marx había 

profetizado y, por tanto, muy lejos del fin de la historia tal como había sido concebido 



García, Román: El otro fin de la historia 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com       5 

por él; pero bastaba para sabotear la idea marxiana de que la historia no se detendría 

hasta que fuese conquistada la libertad. 

Por su parte, Daniel Bell en el ensayo sobre «El fin de la ideología» sostenía que 

la prosperidad de la postguerra había inducido a las clases obreras de Occidente a 

procurarse del acopio de bienes de consumo renunciando a la Utopía; por otra pare, los 

horrores del comunismo habían evidenciado el precio de éste. El capitalismo ofrecia 

evidentes beneficios. 

Pero también desde las concepciones liberales, se ha negado, no ya la tesis del 

fin de la Historia, sino la posibilidad predictiva de ésta. Popper, en La miseria del 

historicismo, ataca la idea de que la Historia se pueda predecir.  

 
“…  ningún predictor científico -ya sea hombre o máquina- tiene la posibilidad de 

predecir por métodos científicos los propios resultados futuros. El intento de hacerlo sólo 
puede conseguir su resultado después de que el hecho haya tenido lugar, cuando ya es 
demasiado tarde para una predicción; pueden conseguir su resultado sólo después que la 
predicción se haya convertido en una retrodicción.”  (Popper, k.: prologo a La miseria del 
historicismo.) 

 

En el prólogo, intenta resumir el libro en cinco proposiciones, de las cuales 

nosotros destacamos tres (la uno, dos y cuatro) por considerar el resto reiterativas.   

1. El curso de la historia humana está fuertemente influido por el crecimiento de 

los conocimientos humanos.  

2. No podemos predecir, por métodos racionales o científicos el crecimiento 

futuro de nuestros conocimientos científicos. 

3. Esto significa que hemos de rechazar la posibilidad de una historia teórica; es 

decir, de una ciencia histórica y social de la misma naturaleza que la física teórica. No 

puede haber una teórica científica del desarrollo histórico que sirva de base para la 

predicción histórica. 



García, Román: El otro fin de la historia 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com       6 

Sin embargo y a pesar de que Popper se sitúa en la defensa del liberalismo 

cuando señalaba que: “No podemos por tanto predecir el curso futuro de la historia 

humana”6, hace veinte años, en el verano de 1989, el director delegado del Cuerpo de 

Planeamiento de Política del Departamento de Estado de los Estados Unidos, Francis 

Fukuyama (Chicago, 1952), y dentro del más ortodoxo pensamiento liberal, publicaba 

un artículo titulado ¿el fin de la historia?, en la revista The National Interest, seguido 

poco después en el libro El fin de la historia y el 

último hombre (1992). En vísperas del 

hundimiento del bloque comunista, Fukuyama 

pronostica el fin de la historia, tesis que a pesar de 

su repetición, resultaba un tanto estrambótica para 

los que no estuviesen familiarizados con la 

dialéctica hegeliana. Sin embargo, lo llamativo no 

fue la tesis en sí misma, sino la difusión de la 

misma. En el contexto de predominio ideológico 

liberal y particularmente neoconservador que 

caracterizaba la producción intelectual del 

momento y lejos de una crisis global del sistema 

capitalista, que nos asola hoy, la tesis se 

presentaba como poco original, aunque intrépida. Todo se había dicho de una forma u 

otra. Sin embargo, la tesis de Fukuyama fue acompañada del proceso de la perestroika 

de Gorbachov y en definitiva del desmoronamiento de los regímenes de Europa del 

Este, lo que significaba para occidente y el mundo, según el autor, la derrota del 

socialismo como alternativa política y de la victoria  final del capitalismo y del 

liberalismo. Se trata, no sólo del triunfo del capitalismo como sistema económico, lo 

que quedaría demostrado por el restablecimiento de relaciones de producción capitalista 

en Rusia, China y Europa del Este y su inclusión en la economía de mercado, sino que 

además se trataría del triunfo de la idea occidental, que para Fukuyama es 

principalmente la cultura occidental de consumo y que representa el liberalismo como 

sistema político. En el capitalismo y el liberalismo el sujeto queda definido como tal, en 

                                                 

6 .- Tesis 3 del prologo a La miseria del historicismo 



García, Román: El otro fin de la historia 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com       7 

cuanto consumidor. El sujeto universal, el denominador común, aquello que nos hace a 

todos iguales, es que somos consumidores. El obrero, el capitalista, el proletariado, el 

ingeniero, el hombre, la mujer,… todos somos consumidores. Se trata, siguiendo un 

esquema hegeliano, del triunfo de la idea, de la razón universal concretizada en el 

Estado capitalista. No importa que este régimen no esté vigente en todo el planeta, ni 

tampoco que se manifieste con "imperfecciones". Para Fukuyama, como para Hegel, no 

importa que los hechos contradigan el sistema. La victoria del fin de la historia es en el 

plano de las ideas y eso es suficiente, aunque no se haya dado todavía en el plano 

material. La victoria es en sí ideológica: 

"(...) en el fin de la historia no es necesario que todas las sociedades se conviertan 
en exitosas sociedades liberales sino que terminen sus pretensiones ideológicas de 
representar diferentes y más altas formas de la sociedad humana" . 

 
La tesis, en sí, tampoco es nada novedosa, no deja de ser el planteamiento 

tecnocrático que se ha defendido siempre desde el capitalismo: que la solución a todos 

los problemas se encuentra en buscar soluciones técnicas. En definitiva, es el mercado 

el que regula las mejores soluciones. Tanto los problemas económicos, como las 

preocupaciones acerca del medio ambiente y las propias satisfacciones de los 

consumidores se resolverán mediante procedimientos técnicos, en que la lucha 

ideológica y el propio pensamiento abstracto no tendrán cabida, sólo el pensamiento 

técnico, que será un pensamiento único. Son inútiles los miles de ejemplos en que 

grupos o sistemas se han impuesto a opciones tecnológicas “mejores”. 

Pero eso no es todo. El Fin de la Historia, no es la llegada al paraíso que 

comporta de una u otra manera en la tradición cristiana, hegelina o marxista. Más bien 

tiene un sesgo pesimista, tal y como lo tiene en Marcuse: 

"El fin de la historia será un tiempo muy triste. La lucha por el reconocimiento, la 
voluntad de arriesgar la vida de uno por un fin puramente abstracto, la lucha ideológica 
mundial que pone de manifiesto bravura, coraje, imaginación e idealismo serán 
reemplazados por cálculos económicos, la eterna solución de problemas técnicos, las 
preocupaciones acerca del medio ambiente y la satisfacción de demandas refinadas de los 
consumidores. En el período post-histórico no habrá arte ni filosofía, simplemente la 
perpetua vigilancia del museo de la historia humana.” (Fukuyama) 

 

Tras dos siglos de enfrentamientos ideológicos, entre el pensamiento liberal y el 

totalitario, el primero habría vencido y sólo tropezará en lo sucesivo con enemigos 



García, Román: El otro fin de la historia 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com       8 

menores, de origen nacionalista o religioso. la afirmación de que el marxismo —el 

leninismo, en realidad— está muerto tanto Bell como Marcuse ya había dicho esto tres 

décadas antes. Sin embargo, frente a este análisis y ese futuro desolador que nos ofrece 

Fukuyama: "Junto al ocaso de este universo "campista" -el de los "campos" o polos: 

USA vs. URSS- está emergiendo con celeridad inusitada un nuevo mundo de personajes 

inéditos, de "nacionalidades sin historia" -hasta ayer ignoradas y discriminadas-, de 

sectores y de clases sociales, viejos y nuevos, que en distintos niveles y escenarios 

pugnan por el derecho a ser considerados ciudadanos con plenitud de derechos. En este 

propicio caldo de cultivo se incuban múltiples y originales ideologías en un proceso que 

aparece ante nuestros ojos como un caos de partes inconexas, mezcla original de nuevas 

y viejas visiones del mundo"7. En definitiva, la historia quedaría relegada como una 

rémora para aquellos países que siguen apresados en conflictos ideológicos, nacionales 

o religiosos. La insatisfacción no surgirá, piensa Fukuyama, del fracaso en alcanzar el 

bienestar, sino precisamente entre quienes lo han logrado. La tensión interna en las 

democracias liberales no procederá de la isothymia, el deseo a un reconocimiento 

igualitario, sino de la megalothymia, la ambición de destacar realzando el propio valor. 

En definitiva, nos quedarían los quince minutos de gloria de Andy Warhol.  

Pero vayamos por partes, podemos sintetizar las tesis de Fukuyama de la 

siguiente manera: 

1.- Con el triunfo del capitalismo y del liberalismo se ha producido el fin de las 

ideologías. 

Está podría considerarse la tesis central, dado que el fin de las ideologías es lo 

que supone, en definitiva, el Fin de la Historia.  

 Sin embargo, el propio Fukuyama señala dos peligros: la presencia de 

movimientos religiosos en política y el papel de los nacionalismos, que no constituyen 

tampoco un peligro alternativo que realmente compita con la democracia liberal 

triunfante, porque ambos son de hecho compatibles con el liberalismo y el capitalismo, 

o al menos eso piensa Fukuyama. Debemos notar que se trata de un dialelo, donde se 
                                                 

7 .- Alberto DI FRANCO: Hacia dónde vamos ? 



García, Román: El otro fin de la historia 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com       9 

pierde el principio, producto de la falta de 

explicitación de los términos. También se 

descartan regímenes como el de Cuba que no 

tienen para su discurso mayor importancia, a pesar 

de que después de la caída del muro, regimenes 

como Venezuela o Bolivia y Ecuador, estén dando 

pasos en esta dirección. También descarta a los 

países del tercer mundo y afirma que el islamismo 

no ha constituido mayor alternativa, tanto porque 

la afiliación religiosa no es generalizable y se 

limita tan sólo a los países musulmanes. Mas aún, 

la religión no es generalizable a la política. Pasa 

por alto el número de musulmanes existentes en Estados Unidos y que en algún 

momento se intento vincular esta religión con la lucha racial. 

Lo mismo ocurre con los nacionalismos que son descartados por Fukuyama por 

tratarse de un fenómeno plural. Son demasiado diversas las alternativas y luchas 

nacionalistas y sus modelos para constituir una opción homogénea a la democracia 

liberal. Puesto que para Fukuyama sólo pueden ser considerados como posible 

alternativa a la idea liberal, los fascismo, que tendrían una idea sistemática, pero fueron 

derrotados ideológica y materialmente. 

En principio todas estas tesis son un despropósito que se basa en una 

homogenización de términos y sistemas. El totalitarismo en si se opone al liberalismo y 

no al capitalismo. El capitalismo se opone a los sistemas de producción socialista, 

sindicalista, de propiedad comunal o cooperativa.  

2.- La democracia liberal constituye «el significado de la historia» 

Como ha señalado Alan Ryan, el supuesto de que la democracia liberal 

constituye «el significado de la historia», es bastante inverosímil y supone una visión 

idealista o teológica, nosotros diríamos que se trata de un postulado eminentemente 

intencional y confuso. 



García, Román: El otro fin de la historia 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com       10 

En primer lugar se trata de una tesis intencional, puesto que no cabe pensar en 

evidencia alguna que permita sostener esa pretensión, ni aún en el caso de utilizar el 

criterio formal de democracia: existencia de dos partidos que se alternen en el poder y 

de dos periodicos independientes del partido de gobierno. Despues de la “democracia 

griega” y “la repúbica romana” se impuso una sociedad feudal. 

En segundo lugar, se trabaja con una idea sustancial de democracia,¿son 

democracias «liberales» Japón, Singapur, Corea del Sur, Afganistan, en el mismo 

sentido en que lo son los Estados Unidos o Gran Bretaña? O ¿podemos decir que 

Estados Unidos y Gran Bretaña comparten la misma idea de democracia? ¿Acaso no 

existen importantes diferencias entre las democracias más o menos del mundo 

occidental? ¿Es la democracia algo más que la ausencia de autocracia y de un régimen 

de partido único? Despues de la polémica Buch-Al Gore sobre las elecciones del 2000 

en Estados Unidos, ¿Cabe hablar de democracias consolidadas?. 

3.- El liberalismo como ideología cuenta con un programa comprensivo para la 

reorganización socioeconómica de la sociedad. 

No hay que ir muy lejos para adivinar detrás de esta tesis la vieja idea de que el 

mercado regula el mercado, o que se autorregula. La tesis en sí es una petición de 

principio, en la medida que se autorregula hasta el día en que deje de hacerlo. Sin 

embargo, existen datos históricos en contra de esta tesis tan fuertes como la crisis del 

’29, en la que se dejó actuar al mercado y produjo el ascenso de los denostados 

totalitarismos que critica el propio Fukuyama y de la IIª Guerra Mundial, como salida a 

la crisis. Por último, la actual crisis, ha evidenciado como se puede cambiar de teorías y 

aplicar una intervención del Estado, tanto dentro de casa, como fuera.  

4.- El fracaso de los sistemas alternativos supone el triunfo de la democracia 

capitalista. 

El primer comentario que cabe reallizar sobre esta tesis es que se refiere al 

fracaso del comunismo, que no del marxismo, y, en todo caso también del fascismo. 

Reducir las alternativas a dos resulta ampliamente simplificador y nada podemos decir 



García, Román: El otro fin de la historia 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com       11 

de teorías emergentes como el indigenismo, el islamismo, y el propio ecologísmo como 

ideologías políticas en formación. 

En segundo lugar que se haya vencido o desmoronado a un oponente no quiere 

decir que esté garantizada la universalización del sistema. Muchos sistemas políticos 

encuentran su razón de ser en la oposición a otros. Así mismo, no se contesta a las 

críticas que se realizan al propio sistema, inlcuso desde el propio sistema. 

5.- El nacionalismo y el fundamentalismo islamico no son ideologias alternativas.  

El fundamentalismo, en el mundo árabe e incluso en la política americana, el 

fundamentalismo cristiano, siguen siendo fuerzas poderosas, que si bien no tienen 

posibilidades en estos momentos, si las pueden tener frente a sistemas en crísis, un claro 

ejemplo fue el imperio romano, barrido primero por las ideas barbaras cristianas y luego 

por los barbaros que terminaron imponiendo el feudalismo. 

6.- El Fin de la Historia desde el punto de vista de las relaciones internacionales se 

trata de una situación que aminora o desaparece los conflictos internacionales.  

La hegemonía capitalista y el predominio absoluto del liberalismo harán que en 

la sociedad post-histórica las luchas en gran escala entre estados desaparezcan. Se trata 

de la "mercadización-común" de las relaciones internacionales. 

  Sin embargo, quizás en términos más concretos y precisos, la consecuencia 

internacional es la división de la humanidad y los países y naciones en sociedades 

históricas y post-históricas. Por cierto esta última situación le corresponde a los países 

de Europa occidental y particularmente al régimen político norteamericano. La segunda 

es la de la gran mayoría de países, particularmente los del tercer mundo, limitados a 

condiciones que no les permiten entrar en la modernidad de la sociedad post-histórica. 

También podrán existir situaciones en las que las sociedades se estanquen en la historia, 

como la que se puede presentar en la evolución de la URSS, según el autor que 

comentamos, ante las amenazas del nacionalismo eslavófilo. 



García, Román: El otro fin de la historia 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com       12 

  La descripción que el propio Fukuyama hace del tiempo post-histórico no 

puede ser mas patética: una sociedad unipolar, sin conflictos, incluso poco atractiva 

hasta para el mismo Fukuyama: 

7. El liberalismo produce el igualitarismo y los núcleos de pobreza se deben a 

tradiciones culturales o históricas. 

Para Fukuyama la cuestión de clase y las perversiones del sistema que condena a 

millones de sujetos a condiciones inhumanas de explotación y pobreza ha sido resuelta 

por el capitalismo liberal y así no tiene mayor problema en sostener que: 

"Las causas fundamentales de la desigualdad económica no tienen que ver con el 
substrato legal ni la estructura social de nuestra sociedad. (...) La pobreza negra en USA no 
es el producto inherente del liberalismo, sino más bien el legado de la esclavitud y el 
racismo que ha persistido mucho después de la abolición formal de la esclavitud".  

 
Como si la desigualdad y creciente miseria dentro del norte rico y la miseria del 

sur frente al norte no tuvieran que hacer solamente con las condiciones de producción 

capitalista a nivel mundial, sino también con las bases políticas y jurídicas que permiten 

la reproducción de esas mismas relaciones, es decir "el substrato legal" propio 

precisamente del liberalismo. 

En este sentido Fukuyama sigue a Kojeve, y “el igualitarismo de los Estados 

Unidos de hoy representa el logro esencial de la sociedad sin clases previsto por Marx".  

8.- El sujeto como consumidor. 

El sujeto es uno de los elementos de la metafísica, que cuenta con dos 

acepciones una lingüística y otra ontológica.  En el primer sentido es el término del que 

se dice o predica algo; y en el segundo es la realidad fundamental que sirve de base o de 

sustentáculo a alguna otra realidad sustentada en aquélla. En la tesis de Fukuyama 

claramente nos situamos en la segunda acepción y, en principio, se tata de una 

proposición operatoria con un sujeto corpóreo, frente a las proposiciones 

eminentemente idealistas en las que se trata de un sujeto incorpóreo.       



García, Román: El otro fin de la historia 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com       13 

Se trata de una proposición 

ontológica, puesto que de tratarse 

de una proposición lingüística no se 

estaría diciendo nada pues la 

determinación de un sujeto del que 

se dice consumidor, se puede decir 

o predicar cualquier otra función. 

En un sentido colectivo, el atributo 

podría ser considerado como la 

esencia de este, quedando la 

definición de este delimitada por el 

atributo. En este caso nos 

encontramos ya en el plano 

ontológico. Entre los escolásticos 

medievales era frecuente el empleo 

del término sujeto en este sentido. 

Hablaban de sujeto de atribución o 

simplemente de sujeto para 

designar la materia o el objeto propio de una ciencia8.  

Ahora bien, Aristóteles definió al sujeto diciendo: «es aquello de lo cual se 

predica cualquier otra cosa, sin que él sea nunca predicado»9. En ese sentido, la tesis de 

Fukuyama implica que el sujeto no puede ser objeto de consumo. Si el sujeto se define 

como consumidor no puede darse que este pueda ser predicado. 

Al margen del esclavismo todavía practicado en algunas zonas y de situaciones 

límite como la producción de alfombras en la India con mano niños vendidos como 

esclavos. Tendríamos que responder ante el auge de la prostitución y de numerosos 
                                                 

8 .- Así, por ejemplo, Santo Tomás, escribe: «El sujeto de una ciencia tiene con ella la misma relación que 
los objetos con sus respectivas facultades o hábitos. Propiamente hablando, el objeto de una potencia o 
hábito es aquello por lo cual las cosas dicen relación a tal potencia o hábito. Pues bien, como la Doctrina 
Sagrada (o Teología) lo trata todo desde el punto de vista de Dios, bien porque es el mismo Dios o porque 
está ordenado a Dios como principio y fin, síguese que el sujeto de esta ciencia es Dios» (Sum. Th., 1 ql 
a7). 
9 .- Metafísica, V11,3; Bk 1.028 b 36 



García, Román: El otro fin de la historia 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com       14 

programas que convierten en mercancía a los sujetos. En definitiva nada que Marx y el 

marxismo posterior no hayan dicho ya.  

Por otra parte, como tesis ontológica no creemos decir nada nuevo con que el 

sujeto real u ontológico hay que apelar en primer lugar a Aristóteles y a su distinción 

entre sustancias primeras y segundas. El sujeto en sentido ontológico es precisamente la 

sustancia primera, es decir, aquella realidad que existe en sí y que es como la base y el 

fundamento de toda otra realidad, o sea, de la realidad accidental; y esto como realidad 

singular y no como esencia universal. Por ello, según Aristóteles, debe cumplir los 

siguientes requisitos: a) ser una sustancia completa, no una parte de una sustancia; b) ser 

singular, no universal, pues la sustancia universal es la llamada sustancia segunda; y c) 

ser incomunicable, es decir, cerrado en sí mismo o sobre sí mismo. Es, por tanto, una 

«sustancia individual de naturaleza completa». Aristóteles dice del sujeto que es «en un 

sentido, la materia; en otro, la forma, y en tercer lugar, el compuesto de ambas»10. Sigue 

Aristóteles señalando, y ahí radica la importancia de la objeción a Fukuyama, que el 

sujeto se puede tomar en tres sentidos: pasivo, activo y en sentido integral. Suponer, 

algún tipo de actividad al sujeto supone una contradicción con la tesis central del Fin de 

la Historia, pues esa acción ella misma producirá nuevas transformaciones, que es lo 

que no se entiende de las metafísicas dialécticas idealistas, incluido Marx. Si la 

dialéctica, el método, es ontológico, porque finaliza en un momento y no se sigue 

reproduciendo eternamente. 

Por otra parte, Fukuyama esta hablando del sujeto ontológico racional o persona 

(humana) incluido el sujeto psicológico. En primer lugar, y al margen de otras 

consideraciones ontológicas, sería necesario, para definir al sujeto como consumidor 

que este tuviera garantizada, al menos, la subsistencia, por tanto, el tema de la pobreza y 

el Tercer Mundo no son problemas que Fukuyama pueda despachar tan alegremente, o 

en todo caso no estamos hablando de un sujeto universal, cuando tres cuartas partes de 

población están en los límites de la subsistencia. 

                                                 

10 .- Metafísica, V11,3; Bk 1.029 a2 



García, Román: El otro fin de la historia 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com       15 

Pero la persona puede también considerarse operativamente, y entonces aparece 

como el sujeto cognoscente y como el sujeto libre o con voluntad. En este sentido el 

sujeto aparece como “yo” frente al objeto, que carecería de voluntad. No vamos a entrar 

en más profundidades, pero lo que no podrá negar el propio Fukuyama es que el 

consumo dista mucho de funcionar como un mero objeto, pues hoy en día este no se 

puede imaginar sin las campañas de marketing. Por tanto no sólo el sujeto es activo, 

sino que el objeto también lo es creando nuevas necesidades en el sujeto y por tanto 

cambiando el mundo. Por tanto el «mundo» no puede considerarse como una realidad 

«perfecta», ya dada, sino que la interacción con el sujeto produce nuevas realidades que 

no están ya dadas previamente a la constitución por parte de los sujetos y las 

instituciones constituidas por estos. Los objetos de consumo no contribuyen solamente a 

ser consumidos, como se desprende de las tesis de Fukuyama, sino que construyen 

nuevas realidades que no existían previamente, como los automóviles o los ordenadores 

alteran las relaciones entre los sujetos y dos definen con nuevos atributos (conductores, 

internautas, etc.). Se trata de  una realidad cambiante, que no está presente, y que en lo 

fundamental, es creada por la propia sociedad de consumo alterando las relaciones con 

y en el mundo. Dicho de otra manera, de la misma forma que no se puede considerar 

consumidores a los hombres del Paleolítico o de la Edad de Hierro –por lo menos en la 

misma medida que un norteamericano- tampoco podemos a los hombres del siglo XXII.  

Bibliografía 

Elorza, Antonio: “Crónica: Ideas que muevenel mundo. El fin de la historia”, El Pais 
04/11/2006 

Fukuyama, Francis: El fin de la Historia y el último hombre (en el original, en inglés 
The End of History and the Last Man) es un libro de 1992 . 
http://www.fulide.org.bo/fulide/biblioteca/el%20fin%20de%20la%20historia%2
0Fukuyama.pdf 

Francis Fukuyama. El Fin de la Historia (Articulo) 
http://eldevenirsf.blogspot.com/2009/07/francis-fukuyama-el-fin-de-la-
historia.html 

Ema López, José Enrique: Del sujeto a la agencia (a través de lo político)", Athenea 
Digital: revista de pensamiento e investigación social, ISSN 1578-8946, Nº. 5, 
2004  
http://antalya.uab.es/athenea/num5/ema.pdf 

Capella, Francisco: Inteligencia y Libertad. Sujetos éticos 
http://www.intelib.com/Derecho_de_propiedad.htm#Sujetos_eticos 



García, Román: El otro fin de la historia 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com       16 

Pippin, Robert B.: The Persistence of Subjectivity. On the Kantian Aftermath, 
Cambridge University, Cambridge, 2005, 369 pp. 
http://www.ub.edu/astrolabio/Recensiones2/Ortiz%20de%20Landazuri%202.pdf 

Huguet Polo, Andrés; “Las tesis de Fukuyama sobre el Fin de la Historia”. 
http://huguet.tripod.com/fukuyama.htm 

Peña, J.: “Espinosa: proyecto filosófico y mediación política” en El Basilisco, 1 (1978), 
pp. 80-87. 

Peña Echeverría, Javier: Libertad y comunidad en Espinosa”, cuadernos del seminario 
de Spinoza 1, Ciudad Real 1992. 
http://www.uclm.es/actividades0304/seminarios/Spinoza/pdf/cuadernos/1.pdf 


