
Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com        1 
 

Sujeto expectante y globalización 
Fernando Miguel Pérez Herranz 

Universidad de Alicante 

 
 
 

Y, como se da cuenta de todo esto, permanece quieto y no se dedica más que a sus cosas, como 
quien, sorprendido por un temporal, se arrima a un paredón para resguardarse de la lluvia y 
polvareda arrastradas por el viento; y, contemplando la iniquidad que a todos contamina, se da 
por satisfecho si puede él pasar limpio de injusticia e impiedad por esta vida de aquí abajo y 
salir de ella tranquilo y alegre, lleno de bellas esperanzas. Platón, República, 497d. 

 
De aquí que unos cuantos gigantes, que debieron de ser los más robustos, que estaban dispersos 
por los bosques situados en las alturas de los montes, al modo como las fieras más robustas 
tienen allí sus cubiles, espantados y atónitos ante tan impresionante fenómeno, del que ignoraban 
la causa, alzaron los ojos y descubrieran el cielo. Y puesto que la naturaleza de la mente humana 
comporta que en tales casos atribuya al efecto su propia naturaleza, como se ha dicho en los 
Axiomas, y como en tal estado la naturaleza era la propia de hombres todos ellos de potente 
fortaleza física que manifestaban sus violentísimas pasiones aullando y rugiendo, por ello 
imaginaron que el cielo era un gran cuerpo animado, que por su aspecto llamaron Júpiter, 
el primer dios de las llamadas «gentes mayores» que mediante el silbido de los rayos y el fragor 
de los truenos quisiera decirles alguna cosa; y así comenzaron a practicar la curiosidad natural, 
que es hija de la ignorancia y madre de la ciencia, la cual engendra el asombro al abrir la mente 
de los hombres, como se ha explicado antes en los Elementos. G. Vico, Ciencia nueva, II, s. I, 
cap. 1 [377], pág. 164. 

 
El hitlerismo pretende principalmente imponer la dominación y la posesión total de cada 
individuo a través de la voluntad y del espíritu del Führer. La dominación y la destrucción de 
las conciencias tienen como objetivo a las personas y se propaga a través del discurso y por 
escrito. E. Faye, Heidegger. La introducción del nazismo en la filosofía. En torno a los 
seminarios inéditos de 1933-1935, Akal, Madrid, 2009. 

 
 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

2        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

Introducción 
1. El concepto de globalización 

a. Definición GENÉTICO-TOPOLÓGICA 
b. Definición EXTENSIONAL. Criterios 

i. La globalización MEDITERRÁNEA 
ii. La globalización BIFURCADA: España, Inglaterra, Holanda, Bélgica, Alemania… 

iii. El FIN DE LA GLOBALIZACIÓN: Norteamérica 
2. El concepto de sujeto 

a. De COGITO a STIMMUNG  
b. EXCURSUS SOBRE SOCIOLOGÍA Y FILOSOFÍA  

3. El sujeto de la globalización: «Conciencia entre conciencias» 
a. Sentido del término conciencia 
b. Fenomenología de la figura «conciencia entre conciencias» 
c. Modelos de la figura «conciencia entre conciencias» en los procesos de globalización 

i. El modelo SOCRÁTICO: El filósofo y los gobernantes 
ii. El modelo CIUDAD DE DIOS: Dios y las criaturas 

iii. El modelo IMPERIAL (NACIÓN-IMPERIO):  
1. Las aporías del sujeto moderno 
2. El colapso del sujeto moderno: el caso Heidegger 
3. Otros sujetos olvidados 

iv. El modelo FIN DE LA GLOBALIZACIÓN: «Remolinos de la globalización» 
4. El cuadro semiótico de los sujetos al final de la globalización 

a. El sujeto-«IMPERIO» de la globalización  
b. Los sujetos-«PLURICOLORES» de la globalización 
c. Los sujetos -«RESISTENTES» a la globalización 
d. Los sujetos-«REMOLINOS» de la globalización: China, Rusia, India, Brasil, Sureste asiático, 

Irán… 
5.  Final, desde la «conciencia expectante» europea 

 

 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com      3 
 

Introducción 
 
El congreso organizado por la SAF para este curso se titula El Sujeto de la 

Globalización. Ya de entrada, se podría negar realidad al término Sujeto y denunciar la 
globalización en sus perfiles más gruesos: la miseria del capital y sus consecuencias de 
pobreza, destrucción ambiental, corrupción política y económica…; la violencia militar 
y paramilitar; la ruindad del neocolonialismo, el racismo y el patriarcado; la 
desmoralizante racionalidad científica y la alienante técnica fordista; o la democracia 
insuficiente o dirigida1 y, más aun, la violencia a la que conducen las urnas en muchos 
países del mundo.2 A continuación podría reivindicarse cierta sabiduría arquetípica, 
exótica, pre o posmoderna, pero ya sin la obligación de confrontarnos con la idea de un 
sujeto que unificara toda esa experiencia. Ahora bien, si decidimos hacer caso al título y 
salvar la cuestión del «espinoso» Sujeto —como dice Zizek— se ha de confrontar la 
tesis de la trascendentalidad que acompaña al Sujeto en la filosofía académica. Y 
entonces no es posible soslayar la filosofía del Ser de Heidegger como piedra de toque 
al poner la metafísica de la subjetividad en el centro del debate filosófico. Así lo resume 
Álvarez: 
 

Pero nos parece que es sobre todo a partir de Heidegger cuando se plantea la discusión 
acerca del sujeto metafísico como un asunto central del debate filosófico (…) Heidegger 
interpreta la filosofía moderna como la metafísica de la subjetividad, un modo de pensar 
caracterizado por ese principio axial del sujeto, que el humanismo identifica con el 
hombre (…) A partir de ahí otra forma de pensar tendría que prescindir del sujeto y 
volver a la cuestión del ser de cuyo olvido se hizo responsable toda la metafísica 
occidental.3 
 
Heidegger ha reemplazado el centro que ocupaba el yo de la tradición —de 

Descartes a Kant y de éste a Husserl— por el Dasein, que toma como campo de acción 
el «entorno» o «mundo circundante» (Umwelt), el suelo en el que el ser arraiga su 
existencia. Y como han visto sus críticos, a quienes seguimos —Farías, Otto, Faye, 
Quesada…—, este Dasein pone las raíces auténticas de la existencia no en la 
Humanidad, ni siquiera en Europa, sino en la nación alemana.4 La existencia auténtica 
se realizará como destino (Geschick) y el destino está íntima y circularmente vinculado 
con la nación alemana. Por eso el sujeto —definido respecto de un mundo entendido 

                                                 
1 Sheldon S. Wolin, Democracia S.A. La democracia dirigida y el fantasma del totalitarismo invertido, 
Katz, Barcelona, 2008. 
2 Cf., por ejemplo, P. Collier, Guerra en el club de la miseria, Turner, Madrid, 2009. 
3 E. Álvarez, “Introducción” en E. Álvarez (ed.), La cuestión del sujeto. El debate en torno a un 
paradigma de la modernidad, Cuaderno gris, nº 8, 2007, Universidad Autónoma de Madrid, pág. 10. 
4 En el caldo de cultivo de la República de Weimer que se pregunta insistentemente por las «verdaderas 
raíces de Europa». Véase la excelente tesis doctoral de Antonio de Murcia, Crítica, retórica e historia. La 
mediación humanista en el pensamiento de Ernst Robert Curtius. 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

4        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

como el horizonte finito del desvelamiento del Ser— no unifica ya nada, e incluso se 
entenderá separado de los otros sujetos, pues aunque todos arranquen del suelo y la 
sangre (Bolden und Brut), sólo quedan entrelazados por mediación del Estado que los 
vincula distributivamente y que no requiere de pactos ni de contratos entre ellos, sino, 
en todo caso, de plebiscitos.5 No hay sujeto que unifique la experiencia ni siquiera que 
se con-forme con otros sujetos, sino individuos que responden todos uno-a-uno al 
mismo destino.6 

 
El posmodernismo —un fenómeno cultural muy ambiguo, antifascista, pero 

orientado por la filosofía del propio Heidegger— ha dado un paso más y ha 
transformado el Dasein en un sujeto múltiple, de perfiles muy variados: «Sujeto artista 
neo-nietzscheano»;7 «sujeto infantilizado e inmaduro»;8 «corroído»;9 «masificado»;10 
«metropolitano»;11 «saturado»,12 «modular»13… Un sujeto / user (usuario) que no tiene 
necesidad de integrar personalmente saberes o experiencias, ni de ordenarlos conceptual 
o narrativamente, sino que se conforma con reunir recetas de comportamiento, con 
acumular agregados de saberes técnicos e informaciones puntuales para satisfacer su 
ansiedad de consumidor compulsivo. Este sujeto no necesita ya una educación 
humanista en el sentido clásico, sino más bien una antropotécnica, como ha sugerido —
con gran escándalo— Peter Sloterdijk,14mediante el uso de biotecnologías adecuadas a 

                                                 
5 “En la ontología fundamental, la mayoría de los yoes —das Man [el uno impersonal]— evitan 
sistemáticamente las exigencias de autenticidad mediante las trampas de la conformidad social: el 
«ajetreo», la «cháchara», la «curiosidad» y lo «público». Como tal el Dasein permanecía envuelto en la 
esfera inferior de la autenticidad. Una consecuencia de esta descripción es que, en el esquema de 
Heidegger, la esfera del «Ser-con-otros» o Mitsein parece devaluada a priori. Así, en el Ser y tiempo las 
posibilidades de una intersubjetividad humana con sentido parecían desdeñables o inexistentes”. R. 
Wolin, Los hijos de Heidegger, Cátedra, Madrid, 2003, pág. 131. Véase también: E. Faye, Heidegger. La 
introducción del nazismo en la filosofía. En torno a los seminarios inéditos de 1933-1935, Akal, Madrid, 
2009, pág. 202. V. Farías, Heidegger y el nazismo, Muchnik, Barcelona, 1989. F. Duque, (comp.), 
Heidegger: la voz de tiempos sombríos, Serbal, Madrid, 1991. K. Jaspers, Notas sobre Heidegger, 
Mondadori, 1990. J. Quesada, Heidegger de camino al holocausto, Crítica, Madrid, 2008... 
6 Sigue valiendo como referencia intuitiva la escena de la película Cabaret de Bob Fosse, 1972, cuando, 
en un merendero, un joven nazi inicia el canto del himno Tomorrow belong to me, al que se van uniendo 
todos los que allí se encuentran «accidentalmente», excepto el viejo judío compungido; cantan sin mirarse 
entre sí, con la mirada puesta, por así decirlo, «en el infinito». 
7 Que resume el dicho de Andy Warhol: “If everybody’s not a beauty, the nobody is” (Si todo el mundo 
no es una belleza, nadie lo es). El límite de esta posición sería la de Annie Leibovitz, obsesionada por 
llevar una «vida perfecta»: Cualquiera puede ser Leibovitz; cualquiera puede suscitar universos perfectos 
y únicos por el ucase de su voluntad. 
8 F. Cataluccio, Inmadurez. La enfermedad de nuestro tiempo, Siruela, Madrid, 2006. 
9 R. Sennet, La corrosión del carácter. Las consecuencias personales del trabajo en el nuevo capitalismo, 
Anagrama, Barcelona, 2000. 
10 W. Benjamin, “La obra de arte en la época de su reproducibilidad técnica”, Discursos ininterrumpidos, 
Taurus, Madrid, 1973.  
11 J. Echeverría, Los señores del aire. Telépolis y el tercer entorno, Destino, Barcelona, 1999.  
12 Véase K. J. Gergen, El yo saturado, Paidós, Barcelona, 2006. 
13 E. Gellner, Condiciones de la libertad: la sociedad civil y sus rivales, Paidós, Barcelona, 1996. 
14 M. Houellebecq, Las partículas elementales, Anagrama, Madrid, 1999; P. Sloterdijk, Normas para el 
parque humano, Siruela, Madrid, 2000. 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com      5 
 

su novedosa función. ¿Podríamos considerar que éste es el tipo de sujeto al que se 
refiere el título del Congreso, el sujeto de la globalización? 

 
Respondamos con otra pregunta: ¿Podría este sujeto (más bien anti-sujeto) 

posmoderno hacer frente a algo tan decisivo como el inmenso proceso que es la 
globalización? ¿Podría hacerse cargo, responsabilizarse de la experiencia económica, 
política o cultural jamás experimentada, si, como veremos más adelante, globalización 
significa «envolver todo el planeta Tierra desde uno o varios centros»? Más bien nos 
parece ver en él, un sujeto desbordado, perplejo, confuso (con «mala conciencia»), 
provinciano, victimista y utilitarista. Así que parece que es necesario comenzar con una 
definición de globalización para hacernos una idea del Sujeto que —eventualmente—
habría de dar unidad a los atributos que comporta un proceso tan complejo y totalizador. 

 
 

1. El concepto de globalización 
 

Globalización abarca un campo semántico muy complejo, que recoge conceptos 
de la economía, la política y la cultura, pero también de las ciencias físicas y biológicas, 
de las tecnologías más avanzadas e incluso de la filosofía. Pues se supone que 
incorpora: las finanzas intercontinentales; el mercado mundial; las instituciones 
jurídicas internacionales; la homogeneización de las técnicas operacionales; el uso de 
las tecnologías —comunicacionales, armamentísticas, farmacéuticas, musicales...— que 
conectan Estados y pueblos; la cultura globalizada o superposición de valores 
internacionales a las identidades nacionales; y aun la Humanidad como punto de 
referencia global de los derechos humanos. El fenómeno de la globalización pone en 
juego, sin duda, elementos de la economía de pueblos, naciones, clases sociales o 
grupos étnicos, como bienes de consumo, aranceles, acuerdos multilaterales, 
instituciones internacionales, política económica...15 Y junto a estos fenómenos 
estudiados por sociólogos y antropólogos, aparecen por doquier ideas filosóficas de 
extraordinaria importancia, como Democracia, Libertad, Tecnociencia, Mundo, 
Imperio, Relativismo cultural, etc.  
 

                                                 
15 Samir Amin, El capitalismo en la era de la globalización, Paidós, Madrid 2000. Ulrich Beck, ¿Qué es 
la globalización?, Paidós, Barcelona, 1998. Daniel Bell, El advenimiento de la sociedad postindustrial, 
Alianza, Madrid 1976. Noam Chomsky (y otros), Los límites de la globalización, Ariel, Barcelona 2002. 
G. de la Dehesa, Comprender la globalización, Alianza, Madrid 2000. M.J. Fariñas Dulce, Mercado sin 
ciudadanía. Las falacias de la globalización neoliberal, Biblioteca Nueva, Madrid, 2005. P. de 
Senarclens, Crítica de la globalización, Bellaterra, Barcelona, 2004. G. Soros, La crisis del capitalismo 
global, Debate, Madrid 2001. Joseph Stiglitz, El malestar en la globalización, Taurus, Madrid 2002. 
Boaventura de Sousa Santos, El milenio huérfano, Trotta, Madrid, 2005… 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

6        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

Por eso consideramos que globalización es algo más que un fenómeno 
económico, es una Idea filosófica16 que da lugar a aporías. Así: los centros de gravedad 
de las fuerzas económicas atraviesan los Estados, y, sin embargo, no existe un marco 
político, ideológico o cultural que dote de coherencia a la gestión global del sistema; de 
manera que se legitima la violación de los derechos de soberanía de los Estados —
restricción de mercados, intervención militar directa...— , defendidos por esos mismos 
Estados. O bien: hay países que se hacen más ricos, pero crean millones de parados;17 
son coetáneos un desarrollo económico acelerado y una no menos acelerada pobreza y 
represión política con millones de muertos (China, Vietcong, la Indonesia de Suharto, 
las dictaduras latinoamericanas…). Y aun, desde otra perspectiva: la «globalización de 
la riqueza» es hermana de la «globalización de la pobreza».18 Necesitaremos, por tanto, 
una definición categorial previa, que nos oriente en el tratamiento filosófico del término 
globalización. 
 

a) Definición genético-topológica. El proceso de globalización, en su sentido 
descriptivo utilizado por políticos, periodistas e intelectuales en general, ha de 
adjetivarse con el término terráqueo. La globalización terráquea describe el proceso de 
intercambio fuertemente acelerado de mercancías a través de transportes rápidos —
aviones, barcos, trenes…—, de símbolos e información cuasi instantáneos a través de 
las tecnologías de la comunicación soportadas en satélites espaciales o de mercados 
financieros que se aprovechan de los dos medios anteriores; tiende a la concentración de 
poder, apoyado en la ideología del «pensamiento único»; se incluye además el 
intercambio de costumbres, de formas de vida (american way life), y hasta de bacterias 
y virus (SIDA, A/H1N1…), etc.19  

 
Los análisis del término globalización se hacen habitualmente desde la 

sociología, pero propondré criterios histórico-topológicos de análisis. La definición 
genética de globalización terráquea ha de ir asociada, suponemos, a la hipercategoría de 
ruta.20 La globalización se hace siempre desde un lugar (espacio-temporal), que va 
abarcando, encerrando o incluyendo otros lugares (espacio-tiemporales); será unilineal, 
si se inicia en solo punto (ciudad, Estado), o multilineal, si lo hace en distintos puntos 

                                                 
16 G. Bueno, “La nostalgia de la barbarie, como antiglobalización”, Antílogo al libro de Juan Zerzan, 
Malestar en el tiempo, Ikusager, Vitoria 2001. «Mundialización y Globalización» El Catoblepas, nº 3, 
2002. R. Safranski, R., ¿Cuánta globalización podemos soportar?, Tusquets, Barcelona, 2004. P. 
Sloterdijk, En el mundo interior del capital, Siruela, Madrid, 2005… 
17 Cf., Samir Amin, El capitalismo en la era de la globalización, Paidós, Barcelona, 1999. U. Beck, ¿Qué 
es la globalización?, Paidós, Barcelona, 1998... 
18 M. Chossudovsky, Globalización de la pobreza y nuevo orden mundial, Siglo XXI, Buenos Aires, 2002. 
19 Dejamos aparte el concepto más astronómico y cosmológico de globalización del universo, según las 
clásicas teorías griegas del cosmos como una esfera o conjunto de esferas, con una última envoltura o 
Primer Motor tal como lo diseñó Aristóteles. (Metafísica) 
20 F. M. Pérez Herranz y J. M. Santacreu, Las rutas de la humanidad. Fenomenología de las migraciones, 
La Xara, Simat de la Valldigna, 2006. 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com      7 
 

con un mismo objetivo.21 La expansión de la globalización será violenta, si la resisten 
los pueblos englobados, o pasiva, si los pueblos quedan atraídos por los beneficios 
previstos por el pueblo englobador; además, la expansión da lugar a un complejísimo 
cruce de intereses, de asimetrías profundas en el desarrollo de unas zonas u otras del 
planeta, una complejidad que es la materia propia de la investigación —sociológica, 
antropológica o filosófica— que nos concierne. (Dicho en términos gnoseológicos, la 
parte englobadora nunca puede replicarse a sí misma, porque no se ajusta al modelo 
fractal, sino al modelo topológico de conflicto entre atractores en equilibrio inestable). 
Haré un par de comentarios: 
 

En primer lugar, en cuanto a la violencia, un concepto perturbador y provocador. 
La filosofía, definida por su estructura argumentativa, no niega la violencia, sino que se 
encara contra ella desde su mismo origen. Epiménides de Creta, sabio de Grecia, 
vidente y chamán, es experto en ritos catárticos mediante los que restablece el orden y la 
salud, desterrados de la ciudad por los antiguos crímenes cometidos en ella. También la 
tradición bíblica prohíbe el asesinato: el primer pacto que establece Jahvé con los 
hombres exige de éstos el respeto por la vida humana; y no sólo reclamará la sangre 
vertida, sino que demandará incluso a quien derramare la sangre del homicida, pues el 
hombre ha sido creado a imagen de Dios (Génesis, 9, 5-6). Pero es Sócrates quien se 
enfrenta con la palabra (lógos) a los gobernantes que justifican su poder por la sola 
fuerza (“Es más vergonzoso cometer injusticia que recibirla” se lee en el Gorgias, 
489a). Sócrates —y con él la filosofía— triunfa cuando, apoyado en argumentos por 
absurdo (el élenchos) persuade al poder para que éste se justifique según el lógos. 
Platón empieza a dibujar la figura del «rey filósofo», un rey educado en las ciencias y 
la dialéctica para ejercer el poder.22 Aristóteles corrige al maestro y limita la misión del 
filósofo a legitimar el poder a través de la razón. El cristianismo romano —herido por la 
letra griega— asume que el poderoso ha de dar cuenta y razón de sí mismo. San 
Anselmo inicia su argumento apelando a la ignorancia del necio, trasunto del soberbio 
Luzbel; y de las respuestas de los necios (nominalistas / realistas) se origina el 
humanismo cívico. Al criterio de la Razón ha de acogerse incluso el Tribunal del Santo 
Oficio, que emite sentencias y, en consecuencia, se obliga a dar razones. Haber 
convencido del deber de argumentar a quien ejerce el poder es el gran éxito de la 
filosofía. Pero este logro ni hace desaparecer la violencia, ni hace olvidar la violencia 
intrínseca (performativa) del propio lenguaje y los subterfugios que acumulan la retórica 
y la contra-argumentación.23 

 

                                                 
21 I. Wallerstein ha propuesto tres espacios para explicar las condiciones de explotación: centrales, 
semiperiféricos y periféricos. Cf. El moderno sistema mundial, Siglo XXI, Madrid, 1979. 
22 R. R. Aramayo, La quimera del rey filósofo, Taurus, Madrid, 1997. 
23 Véase, por ejemplo, S. Zizek, “Teme a tu prójimo como a ti mismo” en AA.VV., Los otros entre 
nosotros. Alteridad e inmigración, Círculo de Bellas Artes, Madrid, 2009. 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

8        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

La filosofía, por tanto, encuentra su límite en la argumentación racional y lógica 
oral o escritural. Y si el filósofo socrático usa la palabra viva y el enfrentamiento «cara 
a cara», el filósofo platónico trabaja las Ideas filosóficas en la Academia indirectamente, 
a través de la escritura. En cualquier caso, la guerra (stásis) es siempre el límite de la 
acción filosófica, que sabe que el combate (pólemos) es el principio de todas las cosas 
(Heráclito, 53); pero también que el Poder ha de «dar cuenta y razón», si es que está 
sometido al lógos. Y, como Sócrates, seguimos preguntando: «Y tú, gobernante, ¿en 
qué fundamentas el poder del que te jactas?». 

 
El proceso de globalización, heredero de esta tradición del argumento, propone 

también sus estrategias argumentativas; abre espacios para pensar la relación 
irreductible entre la globalización, el sentido del mundo como mundo, las condiciones 
en las que estamos expuestos a la naturaleza y a los demás hombres, y las formas en que 
debemos pensar el mundo en términos de su creación (in)finita.24 Por lo que, siguiendo 
a Alberto Hidalgo,25 podemos formalizar el silogismo de la globalización: 

 
La globalización es el terreno en el que la lucha ideológica se plantea con más crudeza 
en este momento; quien se apropie de la idea de globalización para sus intereses, se 
apropia del discurso; apropiarse del discurso es apropiarse de los términos de la 
relación; apropiarse de los términos de la relación es apropiarse de la definición de los 
problemas. En consecuencia, apropiarse de la definición de los problemas es plantear 
previamente las soluciones, en la dirección que a uno le interesa. 
 
Y, en segundo lugar, en cuanto a la complejidad que procura el ajuste de tiempos 

y espacios, de creencias y religiones, de intereses económicos y tecnológicos... En el 
proceso de globalización, habrá zonas —Europa— favorecidas por la liberación del 
flujo de capitales y de la circulación del ahorro mundial; pero ese mismo flujo ha 
provocado turbulencias monetaristas en otras partes del mismo globo terráqueo: 
México (1994-5), Sureste asiático y Corea (1998), Rusia (1998), Brasil (1999), Turquía 
(2000), etc. Entonces se hacen inevitables algunas preguntas: ¿Cómo es posible hablar 
de un «orden mundial» (S. Huntington), de una «sociedad civil global» (M. Kaldor) o 
de una «única civilización mundial» (H. Perlmutter)? ¿No habrá, más bien, múltiples 
centros de globalización? ¿Qué papel juega Europa en esos procesos? ¿Cuál es la 
potencia (dynamis) de esos presuntos centros que parecen iniciar sus propios procesos 
de globalización: China, Rusia, India, Brasil, Irán…?  

                                                 
24 J.L. Nancy, La creación del mundo o la mundialización, Paidós, Barcelona, 2003. 
25 A. Hidalgo, “La globalización como fetiche”. Un resumen se encuentra en Tiempos de Paz, Madrid, 
abril 2.001; nº 60, pp. 17-30. También, “Tercer salón del libro iberoamericano de Gijón. Estrategias y 
miserias del proceso de globalización”. Un silogismo que, si bien no es equivalente al teorema de Thomas 
(“Si los individuos definen las situaciones como reales, son reales en sus consecuencias”), considera que 
la conciencia que se tenga de un problema repercute en la realidad misma. Cf. R.K. Merton, Teoría y 
estructura sociales, FCE, México, 1964. 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com      9 
 

 
 b) Definición extensional. Criterios. Extensionalmente, globalización hace 

referencia al mundo que se inicia tras la Segunda Guerra Mundial, a partir de los 
acuerdos en julio de 1944 en Bretton Woods y el consiguiente establecimiento del 
Fondo Monetario Internacional (FMI) y el Banco Mundial (BM) encargados de evitar la 
re-aparición de los desórdenes monetarios que tomaban como referencia el Crack de 
1929; continúa con las reformas de M. Thatcher y R. Reagan —inspirados por los 
teóricos neoliberales F. Hayek y M. Friedman—; la expansión del mercado que no sólo 
regula los intercambios de mercancías, sino también los servicios o la propiedad 
intelectual, aspectos que atañen a la salud, la educación, etc.; la incorporación de China 
a la Organización Mundial del Comercio (OMC), creada a partir del GATT en 1995... y 
concluye, por ahora, con la crisis de 2008. 
 

*** 
 
Ahora bien, si globalización es un concepto en la órbita de las Rutas, hay que 

entenderlo como última etapa de un proceso iniciado mucho antes. En este sentido, se 
han propuesto diferentes criterios para su periodización y todos ellos poseen sin duda 
razones suficientes que los justifican.26 Aquí propondré un criterio que se adapte a la 
definición genético-topológica de globalización. Si ésta es un proceso, ha de poseer un 
punto de salida desde el cual se realiza la operación de englobar tierras, pueblos y 
costumbres hasta que, en el límite, se globaliza la totalidad del planeta Tierra. A tales 
efectos, tres han sido los puntos de referencia que destacan con fuerza propia: Roma, la 
Europa cristiana y Estados Unidos (sin perjuicio de que puedan considerarse también 
otras globalizaciones anteriores a la romana: la de las primeras rutas paleolíticas; la de 
las rutas de los grandes imperios medo-persas, egipcios…; la inmediatamente anterior a 
Roma: la globalización de Alejandro Magno; o bien otras posteriores, como la 
expansión árabe islámica). Al criterio topológico de centro de expansión, añadiré un 
subíndice determinativo filosófico:27 para que un acontecimiento histórico sea 
reconocido como singularidad histórica ha de haber sido constatado por medio de 
ciertos escritos (asociados a lo que llamamos filosofía de la historia), que son sus 
referencias canónicas.28 Veamos: 
                                                 
26 P. Sloterdijk habla de la globalización cósmico-urania (De Grecia a Dante); la globalización terrestre 
(de 1492 a 1945); la globalización electrónica (de hoy en adelante). Cfr. en P. Sloterdijk, En el mundo 
interior del capital, op. cit., págs. 26-27. Robertson habla de oleadas de la globalización: comercio 
regional (de 1500 a 1800), industrialización (de 1800 a 1945) y nuevo orden mundial (de 1945 en 
adelante. Cf. en R. Robertson, Tres oleadas de globalización. Historia de una conciencia global, Alianza, 
Madrid, 2005, pág. 18. Tilly distingue cuatro ondas de globalización: siglos XIII, XVI, XIX y final del siglo 
XX. Cf. en “Globalization Theatens Labor’s Rights”, International Labor and Working-Class History, 47, 
1995… 
27 Sin perjuicio del uso de otros criterios necesarios: jurídicos, políticos o económicos, que no podemos 
acometer aquí, aunque muchas veces se trasluzcan estos aspectos en un planteamiento de cuño filosófico. 
28 Cf. F. M. Pérez Herranz y J.M. Santacreu, Las Rutas de la humanidad, op. cit. 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

10        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

 
i) La globalización mediterránea. La primera gran globalización es la llevada a 

cabo desde Roma hacia los límites sostenibles por el ejército —el limes—, que tiene 
como referencia el Mediterráneo; el cristianismo impele esa dinámica hacia la totalidad 
del mundo conocido.29 El cristianismo piensa esta globalización, fijada por Marcos: “Id 
por todo el mundo y predicad el Evangelio a toda criatura. El que creyere y fuere 
bautizado se salvará, mas el que no creyere se condenará” (Marcos, 16:15); y que 
totaliza Pablo: “No hay ya judío o griego, no hay siervo libre, no hay varón o hembra, 
porque todos sois uno en Cristo Jesús. Y si todos sois de Cristo, luego sois descendencia 
de Abraham, herederos según la promesa” (Gálatas, 3,28). En un muy preciso libro, 
José Ferrater Mora muestra cómo las filosofías del imperio romano, que deberían dar 
cuenta de aquella globalización, se inclinan, paradójicamente, hacia la interioridad: los 
cínicos la resistieron con el desprecio; los hedonistas con el temor, los estoicos, 
resistentes del mundo por antonomasia, con la felicidad en sí mismos; los 
neoplatónicos, con la huida y el gnosticismo.30 Pero los cristianos se ponen a la cabeza y 
tiran del deshilachado imperio romano hacia adelante; y con una fuerza inigualable se 
autopostulan como el verdadero Sujeto de ese imperio, que absorbe a todas las demás 
fuerzas sociales, políticas o económicas, hasta lograr cristianizar todos los territorios 
que llamamos hoy Europa u Occidente, incluyendo zonas en las que predominan las 
iglesias ortodoxas.31 Con el cristianismo nace una nueva conciencia en la que cristaliza 
todo aquel potencial de subjetividad tanto filosófico como religioso o apocalíptico. 

 
El pensamiento que abrió la legitimidad de esta primera globalización fue san 

Agustín, para quien la Ciudad de Dios, aunque habría de triunfar sobre la ciudad de los 
hombres, no podía reemplazarla. San Agustín hace una reflexión articulada sobre la Idea 
filosófica de Orden cósmico o Providencia (una conciencia que está al tanto de las otras 
conciencias, a las que dirige u orienta) y echa por tierra la idea de un dios creador del 
Mal, doctrina defendida por los gnósticos,32 lo que permite un cierto protagonismo 
antropológico a los seres humanos. Toda la experiencia humana se integrará en la 

                                                 
29 Representado en mapas con forma de T. 
30 J. Ferrater Mora, Las crisis, Alianza, Madrid, 1983. Las escuelas filosóficas antiguas, con sus sinergias, 
sus técnicas del yo y sus «ejercicios espirituales» entre maestros y discípulos, no pudieron con el amor 
(ágape) cristiano. Véase sobre la antigüedad, P. Hadot, Ejercicios espirituales y filosofía, Siruela, Madrid, 
2006. 
31 J. G. Reale, Raíces culturales y espirituales de Europa, Herder, Barcelona, 2005. J. Orlandis, Europa y 
sus raíces cristianas, Rialp, Madrid, 2004. F. Oakley, Los siglos decisivos. La experiencia medieval, 
Alianza, Madrid, 1980, etc. 
32 Cf. H. Blumenberg, La legitimidad de la Edad Moderna, Pretextos, Valencia, 2008, págs. 123 y ss., 
desarrolla la idea de A. v. Harnack: “El catolicismo fue construido contra Marción”. La bibliografía aquí 
es inmensa, y desarrollaré alguna de las múltiples cuestiones a medida que sea necesaria para el 
argumento. 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com      11 
 

experiencia cristiana: “Cualesquiera afirmaciones correctas que hayan hecho hombres 
de la clase que fuesen —dice Agustín—, pertenecen a nosotros los cristianos”.33  

 
 
 ii) Globalización bifurcada: España, Portugal, Inglaterra, Holanda… La 
segunda gran globalización la inician portugueses y españoles, una globalización que, si 
bien tiene a Europa como centro genérico, se desdobla en diferentes centros con 
procesos de globalización paralelos: A España y Portugal se van incorporando Holanda, 
Gran Bretaña o Francia, y más tarde, Alemania, Bélgica, Italia…; las bifurcaciones de 
los diferentes estados europeos (Europa fragmentada)34 concluye con las dos guerras 
mundiales y con la guerra fría, esta vez incruenta, entre EE.UU y la Unión Soviética.35  

 
Ésta es la globalización que normalmente se tiene en cuenta y que se ve exclusivamente 
desde la perspectiva anglosajona, aunque a veces se menciona a los portugueses, y, casi 
nunca, a los españoles. Por eso, en cierta forma, sorprende que el filósofo alemán Peter 
Sloterdijk considere que el hecho primordial de la Edad Moderna sea “el 
descubrimiento real del Nuevo Mundo en toda la multiplicidad inagotable de sus formas 
fenoménicas insulares y continentales” y que además rechace el eurocentrismo a favor 
de los eurocentrismos, con diferentes centros dominantes, es decir, las naciones-
imperio. Lo que implica que no pueda hablarse de Historia de Europa, sino de Historia 
de España, de Inglaterra, de Francia, etc.36 

                                                 
33 San Agustín, Apología, II, xiii. 
34 La fragmentación se explica desde lo que he llamado el tercer hilo de la trama: los guerreros cristianos 
en combate permanente entre sí (los otros dos hilos son el lógos heleno y el sujeto moral hebreo). Cf. F. 
M. Pérez Herranz, “El tercer hilo de la trama: El guerrero cristiano medieval contemplado desde El 
Quijote”, Res Publica. Revista de filosofía política, nº 18, 2007, págs. 247-266. 
35 Cada una de estas globalizaciones puede subdividirse en etapas. Así, en esta segunda gran 
globalización pueden diferenciarse una primera etapa de comercialización y una segunda, de 
industrialización a partir del siglo XIX, como hace R. Robertson en Tres olas de globalización, op. cit., 
pág. 18. 
36 P. Sloterdijk, En el mundo interior del capital, op. cit., pág. 104. Sloterdikj es uno de los pocos 
pensadores que yo conozca que habla claramente de la falsedad del eurocentrismo: nunca hubo un 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

12        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

 
Las Ideas filosóficas que predominan en este estadio son las de Civilización (en 

una primera época), Progreso37 (en una segunda), con la correspondiente contra-idea de 
Colonialismo,38 y Perfeccionamiento de la humanidad (en la última). Sus exponentes 
son muy abundantes: Ginés de Sepúlveda, Bartolomé de las Casas… primero; 
Condorcet, Comte…, después; y bajo el símbolo del Fausto goethiano, Lenin-Stalin, 
Mao o el Fundamentalismo norteamericano. El Progreso deviene una categoría de 
origen a-cósmico, una estructura de la historia humana, no de la evolución física; y su 
meta, un mundo unificado por la autoridad de la ciencia en un único sistema económico. 
El mundo inacabado bloquea la legitimación de la acción humana predeterminada, 
vinculada a la naturaleza; el giro trascendental exige que el mundo haya de estar 
incompleto, disponible como material, pues es ésta una condición que hace posible la 
actividad creadora de los seres humanos. El crecimiento del potencial técnico comporta 
la voluntad de violentar la naturaleza; y el hombre reflexiona sobre las carencias de la 
realidad viéndolas como acicate para su comportamiento. Se plantea entonces la 
cuestión de si hay ruptura (Blumenberg) o mera secularización (Schmitt) de los 
conceptos medievales. Sin entrar en este debate, me parece que la idea de globalización 
moderna rompe con la idea de globalización cristiano-medieval, porque va acompañada 
del capitalismo o «mundialización del dinero»,39 una figura propia de esta segunda 
globalización, que se inicia en las repúblicas italianas del siglo XV. La expansión 
capitalista, como explicó Rosa Luxemburgo,40 necesita de un entorno no capitalista para 
hacerse con el valor excedente y seguir sus ciclos de acumulación; un exterior que el 
capitalismo considera «naturaleza», «no civilizado». No es de extrañar, entonces, que 
esta segunda globalización deje «agujeros» (en su sentido topológico) en las tierras por 
donde se expande —inexorablemente ocupados por la criminalidad organizada: 
narcotraficantes, mafias, prostitución…—41; incluso abandone las tierras para 
dominarlas desde los navíos que se encuentran en el mar, como hacían ya los 

                                                                                                                                               
proyecto común europeo: “En ningún momento ha habido un plan común para la toma europea del 
mundo, de modo que, in actu, jamás hubo necesidad de un relato centralizado inspirante del obrar de un 
colectivo conquistador. Aparte del globo terráqueo y de los atlas, las potencias coloniales no poseían 
instancia superior de coordinación alguna; excluidos ciertos impotentes gestos universales de la Santa 
Sede. Por falta de coordinación sólo existía una serie abierta de proyecciones nacionales en lo total: una 
historia universal de España, una historia universal de Inglaterra, una historia universal de Francia, una 
historia universal de Portugal, quizá también una historia universal de Holanda”, (Op. cit., pág. 202). 
37 El Progreso no parece que tenga su núcleo categorial en la escalera (escalera de Jacob), sino más bien 
en el Apocalipsis y la transformación obligada de la naturaleza humana. Véase, por ejemplo, L. 
Kolakovski, Las principales corrientes del marxismo, Alianza, Madrid, 1995; N. Cohen, En pos del 
milenio, Alianza, Madrid, 1981; V. Shalàmov, Kolimá, Minúscula, Barcelona, 2007, etc. 
38 Cf. M. Ferro (ed.), El libro negro del colonialismo. Siglos XVII al XXI: del exterminio al 
arrepentimiento, La Esfera de los Libros, Madrid, 2005. Están presentes los colonialismos español y 
portugués, pero también el británico, el francés, el ruso, el árabe, el apartheid sudafricano, etc. 
39 Véase el análisis de J.E. Ruiz-Domènec, Observando la modernidad desde la edad media. Alfons el 
Magnànim, Valencia, 1999, a partir de la derrota de las cruzadas y la expansión por el Oriente.  
40 R. Luxemburgo, La acumulación del capital, Mondadori, Barcelona, 1978. 
41 M. Glenny, McMafia. El crimen sin fronteras, Destino, Barcelona, 2008. 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com      13 
 

portugueses en el siglo XVI, o desde los aviones, en el aire. Pero la idea de Progreso se 
clausura con la Solución Final organizada por el naZionalismo hitleriano: ¿Cómo un 
país tan culto y civilizado (¡tan progresista!) como Alemania puede llegar a ese extremo 
de degradación? Esa pregunta no deja de soliviantar cualquier «sueño europeo» que se 
promueva.  

 
La filosofía que acompaña a esta globalización, sin embargo, es de lo más 

sorprendente: la filosofía del cogito cartesiano, que obliga a preguntarnos: ¿Es esta 
filosofía, con el sujeto propuesto, la apropiada para responder a la enorme aventura de la 
globalización? Más tarde me ocuparé de esta cuestión. 

  
iii) El fin de la globalización: Norteamérica. Tras la Segunda Guerra Mundial, 

los Estados Unidos de Norteamérica se han hecho cargo del mundo: estructura y articula 
directamente al resto del globo, y transforma los estados-nación en instrumentos que 
registran sus propios flujos financieros, mercantiles o migratorios. De manera que 
EE.UU, prácticamente, ha cerrado el proceso de globalización, un fenómeno simultáneo 
a los fenómenos del poscolonialismo y de la posmodernidad.42 Una situación que 
provoca gran perplejidad en Europa. ¡De repente, Europa deja de ser protagonista y 
empieza ella misma a ser globalizada (¡Plan Marshall!). El proceso de globalización 
desde los EE.UU se dirige tanto a Centroamérica y Sudamérica como hacia Japón y 
China; tanto hacia el mundo árabe y persa como a la Europa del Este. El Viejo 
Continente queda en una situación intermedia —perpleja, expectante—, pues a la vez 
que se mantiene vinculada a EE.UU (algunos querrían hablar de dos centros de la 
globalización, EE.UU y Europa),43 también es él mismo objeto de la globalización 
norteamericana. Una globalización que no es lineal ni triunfante, aderezada por derrotas 
militares —Corea, Vietnam, Irak, Afganistán…—, que la retardan si es que no la hacen 
fracasar en su empeño. 

 
Y aunque el proceso de esta tercera globalización es aún muy corto 

temporalmente, ha generado ya una literatura y una filosofía muy rica, cuya obra más 
celebrada fue El fin de la historia de Francis Fukuyama,44 ha continuado con la 
ideología del pensamiento único45 y con el desplazamiento de las cuestiones centrales 
políticas e ideológicas, hacia las culturales, según la tesis clásica de Huntington del 

                                                 
42 F. Jameson, El posmodernismo o la lógica cultural del capitalismo avanzado, Paidós, Barcelona, 1991. 
43 En el arranque de la caída de la Unión Soviética se habló ya de dos tipos de capitalismo: anglosajón- 
norteamericano y germano. Véase, por ejemplo, M. Albert, Capitalismo contra capitalismo, Paidós, 
Barcelona, 1991. 
44 F. Fukuyama, “El fin de la historia”; F.M. Pérez Herranz, “Historia e «historia»: en torno al propuesto 
«fin de la historia»”, Anales de la Universidad de Alicante. Historia contemporánea, nos 10-11, 1993-94, 
págs. 169-190. 
45 F.M. Pérez Herranz, “Del fin de la historia al pensamiento único”, Actas del XIIIè Congrés Valencià de 
Filosofia, Valencia, 2001, págs. 163-176. 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

14        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

«choque de civilizaciones».46 La Idea filosófica que domina, me parece, es la de 
Derechos Humanos, conjugada con la Democracia Liberal, junto a la correspondiente 
contra-idea del Multiculturalismo. 

 
Excursus europeísta. Ahora bien, nosotros miramos el mundo desde Europa y 

seguimos presos de la tesis de Max Weber: Existe un vínculo necesario entre Europa y 
la modernización. Esta tesis histórica, que podría ser válida antes de la Segunda Guerra 
Mundial, está dejando de serlo en nuestra época.47 Habituados a ser el centro del 
mundo, sufrimos ahora lo que se ha dado en llamar post-historia, que es una especie de 
parálisis, de recelo a colocarse en la cabeza de la transformación que piden los tiempos, 
permitiendo la experiencia de unilateralidad que Estados Unidos ha llevado a cabo en la 
Segunda Guerra del Golfo.48 Europa está abandonando el privilegio tradicional de «ser 
forma», convirtiéndose en «materia»49 que responde con los mismos mecanismos de 
respuesta que las demás partes materiales del Imperio norteamericano. Hasta al menos 
la segunda Guerra mundial el concepto de globalización habría sido una idea europea. 
Para Hegel, Nietzsche o Heidegger, 50 por ejemplo, los negros ni siquiera tienen historia, 
así que a fortiori, poca capacidad tendrían los africanos de globalizar nada si no son 
capaces de administrarse ni a sí mismos. 

 
También nuestro Ortega señalaba que Europa debería seguir mandando en el 

mundo, porque, si así no lo hiciera, caería en “la inercia moral, en la esterilidad 
intelectual y en la barbarie omnímoda”; pero lo grave del asunto es que nadie podría 
reemplazarla.51 De manera que lo primero que habría que considerar es si Europa puede 
                                                 
46 Samuel P. Huntington, El choque de civilizaciones y la reconfiguración del orden mundial, Paidós, 
Barcelona, 1997.  
47 La separación entre capitalismo y modernidad no es una tesis reaccionaria como creen algunos 
políticos españoles. Véase, por ejemplo, el interesante y estimulante Boaventura de Sousa Santos, El 
milenio huérfano, Trotta, Madrid, 2005. 
48 De ahí el papel contradictorio que jugó el entonces presidente español José M. Aznar al apostar por 
EE.UU. 
49 El síntoma más evidente, desde una perspectiva filosófica, es la referencia a la libertad que se habría 
conseguido plenamente ¡en la URSS de Stalin!, según los análisis de J.P. Sartre en los artículos recogidos 
en Los comunistas y la paz, a partir de 1952.  
50 «La historia es lo que caracteriza al hombre» es una afirmación arbitraria. También los negros son seres 
humanos, pero ellos carecen de historia. Y existe también una historia de los animales, de las plantas que 
tiene milenios y que es, por cierto, mucho más antigua que todas las de los hombres (…) Cuando se 
mueven las hélices de un avión, entonces, en rigor, no «acontece» nada. Pero cuando ese avión es el que 
lleva al Führer hasta donde está Mussolini, entonces acaece la historia. El vuelo deviene historia y es, tal 
vez, cuidado en un museo. M. Heidegger, Lógica. Lecciones de M. Heidegger (semestre verano 1934) en 
el legado de Helene Weiss, traducción de V. Farías, Anthropos, Barcelona, 1991, págs. 39-40. Ya Kant 
consideraba que “Los negros de África carecen por naturaleza de una sensibilidad que se eleve por 
encima de lo insignificante. El señor Hume desafía a que se le presente un ejemplo de que un negro haya 
mostrado talento…”, Kant, Lo bello y lo sublime, Espasa-Calpe, 1972, pág. 78. 
51 “No importaría que Europa dejase de mandar si hubiera alguien capaz de sustituirla. Pero no hay 
sombra de tal. Nueva York y Moscú no son nada nuevo con respecto a Europa. Son uno y otro dos 
parcelas del mandamiento europeo que, al disociarse del resto, han perdido su sentido. En rigor, da grima 
hablar de Nueva York y de Moscú”. J. Ortega y Gasset, O.C., IV, págs. 239-240. 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com      15 
 

realizar la operación de globalización, o más bien si Europa es una parte globalizada. En 
otra ocasión he mostrado que Europa es una parte material, más que formal del proceso 
de globalización que por inercia mantiene una posición privilegiada en el mundo, pero 
en gran medida relegada a la cultura como puso de relieve el mandatario chino Jiang 
Zemin (y el actual presidente Hu Jintao, su sucesor desde el 15 de marzo de 2003, es 
«un hombre de Jiang Zemin»), quien, en una visita en los últimos meses de su mandato 
a Estados Unidos, “dejó boquiabiertos a jefes de Estado y de Gobierno” —dice un 
cronista del momento— cuando dibujó el mundo del siglo XXI de esta manera: 
 

Europa, dijo, será el gran parque de ocio y museos del planeta; Estados Unidos la 
reserva científica y tecnológica y China la gran fábrica de la humanidad. 

 
Por consiguiente, no parece que sea Europa el sujeto en el que recaiga el proceso 

de globalización. Europa ha dejado de ser sujeto del mundo, se ha transformado en 
materia para otras formas, olvida los ejes que vertebran su historia, y no se atreve a in-
formar «nuevos valores».52 Habrá que preguntarse, por lo tanto, por la posibilidad y las 
condiciones del sujeto de la tercera globalización fuera de Europa. 
 

 Hacia el sujeto de la globalización: La cuestión por tratar —seguramente la 
que nos convoca este congreso— es la de averiguar cuál(cuáles) es(son) la(s) Idea(s) 
filosófica(s) que atraviesa(n) nuestro tiempo de globalización y la de reconocer ahí el 
sujeto de ese proceso. Si en la primera globalización el sujeto se dibujaba alrededor del 
«cristiano» y, en la segunda, del «burgués /civilizado/ progresista», en esta tercera, 
parece ser el afectado por la «declaración de los derechos humanos». Pero ¿cómo 
recortar los diferentes sujetos que participan o se ven involucrados en la globalización 
recogidos en esos Derechos? Pues hay procesos que no los alcanzan y otros que los 
desbordan. Así, la propia conformación de la estructura cultural que debería formar el 
sujeto queda reducida a mercancía, por lo que no es que no se recojan o se consideren 
otras culturas, sino que la misma «familia de culturas» europeas —helenismo, derecho 
romano, humanismo cívico, ilustración, romanticismo, socialismo…— quedan 
banalizadas en el mercado del consumo, reducidos muchas veces a manuales de 
autoayuda o a la vulgaridad y la zafiedad de la telebasura, etc. 

 
O bien, el sujeto queda desbordado por valores, normas y proyectos que otras 

civilizaciones introducen a través de esos «agujeros-resquicios» que permite el mercado 
mundial: China y el confucionismo; Rusia y los ortodoxos; India y el pensamiento 
védico; Irán o Arabia y el islamismo; Japón y el sincretismo; Estados Unidos y el 
                                                 
52 Podríamos decir: la reivindicación posheideggeriana de Nietzsche está recortada a medida de los 
artistas, de los nuevos políticos e intelectuales que son, como decía el maestro Eduardo Haro Tecglen, 
«izquierda de sí mismos». Cf. F. M. Pérez Herranz, “Europa: Navigare necesse est; vivere non necesse”, 
Pretextos, Valencia, 2010, en prensa. 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

16        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

fundamentalismo protestante; la Europa cristiana/agnóstica/atea…; incluso modelos hoy 
olvidados, si no más bien reprimidos, como el barroco hispanoportugués, que nos 
recuerdan Eduardo Dussel o Boaventura Santos; y aún la renovación del pensamiento 
hebreo, que se abre a la alteridad desde el pensamiento de Emmanuel Levinas; o la 
nueva conformación de los movimientos ecologistas, etc. 
 
 
2. El concepto de sujeto 
 

Europa, en todo caso, ha experimentado ya el sujeto de la globalización; 
podríamos decir que es la constitución de ese sujeto la que ha exigido la aparición de la 
Idea de Sujeto en Occidente (y en ese sentido podría entenderse el dictum heideggeriano 
de «olvido del ser»: habría sido el surgimiento del Sujeto lo que habría neutralizado el 
desvelamiento del Ser, el Sujeto (cristiano) que se hacía cargo de la globalización 
helenística y romana. Tras el proyecto heideggeriano de sustitución del yo por el suelo y 
la sangre (Bolden und Brut) y el destino común (Geschick), que permite pensar la 
existencia como «ser-en-el-mundo» y no como «conciencia entre conciencias»,53 fueron 
los estructuralistas quienes pusieron en jaque esta Idea de Sujeto, con tanto pedigrí de la 
filosofía, hasta el extremo de que Foucault llegó a pedir que sus propios libros fueran 
leídos por sí mismos, sin referencia al autor.54 

 
Hay que entender la Idea de Sujeto, entonces, como un concepto unificador de 

variados procesos que se han ido tratando a lo largo de nuestra tradición y han con-
formado los contenidos de una realidad, a la vez intelectiva, volitiva y emocional. Esa 
representación surge de diversas demandas: del concepto heleno de la participación 
ético-política de la Idea (psiqué); de la búsqueda filosófico-científica de lo permanente 
frente a los cambios (hipokemeínon de Aristóteles); del concepto hebreo de la 
responsabilidad de la culpa (conciencia); del concepto romano del derecho y la 
propiedad privada; del concepto cristiano de persona; de los referentes gramaticales 
necesarios en nuestras lenguas indoeuropeas…55 En todo caso, no parece que el 
concepto de «sujeto» se nos dé a la experiencia referencialmente, como se nos da 
«caballo», «árbol» o «mesa»; el «sujeto» no es un objeto de experiencia, sino una 
estructura que tiene mucho de narrativa, de construcción...  

                                                 
53 Para Heidegger, conciencia (Betsstsein) no está vinculado a conocimiento sino a un modo de ser, a una 
relación con el mundo circundante; no con el pensamiento, sino con el afecto colectivo. Cfr. E. Faye, 
Heidegger, op. cit., págs. 105 y 224. 
54 Aunque, para escándalo de algunos foucaultianos, al final de su vida el filósofo francés se acerca al 
sujeto por medio de las tecnologías del yo y se ocupa de tres modos de objetivación que transforman a los 
seres humanos en objetos: de la ciencia, de la producción, de la vida, así como el estudio de las prácticas 
por las que el sujeto se escinde en su interior y el modo en que los seres humanos se reconocen a sí 
mismos como tales sujetos. M. Foucault, Las tecnologías del yo, Paidós, Barcelona, 1990.  
55 Para algunos de estos aspectos, véase P. Nemo, ¿Qué es Occidente?, Gota a gota, Madrid, 2006. 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com      17 
 

 
Así que habrá diferentes vías de acceder a ese sujeto, según los materiales con 

los que se construya: Por la vía de la psicología behaviorista, observando la conducta 
humana; de la introspección o reflexión cabe sí; del estudio de la coevolución 
filogenética y cultural; de la depuración de la relación sujeto–objeto hasta su reducción 
en la Fenomenología; de la cuantificación de los circuitos neurofisiológicos; de la 
mediación del análisis de ciertas experiencias creadoras de significados: sueño, mitos, 
cuentos y leyendas…;56 de la extrapolación de conductas animales (etología)… Ahora 
bien, como es un hecho que no todas las comunidades humanas han necesitado de este 
concepto, es legítimo preguntarse por aquello que impulsó a ciertos grupos humanos a 
representar una instancia subjetiva funcional que fuera a la vez común a todos los 
hombres. Este proceso parece que se da en diferentes culturas: la hebrea, la hindú, la 
china o la griega, cuando los códigos morales vinculados a los sistemas sociales tribales 
de linaje y clan suponían un obstáculo para la acción conjunta en empresas en las que 
tenían que colaborar facciones, fratrías, tribus o parentelas. Así, lo encontramos en la 
Ilíada homérica: el ofuscado orgullo de Agamenón o la deslealtad de Aquiles conducen 
al fracaso de una empresa —la conquista de Troya—, que sólo tendrá éxito si antes no 
aprenden a contrarrestar el orgullo y la cólera. Heráclito otorga al término lógos un 
significado de razón, de medida, según la cual proceden todos los cambios: “No sabrías 
alcanzar los límites del alma, por lejos que te lleve tu camino. Tan profundo es el lógos 
que alberga” (Diels, 45); siendo el alma lo común, lo que está en todas las cosas: “Los 
que hablan con inteligencia deben apoyarse en lo que es común a todo, al igual que la 
ciudad se apoya en la ley, y con más fuerza aun, porque todas las leyes humanas se 
alimentan de una sola ley: la divina. En efecto, su poder se despliega tan lejos como 
quiere (Diels, 114). Un sujeto que se desarrolla por la vía del noûs del Fedón platónico 
y del noûs del De anima aristotélico. 

 
Pero es sin duda el cristianismo el que da un avance enorme en la construcción 

del sujeto, desde la concepción del individuo-fuera-del-mundo, en su relación-con-Dios 
y su reingreso en la sociedad, pero mostrando la relevancia del alma, y del amor entre 
los hombres por mediación de Jesucristo. El mundo no puede ser condenado sin más, 
como hacen los gnósticos, ni un absoluto que usurpe la dignidad de Dios, como hacen 
los epicúreos o hedonistas.57 La filosofía tematiza esta idea de Sujeto por mediación de 
los conceptos de alma o espíritu, hasta ser fijada en el cogito cartesiano, que ya no 
requiere de nada ni de nadie para existir. Lo sorprendente es que el logos común se 
individualiza en el cogito cartesiano que, al desarrollarse en la dialéctica racionalismo / 
empirismo, termina configurándose como la apercepción trascendental kantiana, 

                                                 
56 Que estudia la metaforología, en el sentido de Max Weber, A. Gehlen, N. Elias o H. Blumenberg. 
57 Cf. los estudios pioneros de E. Troletsch, El protestantismo y el mundo moderno, FCE., México, 1967; 
el estudio de L. Dumont, Ensayos sobre el individualismo, Alianza, Madrid, 1987.  



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

18        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

autopresentada como fuente de moralidad y de dignidad humanas. La subjetividad no es 
ya un ejemplar distributivo del lógos, sino que es generadora del propio lógos. Dios, 
entonces, se vuelve superfluo, porque ya no asegura el mundo, ni hace fiable el cosmos 
natural, ni justifica los males. Se alcanza entonces el absoluto inmanente, una Idea que 
culmina Nietzsche. 
 

a) De cogito a Stimmung. No es el momento de repasar toda la ontología 
histórica del Sujeto, pero sí debemos recordar la crítica de Heidegger al cogito 
cartesiano. Heidegger ha abierto una brecha en el pensamiento filosófico, porque nos ha 
puesto en un atolladero terrible: lo frágil que es el sujeto ilustrado y, en consecuencia, 
la fragilidad ontológica esencial de los fundamentos éticos, jurídicos y políticos de la 
democracia. En definitiva, la fragilidad del sujeto definido por Hans Blumenberg58 
como autoafirmación del hombre respecto de toda trascendencia. La idea fuerte de 
Heidegger es la siguiente: que el nihilismo es inherente a la subjetividad moderna. 
(En realidad ese es el problema de fondo de toda filosofía: ¿estamos condenados a la 
barbarie?). Lo que nos enseña Heidegger, en todo caso, es que no valen las salidas 
fáciles como el recurso a la sabiduría tradicional premoderna —cristianismo primitivo, 
orientalismo…—, o el abandono a la New Age o al comunitarismo medieval... Hay que 
enfrentarse sin temor al nihilismo metafísico extremo, a la tremenda potencia de la 
tecnología moderna. Que Heidegger se comprometió con el nazismo de una manera 
directa e interna parece fuera de toda duda, pero eso no hace que, como explica Félix 
Duque,59 pueda olvidarse que Heidegger ha resuelto la aporía que arrastra la 
modernidad en relación con el sujeto (y de ahí la ambigüedad a la que nos referíamos 
anteriormente): por una parte, el sujeto lógico (cogito, sujeto trascendental...) que 
supervisa las proposiciones objetivas, discrimina las que poseen sentido de las que no lo 
poseen, asociado a la Verdad, criterio mismo del pensamiento racional; y, por otra, el 
sujeto vivencial, con los estratos más bajos vinculados al cuerpo, a los humores, a los 
fluidos, para que no se mezclen con el Sujeto racional, epistemológico... Heidegger 
rompe definitivamente con la columna vertebral de la metafísica occidental: estamos 
aherrojados a un mundo formado por tendencias humanas, demasiado humanas, de 
despliegues y repliegues de posibilidades: no un mundo de cosas bien determinadas, 
ajenas al hombre y teóricamente contempladas y ordenadas por las ciencias. Heidegger 
propone las Stimmungen, las tonalidades afectivas —de acuerdo con la traducción de 
Duque—, que guían y que acaban por confluir en algún modo; no son sucesos de un 
ánimo sustancialmente fijado. Los Stimmungen no pueden conjuntarse en una sola 

                                                 
58 H. Blumenberg, La legitimidad de la Edad Moderna, Pretextos, Valencia, 2008. 
59 “Yo creo, fíjense ustedes, que Heidegger rompe definitivamente con esa oscilación, con esa dualidad 
que además se reproduciría en cada esfera: en el mundo interior del sujeto, pensamientos y afectos; en el 
mundo exterior de los objetos, propiedades científicas de un lado (cualidades, cantidades, relaciones) e 
instancias de valor por otro”, F. Duque, En torno al humanismo. Heidegger, Gadamer, Sloterdijk, Tecnos, 
Madrid, 202, pág. 39. 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com      19 
 

Stimmung, pues siempre habrá una tonalidad afectiva predominante.60 El modo en que 
se presenta esa tonalidad es la emoción. El Dasein es llevado de un lado a otro por esas 
emociones, como si fuera un ente más entre los entes: es el modo más cosificante, más 
impropio del ser humano. Ahora bien, estos sujetos heideggerianos siguen estando 
recortados a escala individual y se oscurece su propuesta: pues las conciencias quedan 
definidas por relación a la sangre y a la tierra más que por las relaciones entre ellas (y ya 
se sabe cómo acabó aquel programa).  

 
Entonces, ¿estamos abocados al nihilismo posmoderno? Parece que hay una gran 

resistencia a asumir este destino y una necesidad de reconstruir al sujeto cartesiano por 
otro sujeto más cercano al del ius communicationis del padre Vitoria, de reconocer una 
responsabilidad en la acción intersubjetiva. Pondré tres ejemplos: Uno ontoteológico, 
otro, antropológico; y, en fin, otro filosófico. 

  
i) Ontoteológico. Ya Martin Buber se encontró con la necesidad de superar al 

cogito y recuperar al Otro, en las parejas que propone: «Yo-tú» y «Yo-Ello». El yo 
cartesiano, que descubre que su propia luz le permite abrirse a la sustancia infinita, es 
un fantasma; el yo aislado no puede ser más que un término sincategoremático; no es el 
mismo yo en el contexto de un tú o en el contexto de un ello; las acciones consisten en 
acciones lingüísticas, que abarcan en su seno toda acción, incluido el yo que es fruto de 
la acción lingüística primordial; es decir, cuando algo empieza a saber decir Yo es que 
ya ha dicho también o Tú o Ello. Se empieza a existir dialogando, hablando…61 

 
ii) El antropólogo Roger Bartra sugiere que en los seres humanos se habría 

producido una mutación de manera que el habla habría sido el primer sistema de 
«sustitución sensorial» (con un sustrato neuronal condicionado genéticamente). La voz 
articulada de otro ser humano puede señalar simbólicamente la existencia de la acción o 
del objeto que por cualquier motivo los sentidos no pueden reconocer (la presa 
perseguida se ha ocultado, por ejemplo). Y así quedan integrados en un continuo los 
circuitos cerebrales y el espacio de redes simbólicas (distributividad) que completan las 
funciones cerebrales. La base de esa nueva capacidad para reconocer las acciones de los 
otros se encuentra precisamente en un área precursora del área de Broca.62 El cerebro 
habría que entenderlo como un sistema abierto a circuitos culturales externos de los que 

                                                 
60 Cf. el espléndido texto de Leo Spitzer, recientemente traducido al castellano, Ideas clásica y cristiana 
de la armonía del mundo. Prolegómenos a una interpretación de la palabra «stimmung», Abada, Madrid, 
2008. 
61 M. Buber, Dos modos de fe, Caparrós, Madrid, 1996; Gog y Magog, Ediciones EGA, Bilbao, 1993. Cf. 
M. García-Baró, La compasión y la catástrofe, Sígueme, Salamanca, 2007, págs. 211ss. 
62 R. Bartra, Antropología del cerebro: la conciencia y los sistemas simbólicos, Pre-textos, Valencia, 
2006, págs. 115 ss. Bartra apela al modelo lockeano, pero nos parece que es Hegel el modelo filosófico 
que mejor acoge esta posición. Cf. F. M Pérez Herranz, “Hegel y el cerebro: «El ser del espíritu es un 
hueso»”, Eikasía, nº 15, 2007, 41-98. 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

20        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

depende, aunque parcialmente, para su funcionamiento. Ahora bien, si la evolución del 
cerebro se fue adaptando a los cambios tanto de la cultura como del ambiente mediante 
la configuración de circuitos externos estrechamente conectados a la estructura 
neuronal, es decir, el exocerebro, éste exige un continuo geométrico-topológico que lo 
sustente (la teoría unificada a la que hace referencia el propio Bartra). 

 
iii) Félix Duque después de recorrer la senda del nihilismo moderno sobre el 

cofre de la nada resulta que deja abierta la puerta no a un “muero porque yo muero” 
sino a “un yo muera por que la otra persona no se muera” y cita al poeta en los versos 
que siempre tuvimos como nuestros: “¿Dices que nada se crea? / No te importe, con el 
barro/ de la tierra haz una copa/ para que beba tu hermano…”. 63 

 
Parece, en consecuencia, que hay una necesidad de encontrar el suelo de esta 

relación intersubjetiva y que es una recuperación de la tesis ontológica de la «conexión 
de conciencias». Escribe Spinoza: 

 
Nada pueden desear los hombres que sea mejor para la consecución de su ser que el 
concordar en todas las cosas, de suerte que las almas de todos formen como una sola 
alma, y sus cuerpos, como un solo cuerpo. (Ética, IV, 18e). 
 
La cuestión interesante es que la «interconexión de las conciencias» se identifica 

prácticamente con el sujeto de la globalización. La cuestión es si la filosofía ofrece un 
método propio para estudiar esta Idea o ha de recurrir a la sociología. Tras la Segunda 
Guerra Mundial, la filosofía habría quedado muy debilitada para acceder a estas 
cuestiones ético-ontológicas, al haberse vinculado en demasía a la política real, desde el 
idealismo alemán —Fichte, Hegel—, pasando por Husserl, que hizo recaer la 
responsabilidad del mundo en la filosofía —axioma que hereda Ortega—, y concluyen 
Heidegger y el Diamat con resultados calamitosos. A partir de aquí la filosofía es objeto 
de desconfianza, relegada a ocuparse de problemas epistemológicos, y la ciudad deja de 
ser organizada por la filosofía, reemplazada por la sociología, la psicología y aun la 
publicidad.64 

 
b) Excursus sobre sociología y filosofía. Lo que considero equívoco del análisis 

sociológico es la homogeneización que realiza de los múltiples conceptos de Sujeto que 

                                                 
63 F. Duque, El cofre de la nada. Deriva del nihilismo en la modernidad, Abada, Madrid, 2006, pág. 115. 
64 Cf. Dominique Quesada, La era del siervoseñor, Tusquets, Barcelona, 2006.Aunque, naturalmente, el 
discurso de Quesada es filosófico; el problema es que la filosofía se desplaza a ser una metafilosofía, o 
metafilosofía de otras metafilosofías, etc. Por poner un ejemplo, el hecho de que los «monstruos de 
Amstetten», cada vez en mayor número y en lugares más dispares, se vinculen mecánicamente al nazismo 
en vez de a esquemas naturalistas o rousseaunianos, es un índice del poder de la prensa/publicidad frente 
a los criterios filosóficos, Cf. F.M. Pérez Herranz, “Del «monstruo de Amstetten» al «síndrome de 
Rousseau»”, Eikasía, nº 19, 2008, págs. 1-55. 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com      21 
 

se confrontan, la involucración de las categorías en la horizontal, como señaló Ricardo 
Sánchez Ortiz de Urbina en su ponencia.65 La globalización como cualquier otra Idea 
filosófica, exige un planteamiento en vertical de los diferentes niveles de experiencia y 
de sus conflictos; por ejemplo, cómo las elaboraciones eidéticas y refinadas interfieren 
en el mundo vivido. Así, el proyecto de M. R. Inglehart,66 en el que participan españoles 
como J. Díez Nicolás, M. García Ferrando o A. Ariño,67 habla un lenguaje europeo muy 
sofisticado, se quiera o no. Las encuestas realizadas entre una muestra de población 
muy amplia en la que se encuentran individuos de religión islámica, cristiana, etc., 
arrojan contestaciones muy semejantes a preguntas relativas al concepto de democracia. 
Ahora bien, democracia es un concepto político muy complejo y específico a la vez, 
asociado a un tipo de sujeto de cuño helenístico, agustiniano y calvinista, fijado por el 
modelo kantiano como condición de posibilidad, y que ya es muy difícil que sea 
correctamente interpretado por individuos de países católicos, cuanto más por 
individuos de países que constituyen sus subjetividades por medio de esquemas 
confucianos, budistas, islámicos… o simplemente escépticos o agnósticos. 
Indudablemente estas encuestas muestran que la tesis de Huttington de conflicto de 
civilizaciones no tiene base empírica, y da la sensación de que la única diferencia se 
encuentra en la opinión respecto al sexo y la familia, lo que no les parece suficiente a 
los sociólogos para conducir a una «guerra de civilizaciones». Lo que se olvida es que 
sexo y familia son parámetros fundamentales en la concepción de una democracia que 
se fundamenta en la autonomía de los sujetos-individuos, ellos mismos fuente de 
moralidad (remito a la Crítica del juicio kantiana). 
 
 
3. El sujeto de la globalización: «Conciencia sobre conciencias» 

 
Al definir globalización, en el sentido de un proceso (temporal) expansivo 

(espacial), nos permite la posibilidad de realizar un planteamiento antropológico-
fenomenológico,68 si las prácticas —morales, cognoscitivas o de costumbres: valores y 
normas…— que se adquieren para la formación de la subjetividad,69 y a través de la 
                                                 
65 R. Sánchez Ortiz de Urbina, “Niveles de globalización. Ritmias y disritmias”, en este mismo número de 
Eikasía. 
66 Cf. M. R. Inglehardt, La revolución silenciosa, 1977. 
67 Los trabajos de M. García Ferrando y A. Ariño, alrededor del proyecto Encuesta Mundial de Valores 
alrededor del magisterio de Ronald Inglehart. Cf., M. García Ferrando, Globalización y choque de 
civilizaciones, Universitat de València, 2004. 
68 De esta manera la antropología se acercaría a una fenomenología de la intersubjetividad, de relación 
entre conciencias. El enfoque antropológico considera la investigación a partir del proceso de constitución 
de las prácticas que configuran al objeto de estudio y al investigador como función de tales procesos. 
69 La «formación de la subjetividad» y la «represión» son las dos caras del proceso de dominio en una 
formación social dada. “Y no se trata tampoco sólo de la cuestión represiva (la única en la que los 
historiadores parecen fijarse), sino que se trata de algo mucho más importante. Y me refiero a la cuestión 
productiva, es decir, a la necesidad de producir subjetividades”, comenta J.C. Rodríguez, El escritor que 
compró su propio libro. Para leer el Quijote, Debate, Barcelona, 2003, pág. 252. “En realidad, las raíces 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

22        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

cual se constituye el acceso a la realidad, remiten a un juego de conciencias que, de 
alguna manera, someten a otras conciencias para que «conciban» la realidad a su modo 
y manera.70 Es una idea que tiene su correlato empírico en las confrontaciones 
ideológicas, religiosas, políticas…,71 tanto antropológico-tribales como histórico-
estatales cuyo límite es, por ahora, la globalización de la cultura por parte del Estado-
nación «globalizador».72  

 
Hablamos del Sujeto desde la filosofía con todas sus variaciones 

epistemológicas: yo biológico, psicológico, social o cultural…73 ¿Cuál es el «sujeto de 
la globalización» desde una perspectiva filosófica? El sujeto englobante comporta 
siempre un anti-sujeto; aquel que es englobado. Por tanto, el sujeto de globalización 
tiene que configurarse dotado de una enorme potencia capaz de absorber a todos los 
sujetos que se le opongan o se le resistan. El sujeto de la globalización no puede ser un 
sujeto pasivo o débil, el sujeto del Orden Global Cósmico o el del armonismo universal. 
La cuestión es: ¿cómo vincular la operatividad de las conciencias que someten a otras 
conciencias desde la filosofía? Hay un lugar propio: la ontología de conciencias que se 
lanzan mensajes entre sí.74 Aunque este contexto no sea originariamente ontológico, 

                                                                                                                                               
del conflicto humano son más intrincadas. Las divisiones de clase son sólo una de las causas de conflicto 
y rara vez la más importante. Las diferencias étnicas y religiosas, la escasez de recursos naturales y la 
colisión de valores contrarios constituyen constantes fuentes de división”, J. Gray, Al Qaeda y lo que 
significa ser moderno, Paidós, Barcelona, 2004, pág. 22. 
70 Es muy importante la tesis de Laureano, Luis y Miguel Ángel Castro Noriega en ¿Quién teme a la 
naturaleza humana?, Tecnos, Madrid, 2008. Buceando por los fundamentos de la cultura humana, 
establecen la figura del Homo Suadens, basado en la imitación eficiente y en la aprobación o 
desaprobación de la conducta. No podemos entrar ahora  en el análisis de una obra tan densa, y si bien 
estoy de acuerdo en reivindicar la expresión de «bienestar de la cultura», me parece más radical (de raíz) 
la tesis de «conciencia sobre conciencias» que aquí expongo y que recoge tanto la formación de la 
subjetividad como la represión. 
71 Por ejemplo, después de la guerra del Kipur, octubre de 1973, los gobiernos árabes decidieron 
aumentos sucesivos e importantes en el precio del petróleo, no para ganar más dinero, sino sobre todo 
para obligar a  EE.UU. y aliados a modificar su actitud respecto de Israel. 
72 A. Appadurai, La modernidad desbordada, FCE., México, 1997. R. Robertson, Tres oleadas de 
globalización. Historia de una conciencia global, Alianza, Madrid, 2005. H. Berman, La formación de la 
tradición jurídica en Occidente, FCE., 1983. Z. Bauman, La posmodernidad y sus descontentos, Akal, 
1992; S. Toulmin, Cosmópolis. El trasfondo de la modernidad, Península, Barcelona, 2001. 
73 Defenderé que no hay Sujeto, sino sujetos, definidos unos por relación a otros, definidos según muy 
diferentes parámetros. En etología psicológica: atracción sexual…; en psicología: imitación, relaciones 
familiares, edípicas, etc.; en sociología: cooperación parental, altruismo recíproco…; en economía: 
división del trabajo... Relaciones todas ellas que dan lugar al «envolvimiento» (lucha, atracción, placer 
compartido…) de unas conciencias en/sobre otras (Conciencia de hombres, mujeres, tribus, jóvenes, 
mayores… Conciencia religiosa, científica, filosófica…). 
74 Cf., el contexto M’ de la ontología general de G. Bueno, Ensayos materialistas, Taurus, Madrid, 1972, 
contexto en el que se hace necesario incorporar las figuras de los mensajes fallidos, pero sobre todo a las 
figuras del sufrimiento, del terror, del horror..., un aspecto ausente en la filosofía de Bueno, y que va 
mucho más allá de ajustes o desajustes en la comunicación. Por otro lado, la ontología de otras filosofías 
materialistas —determinísticas, cientificistas…— está bloqueada para acceder a los acontecimientos más 
brutales y miserables de las acciones de los hombres. Me parece que es imposible que este tipo de 
materialismo llegue a entender jamás que la libertad no se opone a necesidad sino a esclavismo, como, 
por cierto, ya sabía Spinoza, a quien (mal)interpretan y (mal)citan para defender la tesis contraria. Me 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com      23 
 

sino semántico y cuyas referencias son los conceptos de «estímulo» y «reacción 
semántica», puede vincularse al contexto epistemológico de simpatía de Hume, un 
proceso por el que se experimenta algo experimentado a la vez por otro,75 pero sin 
eliminar nunca, y en cualquier caso, el contexto existencial, cuyas referencias no sólo 
son la «alegría», la «esperanza» o el «amor»,76 sino también el «sufrimiento», la 
«desesperación» o la «angustia» de los seres humanos provocados por otros seres 
humanos. Porque la ontología de las conciencias que se envuelven entre sí, de los 
mensajes que se dirigen las unas a las otras, conecta con filosofías que piensan al 
hombre en los límites de sus capacidades operatorias contra los otros hombres, a los que 
a veces reducen a máquinas, otras a animales y aun a seres divinizados, o simplemente a 
esclavos. Una ontología que ha sido expuesta de muchas maneras: desde el imperium in 
imperio hasta la biopolítica de Foucault.77 Como experiencia más radical, partimos de 
una tradición muy relevante que se remonta a la convivencia de los conversos hispanos 
tras la expulsión de los judíos de 1492, envueltas sus conciencias (vida familiar, 
profesional, política...) por la conciencia de los cristianos «viejos»; una experiencia que 
ha marcado la historia de España y que adquiere una relevancia especial en el 
pensamiento judío tras la «solución final» decretada por los nazis. 

 
Me referiré al término conciencia, y no buscaré ni otro más sofisticado, ni un 

neologismo, porque es un concepto clásico de la filosofía:  
 
a) El sentido del término conciencia. La conciencia, estructurada 

lingüísticamente, incluye creencias, valores, ideologías, nematologías, perspectivas… 
De ahí se deriva la importancia del lenguaje, mediador característico de los seres 
humanos, y que las conciencias utilizan para atrapar a las otras conciencias, que va 
desde el grado infinito de la conciencia-Dios («la voz que clama en el desierto»), hasta 
el grado cero en el sentido expuesto por Primo Levi en Los hundidos y los salvados, 
donde narra cómo los alemanes se dirigen en lengua alemana a polacos o italianos que 
la desconocen y que son castigados por no obedecer las órdenes recibidas78 (y que 
desborda la (amable) doctrina de los «juegos de lenguaje» de Wittgenstein). El tercer 
Reich utilizó el lenguaje para dominar las conciencias (manipulación), un tema tratado 

                                                                                                                                               
desmarco de ambos tipos de materialismo; por eso, para referirme a mi estudio,  prefiero hablar de 
morfologismo filosófico. 
75 D. Hume, Tratado de la naturaleza humana/2, Editora Nacional, Madrid, 1977, págs. 495, 560, 632... 
A. Smith, Teoría de los sentimientos morales, I, I, 1. De la simpatía, Alianza, Madrid, 2004. El proceso 
de la simpatía ha sido justificado desde la neurobiología al encontrarse las llamadas «células - espejo». 
76 El «bienestar de la cultura», cf., L. Castro Nogueira, ¿Quién teme a la naturaleza humana?, op. cit. 
77 M. Foucault, Historia de la sexualidad, 5 vols., Siglo XXI, Madrid, 1973. Estrategias de poder, Paidós, 
Barcelona, 1999.  Para Foucault, el ejercicio del poder pasa a través de las concreciones del cuerpo. 
78 P. Levi,  Los hundidos y los salvados, Muchnik, Barcelona, 1989. 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

24        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

ya de forma clásica por V. Klemperer y a quien se añaden otros autores no menos 
interesantes como F. Sevillano sobre el franquismo o de A. Kovacsis sobre Irak.79 

 
Pero conciencia incorpora, además, el concepto inverso: la conciencia-Otro que 

puede reconocer a la conciencia-dada en esas instituciones o grupos, aunque ella misma 
no sea consciente de su posición. Por ejemplo, los alemanes judíos que toman 
conciencia de serlo sólo cuando son denunciados como tales por los nazis.80  

 
Las conciencias se con-forman en los grupos sociales en los que viven los 

individuos y la propia conciencia se identifica con la identidad común del grupo social; 
por eso se puede defender que las bases que sustentan la identidad social y la 
representación de la subjetividad son fruto de estrategias metafóricas socialmente 
controladas.81 Así, las conciencias entrarán en conflicto desde el mismo momento en 
que cada grupo considere que su forma de conciencia es precisamente la conciencia que 
se identifica con lo humano. Otra vez a modo de ejemplo: es muy curioso comprobar 
cómo muchos pueblos —inuit, bantúes, zulúes...— se dan a sí mismos el nombre de 
hombres verdaderos.82 La conciencia enfrentada a otras conciencias y vencedora 
considerará, siquiera eventualmente, que su propia conciencia es la universal (el criterio 
del valor de una filosofía, desde Hegel a Sartre o Bueno, se pondrá en la capacidad que 
tenga para incorporar y clasificar al resto de filosofías, es decir, de conciencias-
filosóficas). Este uso del término conciencia se corrobora por el uso que hacen de él 
pensadores tan reconocidos como Miguel de Unamuno o José Ortega y Gasset. Escribe 
Unamuno:  
 

El que llegue a ser una clase, la clase militar, la encargada de velar por la ortodoxia 
patriótica, y definirla, y juzgar de los delitos contra la Patria, y condenar a uno por 
antipatriota, llegaría a ser, sin duda, causa de embotamiento del patriotismo. Podría 
venir un momento en que la conciencia general patriótica de España esté en desacuerdo 
con la conciencia militar del Ejército, como, verbigracia, si el pueblo todo estima 
injusta o improcedente una guerra a que quiera el Ejército lanzarse.83 

 
Y Ortega, que habla de «conciencia española», «científica», «moral», 

«universal», «individual y colectiva», «histórica» y aun «administrativa nacional»: 
 

                                                 
79 V. Klemperer, La lengua del Tercer Reich, F. Sevillano, Rojos, Alianza, Madrid, 2007; A. Kovacsics, 
Guerra y lenguaje, Acantilado, Barcelona, 2007. 
80 “Los hijos de Heidegger eran judíos no judíos que descubrieron que eran judíos en medio de los 
traumas del antisemitismo político institucionalizado por el Tercer Reich”. R. Wolin, Los hijos de 
Heidegger, Cátedra, Madrid, 2003, pág. 51. 
81 I. Vento Villate, “Ese impresentable sujeto: cuestiones”, en Á Álvarez, E. (ed.), La cuestión del 
sujeto…, op. cit., pág. 261. 
82 Cf. E. Winkler y J. Schweikhardt, El conocimiento del hombre, Planeta, Barcelona, 1985, pág. 18. 
83 M. de Unamuno, “La Patria y el Ejército”, Ensayos, I, Aguilar, Madrid, 1958, pág. 782. 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com      25 
 

Todo ciudadano tiene alguna vez algo concreto, oportuno, utilizable que decir: todos 
oímos o vemos o leemos algo susceptible de acumularse a la troj de observaciones sobre 
que ha de irse formando la conciencia administrativa nacional.84 

 
Pues bien, los fenómenos alrededor de la globalización, desde una perspectiva 

ontológica, pueden contemplarse como una negación y reafirmación de la Idea de 
«conciencia entre conciencias», el combate real y discursivo de absorción o 
sometimiento de una conciencia o grupo de conciencias entre sí. 
 

b) Fenomenología de la figura «conciencia entre conciencias». El arranque de 
la figura «conciencia entre conciencias» puede ser asociado a un concepto empírico- 
topológico de vecindad,85 a cuyo campo semántico pertenecen términos del tipo: 
«pacto», «comercio», «saludo», guerra», «competitividad», «respecto de»…. Los dos 
últimos siglos, industrializados y fáusticos, nos han acostumbrado a pensar que el 
problema de los hombres es el control de la naturaleza, pero lo verdaderamente difícil 
de controlar no es la tierra, el mar, la energía o los transportes, sino el comportamiento 
de los otros miembros de la especie, según la hipótesis de Johanson-Lovejoy:86 la 
aparición de Homo no tiene tanto que ver con el bipedismo sino con el sexo y la 
reproducción, es decir, con el control de los asuntos prácticos. Por eso, los seres 
humanos, desde niños, nos vamos convirtiendo en «psicólogos naturales» —expresión 
del psicólogo N. Humphrey, que muestra cómo nuestros antepasados más remotos no 
hubieran podido sobrevivir en ningún lugar de la tierra, si hubieran carecido de 
sensibilidad y capacidad de comprensión de su prójimo—. El verdadero signo distintivo 
de los humanos es el saber relacionarse con quienes los rodean y manejar a los 
compañeros. La figura de «conciencia entre conciencias» (en Neurofilosofía lo llamo 
«cerebros comunicantes») se despliega en una multitud de figuras que han sido muy 
pregnantes en la historia.87 Repasaré algunas figuras, a modo de ilustración: 
 

· En la tradición occidental escrita, la lucha entre conciencias se inicia con los 
relatos de la Ilíada y la Odisea de Homero en algunos parágrafos memorables, entre los 
que destaca por derecho propio el del astuto Ulises engañando a Polifemo, o en el de la 
autorrepresión del propio Ulises frente a las sirenas, etc. 

 
· En la Biblia se encuentran otros momentos no menos espectaculares en los que 

la conciencia divina anda detrás de las conciencias humanas: En el Paraíso, Dios busca 
                                                 
84 J. Ortega y Gasset, Obras completas, t. 1, Alianza, Madrid, 1987, pág. 182 
85 Como ejemplo, Tamar Herzog, Vecinos y extranjeros. Hacerse español en la Edad Moderna, Alianza, 
Madrid, 2006. 
86 D. Johanson y M. Edey, El primer antepasado del hombre, Planeta, Barcelona, 1987. 
87 Conciencia es diferente a Razón o a Inteligencia en el sentido de hábitos y disposiciones  y virtudes 
intelectuales adquiridas a través de la educación y el ejercicio (Dewey). Certidumbre moral subjetiva; 
certeza moral objetiva.  



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

26        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

a Adán a quien interpela: “¿Dónde estás?”, a lo que replica: “Te he oído en el jardín, y 
temeroso porque estaba desnudo, me escondí” (Génesis, 3, 9-10); y también a Caín: 
“¿Dónde está Abel, tu hermano? Contestóle: «No sé. ¿Soy acaso el guardián de mi 
hermano?»” (Génesis, 4,9), etc. El judaísmo oriental nunca perderá esta esperanza: Dios 
(su conciencia) nunca abandona a sus hijos (a los que envuelve).88 Aunque el momento 
con más repercusión quizá sea el novotestamentario de Marcos, que resuena hoy en 
cualquier valla publicitaria: 

 
Id por todo el mundo y predicad el Evangelio a toda criatura. El que creyere y fuere 
bautizado se salvará, mas el que no creyere se condenará (Marcos, 16:15). 

 
· No menos efectivo es la conciencia envuelta por el contramodelo de Dios: 

Satán. Ese enfrentamiento de la conciencia del Ángel contra Dios ha dado lugar a una 
literatura tan abundante como sobrecogedora: En el Paraíso perdido de Milton o en el 
mágico prodigioso de Calderón, el demonio trata de envolver a las conciencias humanas 
impulsándolas hacia la soberbia, la ira, la gula, la lujuria… 

  
· Pero es sin duda Sócrates quien establece el canon occidental de la 

transformación de unas conciencias por otra, mediado el razonamiento:89 
 
«Yo, atenienses, os aprecio y os quiero, pero voy a obedecer al dios más que a vosotros y, 
mientras aliente y sea capaz, es seguro que no dejaré de filosofar, de exhortaros y de hacer 
manifestaciones al que de vosotros vaya encontrando, diciéndole lo que acostumbro: Mi buen 
amigo, siendo ateniense, de la ciudad más grande y más prestigiada en sabiduría y poder, ¿no te 
avergüenzas de preocuparte de cómo tendrás las mayores riquezas y la mayor fama y los 
mayores honores, y, en cambio no te preocupas ni interesas por la inteligencia, la verdad y por 
cómo tu alma va a ser lo mejor posible?» (Apología, 29d-e). 
 

 · A partir del triunfo del Dios de Pablo, que ha derrotado a los dioses helenísticos 
y orientales, el Dios Creador y Providencia ocupa el lugar central del Universo; a partir 
de ahora todos los relatos habrán de componerse a partir de las relaciones de Dios con 
sus criaturas. El cristianismo agustiniano desarrollado por Anselmo de Canterbury 
propone una divinidad que sólo encuentra satisfacción en sí misma, para la cual el 
hombre desempeña únicamente un papel instrumentalizado y mediatizado ad maiorem 
Dei gloriam; aunque con una modificación muy significativa respecto del pensamiento 
estoico del mundo: Dios no habría creado todo para los hombres, sino sólo para los 
elegidos y beneficiados de su gracia. El pensamiento escolástico alcanza cotas 
                                                 
88 J. Roth, Judíos errantes, Acantilado, Barcelona, 2008. 
89 “Sócrates, quien dispuso, no ya de una herramienta teórica, sino de una verdadera tecnología de 
subjetivización, para transformar la conciencia del oponente; no ya sólo sobre la calidad de sus 
posiciones intelectuales sobre los temas debatidos, sino, y esto es lo más importante, acerca del 
conocimiento que ha de disponer sobre sí mismo y su vida psíquica”. I. Vento Villate, “Ese impresentable 
sujeto: cuestiones”, en Á Álvarez, E. (ed.), op. cit., pág. 263. 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com      27 
 

insuperables en las relaciones de Dios y los hombres. Duns Scoto afirmará que no puede 
surgir deber alguno de la Naturaleza, sino del consentimiento, del pacto o imposición de 
una voluntad superior, como es la de Dios,90 potentia absoluta; los nominalistas sacarán 
las consecuencias hasta hacer de Dios pura voluntad y al hombre, pura contingencia; 
Hobbes transformará esa voluntad divina en la voluntad del Leviatán.  

 
* * * 

 
 ¿Y en el contexto de la globalización? La figura «conciencia sobre conciencias» 
adquiere características muy especiales: 
 

· Así, el colonialismo clásico ha absorbido la conciencia colonizada, como 
expone Samir Amin en un libro ya clásico.91 Patricia Alley-Dettners, por su parte, 
sostiene que los europeos no sólo se inventan África, a la que reducen a música de 
tambores, danzas, supersticiones, ancestros desnudos y analfabetos (los filmes tipo King 
Kong…), sino que logran que el propio africano se presente de esa manera. La manera 
de «absorber» la cultura estudiada por el etnólogo pueden dar lugar a sincretismos 
sorprendentes, como les ocurre a los Maring estudiados por LiPuma.92 O delirantes, 
como ocurre con la España del diecinueve, un invento de los franceses tras la boda de 
Napoleón con Eugenia de Montijo, fijado en el personaje Carmen, miscelánea de judía, 
mora y egipcia.93 La literatura sobre el colonialismo es muy abundante.94 

 
· O el proceso inverso: El mal radical del Yo es “hacer que los seres humanos 

sean superfluos como tales” no para la Naturaleza, sino para los otros seres humanos 
semejantes95 (que es la figura inversa del excluido «libre como las aves» que 
representaba en el cine Charlot). Por eso, como decía Forrester96 hay algo peor que la 
explotación del hombre por el hombre, a saber: la no-explotación, la marginalidad, la 

                                                 
90 Traté algunas de estas cuestiones en F. M. Pérez Herranz, “¿Podemos cambiar? Determinismo y libre 
albedrío”, Eikasía, nº 13, septiembre, 2007, págs. 1-28. 
91 S. Amin, Orientalismo, Prodhifi, Madrid, 1980. 
92 “Pero LiPuma dice que cuando los Maring «absorbieron» la mencionada «lección de modernidad», lo 
hicieron «a través de una membrana cultural cuya forma y función (…) transformaba la justicia occidental 
de una manera sorprendente». La transformación hacia un campo de Derecho delimitado entre los Maring 
de los años ochenta se habría realizado de manera «sincrética», tanto en la manera de celebrar los juicios, 
como en su fin, ya que éste es usado para resolver supuestos casos de hechicería, que siempre implican la 
cuestión moral del grupo, más que de delitos entre individuos.” Cf. en Nicole Holzenthal, La idea del 
espacio antropológico. Su alcance y rendimiento en el análisis de las instituciones de los Maring de 
Nueva Guinea, Tesis doctoral, 2009, pág. 222. 
93 Véase, C. Serrano, El nacimiento de Carmen. Símbolos, mitos y nación, Taurius, Madrid, 1999. 
94 Como muestra, J.P. Sartre, “Orfeo negro” en Escritos sobre literatura, Alianza, Madrid, 1985; F. 
Fanon, Piel negra, máscaras blancas, Abraxas, Buenos Aires, 1973… En la literatura destacan algunas 
obras fundamentales: Céline, Viaje al fin de la noche y Conrad, El corazón de las tinieblas… 
95 R.J. Bernstein, El abuso del mal. La corrupción de la política y la religión desde el 11/9, Katz, Buenos 
Aires, 2006. 
96 V. Forrester, El horror económico, FCE., México, 1997. 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

28        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

consideración de un ser humano superfluo: sin documentos, sin tarjeta Visa, sin 
ordenador, sin domicilio... un hombre al que apenas si se le tolera su existencia. En el 
límite nos encontraríamos con las conciencias «indiferentes», según la tesis de Z. 
Bauman.97 Entre ricos y pobres, entre vencedores y perdedores de la globalización no 
hay ningún lazo ni de dependencia ni de compasión ni de lucha. La dialéctica amo-
esclavo desaparece. Sería la versión posmoderna de la indiferencia de los dioses 
epicúreos o de la indiferencia de Jesucristo frente a Herodes (Lucas, 23, 8). Una 
indiferencia a la que ha contribuido el multiculturalismo al defender que las culturas han 
de identificarse con un tipo puro de conciencia y que han de vivir y desarrollarse sin ser 
envueltas por ninguna otra. 
 

c) Los modelos de la figura «conciencia entre conciencias». Toda esta 
profusión de figuras fenomenológicas de «conciencia entre conciencias» en el contexto 
de la globalización, y vistas desde Europa, pueden clasificarse en un número muy 
reducido utilizando dos criterios heterogéneos: Uno conceptual, si intervienen 
conciencias inmanentes o trascendentales; y otro histórico, si esas conciencias han 
experimentado o no la circunvalación del globo terráqueo. Cruzando ambos criterios 
obtenemos los modelos del Cuadro 1 (en su sentido orientativo, no sustancial). 
 

              1)Conciencia
2)Límites 

Conciencias  
inmanentes 

Conciencias 
trascendentales 

 
Límites: 

No hay circunvalación: 
(Polis, Mediterráneo…) 

i) 
Modelo SOCRÁTICO/ARISTOTÉLICO: 

«La conciencia del filósofo  
envuelve a otras conciencias » 

en las polis 

ii) 
Modelo CIUDAD DE DIOS: 

«Dios envuelve a los seres humanos» 
en el Mediterráneo 

 

 
Límites: 

Circunvalación 

iv) 
Modelo FIN DE LA GLOBALIZACIÓN: 

«Remolinos de conciencias » 
en el globo abordado 

iii) 
  Modelo IMPERIAL (IMPERIO-NACIÓN): 

«Las aporías del sujeto moderno: 
De cogito a  Stimmung» 
en el globo a abordar 

Cuadro 1. Modelos de la figura «conciencia entre conciencias» 
 
i) Modelo SOCRÁTICO-ARISTOTÉLICO. El filósofo y los gobernantes. El primer 

modelo se inicia con la respuesta que da Sócrates a los sofistas, desinteresados de 
aquellas construcciones cosmológicas que habían proliferado en la época que se conoce 
con el nombre de presocrática. Los sofistas se desentienden del cosmos para centrarse 
en el territorio más cercano del gobierno de la ciudad, de la administración de la justicia 
o de la declaración de la guerra; no se interesan tanto por saber de qué materia está 
hecho el sol, por ejemplo, como por saber si Helena fue o no culpable de provocar la 

                                                 
97 Z. Bauman, “Schwache Staaten. Globalisierung und die Spaltung der Weltgesellshaft“ en U. Beck 
(comp.), Kinder der Freiheit, págs. 323-331.  



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com      29 
 

guerra de Troya (Gorgias). Los sofistas, que dominan el lenguaje, están sostenidos por 
la clase política; a partir de este vínculo, promueven opiniones ventajosas para sus 
benefactores, por ejemplo, demostrando una tesis y su contraria; de esta manera, ¿podrá 
ser el poder otra cosa que la «fuerza» que dirima el conflicto entre todas las opiniones? 
Sócrates se enfrentará a los sofistas con sus mismas armas y los obligará a reconocer sus 
propias contradicciones por medio de argumentos al absurdo. Y frente al relativismo 
sofístico, Sócrates afirmará la existencia de formas que están más allá de las 
subjetividades e intereses particulares, el lógos, con las que nacemos todos, y que 
podemos recuperar mediante anamnesis, condición misma de la vida en común. Un 
lógos verdadero que ha de investigarse día a día, no en la soledad sino en grupo, 
“juntamente con vosotros” (Gorgias, 506a). Ahora bien, el límite de la conciencia 
socrática se encuentra en la polis —“No me lo tomes a mal, buen amigo. Me gusta 
aprender. Y el caso es que los campos y los árboles no quieren enseñarme nada; pero sí, 
en cambio, los hombres de la ciudad” (Fedro, 230d)—. Pero la filosofía de Aristóteles 
se abrirá hacia los pueblos bárbaros, pues, según el estagirita, el pueblo griego está 
hecho para mandar y el resto de pueblos para obedecer, tesis que lleva a efecto 
Alejandro Magno, verdadero globalizador del helenismo.98  
 

ii) Modelo CIUDAD DE DIOS. Dios y las criaturas. San Agustín cristaliza una 
sorprendente idea: que la conciencia humana está envuelta por otra conciencia que no es 
humana, sino divina, trascendental. Una idea cuyo núcleo estructural fue cincelado por 
los hebreos, que iniciaron su andadura por mediación de la «experiencia» de un pueblo 
nómada enfrentado a los poderosos faraones egipcios y a sus magos y dioses: 

 
Yahvé dijo a Moisés y Arón: «Cuando el faraón os diga: Haced un prodigio, le dices a 
Arón: Toma tu cayado y échalo delante del faraón, y se convertirá en serpiente». Moisés 
y Arón fueron al faraón e hicieron lo que Yahvé les había mandado. Arón arrojó su 
cayado delante del faraón y de sus cortesanos, y el cayado se convirtió en serpiente. 
Hizo llamar también el faraón a sus sabios y encantadores. Y los magos de Egipto 
realizaron también por sus sortilegios el mismo prodigio. Y echaron cada uno su báculo, 
que se convirtieron en serpientes. Pero el báculo de Arón devoró a los báculos de ellos. 
(Éxodo, I, 7, 8-13).  
 

En Éxodo Yahvé muestra su poder a los egipcios: 
  

Yo endureceré el corazón de los egipcios, para que entren también detrás de ellos, y 
haré brillar mi gloria sobre el faraón y sobre todo su ejército, sus carros y sus caballeros, 

                                                 
98 “En cuanto a la raza helénica, de igual forma que ocupa un lugar intermedio, así participa de las 
características de ambos grupos, pues es a la vez valiente e inteligente. Por ello vive libre y es la mejor 
gobernada y la más capacitada para gobernar a todos si alcanza la unidad política”. Aristóteles, Política, 
1327b. Véase la sugerente exposición de E. Frutos Mejías, Leyenda y poder en torno a Aristóteles, 
Pórtico, Zaragoza, 1982. 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

30        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

y los egipcios sabrán que yo soy Yahvé, cuando el faraón, sus carros y sus caballeros 
hagan resplandecer mi gloria. (Éxodo, III, 14, 17-19).  

 
San Agustín presenta la doble civitas como contra-instancia política de la 

escisión dualista del gnóstico Marción entre la esfera de la salvación y el mundo de la 
creación. San Agustín se enfrenta al dualismo teológico maniqueo del bien y del mal 
mediante una ontología que justifica las carencias físicas de la creación como castigos 
justos por la maldad surgida a través de la libertad del hombre. La pecaminosidad 
heredada o corrupción significa una disposición a incrementar el mal en el mundo y con 
ello a disminuir las posibilidades de realización de lo bueno. De manera que para 
disminuir el mal, el hombre tendría que confiarse a sí mismo; pero dado que sus débiles 
fuerzas son incapaces de reducir la punibilidad de la culpa, necesita la Gracia como 
ayuda ineliminable.  

 
A partir de este tour de force agustiniano, la ontología de la filosofía cristiana 

medieval supone un cambio realmente extraordinario: la subordinación del mundo —
tanto del mundo de las formas como del mundo impersonal— a una conciencia divina, 
personal, creadora del mundo, dator formarum, dador de las formas del mundus 
aspectabilis, pero también de los mundos paralelos de los ángeles y los demonios. Dios 
es un ser Creador y Providencial, vivificador del mundo, que llega a enviar a su propio 
Hijo para redimir a los hombres del pecado. Este Dios creador, al que todo está 
subordinado, significa la posibilidad de introducir un potente componente 
operacionalista: un Dios que «crea» el mundo, que opera sobre él (con barro «hace» a 
Adán; con una costilla «hace» a Eva...).99 Un Dios, que en la persona de Cristo se hace 
mediador de todos los hombres que quedan hermanados a su través (misterio de la 
Trinidad). Este cambio tuvo como parámetro real de transformación la Iglesia romana, 
en tanto que se encontraba por encima de los distintos reinos, identificada con el 
Espíritu Santo o conciencia de Dios. Ahora bien, si no hay sino un solo Dios, los planes 
de la Iglesia, vicaria de Dios en la Tierra, habrán de ser de orden total, y afectarán a 
todos los seres, por lo que sus programas y dogmas estarán orientados a conseguir la 
cristianización de todos los hombres. 

 
iii) El modelo IMPERIAL (IMPERIO-NACIÓN). El sujeto de la globalización de 

Europa en su expansión hacia América es más complejo, porque hay que tener presente 
que en su inicio mismo hay al menos dos sujetos muy diferentes: uno, que continúa el 
sujeto medieval de cuño tomista, cuya referencia es el Orden Natural; y otro, 
desplegado por los nominalistas, el sujeto empírico, cuya referencia es el Dios voluntad, 
                                                 
99 Mientras que en el mundo heleno, la conciencia aparece envuelta por el mundo natural. Tanto la 
conciencia —divina, humana o animal— como las formas —vegetales o animales— están subordinadas a 
realidades impersonales —Hado, Caos, Apeiron, Moira...— de las que proceden por participación, 
manifestación, encarnación, emanación... 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com      31 
 

inconmensurable con el orden natural. Pero éste es el sujeto que triunfa y caracteriza la 
época moderna que Blumenberg resume como «autoafirmación humana».100 

 
1)Las aporías del sujeto moderno. La segunda globalización comienza con el 

descubrimiento de América, pero entra en una aporía tremenda, en la que aún nos 
debatimos. Pues a la vez que hay una expansión, una globalización del mundo (las 
tierras y los mares de la geografía) y aun del universo (el cielo estrellado de la 
astronomía), hay un repliegue del sujeto hacia el pueblo elegido, hacia el hombre 
predestinado, un sujeto que ya había sido desbordado por el sujeto de la tradición 
tomista. Este singular momento es tan decisivo, que todavía hoy es objeto de disputas e 
incluso de punto de inflexión política para la construcción del marco europeo de 
convivencia. El llamado «teorema de secularización» (que engloba, por cierto, la 
cuestión más específica de la «inversión teológica») culmina con la genialidad de 
Descartes de separar res extensa y res cogitans. La cuestión podría tomar esta 
formulación: ¿Son capaces el cogito y luego el Ego trascendental kantiano de ocupar el 
lugar del Ego divino y hacerse con el peso del sujeto de la globalización? Un sujeto 
como poco, muy extraño, que tanto confunde. Véanse los requiebros que hace Hanna 
Arendt con el aporético sujeto: 

 
Más aun, incluso si admitiésemos que la Época Moderna comenzó con un súbito e inexplicable 
eclipse de trascendencia, de creencia en el más allá, de ninguna manera se seguiría que esta 
pérdida devolvió el hombre al mundo. Por el contrario, la evidencia histórica demuestra que los 
hombres modernos no fueron devueltos al mundo sino a sí mismos. Una de las más persistentes 
tendencias de la filosofía moderna desde Descartes, y quizá su contribución más original a la 
filosofía, ha sido la exclusiva preocupación por el yo, diferenciado del alma, la persona o el 
hombre en general, intento de reducir todas las experiencias, tanto con el mundo como con otros 
seres humanos, a las propias del hombre consigo mismo. La grandeza del descubrimiento de 
Max Weber sobre los orígenes del capitalismo radica precisamente en demostrar que resulta 
posible una enorme y estrictamente mundana actividad cuya motivación más profunda es, por el 
contrario, el interés y preocupación por el yo. A la alienación del mundo, y no la propia 
alienación como creía Marx, ha sido la marca de contraste de la Época Moderna.101 
 

                                                 
100 Rousseau mantiene su relación con Dios, aunque es uno de los primeros ilustrados en neutralizarla 
desde su propio «yo»: “Rousseau no sólo hace referencia al Tribunal divino como la instancia que le dará, 
un día, la razón; más bien toma bajo su propia dirección, en su autor revelación literaria, la revelación del 
hombre ante Dios. El foro de la humanidad, ante el cual él se confiesa, ocuparía no sólo provisional y 
metafóricamente el puesto del juez, sino que la sentencia que se pide a este tribunal sustituye la apelación 
al Juicio último, cuya importancia, una vez que se haya averiguado la sentencia de la que desde ahora será 
la última instancia objetiva, es irrelevante. Rousseau subraya expresamente que se le ha hecho indiferente 
el cuándo vaya a ocurrir el juicio divino, por mucho que resuene la trompeta. El conocimiento de sí 
mismo sería la liberación —que se adecua al conocimiento divino— del sujeto de la propia subjetividad, 
y su verdad se habría convertido, sin más, en la verdad por antonomasia”. H. Blumenberg, La 
legitimación de la edad moderna, Pre-textos, Valencia, 2008, pág. 110. 
101 H. Arendt, La condición humana, Paidós, Barcelona, 2005, págs. 282-283. 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

32        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

Pues es sin duda sorprendente que triunfe una filosofía cuyo subsuelo es la 
globalización y en su vocabulario, como se extraña Sloternijk, no se encuentren 
conceptos como los de «distancia, extensión, exterioridad, baldaquinos, bárbaros, 
conversión en imagen, registro cartográfico…».102 Una filosofía engolfada con el 
interior del individuo —yo, cogito, apercepción trascendental…—, mientras que Europa 
realiza una colonización basada en la suerte y la fortuna, en el crédito y la deuda, la 
explotación y la violencia, el mercado y las artimañas… ¿Cómo puede explicarse algo 
así? La conciencia humana hereda el voluntarismo de Dios y la conciencia humana 
operatoria (Vico: Verum est factum), dominada por la ambición y el deseo fáustico del 
infinito, es cada vez más resistente a ponerse límites y apela a la magia, la alquimia o el 
hermetismo. Un proceso que culmina con Kant: la conciencia trascendental aparece 
ahora definida como indisociable al mundo de los fenómenos que hereda funciones del 
sensorio divino —espacio y tiempo de Newton— y funciones del entendimiento divino 
—categorías de Galileo o Leibniz—. Un yo trascendental que se verá envuelto por lo 
Absoluto en Hegel; pero que, en su inestabilidad, dará lugar a múltiples sujetos 
contextualizados: El sujeto del orden y el progreso (Comte), de la historia (hegelianos), 
de la revolución (Marx), de los nacionalismos (Fichte…), del arte (Baudelaire), del 
sufrimiento (Benjamin), del género (Seyla Benhabid)… Pues este Sujeto trascendental, 
al concentrarse en la norma del imperativo categórico, estaba condenado a romperse en 
mil pedazos, contenía el peligro de que alguno de aquellos trozos adquiriese la densidad 
suficiente como para transformarse en un ego trascendental con la fortaleza de Dios, 
pero sólo dado a un pueblo, a una lengua, y acaso a un führer.103 Ésta es la doctrina de 
Heidegger, y la aporía no podía ser más radical. 
 

2) El colapso del sujeto moderno: el caso Heidegger 
 

Me parece que después de los trabajos de Otto, Farías o Faye no se puede salvar 
por la vía de la universalización la filosofía de Heidegger.104 Desde mi perspectiva de 
las singularidades (históricas), la filosofía de Heidegger hay que entenderla como la 
filosofía que conduce al límite el sujeto nacionalista, sujeto del Partido 
Nacionalsocialista Alemán de Trabajadores (NSDAP). A partir de la Segunda Guerra 
Mundial, los vencedores quieren salvar las naciones mediante organizaciones supra o 
transnacionales, pero superar todo el proceso de la colonización de los siglos XIX y XX 

                                                 
102 P. Sloterdijk, En el mundo interior del capital, op. cit., págs. 74 ss. 
103 Entre los textos que E. Faye cita de Heidegger, leamos éste: “La voluntad del Führer comienza por 
transformar a los otros en una Gefolgschaft de la que  surge la comunidad. De este vínculo vivo proceden 
su sacrificio y su sumisión, y no de la obediencia o la obligación institucional”. En op. cit., pág. 245. 
104 H. Ott, Martin Heidegger, Unterwegs zu seiner Biographie, Fráncfort-Nueva York, Campus Verlag, 
1988. V. Farías, Heidegger y el nazismo, Muchnik, Barcelona, 1989; A. Münster, Heidegger, la «science 
allemande» et le national-socialisme, Kimé, parís, 2002;  P. Lacoue-Labarthe y J.L. Nancy, El mito nazi,  
Anthropos, Barcelona, 2002; E. Faye, Heidegger. La introducción del nazismo en la filosofía, Akal, 
Madrid, 2009… 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com      33 
 

(que incorpora las colonizaciones más antiguas de España y Portugal y la primera 
colonización de Holanda e Inglaterra) no parece fácil y es el punto en el que nos 
encontramos. En todo caso, la filosofía de Heidegger es una verdadera filosofía, aunque 
no sea una filosofía verdadera: ha ensayado la posibilidad de un sujeto absorbente, de 
un sujeto que se identifica con la temporalidad, y toma la decisión de mostrarse no 
como un Sujeto, sino como el Ser, que eliminará todas las adherencias de los pueblos 
que olvidaron el Ser para imponer su minúsculo sujeto. Heidegger quiere clausurar ese 
cosmos y abrir su particular globalización aria, el dominio de un mundo arraigado en la 
tierra impenetrable en la cual el hombre habita históricamente, que resuelve la tensión 
entre la tierra (ambiente natural) y la forma de ser comunal del hombre, y así colapsa el 
sujeto que lleva a cabo la globalización en su propio tiempo. 
 

3.Otros sujetos descentrados y olvidados. Pero el caso es que las 
globalizaciones realizadas por los distintos imperios modernos no lograron imponer un 
sujeto claro y contundente y proliferaron los sujetos por todas partes. El sujeto 
protestante (calvinista), que tiene sus asociado en el ego trascendental kantiano, el que 
en última instancia resultó vencedor, se encontraba en liza no sólo contra su contradictor 
católico surgido de la Contrarreforma, sino también contra otros sujetos nacidos de 
aquella anómala situación de la que fueron protagonistas los Reyes Católicos y que irá 
conformando el sujeto metafísico-barroco.105 A este sujeto imperial conformado en la 
corte de Carlos V con toda su complejidad,106 hay que añadir el sujeto interrelacionado 
con el mundo amerindio, denunciado por Bartolomé de las Casas y culminado por 
Francisco de Vitoria con el principio del ius comunicationis que quedó frustrado; y 
también el sujeto converso, escéptico (Que nada se sabe) y «marrano» (Sólo hay que 
nacer y morir; todo lo demás es nadería y cosa vana), que se dispersa por todo el 
mundo. Los conversos, interesados por los cuerpos empíricos dados atributivamente y 
que sólo se acuerdan del ego trascendental cuando se trata de establecer verdades de la 
ciencia o defender el cuerpo como unidad básica e inviolable del ser humano. A estos 
sujetos que inician la globalización habría que añadir otros sujetos con/contra los que 
entran en contacto: los sujetos islámico, confuciano, budista…  
 

iv) El modelo FIN DE LA GLOBALIZACIÓN. Mundialización y «remolinos de la 
globalización». El cuarto modelo propuesto es el de la globalización actual, que se 
inicia después de la Segunda Guerra Mundial por el control de los recursos del globo 
terráqueo. ¿Cuál sería el sujeto de esta globalización, si lo pensamos desde Europa? 
¿Sería el sujeto posmoderno, salido de esa gran aporía de la modernidad que va desde el 

                                                 
105 Y tan vivamente explicado por Fernando R. de la Flor en un libro cuyo título es todo un manifiesto: La 
península metafísica, Biblioteca Nueva, Madrid, 1999.  
106 Y que ha señalado con abundantes ejemplos J.L. Villañas, ¿Qué imperio?, Madrid, 2008. Un libro ya 
inexcusable para discutir todas estas cuestiones que se une al clásico de M. Bataillon, Erasmo y España, 
FCE., Madrid, 1986. 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

34        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

cogito cartesiano al Stimmung heideggeriano y que ha incorporado sujetos no tenidos 
presentes como la mujer, los homosexuales, los jóvenes, los niños y aun los animales 
superiores? ¿O hay que entrar en la piel del sujeto imperialista norteamericano?107 ¿O 
más bien habrá que buscarlos entre las civilizaciones no occidentales: árabe, irania, 
china…? 

 
Convendría, entonces, establecer un marco en el que plantear la cuestión del 

sujeto. Utilizaré la clasificación de paradigmas de la política mundial que realiza 
Samuel Huntington,108 a partir de dos criterios clásicos utilizados ya por Aristóteles 
(Política, 1279a-b). El primero, de acuerdo con el tipo de intereses que se defienden: 
comunes o particulares; el segundo, de acuerdo con el número de actores en los que 
recae el poder: Uno, dos o muchos. (Véase el Cuadro 2). 

 
1)Intereses 

2)Soberanía 
Comunes Particulares 

Uno FIN DE LA HISTORIA 
 

Control de la energía 

Dos Países pobres / Países ricos 
 

Maniqueísmo: 
Buenos y malos 

Muchos 
(200 estados) 

Realismo político 
ONU 

Desintegración de los Estados 
CAOS 

SIETE U OCHO CIVILIZACIONES 

Cuadro 2. Alternativas en el modelo del «fin de la globalización» 
 

Lo interesante es que nos encontramos en un momento en el que el proceso de 
pluriglobalizaciones que iniciara Europa está llegando a su fin (lo que no quiere decir, 
desde luego que, medido en tiempo generacional, se produzca de un día para otro). Por 
eso se podría hablar sin menoscabo de mundialización, si es que sólo hay un mundo, y 
mundo significa limpio, aseado, ordenado, como lo está el ajuar de la novia en el cofre 
= mundus.109 Pero ¿cuánto tiempo puede estar limpio, aseado u ordenado el globo 
terráqueo? El fin del proceso de globalización110 —mundialización— es una situación 
de equilibrio inestable, en la que cualquier parámetro que sobrepase un cierto valor 
                                                 
107 La formación de EE.UU, aunque arranque de Europa, es una singularidad histórica: política, 
económica y cultural. Véanse los análisis desde Europa que hacen Tocqueville, Weber o Adorno. Cf. C. 
Offe, Autorretrato a distancia, Katz, Buenos Aires, 2006. 
108 Samuel P. Huntington, El choque de civilizaciones y la reconfiguración del orden mundial, Paidós, 
Barcelona, 1997, págs. 30 y ss. 
109 Mundus posee varias acepciones en latín: Cicerón lo utiliza como aseado, limpio. Pero también tiene el 
sentido de astro o de algo en relación con él. En Ovidio, mundus oculus significa sol y en Séneca, mundus 
eteliger, cielo. En Cicerón, mundi innumerabiles es el conjunto de cuerpos celestes y en Lucrecio mundi 
vigiles, los astros. En Apuleyo se recoge un significado diferente: el de tocador de mujeres; y mundus 
Cereris significan los canastillos sagrados de Ceres. Etc. 
110 Porque sólo a partir del siglo XIX, cuando se han catalogado todas las partes de la Tierra, puede 
afirmarse que es una esfera, un globo, y no un toro topológico, por ejemplo. Cf. Donald O’Shea, La 
conjetura de Poincaré. En busca de la forma del universo, Tusquets, Barcelona, 2008. 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com      35 
 

provoca rupturas, singularidades. Lo significativo ahora es que las nuevas situaciones ya 
no pueden ser de globalización primaria, sino de respuesta, y a las que llamaré 
«remolinos de la globalización».  

 
Permítaseme que utilice un modelo topológico para explicar esta figura. En 

topología hay un curioso teorema que se ejemplifica diciendo que una superficie 
esférica «no puede peinarse enteramente» (o recubrirse mediante vectores): siempre 
habrá algún punto en el que se forme un «remolino». Por eso en la superficie de la 
tierra, que es topológicamente una esfera, no puede haber nunca una situación de calma 
completa, siempre se producirán vientos que dan origen a remolinos. Pues bien, primero 
con la Segunda Guerra Mundial y después con la caída del muro de Berlín, parecía que 
se había llegado a una calma casi absoluta. Se habló de que el fin de la historia vendría 
acompañada de la época del aburrimiento (Gehlen, Fukuyama…). Pero pronto 
comienzan a producirse «vientos» que desestabilizan múltiples zonas del globo 
terráqueo; algunos son tan intensos que desbordan los análisis de los expertos, tanto en 
economía como en conflictos militares o en la degradación de la biosfera. Y además, 
para sorpresa de los europeos, empiezan a surgir otros centros en lugares que antaño 
fueron globalizados, y que ahora inician sus procesos de re-globalización (asociados al 
término topológico recubrimiento). La inmigración sobre las zonas que anteriormente 
fueron centros de expansión —Europa o EE.UU— provocan reacciones en las antiguas 
metrópolis que son objeto de debates en el filo de la navaja (como este mismo congreso, 
pensado quizás, desde estas coordenadas). Los «remolinos» que parten de China —con 
su particular re-cubrimiento de Occidente—, de India, de Rusia o de Irán, son ya de una 
envergadura que llena de incertidumbre a los políticos occidentales. Y si el «remolino 
Irán» es decisivo, el «remolino Corea del Norte » puede resultar catastrófico, etc. 
 
4. El cuadrado semiótico de los sujetos en la época del fin de la globalización 
 

¿A qué sujeto recurrir, apelar, hacer entrar en razón o pedir responsabilidades? 
¿Cuál sería el sujeto de la globalización al que se refiere el título del congreso? Parece 
que habría que desechar al sujeto clásico económico visto tanto a través de la 
perspectiva de la acumulación de capital (liberalismo) como de la perspectiva de las 
fuerzas productivas (socialismo); un sujeto desbordado por nuevas experiencias 
humanas. El desplazamiento de los dos sujetos tradicionales confrontados —EE.UU y la 
URSS— conlleva el consiguiente desplazamiento de los conflictos y combates entre 
sujetos alternativos posibles que, al negar la tesis clásica weberiana de la equivalencia 
entre «occidentalización» y «modernización», ya no se articularán alrededor de 
intereses económico-políticos, sino de conflictos ideológico-culturales, en los que se 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

36        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

privilegia el papel de las religiones,111 lo que no significa que se abandonen los intereses 
económicos; la cuestión hay que desplazarla a las teorías que defienden o rechazan que 
la modernización sea equivalente a occidentalización. La cuestión se resuelve así: ¿Por 
qué habría de organizar la economía los Estados Unidos y no China o Irán? Este 
desplazamiento también se habría producido en Occidente: habríamos pasado de la 
lucha de sujetos materialistas, preocupados por la supervivencia y la seguridad de la 
razón instrumental, a sujetos posmaterialistas centrados en la consecución de «calidad 
de vida»; hasta que, finalmente, habríamos alcanzado la condición de sujetos 
posmodernos de múltiples caras, definidos por la defensa de los papeles (roles) de 
género, o por su actitud hacia los homosexuales o hacia los inmigrantes, etc.112 Y 
entonces: ¿En virtud de qué es preferible este programa de vida al Islam, al hindú o al 
confucionismo?113 El caso de la modernización de Japón dentro de instituciones 
tradicionales es paradigmático. 
 

Así que más que de sujeto de la globalización —me parece— hay que hablar de 
las diferentes posiciones que toman los sujetos del fin de la globalización con el 
objetivo de hacerse cargo de este acontecimiento y, por lo tanto, se ha de considerar aún 
la política, y no la religión, como territorio de lo posible, de los conflictos entre fuerzas 
contingentes.114 Contemplado el proceso desde Europa, el método a utilizar ya no puede 
ser dialéctico, por cruce de criterios, sino por diferentes posicionamientos ante el 
acontecimiento, tanto de aquellos a los que observamos como de aquellos que nos 
observan. Por eso recurriré al cuadrado semiótico, que nos permite componer los 
diferentes sujetos en conflicto: El sujeto que pretende hacerse cargo de la totalidad (X = 
«sujeto-imperio») y su contradictorio, el sujeto de la antiglobalización ( = «sujeto 
resistente»); y los sujetos opuesto y subalterno: los sujetos que se multiplican 
segregados por el criterio cultural o multiculturalismo (Y = «sujeto pluricromático»); y 
el sujeto que se presenta como alternativa en los actuales procesos de re-globalización 
(Ỹ = «sujeto-remolino») (Véase el cuadro 3). 
 
X. Sujeto-IMPERIO de la globalización Y. Sujeto-PLURICROMÁTICO de la globalización 

                                                 
111 “Las principales civilizaciones de la historia humana se han identificado estrechamente con las grandes 
religiones del mundo”. S. P. Huntington, El choque de civilizaciones, op. cit., pág. 47. Una tesis cada vez 
más aceptada. Véase, J. Gray, Misa negra. La religión apocalíptica y la muerte de la utopía, Paidós, 
Barcelona, 2008.  
112 Cf., por ejemplo, en el estudio citado de M. García Ferrando, Globalización y choque de civilizaciones. 
113 “Existen muchos modos de ser moderno” dice Gray. Y sigue, “Todos están convencidos de que 
pueden reorganizar la condición humana”. J. Gray, Al Qaeda y lo que significa ser moderno, op. cit., pág. 
14. 
114 Me separo, por tanto, de las posiciones neoliberales (Fin de la historia) y nihilistas (Destino ciego) que 
rechazan cualquier forma de racionalización, fundamentalmente del Estado. Así, en declaraciones a la 
prensa, el secretario general de la OCDE, Donald Johnston, afirmaba: “La mundialización no es 
ideológica, sino un proceso irresistible” (26 e agosto de 2001). Véase A. Gamble, Política y destino, Siglo 
XXI, Madrid, 2003, en la línea de Isaah Berlín. 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com      37 
 

Imperio (neoliberalismo) Multiculturalismo / multipolaridad… 
Sujetos: género, indígena...

Ỹ.Sujeto-«REMOLINO» de la globalización . Sujeto-RESISTENTE a la globalización 

 
«Remolinos» de la globalización: 
China, India, Sureste asiático, Rusia, Irán, 
México, Brasil… 

Internas 
· Antiglobalización: Bové, Zerzam 

· Alterglobalización 
 «Otro mundo es posible» 
-Globalización ecológica 

-Globalización contrahegemónica  

Externas 
 

Fundamentalismos… 
Ecologicismo… 

Cuadro 3. Cuadrado semiótico para el «sujeto de la globalización» 

 
X. El sujeto-IMPERIO de la globalización se identifica con la administración 

norteamericana hasta el fatídico 11-S. Este sujeto se organiza alrededor del empresario 
y se expande por toda la sociedad como homo oeconomicus. El sistema posee una 
estructura compleja (combinatoria), en la que se entrelazan la Soberanía —estructura 
trascendente y dirección vertical— y el Capital —estructura inmanente y dirección 
horizontal—. El sujeto-IMPERIO se hace cargo de la economía mundial mediante 
programas que coordinan sus elementos dentro de un sistema (cientificista) operacional 
neoliberal.115 Parte de dos axiomas: «El fundamento de la sociedad es la Economía» y 
«El objetivo de los individuos es el Beneficio»; y de diversas reglas de comportamiento: 
Des-regularización de la rigidez del mercado de trabajo; liberalización del mercado, 
que estabiliza la oferta y la demanda; privatización de lo socializado, siempre 
perjudicial o innecesario; restricciones a la regulación estatal; subordinación a las 
agencias de los acuerdos de Bretton Woods y confirmadas en el Consenso de 
Washington (década de los ochenta): BMI, FMI y OMC; defensa de los derechos de 
propiedad intelectual —bioingeniería, telecomunicaciones...— para las inversiones 
extranjeras; regulación mediante instancias jurídicas en el marco privilegiado de la 
propiedad, los contratos y las privatizaciones; forma política única: la democracia 
liberal… Este sujeto se hace cargo no solo de los intereses económicos del capitalismo 
norteamericano, que son los que en realidad mueven sus decisiones,116 sino también de 
los principios de vida Buena, opuestos al Mal, cuyo modelo ha de servir al resto del 
mundo, en el que se cruzan el ingente activismo revolucionario de raíz calvinista que 
combate el desorden ad maiorem Dei gloriam,117y el fundamento epistemológico del 
Sel-evidence moral. De ahí se sigue un intensísimo afán misionero con el fin de 

                                                 
115 Cfr. F.M. Pérez Herranz, “El pensamiento único”, “Del fin de la historia al pensamiento único”, Actas 
del XIIIè Congrés Valencià de Filosofia, Valencia, 2001, págs. 163-176. 
116 C. Taibo, ¿Hacia dónde nos lleva Estados Unidos?, Ediciones B, Barcelona, 2004. 
117 “Y esta es la razón por la cual no existe contradicción alguna en una Iglesia calvinista, empeñada 
incluso en controlar la conducta de los no regenerados. Si su meta fuera efectuar la salvación, esto desde 
luego sería una insensatez. Pero éste no es el objetivo. El objetivo es más bien combatir el desorden que 
apesta continuamente bajo la nariz de Dios”, Ch. Taylor, Fuentes del yo. La construcción de la identidad 
moderna, Paidós, Barcelona, 1996, pág. 244.  



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

38        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

expandir esos valores y cuya negación sólo puede proceder de la maldad.118 El sistema 
económico mantendrá el orden moral neoliberal, culminación de los tradicionales 
movimientos apocalípticos.119 
 

Y. Su opuesto será el sujeto-PLURICROMÁTICO de la globalización, asociado a la 
ideología ilustrada de la tolerancia de las secularizadas ciudades burguesas que 
privatizan la religión, primer analogado del fenómeno cultural. A la ideología liberal y 
plural se añade el fenómeno de la multiculturalidad a partir de los flujos migratorios, la 
acción de ejecutivos transnacionales o el turismo. Una respuesta o modo de gestionar 
este fenómeno es la del multiculturalismo, cultura multipolar o multicivilizacional, en 
su sentido fuerte:120 no sólo defiende el hecho descriptivo de las diferentes culturas y 
apela al derecho de existencia que tiene toda cultura,121 sino que afirma la necesidad del 
Estado para preservar y proteger la diversidad cultural con todos los medios de los que 
dispone.122 Los sujetos del multiculturalismo neutralizarían los procesos de 
globalización en su raíz, al eliminar la posibilidad misma de ir más allá de su espacio 
vital y de su conciencia (en el sentido estudiado más arriba). La base estatal de esta 
posición toma como referencia las constituciones de Canadá y de Australia (aunque el 
caso de Canadá no parece universalizable en cuanto que es un conflicto entre dos 
culturas que proceden de un mismo tronco cultural: francés e inglés). El 
multiculturalismo más universalizable surge en los años ochenta en las universidades 
norteamericanas con el fin de administrar la existencia de estudiantes de diversas 
procedencias. Hay algunas experiencias independientes, como la de los anish de Ohio y 
Pensilvania (EE.UU) y Ontario (Canadá) o la fallida experiencia multiculturalista del 
Líbano.123 En todo caso, el sujeto pluricromático estaría perfectamente definido como 
agregado de todas y de cada una de las culturas hasta cumplimentar la totalidad de las 
que se encuentran en la tierra, que al ser un número finito podría ser contabilizado y 
administardo.  

                                                 
118 En la Declaración de Independencia, parte V, se define el término Self-evidence, concepto que se 
encuentra en la base del universalismo unilateral de los EE.UU. “Todo aquel que no concuerde con el 
postulado de la evidencia en sí de los valores predominantes —comenta Claus Offe—, aparenta ser 
incompetente desde el punto de vista intelectual o moral, y por tanto es calificado como «malo»”. C. Offe, 
Autorretrato a distancia, Katz, Buenos Aires, 2006, pág. 43. 
119 Ver F. Fukuyama, La gran ruptura, Ediciones B, Barcelona, 2001. 
120 Otras respuestas o modelos de gestión de la multiculturalidad: asimilación por la cultura hegemónica; 
segregación (apartheid); integracionismo o melting pot (según la obra de teatro de Israel Zangwill), 
fusión como en un crisol de una cultura nueva a partir de la mezcla de todas las anteriores; pluralismo 
liberal o competencia libre entre culturas (G. Sartori). 
121 Otra cosa es qué entendemos por cultura. En principio aceptamos la definición vulgarizada de 
“conjunto de la lengua, la religión, las costumbres, la gastronomía, etc., asumido por un grupo humano”. 
Para un concepto crítico, el ya clásico G. Bueno, El mito de la cultura, Prensa Ibérica, Barcelona, 1996. 
122 Cf. W. Kymlicka, Ciudadanía multicultural, Paidós, Barcelona, 1996 y Estados, naciones y culturas, 
Almuzara, Córdoba, 2004. Ch. Taylor, El multiculturalismo y la política del reconocimiento, FCE, 
México, 1993. Un artículo delicioso sobre el asunto, M.A. Quintana Paz, “Qué es el multiculturalismo (y 
qué no es)”, ACTA, págs. 19-34.  
123 A. Maalouf, Identidades asesinas, Alianza, Madrid, 2004. 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com      39 
 

 
Uno de los límites del multiculturalismo se encuentra en la defensa que del 

mosaico étnico ha de realizar el Estado. Éste, por su naturaleza, ha de ser integrador, lo 
que constituye un oxímoron, que conduce a la paradoja clásica russelliana del conjunto 
que es conjunto de todos los conjuntos. Ciertamente que se puede definir el 
multiculturalismo como “intercambios y comunicaciones entre actores que utilizan 
diferentes categorías de expresión, análisis e interpretación”, 124 pero entonces habría 
que atacar esos problemas por la vía de la traducción: El sujeto- PLURICROMÁTICO 
necesitaría de un Metasujeto —el Estado, que traduciría unos valores a otros—, lo que 
nos devolvería a las coordenadas de las que se quiere huir: el x-centrismo. Otro de sus 
límites lo hallamos en la separación de los conceptos culturales de los políticos, pues 
“cabe dudar de que la categoría sociopolítica de cultura o de etnicidad pueda llegar a 
desempeñar una función equiparable a la que en otros tiempos cumplieran las nociones 
de clase social o nación en la organización de la vida social”.125 
 

. El sujeto-RESISTENTE a la globalización toma distintos perfiles según el 
parámetro que resalten, aunque todos ellos se definen por sus críticas al neoliberalismo 
imperialista que amplifica la desigualdad y la exclusión de muchas partes del globo que 
tendrían que caer dentro de la globalización (por ejemplo, millones de pobres que no 
pueden aceptar las recetas económicas impuestas por el BM o el FMI).126 Así, la 
privatización del conocimiento con sistemas de competencia entre laboratorios de 
investigación o universidades, reguladas por un sistema férreo de control de patentes; la 
teoría de los derechos humanos que legitima el propio capital financiero; la 
identificación libertad = mercado; la nueva clase de los globalistas criminalizadora de la 
pobreza; el fundamentalismo liberal de cuño puritano (religioso) que privilegia el orden 
(ad maiorem Dei gloriam) a la justicia; denuncia de las grandes catástrofes del globo: 
calentamiento, residuos radioactivos, desplazamientos de poblaciones indígenas, etc. 
Los sujetos más exaltados se encontrarían entre el anarquizante Josep Bové, el rechazo 
activista de Unabomber o la crítica intelectual de Zerzan.127  
 

Otros más radicales (que van a la raíz), no hablarán tanto de antiglobalización 
como de alterglobalización, cuyo axioma es: «Otro mundo es posible».128 Destacaré, 
entre ellos, el sujeto ecológico y el sujeto contrahegemónico. 

                                                 
124 A. Touraine, ¿Qué es una sociedad multicultural?”, Claves de la razón práctica, 1995, p. 15. 
125 J.C. Velasco, “El multiculturalismo, ¿una nueva ideología?”, en J. Alcina y M. Calés (ed.), Hacia una 
ideología para el siglo XXI, Akal, Madrid, 2000, pág. 162. También, G. Sartori, La sociedad multiétnica. 
Pluralismo, multiculturalismo y extranjería, Taurus, Madrid, 2001. 
126 J. Sachs, El fin de la pobreza, Debate, Barcelona, 2005. 
127 Unabomber (Theodor Kaczinsky), El manifiesto Unabomber, Likiniano, Bilbao. 1999; J. Zerzan, 
Malestar en el tiempo, prólogo de G. Bueno, Ikusager, Vitoria, 2001. 
128 F. Fernández Buey, Guía para una globalización alternativa. Otro mundo es posible, Byblos, 
Barcelona, 2004. 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

40        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

 
El sujeto-RESISTENTE ecológico unificaría todos los temas clásicos de las 

prácticas económicas en función de la totalidad de los seres humanos del globo 
terráqueo, articulados alrededor del equilibrio de los ecosistemas. Responde al uso 
inadecuado y abusivo que el sistema capitalista hace de los ecosistemas que han 
provocado la actual crisis ambiental mundial. Tomaría a su cargo preservar el globo 
terráqueo y sus ecosistemas, y considera que la crisis de 2008 está íntimamente 
vinculada al desarrollo insostenible. Un sujeto configurado a través de la cooperación 
local e internacional dirigida hacia la sostenibilidad bajo la administración de criterios 
ecológicos: límites biofísicos, coto a la degradación de servicios: agua dulce, presas de 
captura, pérdida de la riqueza de los suelos, colapsos de las pesquerías, enfermedades 
asociadas a estas catástrofes; cambio de la medida habitual del Producto Interior Bruto 
(PIB) por el Índice de Desarrollo Humano (IDH) sugerido por Amartya Sen. A partir de 
esta idea del premio Nobel, se han sugerido diversas medidas alternativas: La huella 
ecológica o impacto de la contaminación y la degradación de los recursos; el índice de 
progreso genuino, que añade otros criterios: el trabajo voluntario, la crianza de los 
hijos… y que restaría la degradación y contaminación de los recursos, el crimen…; el 
Well Being Index, que relaciona los índices de desarrollo y el grado de satisfacción 
personal; el Happy Planet Index sobre los impactos ambientales, etc.129 El punto débil 
de los planteamientos ecologistas procede de la dificultad de establecer el lugar desde 
donde atacar el problema. Se pide que Occidente reduzca la desigualdad, pero 
justamente Occidente es lo que es por su capacidad expansiva y aun depredadora, 
desbordando todos los límites de los ecosistemas.130 ¿Cómo resolver esta aporía? 

 
Boaventura de Sousa Santos ha propuesto el sujeto-RESISTENTE 

contrahegemónico para los países del Sur.131 Más que de antiglobalización, que 
considera un término equivocado, habla de globalización contra-hegemónica. Desde las 
coordenadas de la teoría crítica frankfurtiana, y, más específicamente, del Principio 
Esperanza de Ernst Bloch, Santos hace una crítica a la modernidad que ha acompañado 
a los procesos de globalización (y, por lo tanto, no considera idénticos los conceptos de 
modernidad y globalización), y sus promesas incumplidas: libertad, igualdad, 
solidaridad y paz, para las que no parece haber soluciones. El interés que el 
planteamiento de Santos pudiera despertar en España es muy grande, nos parece, un 
país mezcla de casticismo y de posmodernidad, de defensa de las identidades locales y 
de asimilación de cualquier novedad con nombre anglosajón. Por la parte de la 
productividad, Santos defiende una globalización contra-hegemónica y biorregionalista, 

                                                 
129 Una lúcida presentación del estado de la cuestión en F. Marcellesi y I. Palacios, “Integración de 
consideraciones de sostenibilidad en la cooperación para el desarrollo”, Cuadernos Bakeaz, nº 88, 2008. 
130 Véase la muy interesante tesis de D.S. Landes, La riqueza y la pobreza de las naciones, Crítica, 
Barcelona, 1999. 
131 Boaventura de Sousa Santos, El milenio huérfano, Trotta, Madrid, 2005. 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com      41 
 

cuyas resistencias pasarían por la promoción de las economías locales y comunitarias, 
economías de pequeña escala, diversificadas y autosostenibles, ligadas a fuerzas 
exteriores, aunque independiente de ellas. Por la parte de la racionalidad, Santos 
denuncia la razón indolente, la razón canónica y ortodoxa del pensamiento filosófico 
que ha triunfado en su línea anglosajona, y que olvida, margina o ignora muchas de las 
experiencias que se dan y se han dado en nuestro mundo y denuncia el desperdicio de 
toda esa experiencia. Me parece que los intelectuales y artistas españoles están dejando 
pasar esta gran oportunidad de comprender discursos como éste (enzarzados en guerras 
tribales y cainitas, que ya denunciara Ortega), a partir de experiencias muy importantes 
entre las que hay contar sin duda alguna todo el Barroco hispanoportugués (europeo y 
americano), así como las formas de conciencia de los conversos hispanos que inauguran 
la razón materialista moderna, y que ya denunciaron —a su modo, mediante la ironía, el 
realismo de los pícaros…— otros intentos de pensamiento único y de razón indolente.  

 
Indudablemente la piedra de toque de la teoría de Santos se encuentra en lo que 

llama traducción.132 ¿Cómo es posible realizar esa traducción que permite crear la 
inteligibilidad entre unos y otros? Esta es la cuestión difícil y en la que todos los 
movimientos emancipatorios han tropezado una y otra vez; pues ¿cuáles son las 
referencias políticamente reales de Santos? Habla de Porto Alegre, pero parece que su 
mirada se dirige a Venezuela133 o a Bolivia Y parece descartar los países de la 
globalización hegemónica: el capitalismo mercantil (EE.UU, Canadá, Inglaterra, 
Australia y Nueva Zelanda), el capitalismo meso-corporativo (Japón), el capitalismo 
socialdemócrata (Alemania, Suecia y Austria) y el capitalismo de Estado (Francia, Italia 
y España). Pero es dudoso que Venezuela o Bolivia puedan ser centros de la 
globalización contrahegemónica, cuando son, más bien, partes globalizadas. 

 
 Ỹ. El sujeto-REMOLINO de la globalización vendría a coincidir con aquellos 
países o zonas de crecimiento que empiezan a asomarse a la Historia, los actantes y 
difusores que hemos llamado «remolinos de la globalización». En este momento en que 
vivimos, y que se aprecia como de transición, hay estados que toman posiciones frente 
a la globalización y generan desde sí mismos re-globalizaciones, aprovechando las 

                                                 
132 Entre los contenidos de la traducción se encuentra la ciencia que, en mi opinión, es uno de los 
momentos más débiles del discurso de Santos; porque la ciencia tiene sus requisitos que no puede poner 
en paralelo a saberes míticos, etc. En este sentido, desde España hay muchos momentos de contacto con 
el planteamiento de Santos: experiencias sobre saberes científicos, como establecer modos de economía 
alternativa y solidaria, reconocimiento y denuncia del racismo y la xenofobia, y democracia participativa 
(Porto Alegre…), que utilizan como base de comunicación organizaciones económicas paralelas 
(Internet…)… 
133 Así lo considera J Monedero en su presentación de Santos: “Aunque Santos no lo señala, las 
transformaciones puestas en marcha en Venezuela desde la victoria de Hugo Chávez en 1998 apuntan en 
la dirección de un Estado posmoderno de oposición que cumple muchos aspectos de los sugeridos por el 
profesor portugués, especialmente la propuesta de apoyo a la experimentación política apoyada en la 
participación de organizaciones sociales…” (pág. 92). 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

42        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

tecnologías, las energías o los propios discursos críticos construidos en Europa. Por 
ahora sólo se perciben algunos sujetos entre los que China, India, Irán, Rusia o Brasil 
son sus vanguardias; pero hay todo un continente, África, que antes o después habrá de 
mostrar su potencia.134 

* * * 
 Ahora bien, este esquema no puede entenderse como algo fijo, pues está en 
perpetuo cambio y transformación al irse confrontándose los distintos sujetos entre sí. 
Hay, al menos, dos puntos de inflexión: Uno interno, la respuesta al concepto de 
Imperio conformado desde el posmodernismo e identificado con la Multitud, según la 
tesis de Negri y Hardt. La Multitud habría subvertido el poder imperial de manera 
pacífica y democrática; tomarse en serio una tesis como ésta, habría de producir una 
reacción del imperio unilateral. (No digo que la reacción de la administración Bush sea 
una reacción contra la obra de Negri; pero sí coincide con lo que Wolin llama 
democracia dirigida y totalitarismo invertido).135 Y otro, externo, una reacción desde 
los posibles sujetos de la globalización, desde pactos multilaterales entre estados hasta 
la enérgica reacción de alguno de ellos para encabezar el proceso de globalización: 
China, Brasil, Rusia o Irán. (Cuadros 4a y 4b). 
 
Z. Sujeto-IMPERIO INVERTIDO de la globalización: W. Sujeto-MULTILATERAL de la globalización: 

 
Imperio de la Multitudes 

 
Multilateralidad

Ŵ.Sujeto-«TORNADO» de la globalización Ž. Sujeto-UNILATERAL de la globalización: 

 
«Tornados» de la globalización: 
China, India, Sureste asiático, Rusia, Irán, México, 
Brasil… 

 
Respuesta de EE.UU en la 2ª Guerra del Golfo 

Cuadro 4a. Dinámica del cuadrado semiótico 3 
 

. Sujeto-RESISTENTE  Ỹ.Sujeto-«REMOLINO» 

«Otro mundo es posible» 
 Fundamentalismos… 

«Remolinos» 

Y. Sujeto-PLURICROMÁTICO X. Sujeto-IMPERIO 

Multiculturalismo Imperio 

Z. Sujeto-IMPERIO 
 INVERTIDO  

W. Sujeto-MULTILATERAL  

Multitudes Multilateralidad 

Ŵ.Sujeto-«TORNADO»  Ž. Sujeto-UNILATERAL  

«Tornados»  Guerra del Golfo 

Cuadro 4b. Composición de los cuadrados semióticos 
                                                 
134 Véase el concepto «el ascenso de los demás» utilizado por F. Zakaria, El mundo después de USA, 
Espasa, Madrid, 2008. 
135 S. S. Wolin, Democracia S.A. La democracia dirigida y el fantasma del totalitarismo invertido, op. cit. 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com      43 
 

 
Z. El sujeto-IMPERIO INVERTIDO de la globalización se disuelve en la Multitud, 

que reemplazaría al sujeto clásico del marxismo, el obrero social. El Imperio, según el 
análisis de Negri y Hardt,136 sería una forma de organización política, económica y 
cultural ineluctable (contra el indeterminismo de la lucha). De manera que aquí la 
Multitud confluye con la hegemonía mundial de Estados Unidos, que ya no sería 
heredero de los grandes imperios europeos, sino que denota características propias. 
Negri y Hardt consideran que las características de las sociedades más desarrolladas, las 
que han pasado por la modernidad (Europa Occidental y EE.UU), se distribuyen 
después por todo el mundo.137 Desde una perspectiva filosófica, Negri se apoya en 
Maquiavelo y Spinoza, que lee en una perspectiva de defensor de la democracia 
absoluta, contra Hegel a quien lee desde la perspectiva de defensor del Estado 
totalitario.138 Para Negri el sujeto de la globalización no puede ser el sujeto nacional, 
porque no puede resolver la crisis de la modernidad.139 La división de clases cruzó los 
estados- nación y produjo las dos grandes guerras mundiales. Negri rechaza las críticas 
de intelectuales como Edward Said, porque el imperio “es una forma fundamentalmente 
nueva de dominio”.140 La característica de la edad posmoderna de transición al Imperio 
es precisamente la desaparición de los dualismos modernos, la desaparición de las 
negaciones y contradicciones (externas) a la realidad social. Todo está incluido en el 
sistema artificial y no existe nada exterior al mercado mundial, incluyendo la propia 
naturaleza. “El posmodernismo es lo que queda cuando se completa el proceso de 
modernización y la naturaleza desaparece para siempre”.141 El espacio de la soberanía 
imperial es tan uniforme, que el Imperio está a la par del imperio administrado por los 
Estados Unidos: “Todavía no estaríamos en posición —ni siquiera al final del libro— de 
indicar ninguna elaboración existente concreta de una alternativa política al imperio”.142 
 

La fuerza laboral que antes del imperio se encontraba en el exterior del sistema 
(por eso el trabajador podía utilizar las armas de la resistencia: el sabotaje, la 
insubordinación, la rebelión o la revolución), ahora ocupa todo el terreno social. La 
fuerza laboral posee un poder extraordinario: es el conjunto cooperativo de cerebros y 
manos, espíritus y cuerpos; es tanto la no pertenencia como la difusión social creativa 
del trabajo vivo; es el deseo y el esfuerzo de la multitud de trabajadores móviles y 
flexibles y, al mismo tiempo, es la energía intelectual y la construcción lingüística y 

                                                 
136 T. Negri y M. Hardt, Imperio, Paidós, Barcelona, 2001. 
137 “La lógica de dominio que de algún modo se originó en Europa y en los Estados Unidos hoy rige las 
prácticas de dominación en todo el planeta”, op. cit., pág. 17. 
138 A mi entender, Negri pasa por alto el Spinoza marrano. La defensa de Spinoza de la democracia 
trataría de salvar las conciencias que se encuentran dominadas por las otras conciencias… 
139 T. Negri y M. Hardt, Imperio, op. cit., pág. 110. 
140 Ib., pág. 143. 
141 Negri y Hardt citan a Jameson, op. cit., pág. 178. 
142 Ib., pág. 195. 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

44        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

comunicativa de las multitudes que trabajan con el intelecto y los afectos. Negri remite 
a un proceso diferente del clásico economicista, y que nos interesa para nuestro 
planteamiento ontológico de «conciencias sobre conciencias»: la formación de las 
nuevas subjetividades a partir del New Deal norteamericano y su expansión triunfal por 
el mundo, las subjetividades que denunciaron Adorno y Horhkeimer, y luego Marcuse 
con su concepto de Hombre unidimensional. Estas subjetividades novedosas comienzan 
a entender que la tarea no es cómo entrar en la modernidad sino cómo salir de ella. 

 
Para Negri la crisis capitalista no sólo es interna, sino que también está causada 

por el conflicto proletario, por la acumulación de las luchas contra el trabajo fabril, por 
la lucha en la comunidad virtual, aunque no se concrete como unidad política global. 
Las décadas de los 60 y 70 ponían fin a la división entre Primer y Tercer mundos y la 
respuesta del Capital fue tanto represiva como administrativa, tratando de cambiar la 
composición misma del proletariado para integrar, dominar y aprovechar sus nuevas 
formas y prácticas. Pues el proletariado, dice Negri, es el que inventa las formas 
sociales y productivas que el capital está obligado a adoptar en el futuro: 
 

La respuesta estriba en gran parte, tal vez paradójicamente, no en el talento de los 
políticos o los capitalistas estadounidenses, sino en el poder y la creatividad del 
proletariado de los Estados Unidos.143 
 
 Diríamos entonces que la forma (creación) ya no la pone el Capital, sino los 

Trabajadores en tanto que Multitud. Así lo resume Negri: 
 
El advenimiento de una nueva subjetividad había anticipado la reestructuración de la 
producción, del fordismo al posfordismo, de la modernización a la posmodernización. 
El paso del perfeccionamiento del régimen disciplinario a la fase sucesiva de 
modificación del paradigma productivo fue impulsado desde abajo, por un proletariado 
cuya composición ya había cambiado.144 
 
El paso del modelo fordista, en el que no hay diálogo entre la producción y el 

consumo, al modelo toyotista, en el que se planifica la producción de acuerdo con el 
estado de los mercados, lo entiende Negri de manera que la productividad ya no 
depende de una forma exterior, que active la fuerza del trabajo y le dé coherencia, sino 
que esa fuerza nace en gran parte de la interacción y la cooperación sociales. Y la 
sociedad civil se transforma en la verdadera fuerza mediadora. La Multitud a la que 
apela Negri es una estructura atributiva pura. Al negar toda dialéctica y al aceptar un 
planteamiento ontológico nietzscheano le permite proponer la realización de un sujeto 
singular y colectivo que tiene que ver con el poder de las multitudes a partir de ese 
                                                 
143 Ib. pág. 250. 
144 Ib. pág. 256. 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com      45 
 

vacío que lo cubre todo y la negativa a toda participación. El poder de las multitudes ha 
interiorizado la falta de un lugar y un tiempo fijos. Las multitudes se caracterizan por 
ser móviles (nomadismo) y flexibles (mestizaje). 
 

Éstas [las multitudes] han interiorizado la falta de un lugar y un tiempo fijos; son 
móviles y flexibles y conciben el futuro como una totalidad de posibilidades que se 
ramifican en todas las direcciones. El universo imperial que se ha formado, ciego a la 
significación, está clamando por la totalidad variadísima de la producción de 
subjetividad. La decadencia no es ya un destino futuro, sino que es la realidad presente 
del imperio (pág. 345). 
 
Un sujeto que, si bien se origina en los EE.UU. no puede ponerse como centro; 

el poder imperial se distribuye en redes y las diferencias entre los Estados-nación se 
hacen cada vez más relativas. Estas multitudes que ocupan ese vacío, ese no lugar del 
imperio no es un espacio político, sino deseo que hace frente a la crisis: “El deseo 
aparee así como espacio productivo, como la creación de la cooperación humana en la 
construcción de la historia”.145 El deseo y el trabajo de las multitudes regeneran 
continuamente el mundo.146 La multitud es, pues, la forma que genera el mundo; el 
poder, la materia que corrompe, separa, destruye: violencia, mafia, privatización, 
narcotráfico, aburrimiento…, en definitiva, impedimento de la vida producida por la 
multitud, siendo ésta la gran paradoja del Capital: 

 
La paradoja no puede resolverse: cuanto más rico se hace el mundo, tanto más debe el 
imperio negar las condiciones de la producción de riqueza a pesar de basarse 
precisamente en esa riqueza. Nuestra tarea es investigar cómo finalmente puede 
obligarse a la corrupción a ceder su control a la generación.147 

 
Ya no caben las mediaciones, y las multitudes se transforman en el sujeto que 

dirige las tecnologías y la producción hacia su propio júbilo y al aumento de su propio 
poder; un sujeto que se despliega espacialmente como ciudadano global y 
temporalmente como trabajador, cuyo producto se encuentra más allá de cualquier 
medida, que convoca un salario social y un salario garantizado para todos, mediante la 
reapropiación de los medios de producción, es decir, que pasa a tener libre acceso al 
conocimiento, a la información, a la comunicación e incluso ¡a los afectos! 
  

                                                 
145 Ib, pág. 351. 
146 “Sin la acción, sin la capacidad de comenzar algo nuevo y de este modo articular el nuevo comienzo 
que entra en el mundo con el nacimiento de cada ser humano, la vida del hombre sería condenada sin 
salvación”. H. Arendt, “Labor, trabajo, acción”, De la historia a la acción, Paidós, Barcelona, 1995, pág. 
107. 
147 Negri y Hardt, op. cit., pág. 355. 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

46        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

Ž. Si los asesores de la Casa Blanca leyeron el libro de Negri y Hardt, la 
disposición a la unilateralidad de los EE.UU era obligada si querían evitar la 
desaparición del poder mismo de los EE.UU, difuminado en el imperio de las 
multitudes. Toda la política de Bush y su equipo: Richard Cheney, el vicepresidente; 
Donald Rumsfeld, el secretario de Defensa; Condolezza Rice, consejera, Gerge Kenan, 
que trata de convertir la fuerza militar norteamericana en derecho…, y con un tono sin 
duda apocalíptico, de ponerse a la cabeza de la transformación del mundo contra el «eje 
del Mal», se vería justificada contra la posibilidad misma de ser absorbidos por el deseo 
de las masas. Repito que no estoy afirmando que esta política sea una respuesta directa 
al libro de Negri, pero recuérdese que la política de Bush fue precisamente un ejercicio 
de desafío a las multitudes de todo el mundo. 148 

 
 W. Contra esa unilateralidad se alzaría el sujeto multilateral, que lucha por 
encontrar un espacio político. Apela al reforzamiento de la sociedad civil global, como 
la propuesta por Mary Kaldor,149 que tiene un gran interés, pues la referencia política es 
justamente la lucha contra la unilateralidad, esta vez de la Unión Soviética por parte de 
los países del Este, y cuyos nombres propios más conocidos son los de Václav Havel o 
George Konrad y el heroico filósofo Jan Patocka, hoy tan olvidado, asesinado por la 
violencia de los interrogatorios policiales. 

 
Ŵ. Los remolinos que se habían formado en este proceso de globalización 

estaría dando lugar a los sujetos-remolino que en algunos casos parecen están dando 
lugar ya a «tornados»: China, Brasil, Rusia o Irán, promueven sus propias maneras de 
encarar la vida del planeta tierra. Pero aquí ya no cabe análisis, porque es la cuestión 
misma de la situación del mundo actual y la lechuza filosófica remonta su vuelo al 
anochecer. 
 
 
5. Final, desde la conciencia «expectante» europea 
 

Ante esta situación estructural —contemplada desde Europa—, no se aprecia 
ninguna forma pregnante con entidad suficiente de formación de subjetividad, a partir 
de algún criterio político, económico o cultural, que pudiera hacerse cargo del proceso 
de globalización. La conciencia dominante europea es la de una conciencia expectante, 
una conciencia que cuando mira al exterior lo hace como los escolásticos realistas 
miraban al Deus absconditus, al Dios todo voluntad de los nominalistas: ¿Quedaremos 
nosotros también envueltos por alguna de esas conciencias que están cristalizando a 
                                                 
148 Mucho antes del 11-S, en la década de los noventa, muchos trabajadores fueron sometidos a escuchas 
electrónicas; pasaron de 8 a 35 millones. Cf. en C. Taibo, op. cit., nota 73, pág. 296. 
149 M. Kador, La sociedad civil global, Tusquets, Barcelona, 2005. También John Keane, La sociedad 
civil global y el gobierno del mundo, Hacer, Barcelona, 2008. 



Pérez Herranz, Fernando Miguel: «El sujeto expectante y la globalización» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com      47 
 

nuestro alrededor y no nos quedará más remedio que obedecer según la potentia 
obedientis de la que hablaba Scoto? 
 
 Herederos de la conciencia materialista que surge de la confrontación de las 
religiones del libro y la violencia de las expulsiones y de la Shoah, Europa todavía 
puede presentar —frente a las tesis de Negri— dos medidas que están por encima del 
deseo tanto del Imperio dominante como de los que se postulan a dominar o de las 
Multitudes: las verdades de las ciencias, válidas exclusivamente para el ámbito en el 
que se dan los cierres categoriales y que, por lo tanto, no son extrapolables al universo 
como totalidad;150 pues sin las ciencias, como sabía Spinoza, habría sido imposible para 
el hombre salir de su obediencia a los dioses.151 Y la defensa del cuerpo en el nivel 
ético152 y que es reductible tanto a la animalidad como al cibercuerpo;153 pues, sin 
despreciar los órdenes animal o el cibernético, los europeos hemos de ser muy sensibles 
a la idea de pasar las barreras que borren los límites de lo humano y lo animal, pues en 
cualquier momento podemos pasar a la condición de exterminables, si esos animales 
(ratas, virus…) son fuente de enfermedades abominables, etc. Estos dos valores —las 
verdades científicas, que neutralizan las operaciones subjetivas, y el cuerpo irreductible 
del ser humano— conforman el Sujeto propuesto por una filosofía crítica morfologista 
en la época del fin de la globalización. Y en ello estamos/estoy. 
 
 
 

 

                                                 
150 Ésta es una idea que aprendí de G. Bueno y que aprecio por encima de cualquier otra consideración 
ideológica y política de su filosofía, porque considero que se encuentra en la importantísima tradición 
materialista conversa hispana, que se resuelve en Spinoza. Véase el ensayo de R. Sennett, El artesano, 
Anagrama, Barcelona, 2009. 
151 “Y de ahí que afirmasen como cosa cierta que los juicios de los dioses superaban con mucho la 
capacidad humana, afirmación que habría permanecido eternamente oculta para el género humano, si la 
Matemática, que versa no sobre los fines, sino sobre las esencias y propiedades de las figuras, no hubiese 
mostrado a los hombres otra norma de verdad”. B. Spinoza, Ética, I, apéndice. 
152 Y ésta es la idea que me separa de la obra más reciente de G. Bueno, que apostó claramente por la 
prioridad moral frente a la ética. Cf. F. M. Pérez Herranz, “El sujeto diamérico: tentación epicúrea y 
afirmación estoica”, en Peñalver, P. (et al.), Filosofía y cuerpo. Debates en torno al pensamiento de 
Gustavo Bueno, Ediciones Libertarias, Madrid, 2005, págs. 67-89. 
153 Una tesis defendida con fuerza y entusiasmo en un reciente libro por V. Gómez Pin, Entre lobos y 
autómatas, Espasa Calpe, Madrid, 2006. 


