
Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com        1 
 

Globalización, identidad y presencia. 
Noelia Bueno Gómez∗ 

Universidad de Oviedo 

 

Precisaré la definición de globalización en torno a la idea de interconexión. 

Distinguiré entre aquellos grupos donde las personas pueden expresarse y hacerse 

presentes (de modo que pueden conformar sus identidades individuales), de aquellos 

homogeneizadores cuya “identidad grupal” se basa en alguna ideología y cuyos 

miembros son relegados a meros defensores de esa ideología (pero sin posibilidad de 

expresión, desarrollo de las identidades individuales ni pertenencia a otros grupos 

distintos).  Los últimos no proporcionan a las personas una presencia efectiva, sino una 

“ilusión de presencia”. Finalmente, hablaré de las mujeres esclavizadas por las redes 

internacionales de prostitución como ejemplo de personas a las que les es negada la 

identidad individual al negárseles este tipo de presencia y hasta su condición de 

víctimas. 

2. Es preciso y útil restringir el concepto de globalización a un fenómeno 

próximo al que apunta su etimología, es decir, a la “adquisición de una dimensión 

global”, la conversión de algo al plano global donde “global” se refiere al globo 

terráqueo y por tanto al nivel planetario. El nivel planetario no es equiparable aquí al 

ámbito internacional porque “internacional” presupone que los referentes de las 

relaciones son los Estados-nación, lo cual no siempre es válido hoy en día para las 

relaciones e interconexiones mundiales.   

Esta definición de globalización remite inmediatamente a la condición material 

requerida por ella: la interconexión posibilitada por los medios de transporte y 

comunicación. A lo largo de la historia, hombres de distintas culturas se han valido de 

los recursos a su alcance para realizar intercambios entre sí. La interconexión no es algo 

nuevo, pero el grado de interconexión alcanzado en la actualidad sí, y su carácter 

extremo hace pensar que tal vez en esta ocasión asistimos a un fenómeno esencialmente 

distinto. Más allá de la condición material de la globalización, es decir, de la 

interconexión, ¿es la “adquisición de una dimensión global” algo nuevo? Los expertos 
                                                 
∗ Beca FPU-MICINN cofinanciada por el Fondo Social Europeo. Las investigaciones que han conducido 
a la elaboración de este trabajo se enmarcan en el Proyecto de Investigación FFI2008-06054/FISO.  



Bueno Gómez, Noelia: «Globalización, identidad y presencia,» 
 

2        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

no se ponen del todo de acuerdo al respecto. Algunos retrotraen los inicios de la 

globalización al descubrimiento de América y otros marcan como referencia un hito 

mucho más reciente, la caída del bloque soviético. Sobre algo no cabe duda: hoy 

vivimos en una dimensión global, casi siempre sin poder evitarlo y, por supuesto, salvo 

excepciones.   

Esta forma de entender la globalización se inserta en la línea de quienes ponen el 

énfasis en la intensificación de la interconexión, la borrosidad de los límites territoriales 

o su eliminación a efectos comunicativos y económicos, y a la consecuente 

“reordenación del tiempo y el espacio” que “ha hecho encogerse al mundo”1. En esta 

línea se sitúan Held y Habermas, tomando como referencia a Giddens2. Estos dos 

autores hacen hincapié, en el plano político, en el hecho de que los Estados nacionales 

ya no poseen legitimidad para resolver ciertas cuestiones que, debido a la globalización, 

no sólo afectan a ciudadanos de su territorio sino que llegan mucho más allá de sus 

límites.  

También Ulrich Beck va en esta línea, si bien él distingue entre globalismo (la 

ideología del liberalismo económico), globalidad (la sociedad mundial donde las 

relaciones sociales no están determinadas por ni integradas en los Estados nacionales y 

que se caracteriza por una pluralidad sin unidad) y la globalización (“la intensificación 

de los espacios, sucesos, problemas, conflictos y biografías transnacionales”3). El 

concepto de globalización queda así vinculado al hincapié en el componente 

transnacional de las conexiones globales, pero no queda clara la diferencia con el 

concepto de globalidad4. De todas formas, él mismo emplea también el término 

“globalización” para referirse en general a la interconexión y amplía su significado con 

la noción, tomada de Robertson, de “glocalización”. Ulrick Beck teme la consolidación 

de una “sociedad del riesgo mundial”, debido a que los peligros globales, que ya no 

                                                 
1 Held, David: “Democracia y el nuevo orden internacional”. En Del Águila, Rafael; Vallespín, Fernando 
y otros (eds): La democracia en sus textos, Alianza, Madrid, 1998, 506. Held cita a Giddens: 
Consecuencias de la modernidad, Madrid, Alianza Editorial, 1992, en este punto.  
2 Habermas, Jürgen: La inclusión del otro. Barcelona, Paidós, 1999, 97-98. 
3 Beck, Ulrich: ¿Qué es la globalización? Falacias del globalismo, respuestas a la globalización. 
Barcelona, Paidós, 1998, 126.  
4 Me parece que globalidad y globalización, en los términos de Beck, remiten al mismo fenómeno en dos 
de sus dimensiones, por un lado la conformación de una sociedad mundial plural al margen de los Estados 
y por otro lado la intensificación de las conexiones transnacionales, porque al fin y al cabo las personas 
(excepto los apátridas) siguen viviendo en Estados. Pienso que lo decisivo en este punto es la 
interconexión, al margen del papel que jueguen en ella los Estados, que obviamente poseen buena parte 
de la autoridad hoy en día. 



Bueno Gómez, Noelia: «Globalización, identidad y presencia,» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com        3 
 

están limitados espacio-temporalmente, invalidan el sistema de seguridad tradicional. 

En cualquier caso, Beck rechaza que la globalización suponga algún tipo de 

homogeneización, pues piensa que “con la globalización corre pareja cada vez más la 

localización”5. 

Manuel Castells identifica la globalización con “un proceso objetivo de 

estructuración del conjunto de la economía, sociedades, instituciones, culturas”6 y 

entiende que ésta constituye un desafío hacia las identidades singulares, de tal manera 

que ambos procesos (globalización por un lado; afirmación de las identidades singulares 

por otro) parecen estar en oposición7.  

Al fijar la idea de globalización como “adquisición de una dimensión global” no 

la considero una ideología, una forma de homogeneización (cultural o de otro tipo) ni la 

hago equivalente a la noción de cosmopolitismo, tal y como la toma Will Kymlicka de 

Condorcet y los ilustrados8. La mera interconexión supone un intercambio de 

información, una movilización de personas, productos, dinero, una expansión de 

manifestaciones culturales y artísticas, etc, de la que resulta una mezcla variada. Un 

intercambio, por sí mismo, no es una ideología ni tiene por qué tender a igualar a las 

personas o los pueblos. Ahora bien, esto no significa que en el mundo globalizado no 

existan ideologías que tratan de aprovecharse de las ventajas materiales que permiten la 

interconexión para procurar extenderse por todo el globo, como la ideología asociada al 

capitalismo.  

Sin embargo, pienso que hacer equivalente la globalización a la ideología 

asociada al capitalismo más feroz (equivalencia que explicaría el desafortunado término 

de los movimientos autodenominados “anti-globalización”, quizás los grupos más 

globalizados de todo el planeta9) es errar en el blanco, porque sólo deja ver uno de los 

muchos resultados del proceso globalizador, dificultando además la elaboración de 

teorías políticas, éticas o económicas que propongan soluciones para los grandes 

problemas globales en estos ámbitos. Hacer equivalentes globalización e ideología 
                                                 
5 Op. Cit., 75.  
6 Castells, Manuel: La era de la información. Economía, sociedad y cultura. Madrid, Alianza Editorial, 
2001.  
7 Sin embargo, la posición de Castells en este punto es más compleja, como trataré más adelante.  
8 Kymlicka, Will: La política vernácula. Nacionalismo, multiculturalismo y ciudadanía. Barcelona, 
Paidós, 2003.  
9 En tanto que poseen un “sentido de identidad extensiva que subyace a estas preocupaciones [que] va 
más allá de las fronteras de la nacionalidad, la cultura, la comunidad o la religión”, como afirma Amartya 
Sen en Identidad y violencia. La ilusión del destino. Katz Editores, Buenos Aires, 2006, 169. 



Bueno Gómez, Noelia: «Globalización, identidad y presencia,» 
 

4        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

capitalista (o capitalismo) o bien llamar “globalización” a todos los males del mundo  es 

bastante frecuente en la literatura y los círculos no especializados en el tema10.  

Hay algunos expertos que estudian la globalización en su vertiente económica, 

como Samir Amin. También se refiere a la interconexión que existe hoy en día pero se 

centra en la forma en que está determinada por la economía mundial y la forma en que 

esa interconexión influye en la economía. En paralelo con lo que Held y Habermas 

habían explicado para el terreno político, Amin piensa que en el ámbito de la economía 

los poderes Estatales-nacionales se han desconectado de la nueva economía mundial. 

Amin observa que aunque el capitalismo siempre se ha caracterizado por ser un sistema 

mundial, con la globalización se produce una nueva etapa de éste caracterizada 

principalmente por esa pérdida de influencias de los Estados en las redes económicas. 

Mantiene que la falta de un Estado supranacional que controle la nueva economía 

mundial “es una primera causa importante del caos que la nueva mundialización ha de 

generar”11. Aboga por un socialismo progresista intervencionista que controle los 

excesos propios de una economía capitalista no intervenida estatalmente. Es decir, en el 

fondo aboga bien por la resistencia ante la interconexión para que los Estados pudieran 

seguir controlando la economía (algo que él mismo reconoce como extremadamente 

difícil, lo que lo lleva a diagnosticar un futuro “imperio del caos) o bien por la 

construcción de un Estado mundial que controle las redes económicas y proporcione 

ventajas sociales a los ciudadanos.  

La globalización no es tampoco una forma de cosmopolitismo. El 

cosmopolitismo o idea de una “ciudadanía mundial” está bastante lejos de la situación 

en que se encuentra hoy en día la humanidad en la Tierra. Una ciudadanía mundial 
                                                 
10 Un ejemplo es el siguiente texto del excelente escritor recientemente fallecido Mario Benedetti: “De un 
tiempo a esta parte, nuestro enemigo no tiene enemigos, y en consecuencia todo lo ve global, todo 
absoluto. [...] Para sus malditos creadores la globalización significa la captura ad infinitum del poder 
omnímodo. Pero es también el sistema adicional de acabar con la humanidad. Tal vez sus gestores no 
advirtieron que la humanidad no sólo incluye a los seres comunes, a los intelectuales y a los 
menesterosos, sino también a los dueños del poder, a los fabricantes de misiles y a los empresarios de la 
muerte. La globalización desprecia a todo lo no global, desde el desmesurado universo hasta el grillo 
minúsculo y sonoro. Es la agonía sin fin de la esperanza, el futuro inundado de malogros, el desperdicio 
de la soledad. La globalización es un volcán sin nombre y su lava hiriente y derramada acaba con las 
faunas y las floras”. En Vivir adrede. Madrid, Santillana, 2009, 196-197. Cuando alude a la globalización 
se refiere de manera solapada a la invasión del capitalismo y la ideología que lleva asociada 
(consumismo, razón instrumental) así como a las luchas internacionales de poder y a sus ganadores, pero 
también ve en ella cierta homogeneización (“desprecia a todo lo no global”) y un ataque hacia el 
ecosistema.  
11 Amin, Samir: El imperio del caos. La nueva mundialización capitalista. Madrid, Iepala Editorial, 2008, 
63.  



Bueno Gómez, Noelia: «Globalización, identidad y presencia,» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com        5 
 

requeriría una sociedad mundial y una lengua universal12. Lo que pretendían los 

ilustrados era la difusión de una cultura común, algo que no se ha producido, según 

explica Kymlicka. Sí habría tenido lugar sin embargo la difusión de una “civilización 

común”, en términos del mismo autor. Una cultura común implicaría una reducción de 

las identidades nacionales a una sola; una civilización común implica formas comunes 

de ciencia, política y formas básicas de organización social. Ahora bien, tal civilización 

común está construyéndose más que difundiéndose desde un solo punto. Amartya Sen 

explica esto de un modo totalmente convincente cuando describe cómo la democracia o 

la ciencia, cosas tradicionalmente consideradas “frutos” de la civilización occidental no 

son en realidad propiedades de algo así como “Occidente”: explica que muchos clásicos 

occidentales de la tradición griega sólo sobrevivieron gracias a las culturas árabes y 

cómo diferentes tendencias culturales consideradas como parte indispensable de la 

identidad de determinadas naciones tienen su origen en otros lugares. Añade que “la 

historia de la democracia en su carácter de participación y razonamiento públicos se 

extiende por todo el mundo”13. 

 En resumen, la interconexión global viene generando cierta civilización global 

común construida sobre la base de aportaciones de multitud de culturas y grupos 

identitarios diversos. El origen y la historia de muchas de esas aportaciones suele 

ubicarse en el denominado “mundo occidental”, como la ciencia o la democracia, pero 

en realidad son muchas las culturas que tienen un papel en su origen y desarrollo. Esto 

no impide que a menudo el mapa del mundo se simplifique distinguiendo únicamente 

entre Occidente y el resto de las culturas, además de entender la globalización como 

“occidentalización”. Amartya Sen explica cómo la resistencia hacia la supuesta 

“occidentalización” se manifiesta a veces como el rechazo de ideas que se perciben 

como occidentales “aún cuando hayan nacido y florecido en muchas sociedades no 

occidentales, y formen parte del pasado común del mundo”. Su tesis es que “en parte, 

esta fijación con Occidente o con el supuesto Occidente, radica en la historia del 

colonialismo”14.  

 

                                                 
12 Los ilustrados hicieron especial hincapié en la importancia de la lengua común, como señala Kymlicka 
en la obra citada.   
13 Op. Cit., 86. 
14 Op. Cit., 121.  



Bueno Gómez, Noelia: «Globalización, identidad y presencia,» 
 

6        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

2. Hasta aquí he tratado de explicar a qué fenómeno me refiero cuando empleo la 

palabra “globalización” y de ubicar esta definición en el mapa de las líneas explicativas 

vigentes. Asimismo, he intentado distinguir este fenómeno de otros que a veces se 

confunden con él creando, desde mi punto de vista, confusión o dificultades para 

proponer salidas satisfactorias a problemas globales.  

  En paralelo con el proceso globalizador se puede constatar hoy en día una 

especial reivindicación de ciertas identidades grupales por parte de grupos de diversa 

índole, vinculados o no a tradiciones y culturas locales. En lo que sigue, me ocuparé del 

tipo de conexión que existe entre el proceso globalizador y esa reivindicación de 

identidades grupales particulares, valorando si tal conexión se puede plantear en 

términos de oposición, contradicción o al menos tensión o bien si, por el contrario y 

frente a lo que parece a simple vista, se trata de procesos coherentes entre sí e incluso 

mutuamente explicables.  

Para ello plantearé primero la siguiente cuestión: ¿Qué es lo que se globaliza, los 

productos de una determinada cultura, un conglomerado de los productos de varias o 

quizás algo construido expresamente para ser globalizado? Quienes entienden la 

globalización como una ideología instrumentada por alguna autoridad no visible para 

los hombres y mujeres de a pie pensarán que lo que se globaliza es algo construido para 

ser globalizado con la finalidad de manipular a quienes están inmersos en las 

conexiones de tal manera que reciben los productos en sus propias casas (mediante la 

televisión, Internet, etc). Ahora bien, si se entiende la globalización como mera 

interconexión y se reconoce que lo que salta al marco global son productos procedentes 

de lugares o culturas concretas por un lado, o productos que son el resultado de grupos 

más o menos virtuales conformados gracias a las interconexiones mismas, entonces se 

está apuntando ya hacia la coherencia entre globalización y reivindicación de 

identidades particulares.  

Por un lado, tal coherencia radica en que para tener algo que mostrar a otros 

pueblos, culturas o simplemente grupos, hace falta primero conocer y valorar el 

colectivo al que se pertenece, de tal manera que esa identidad sale reforzada. Sale 

reforzada al ser estudiada, acotada y luego mostrada, además de que se afirma ante 

otras. Por otro lado, radica en que la globalización posibilita que hombres y mujeres de 

todos los rincones del globo compartan virtualmente intereses, principios, empresas u 



Bueno Gómez, Noelia: «Globalización, identidad y presencia,» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com        7 
 

objetivos, de manera que se conforman grupos de identidad no vinculados a una 

localidad concreta y que serían imposibles sin el actual nivel de desarrollo de 

tecnologías y medios de comunicación.  

Esta forma de entender la relación entre la globalización y los grupos identitarios 

particulares es coherente con la idea de “glocalización” tomada por Beck de Robertson, 

aunque no equivalente a ella. Beck rechaza la tesis de la “convergencia de la cultura 

global”, es decir, la idea de que se está produciendo una unificación de los modos de 

vida y cultura a nivel global. Beck piensa, como Robertson15, que la localización y la 

globalización son dos procesos parejos, combinados. La propia lógica económica haría, 

según Beck, que globalización implique des-localización y a la vez re-localización, 

puesto que “globalmente hablando nadie puede producir”16. Beck llega a defender que 

“lo local debe entenderse como un aspecto de lo global. La globalización significa 

también acercamiento y mutuo encuentro de las culturas locales las cuales se deben 

definir de nuevo en el marco de este clash of localities”17. E incluso habla de este 

proceso como de “la dialéctica de la globalización”.  

Pero para que hubiese una “dialéctica de la globalización” tendría que haber dos 
procesos opuestos entremezclados que desembocasen en un proceso distinto que los 
superase y contuviese a ambos, cuando interconexión y reivindicación de las 
identidades grupales particulares son uno y el mismo proceso. Por otro lado, pienso que 
sí se puede producir “globalmente hablando”. Cuando se conforma un grupo de 
personas de uno o varios lugares del mundo que, gracias a las conexiones posibilitadas 
por los avances de las tecnologías de la información y el transporte pueden entrar en 
contacto y comunicarse, llevan a cabo un proyecto común y generan un determinado 
producto que después difunden globalmente, están produciendo “globalmente 
hablando”.  

La globalización es un hecho. Y también lo es el creciente aumento de la 

reivindicación de identidades grupales particulares, como constatan diversos expertos. 

Manuel Castells aporta datos que respaldarían la persistencia de las identidades locales 

o regionales basándose en estudios de los noventa sobre autopercepción de la identidad. 

Él mantiene que algunos movimientos identitarios como el zapatista en México se 

                                                 
15 “I maintain that what has to come to be called globalization is, in spite of differing conceptions of that 
theme, best understood as indicating the problem of the form in terms of which the world becomes 
‘united’, but by no means integrated in naïve functionalist mode (Robertson and Chirico, 1985)” 
Globalization. Social Theory and Global Culture. SAGE Publications Ltd, 1992, p. 51. 
16 Op. Cit., 75. 
17 Op. Cit., 79.  



Bueno Gómez, Noelia: «Globalización, identidad y presencia,» 
 

8        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

oponen a “los procesos actuales de globalización en nombre de sus identidades 

construidas, afirmando representar los intereses de su país e incluso de la humanidad”18. 

De esta manera, estos grupos identitarios reaccionarían contra la globalización, 

especialmente entendida aquí como “la fantasía neoliberal de crear una nueva economía 

global, independiente de la sociedad, mediante el empleo de la arquitectura de redes 

informáticas”19. Por otro lado, Castells ve ciertos movimientos sociales más 

“proactivos” que reactivos, el ecologismo y el feminismo.  

Para Amartya Sen también está muy claro este renacimiento de las identidades 

locales y entiende que “el cultivo de la violencia asociada con los conflictos de 

identidad parece repetirse en todo el mundo, cada vez con mayor persistencia”20. Su 

particular tesis en Identidad y violencia es que esta violencia es espoleada por los 

defensores y practicantes de la denigración singularista de la identidad humana, que 

consiste en conceder especial relieve a la pertenencia a un solo grupo de entre los 

muchos con los que las personas se sienten identificadas. También Beck, Habermas, 

Held y otros muchos autores reconocen y estudian esta emergencia de identidades 

locales, aferradas a los particularismos de las culturas concretas.  

Ahora bien, la globalización no es un “somos iguales” frente a un “nosotros 

somos distintos” de los localismos o los grupos. La interconexión posibilita 

materialmente a los distintos mostrarse al mundo en sus diferencias y permite que esas 

diferencias trasciendan cualquier frontera. La mezcla es lo que caracteriza a este mundo 

globalizado, no la homogeneidad. No obstante, no siempre las minorías pueden expresar 

su sentido colectivo de pertenencia a un grupo distinto ni sus particularidades. Tampoco 

los medios materiales precisos para la interconexión están al alcance de todos, ni mucho 

menos, de manera que esos nuevos grupos que comparten proyectos o intereses aunque 

no compartan la pertenencia a un lugar concreto, no siempre pueden formarse. Pues 

aunque la globalización opera digamos que al margen de los Estados, estos continúan 

poseyendo altas cotas de poder sobre sus ciudadanos, y los espacios globales de 

expresión pública son escasos, demasiado ajenos a muchos y encima esas 

intervenciones carecen de legitimidad política. Hasta tal punto los Estados tienen aún 

autoridad que pueden incluso limitar seriamente los medios materiales que hacen 

                                                 
18 Op. Cit., 132.  
19 Ibíd. 
20 Op. Cit., 25.  



Bueno Gómez, Noelia: «Globalización, identidad y presencia,» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com        9 
 

posible la globalización, de forma que pueden aislar a sus ciudadanos del resto del 

mundo. Un ejemplo reciente es el control sobre los medios de comunicación que logró 

el gobierno Iraní tras las últimas elecciones celebradas el 13 de junio del presente año. 

Se suspendió el servicio de SMS de los teléfonos móviles, se cerraron páginas web21 e 

incluso se trató de bloquear el funcionamiento de uno de los satélites que la BBC utiliza 

en Oriente Medio22. Tan importante era, en esta situación, que la información acerca de 

lo que estaba ocurriendo en Irán se conociese fuera del país (lo que se logró hasta cierto 

punto mediante filtraciones de información) como que los propios iraníes lo hiciesen, 

algo que no sabemos, por ahora, hasta qué punto pudo ser evitado por las autoridades 

del país.  

Muchos autores coinciden en mantener que la globalización se caracteriza por ir 

más allá del orden estatal en sentido moderno. Señalan que los problemas económicos 

ya no se pueden resolver estatalmente, de igual modo que los problemas ecológicos, los 

riesgos medioambientales y los causados por las tecnologías actuales y tampoco los 

problemas sociales como las migraciones causadas por conflictos o desastres 

ambientales. Un Estado toma, hoy en día, decisiones que afectan a ciudadanos de otros 

Estados de manera inevitable. Toda esta situación requiere a voces un cambio en los 

sistemas políticos tanto intraestatales como la apertura de espacios políticos globales. 

Pero es preciso advertir de las peligrosas consecuencias que podría conllevar la 

conformación de un Estado mundial que fuese efectivo a la hora de llevar a cabo este 

control. La experiencia de los totalitarismos en el siglo XX viene a corroborar lo que un 

sistema organizativo basado en una ideología extremista puede llegar a hacer con las 

personas; la perspectiva de que un sistema tal se extendiese a todo el planeta sin que de 

esa forma pudiese haber ninguna fuerza opositora exterior basta como freno de esta 

propuesta. Así que el problema de la conformación de un Estado mundial no me parece 

que esté en la anomia o falta de integración (en términos de Habermas) en la que caería 

un grupo semejante al de la humanidad según algunos autores. Pues pienso que la 

interconexión posible y a menudo efectiva e incluso el hecho de compartir riesgos y 

amenazas globales comunes podrían aportar un sustrato sobre en que conformar cierto 

sentido de la identidad a nivel global (sin hablar de una cultura común o de una 

                                                 
21 Espinosa, Ángeles: “¿Qué ha pasado esta noche?”. En El País, 13/06/2009. 
22 Horrocks, Peter: “Stop the blocking now”. En BBC News website, World Service 
(http://www.bbc.co.uk/blogs/theeditors/2009/06/stop_the_blocking_now.html).  



Bueno Gómez, Noelia: «Globalización, identidad y presencia,» 
 

10        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

homogeneización cultural, sin que esto anulara, sino que integrara a la multitud de 

grupos y de minorías del mundo).  

Otro problema de la conformación de un Estado mundial estaría en la lejanía del 

gobierno con respecto a los ciudadanos, en caso de que tal Estado siguiera el modelo de 

los Estados nación democráticos que conocemos donde la soberanía se impone de arriba 

abajo, pues no son los ciudadanos quienes eligen a un representante de entre ellos, sino 

que la clase política propone a un número reducido de candidatos de entre los que los 

votantes eligen. En el nivel planetario sería muy difícil conseguir una efectiva 

representatividad política, cuando ni siquiera muchos ciudadanos se sienten 

representados políticamente en el plano nacional en las democracias actuales. Por estos 

y otros motivos, hay partidarios de una “democracia internacional cosmopolita” 

(Held)23, de la simple conformación de autoridades supranacionales (Habermas)24 o de 

un “federalismo multinacional” que respete las naciones minoritarias (Kymlicka)25.  

Pienso que un sistema político global es necesario y urgente pero también que 

habría de buscar una representación efectiva de los ciudadanos, las minorías, los grupos 

desprotegidos, etc., y además velar por el respeto a los DDHH y a la presentación e 

intercambio de las diferencias, nunca a la homogeneización. En este sentido, me parece 

decisivo distinguir entre dos tipos de grupos identitarios: homogeneizadores o 

conformadores de las identidades particulares.  

Por ahora la humanidad no es un grupo político, ni tampoco identitario. Los 

derechos humanos, con el panorama político internacional actual, no existen como tales. 

Es decir, no es verdad que por nacer humano uno posea ya unos derechos. Los derechos 

humanos no existen para quienes no poseen la ciudadanía o la pertenencia a un grupo 

político (institucionalizado o no, pero activo y efectivo) y para quienes no tienen 

reconocida su existencia ni su dignidad porque no tienen la presencia precisa para esto. 

La globalización puede contribuir a que la humanidad sea un grupo identitario: un grupo 

de grupos. De esta identidad podría seguirse cierto principio ético o de justicia que 

comprometiera las actuaciones de todos sus integrantes, un principio semejante al que 

apela Amartya Sen cuando reivindica, ante los conflictos o choques entre grupos 

identitarios excluyentes y fanáticos, la pertenencia al “grupo” de la raza humana como 

                                                 
23 Op. Cit., 503.  
24 Op. Cit., 105.  
25 Op. Cit.  



Bueno Gómez, Noelia: «Globalización, identidad y presencia,» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com        11 
 

una identidad que debería estar en paralelo con otras identidades (por ejemplo, la 

pertenencia a una determinada etnia o religión) y primar en caso de conflicto. En este 

sentido va también el trasfondo del principio de responsabilidad de Hans Jonas, según el 

cual la humanidad como tal está comprometida con el mantenimiento de la especie 

humana, de forma que la pertenencia a la humanidad dota de cierto sentido identitario a 

los individuos26.  

 

3. Pueden distinguirse dos tipos generales de grupos identitarios: por un lado, 

aquellos grupos donde las personas pueden expresarse y hacerse presentes, de modo que 

pueden conformar sus identidades individuales diferentes. Son grupos, por tanto, 

plurales. Por otro lado, aquellos grupos homogeneizadores cuya “identidad grupal” se 

basa en alguna ideología y cuyos miembros son relegados a meros defensores de esa 

ideología, sin posibilidad de expresión ni desarrollo de sus identidades individuales. 

Estos últimos grupos no proporcionan a las personas una presencia efectiva, sino una 

“ilusión de presencia”, además de la “ilusión del destino” de la que habla Amartya sen 

en Identidad y violencia. Se trata de una ilusión de presencia porque la persona piensa 

que la defienden a ella cuando sus correligionarios defienden el ideal. Y se equivoca, 

porque el ideal, en estos grupos, prima sobre las personas, que son su respaldo, carne de 

cañón. Las ideologías proporcionan a los hombres una ilusión de destino que puede 

conducirlos a arriesgar los medios en pro del fin cuando ninguna persona sabe a ciencia 

cierta lo que va a venir después de su acción.  

Una diferencia importante entre ambos tipos es que los grupos favorecedores de 

las identidades particulares no son exclusivistas: sus miembros pertenecen no a uno sino 

a varios grupos con los que se identifican y en los cuales pueden expresarse y estar 

presentes de diversas formas. Sin embargo, los grupos homogeneizadores pretenden una 

pertenencia y dedicación exclusiva a su causa.  

Esta distinción entre dos tipos de grupos identitarios nace de la consideración del 

carácter único de cada persona y la necesidad de un grupo donde tal carácter, la 

identidad irrepetible de cada uno, pueda desarrollarse y mostrarse. Hay grupos que 

claramente fomentan y desarrollan esta formación de la identidad individual y otros que 

tienden a amortiguar lo que de distinto hay en cada persona. Esta distinción nació 
                                                 
26 Jonas, Hans: El principio de responsabilidad. Ensayo de una crítica para la civilización tecnológica. 
Barcelona, Herder, 2004.   



Bueno Gómez, Noelia: «Globalización, identidad y presencia,» 
 

12        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

también del problema, planteado por Amartya Sen en su obra mencionada arriba, de que 

la imposición simplista de identidades grupales donde no hay elección ni razonamiento 

de las personas que se adhieren a ellas, posee un extremado peligro de confrontación tal 

y como demuestran algunos estallidos de violencia actuales. Sen defiende la pluralidad 

de la pertenencia a grupos de cada persona y la importancia de no realizar 

reduccionismos clasificatorios ni en el sentido de lo que él llama “indiferencia hacia la 

identidad” (como la teoría económica actual) ni en el de lo que denomina “filiación 

singular” (la pertenencia en especial a una sola colectividad). Este diagnóstico que hace 

Sen de las clasificaciones identitarias burdas y simplistas me parece una crítica a la 

asunción ideológica (carente de reflexión y razonamiento propio) de unas premisas que 

conformarían la auto-comprensión como pertenencia a un grupo. En este tipo de 

clasificaciones pueden darse, desde mi punto de vista, dos circunstancias:  

- Que el diagnóstico sea fallido y sus repercusiones, en principio 

teóricas, puedan a llegar a afectar sin embargo a la conformación misma de los 

grupos en esos términos en que ellos los describen. 

- Que el diagnóstico sea acertado y que en realidad se refiera a 

grupos en cuyo interior prima efectivamente la homogeneidad identitaria, de tal 

manera que no puede darse una pluralidad y las personas que conforman estos 

grupos estén auto-condicionadas y condicionadas para actuar como si fuesen 

seres intercambiables entre sí carentes de iniciativa propia. En este caso, el 

diagnóstico puede tener un carácter de denuncia. 

 

En el marco de la globalización, puede parecer que la presencia de los grupos y 

de las identidades personales en ellos se desvanece. Los espacios públicos de los 

Estados-nación donde las personas pudieran mostrarse y desarrollarse no son suficientes 

(nunca lo fueron, pero ahora son además a menudo inservibles); se precisan lugares 

globales para la presencia, y esto sería posible gracias a la interconexión material.  Las 

ansias de presencia, de aparecer ante otros también presentes, no son más que legítimas 

ansias de realidad. Ahora bien, para que puedan emerger grupos plurales es preciso un 

espacio donde esa presencia no esté mediatizada por la ideología ni la homogenización 

impuesta por las falsas identidades grupales que pretenden que las personas son objetos 

intercambiables entre sí. Sin grupos plurales, sin comunidades de algún tipo 



Bueno Gómez, Noelia: «Globalización, identidad y presencia,» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com        13 
 

conformadas por individuos que libremente eligen formar parte de ellas, no puede haber 

política democrática ni deliberativa. La humanidad no sirve como grupo favorecedor de 

las identidades individuales porque no garantiza ninguna presencia.  

En el caso de los no presentes (ausentes) se dificulta o imposibilita la identidad 

individual y la pertenencia a un grupo identitario favorecedor. No hay posibilidad de 

presencia. Los pertenecientes a los grupos identitarios homogeneizadores sólo poseen la 

“ilusión de la presencia” porque son manipulados.  

  

 4. Por último, pondré un ejemplo de personas a las que les es negada su 

identidad individual porque no tienen un espacio para su presencia y que a la vez 

padecen las posibilidades de movilidad de la globalización. Se trata de las mujeres 

esclavizadas por las redes internacionales de prostitución. Estas mujeres no poseen, la 

mayor parte de las veces, presencia ni reconocimiento social ni político. Son olvidadas y 

les es negada incluso la condición de víctimas, siendo así que no se respeta su 

personalidad; su ser personas les es negado en el atroz dominio físico y psíquico al que 

son sometidas.  

Considero una tarea especialmente importante del presente no el ser la voz de 

quienes no tienen presencia, sino la apertura de espacios para su presencia, y esto pasa 

inevitablemente, en el caso que he mencionado como en otros, por la resolución de las 

situaciones de injusticia radical. A quienes les es negada la posibilidad de pertenecer a 

grupos favorecedores de las identidades individuales les es negada también la 

posibilidad de desarrollar una identidad individual, de estar presentes, y con ello la 

posibilidad de hacer valer sus derechos.  

Las cifras dadas por organismos internacionales y ONGs especializadas son 

incoherentes entre sí. Según AFESIP (en la actualidad Enjambra) y el “Informe de la 

ponencia sobre la prostitución en nuestro país”27, cuatro millones de mujeres y niñas 

son compradas o vendidas en el mundo para obligarlas a prostituirse, a casarse contra su 

voluntad o como esclavas. Sin embargo, de acuerdo con un informe llevado a cabo por 

la Organización Internacional del Trabajo (OIT)28, aproximadamente 2,4 millones de 

personas son víctimas de la trata de personas en el mundo, de las que un 43% son 

                                                 
27 (154/9), aprobada en sesión de la ponencia de 13 de marzo de 2007. 
28http://www.ilo.org/global/About_the_ILO/Media_and_public_information/Press_releases/lang--
es/WCMS_090339/index.htm (11 de febrero de 2008) 



Bueno Gómez, Noelia: «Globalización, identidad y presencia,» 
 

14        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

explotadas sexualmente y el 32% sufre de explotación sexual y además trabajos 

forzados. Las dificultades para fijar con mayor certeza estas cifras y las causas de las 

incoherencias parecen ser del tipo de los problemas que el último Informe de Amnistía 

Internacional para España sobre la materia29 ve en los escasos estudios llevados a cabo 

en España30: la ausencia de una definición de trata de personas en la legislación penal 

española obstaculizaría el registro y realización de estadísticas fiables.   

De esta manera, parece urgente que las legislaciones de los Estados (incluido el 

nuestro) y los organismos internacionales asuman la definición de trata dada por la 

ONU31, aunque hayan de tenerse en cuenta precisiones como las que apunta ACNUR en 

su “Guía anotada del protocolo para la adecuación de la definición a los códigos legales 

de cada país”32, como su falta de precisión, ambigüedad y dificultades que pudieran 

surgir para procesar a los implicados en este delito.  

Informes de referencia como la “Resolución aprobada por la Asamblea General 

de la ONU el 30 de enero de 2009 sobre la trata de mujeres y niñas”33, “The Viena 

Forum Report: A way forward to combat human trafficking”34 o el “Informe de 

Amnistía Internacional” recogen la preocupación de las nuevas formas de trata de 

mujeres y niñas con objeto de ser obligadas a prostituirse o la esclavitud sexual en el 

marco de la globalización. El informe de la ONU reconoce que las nuevas tecnologías, 

como Internet, sirven a distintas formas de explotación sexual y constata que han 

aumentado las actividades de organizaciones transnacionales en la trata de personas. 

Asimismo, hace hincapié en la necesidad de propuestas coordinadas a un nivel global 

                                                 
29“Una vida sin violencia para mujeres y niñas. Las otras víctimas de violencia de género: violencia 
sexual y trata de personas” (julio de 2009) 
30 El único que se ocupa del caso de la trata de mujeres y niñas es para el año 2005-2006: “Estudio sobre 
la explotación sexual de las mujeres, con referencia al tráfico ilegal”. 
http://www.migualdad.es/mujer/mujeres/estud_inves/Explotacion_sexual.pdf. Según éste, en España unas 
90.000 mujeres son “víctimas de trata con fines de explotación sexual”.  
31 “Por "trata de personas" se entenderá la captación, el transporte, el traslado, la acogida o la recepción 
de personas, recurriendo a la amenaza o al uso de la fuerza u otras formas de coacción, al rapto, al fraude, 
al engaño, al abuso de poder o de una situación de vulnerabilidad o a la concesión o recepción de pagos o 
beneficios para obtener el consentimiento de una persona que tenga autoridad sobre otra, con fines de 
explotación. Esa explotación incluirá, como mínimo, la explotación de la prostitución ajena u otras 
formas de explotación sexual, los trabajos o servicios forzados, la esclavitud o las prácticas análogas a la 
esclavitud, la servidumbre o la extracción de órganos” Protocolo para prevenir, reprimir y sancionar la 
trata de personas, especialmente mujeres y niños, que 
complementa la Convención de las Naciones Unidas contra la Delincuencia Organizada Transnacional. 
(http://www2.ohchr.org/spanish/law/pdf/protocoltraffic_sp.pdf) 
32 http://www.acnur.org/biblioteca/pdf/3556.pdf 
33 Sobre la base del informe de la Tercera Comisión (A/63/425). 63/156. 
34 http://www.ungift.org/docs/ungift/pdf/vf/ebook2.pdf 



Bueno Gómez, Noelia: «Globalización, identidad y presencia,» 
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com        15 
 

tanto como a niveles regionales y locales. Como muchos otros problemas del mundo 

actual, en tanto que son globales, requieren formas de afrontarlos que sean también 

globales.  

La prostitución en que desemboca el tráfico de mujeres y niñas es una de las 

peores formas de violencia de género. Es una de las caras de la feminización de la 

pobreza y una de las muestras de las situaciones de injusticia radical que ocurren en 

nuestro entorno. Diversas ONGs y organismos internacionales trabajan para ofrecer 

soluciones a las situaciones de estos millones de mujeres. Sin embargo, muchas de ellas 

siguen sin tener dignidad ni presencia. Y los medios que se ponen para luchar contra 

esta situación de injusticia y negación de su persona a mujeres y niñas son tan 

insuficientes como el sencillo hecho de que la publicidad de los clubes de alterne sigue 

siendo legal y está presente por ejemplo en la prensa escrita en nuestro país.   

Además, sigue sin responsabilizarse social ni legalmente a los motores de las 

redes de tráfico de personas destinadas a la prostitución: los clientes. Baste como dato 

señalar que en España, cada día se invierten 50 millones de euros en prostitución y el 

6% de la población es consumidora habitual. Esto añadido al hecho de que la mayoría 

de mujeres que se prostituyen en nuestro país son víctimas de mafias de tráfico de 

personas y extranjeras35, conduce indudablemente a la cuestión de la responsabilidad 

que los clientes poseen cuando pagan por obtener sexo, en tanto que pueden estar 

respaldando así la trata de personas. A menudo honorables ciudadanos con 

representación política y cierta posición económica se desentienden de su 

responsabilidad en un atentado contra la dignidad humana.  

En el fondo, los presentes siguen aprovechándose de la no-presencia de quienes, 

debido a su impotencia, no pueden estar presentes. La gran mayoría de los casos de 

salida de esa situación desesperada para tantas mujeres y niñas se deben a la 

intervención externa de otras personas. Sólo quienes están presentes pueden luchar por 

abrir espacios para la presencia de los ausentes. A los que han sido desposeídos sólo se 

les ha dejado la lucha por la supervivencia.  

 

 

                                                 
35 Datos del “Informe de la ponencia sobre la prostitución en nuestro país”. Véase nota 27. 


