
Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com        1 
 

La globalización contrahegemónica  
como crítica de la racionalidad. 

Miguel Mandujano Estrada. Universidad de Barcelona. 
mmandujanoe@gmail.com 

 

1. Propósito e introducción. 

 

En este texto nos proponemos presentar el proceso de globalización 

contrahegemónica o globalización desde abajo que la plataforma del sociólogo y 

filósofo del derecho Boaventura de Sousa Santos plantea. El autor portugués se inscribe 

en la tradición de la teoría crítica aunque desde una lectura paradigmática de la crisis 

moderna. En este sentido, analizaremos primero las dificultades que Santos identifica en 

la propia crítica posmoderna, para fundamentar después los términos, 

fundamentalmente epistemológicos, en que describe la crisis del paradigma moderno. A 

continuación, desde una postura que nuestro autor designa como posmodernismo de 

oposición, desarrollaremos el proceso de una globalización desde abajo que se propone 

contrarrestar los efectos de la globalización occidental y hacer posible una sociedad 

cosmopolita y multicultural. 

 

2. Las dificultades de la teoría crítica posmoderna. 

 

El trabajo de B. de S. Santos se inscribe en la tradición de la teoría crítica, no 

obstante, inicia con una constatación fundamental: “Viviendo en el inicio del milenio en 

un mundo donde hay tanto para criticar ¿por qué se ha vuelto tan difícil producir una 

teoría crítica?” (Santos, 2003, p. 23) 

En primera instancia, toda nueva crítica debe empezar por plantearse justamente 

este problema; en segundo lugar, la cuestión fundamental radica en que la teoría crítica 

ha pretendido encontrar soluciones al problema de la modernidad dentro del propio 

paradigma moderno. La teoría crítica moderna concibe la sociedad como un todo y 

propone en consecuencia una ‘alternativa total’ a la sociedad existente. Ha olvidado que 

la razón que critica no puede ser la misma que piensa, construye y legitima aquello que 

es criticable y que no hay un conocimiento en general, tal como no hay una ignorancia 

en general, sino que lo que ignoramos es siempre una forma de conocimiento en 



Mandujano Estrada, Miguel: «La globalización contrahegemónica.» 
 

2        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

relación con una cierta forma de ignorancia. En este sentido, la antinomia de la 

modernidad es que no puede defenderse a sí misma de su propia voracidad, y 

terminamos enfrentándonos a problemas modernos para los cuales no hay, en realidad, 

soluciones modernas. 

En respuesta, Santos considera que para enfrentar esta falta de concreción del 

programa moderno hay que superar el dualismo que existe entre el principio científico 

individual, ‘productor autónomo de conocimiento’ y la totalidad de la actividad social 

que lo rodea. El profesor portugués sigue en esto la tradición de la Teoría crítica, pero se 

distingue de ella designando su posición como paradigmática, estableciendo que el 

‘malestar’ de la modernidad si bien es el inicio del camino del conocimiento 

transformador, por sí solo no puede encarar las dificultades de una etapa que es 

transitoria; hay que elaborarlo, identificando las frustraciones, es decir, la distancia entre 

las expectativas de la sociedad y los logros que realmente ha alcanzado. (Santos, 2009, 

pp. 36-42) Es decir, a diferencia de la teoría crítica tradicional, la elaboración santiana: 

i) No se reconoce como una teoría ‘subparadigmática’. Afirma que ha dejado de 

ser posible concebir estrategias emancipadoras en el ámbito del paradigma dominante. 

Por el contrario, de una crítica radical del paradigma dominante, la ‘imaginación 

utópica’ procurará “diseñar los primeros rasgos de horizontes emancipadores nuevos en 

los que eventualmente se anuncie el paradigma emergente.” (2003, p. 15)  

ii) No se plantea crear ‘desfamiliarización’, respondiendo a un afán ‘crítico’ de 

vanguardia que lo mantenga ‘centrífugo y subversivo’ respecto de lo establecido; 

reconoce, en cambio, que el objetivo de la vida no puede dejar de ser la familiaridad con 

la vida, y en este sentido establece que “no hay vanguardias sino en la cabeza de los 

vanguardistas”, y que “el objetivo último de la teoría crítica es transformarse, ella 

misma, en un nuevo sentido común, un sentido común emancipador.” (2003, p. 15)  

iii) No asume, sin más, la transparencia, verdad y genuinidad de lo que la teoría 

dice respecto de sí misma; se propone partir del presupuesto de que lo que decimos 

acerca de lo que decimos, “es siempre más de lo que o que sabemos acerca de lo que 

decimos.” (2003, p. 15) 

 



Mandujano Estrada, Miguel: «La globalización contrahegemónica.» 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com        3 
 

3. De la crisis del paradigma moderno al posmodernismo de oposición. 

 

El paradigma de la modernidad es complejo: tiende a la variabilidad y está 

predispuesto a la contradicción. En suma, dice Santos, el problema es que en la 

modernidad la experiencia de los grandes grupos sociales ha dejado de coincidir con sus 

expectativas de futuro.  

Por otro lado, para nuestro autor la modernidad occidental se cimienta en los 

pilares fundamentales de la regulación y la emancipación y es el resultado de la tensión 

dinámica entre ellos. Estos pilares son principios dinámicos que en su conjunto 

establecen una suerte de equilibrio dialéctico entre ‘la sociedad’ y ‘la sociedad buena’ 

y/o el ‘orden’ y el ‘buen orden’. Por una parte, la regulación establece una relación 

‘políticamente tolerable’ entre las experiencias y las expectativas, y por la otra, la 

emancipación confronta y deslegitima la regulación, las normas, instituciones y 

prácticas que garantizan esta estabilidad. En el mismo sentido, podemos afirmar que el 

equilibrio se logra entre (i) la orientación a la desigualdad y la exclusión, propia de la 

regulación, y (ii) la igualdad y la inclusión, dirección que ejerce la emancipación.  

Ahora bien, la regulación está constituida por los principios del Estado, el 

mercado y la comunidad, mientras que el pilar de la emancipación lo forman las tres 

lógicas de la racionalidad de M. Weber: La lógica de la racionalidad estético expresiva, 

propia de las artes y la literatura, la lógica de la racionalidad cognitivo-instrumental, que 

pertenece a la ciencia y la tecnología y la lógica de la racionalidad moral-práctica 

relacionada con la ética y el ‘imperio de la ley’. La regulación privilegió el isomorfismo 

Estado-mercado e instauró la racionalidad cognitivo-instrumental como su única forma 

de producción de conocimiento. La crisis se explica, brevemente, de la siguiente 

manera: En la última parte de la modernidad (i) la ‘confrontación’ dialéctica de la 

emancipación siguió apuntando hacia la igualdad y la integridad social, y (ii) la 

estabilización del principio regulatorio pasó a regir los procesos de la desigualdad y de 

la exclusión, dos sistemas de pertenencia jerarquizada, alimentados por el desarrollo 

capitalista y favorecido por su confluencia con su modelo económico político. (Santos, 

2005b, p. 195)  



Mandujano Estrada, Miguel: «La globalización contrahegemónica.» 
 

4        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

 
Principio Regulación Emancipación 

Característica Regulación Oposición 

Ejemplo;  dirección  de la 

tensión 

 

Orden Alteración 

Síntesis dialéctica Buen orden 

Radicalización de la 

modernidad capitalista; 

rompimiento de la tensión 

 

Desigualdad 

Exclusión 

Igualdad 

Integración social 

Resultado Crisis 

 

La afirmación fundamental santiana es que estamos en una ‘sociedad de 

intervalo’, en una sociedad de transición paradigmática. Esto significa que el paradigma 

‘sociocultural’ de la modernidad, formulado antes de que el capitalismo se constituyera 

como el modo hegemónico de producción, desaparecerá aun antes de que el capitalismo 

deje de ser dominante. (Santos, 2009, p. 29) Complementariamente, Santos afirma que 

entender la crisis actual de la racionalidad moderna como una crisis de paradigmas, 

supone que la solución moderna, es decir, la tensión dialéctica entre regulación y 

emancipación, ha dejado de ser viable y hace evidente la necesidad de un nuevo 

paradigma. 

Pero definir una situación histórica como una transición posmoderna no significa 

que se esté proponiendo una teoría para caracterizarla. Es posible, dice Santos, proponer 

una teoría caracterizadora sin adscribirle a ésta ningún carácter transicional. Esta es la 

posición más común del pensamiento posmoderno a la que el profesor de Coimbra 

había llamado ‘post-modernidad reconfortante’ (2003, p. 30) y ahora designa como 

‘posmodernismo celebratorio’. Esta postura, por supuesto, no reconoce una transición 

de paradigmas, ni como hecho ni como posibilidad. (2009, pp. 42-43) 

Por el contrario, una postura alternativa, necesita una teoría posmoderna 

apropiada; la visión de una ‘post-modernidad inquietante’, o ‘posmodernismo de 

oposición’, que considere posible y necesario pensar en la regulación social y en la 

emancipación más allá de los límites impuestos por el paradigma de la modernidad. 

(Santos, 2009, p. 43) Esta postura somete a crítica las promesas incumplidas de la 



Mandujano Estrada, Miguel: «La globalización contrahegemónica.» 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com        5 
 

modernidad, logrando comprender los errores del paradigma en crisis e identificando el 

potencial emancipatorio que conserva el valor de las promesas pero que sólo puede ser 

realizado dentro de las fronteras de la posmodernidad. 

 

4. De la globalización a la crítica de la razón indolente. 

Santos define la globalización como “un proceso a través del cual una 

determinada condición o entidad local amplía su ámbito a todo el globo y, al hacerlo, 

adquiere la capacidad de designar como locales las condiciones o entidades rivales.” 

(2009, p. 309) Este supuesto de ‘localización’ (condición local que se extiende en 

términos globales) ya aparece en A. Giddens, quien definió la globalización como la 

‘intensificación’ a escala planetaria de las relaciones sociales y la interdependencia. 

(2002, p. 84) En adición, Santos debe mucho de su análisis de la globalización al 

principio de crítica de la sociedad que realiza el sociólogo americano I. Wallerstein a 

través del esquema de análisis ‘moderno sistema mundo’, una estructura con fronteras, 

grupos, normas en tensión permanente que legitiman y dan coherencia a los sistemas 

sociales. (Wallerstein, 1974) En estos términos, Santos afirma que los procesos de 

globalización son un fenómeno multifacético donde las cuestiones económicas, sociales, 

políticas, culturales, religiosas y legales, están interconectadas de manera compleja. 

Entendida así, la globalización parece ser la otra cara de la localización y viceversa. 

(2006, p. 293) 

El proceso de globalización, pues, no es anárquico:  

Reproduce la jerarquía del sistema mundo y las asimetrías entre las sociedades 
centrales, periféricas y semiperiféricas. No existe, entonces, un globalismo 
genuino. Bajo las condiciones del sistema mundo moderno, el globalismo es la 
globalización exitosa de un localismo dado. (Santos, 2009, p. 308) 

 

Para explicar este proceso, Santos distingue cuatro formas de globalización 

(Santos, 2009, pp. 310-315):  
1) Localismo globalizado 2) Globalismo localizado 

Proceso por el cual un fenómeno dado se globaliza 

con éxito. 

El impacto específico de las prácticas 

transnacionales en las condiciones locales, de esta 

manera, desestructuradas y reestructuradas a modo. 

 



Mandujano Estrada, Miguel: «La globalización contrahegemónica.» 
 

6        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

Lo que Santos ha llamado con Wallerstein globalización en el ‘sistema mundo’ 

es una ‘red’ de globalismos localizados y localismos globalizados. Las relaciones 

sociales constituidas por esta red se reproducen y transmiten a través de prácticas 

adaptativas en sentido ‘subparadigmático’, pero la intensificación de la globalización 

implica los otros dos procesos que invitan a una lectura más bien ‘paradigmática’ del 

fenómeno. 
3) Cosmopolitismo subalterno 4) Patrimonio común de la humanidad 

La defensa transnacional de intereses comunes y 

utilización de la interacción transnacional creada 

por el sistema mundo. 

Surgimiento de problemas ‘tan’ globales que sólo 

se aplican a asuntos que se refieren al globo en su 

integridad. 

 

En Crítica de la razón indolente. Contra el desperdicio de la experiencia (2003), 

Santos inicia el análisis de su trabajo fundacional –“La reinvención de la emancipación 

social”–, un proyecto dirigido ‘desde fuera de los centros hegemónicos de producción 

de la ciencia social’ mediante el que nuestro autor estudió las alternativas a la 

globalización neoliberal y al capitalismo global planteadas por los movimientos sociales 

y las ONG’s. Este trabajo le permitió determinar en qué medida la globalización 

alternativa podía ser efectivamente producida ‘desde abajo’ y cuáles eran sus 

posibilidades y límites reales. (Santos, 2005b, pp. 151-152) 

El estudio condujo a Santos a una reflexión epistemológica a partir de la 

consideración de tres ideas: 1) La experiencia social en todo el mundo es más amplia y 

variada de lo que la tradición científica o filosófica occidental conoce y considera 

importante. 2) Esta riqueza social está siendo desperdiciada. 3) De poco sirve recorrer la 

ciencia social tal y como la conocemos. Para combatir el desperdicio de experiencia no 

basta con proponer otro tipo de ciencia social, es necesario proponer un modelo 

diferente de racionalidad.  

A partir de estos supuestos, Santos construye un punto de partida, enunciado 

también en una afirmación triple: a) La comprensión del mundo excede la comprensión 

del mundo occidental. b) Esta comprensión del mundo y la forma en que crea y legitima 

el poder social, tiene mucho que ver con las concepciones de tiempo y temporalidad. c) 

La principal característica de la concepción occidental de la racionalidad es que contrae 

el presente y expande el futuro de manera infinita. 



Mandujano Estrada, Miguel: «La globalización contrahegemónica.» 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com        7 
 

Al concepto de ‘razón indolente’ (lazy reason) opone Santos el concepto de 

‘razón cosmopolita’ de donde derivará su célebre proyecto sociológico: El triple 

proyecto de una sociología de las ausencias, una sociología de las emergencias y el 

trabajo de traducción. 

La indolencia toma la forma de cuatro racionalidades: la razón impotente, la 

razón arrogante, la razón metonímica y la razón proléptica.  Santos dedica su atención a 

las dos últimas. 

La razón metonímica, dice Santos, está obsesionada con la idea de totalidad en la 

forma de orden; se cree única, y su forma más representativa es la dicotomía, que 

combina la simetría, como una relación horizontal que oculta la relación vertical, y la 

jerarquía. Lo que se impone es que la transformación del mundo y, por tanto, su 

comprensión, han crecido en esta razón metonímica, obsesionada con la idea de 

totalidad, siempre bajo la forma de orden. De la misma manera, esta racionalidad se 

cree única, puesto que considera que nada fuera de la totalidad merece ser inteligible. 

En la dicotomía, decíamos, encuentra su forma más completa, y no acepta que la 

comprensión del mundo la excede; por lo tanto, no se comprende ni a sí misma. Esta 

razón metonímica no se inserta en el mundo por la vía de la argumentación y de la 

retórica, sino por la eficacia de la imposición que ha realizado por la doble vía del 

pensamiento productivo y el pensamiento legislativo, es decir, donde privan la 

productividad y la coerción legítima.  

Paradójicamente, la riqueza de los eventos, bajo el dominio de la razón 

metonímica, se convierte en pobreza, pero la pobreza de la experiencia no es la 

expresión de una carencia efectiva, sino –dice Santos siguiendo a Benjamin–, la 

expresión de una arrogancia; la arrogancia de no querer ver, la de dejar de valorizar la 

experiencia a nuestro alrededor, sólo porque afuera está una razón que nos permite 

identificarlo y valorizarlo a priori. (Santos, 2005b, pp. 158-159) 

Es, pues, a través de un nuevo espacio-tiempo que será posible eliminar el 

desperdicio de la experiencia, lo que supone otra racionalidad. Ahora bien, cuando se 

dice que hay que expandir el mundo a través de la ampliación del presente, no se trata 

de ampliar la totalidad propuesta por la razón metonímica, sino de hacerla coexistir con 

otras totalidades. Dicho de otro modo, habría que mostrar que cualquier totalidad está 



Mandujano Estrada, Miguel: «La globalización contrahegemónica.» 
 

8        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

hecha de heterogeneidad y que las partes que la componen tienen una vida propia fuera 

de ella, y que su pertenencia a una totalidad es siempre precaria.  

 

4.1. Hacer presente lo ausente. 

 

Santos propone tres proyectos sociológicos que le permitan la construcción de 

un modelo opuesto. Este proyecto supone: Una sociología de las ausencias encargada de 

expandir el presente, una sociología de las emergencias que permita contraer el futuro 

ampliado artificialmente, y un trabajo de traducción capaz de crear una inteligibilidad 

mutua entre experiencias posibles y disponibles. Con esto, nuestro autor supone la 

ruptura con la comprensión dicotómica, empezando por la ampliación del mundo, la 

extensión del presente, a través de una sociología de las ausencias que enfrente a la 

razón metonímica que produce lo que no existe cuando se erige como la única razón 

posible. Sólo de esta manera es posible crear el espacio-tiempo que se necesita para 

conocer y valorizar la experiencia social y evitar el desperdicio de experiencia.  

El hecho que se enfrenta es la proliferación de los totalitarismos. Hay que 

mostrar, a partir de ahí, que cada totalitarismo es fabricado por una heterogeneidad y 

que las partes que lo comprenden tienen una vida dentro de ella, para renunciar así a la 

comprensión dicotómica. Si lo que no existe es producido como existente, como una 

alternativa increíble de que existe, hay, entonces, que favorecer el rompimiento, es 

decir, transformar los objetos imposibles, en posibles; lo ausente en presente. 

Según Santos, los modos de producción de lo que no existe, o de producción de 

la no existencia son cinco; abreviamos en la siguiente tabla. (Santos, 2005b, pp. 160-

162) 



Mandujano Estrada, Miguel: «La globalización contrahegemónica.» 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com        9 
 

 
Lógicas o modos de 

producción de no 

existencia. 

 

Descripción. 

Forma de no existencia 

que produce. 

Monocultura y rigor del 

conocimiento.  

Convierte la ciencia moderna y la alta cultura en 

el único criterio de verdad y de cualidad 

estética. 

Lo ignorante, la 

ignorancia o la incultura. 

Monocultura del tiempo 

lineal. 

Entiende la historia siempre como progreso, 

revolución, modernización, desarrollo, 

globalización. Declara no-contemporáneo lo 

que no sea simétrico con lo declarado 

‘adelantado’. 

Lo residual; lo primitivo, 

tradicional, premoderno, 

simple, obsoleto, 

subdesarrollado. 

Monocultura de la 

naturalización de las 

diferencias. Lógica de la 

clasificación social. 

Naturaliza las jerarquías raciales, sexuales, 

sociales, etc. 

Lo inferior. 

Lógica de la escala 

dominante. Lo universal y 

lo global. 

Establecida la escala primordial, determina la 

irrelevancia de cualquier otra escala posible. 

 

Lo particular, lo local. 

Monocultura del criterio 

de la producción 

capitalista. Lógica 

productivista. 

Considera que el crecimiento económico es un 

incuestionable objetivo racional. 

Lo estéril, lo no 

productivo. 

La sociología de las ausencias identifica lo que se ausenta para liberarlo de las 

relaciones de producción y de ese modo hacerlo presente. Hacerlo presente significa 

considerar alternativas a la experiencia hegemónica y transformar el desperdicio de 

experiencia en experiencia social, ensanchando el mundo y expandiendo el presente; 

esta ampliación ocurre porque se ensancha el campo de las experiencias creíbles y 

porque las posibilidades futuras de experimentación social se incrementan. En la 

expansión del presente, pues, lo contemporáneo es aumentado.  

La superación se obtiene poniendo en cuestión cada una de las lógicas o modos 

de producción de la ausencia. Hay que considerar que dado que la razón metonímica 

formó las ciencias sociales convencionales, la sociología de las ausencias deberá ser 

necesariamente transgresiva. Contra esta hegemonización, y tratando de identificar las 

vías para confrontar y vencer la razón dominante, Santos se propone entonces una 



Mandujano Estrada, Miguel: «La globalización contrahegemónica.» 
 

10        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

lógica contraria, la de las ecologías. A cada producción de lo no existente, corresponde, 

así, una lógica contraria.  (Santos, 2005b, pp. 162-167) 
Lógica de no 

existencia. 

Ecología transgresiva. Descripción. 

Monocultura y rigor 

del conocimiento. 

Ecología de 

conocimientos. 

Establece que no hay ignorancia o conocimiento en 

general, sino que toda ignorancia lo es de un 

conocimiento en particular y viceversa. Es la condición 

de la posibilidad del diálogo epistemológico y debate 

entre distintos conocimientos. (Santos, coord., 2007) 

Monocultura del 

tiempo lineal. 

Ecología de las 

temporalidades. 

Afirma que el tiempo lineal es sólo uno entre otras 

concepciones del tiempo. Parte de la importancia de 

esta ecología radica en que las sociedades entienden el 

poder de acuerdo con las concepciones de tiempo a que 

se atienen, y las relaciones de dominación más 

resistentes son aquellas basadas en jerarquías entre 

temporalidades que reducen la experiencia social a la 

condición de residuo. 

Monocultura de la 

naturalización de 

las diferencias. 

Lógica de la 

clasificación social. 

 

Ecología del 

reconocimiento. 

Erigido contra la lógica de la clasificación que colapsa 

la diferencia y la desigualdad. Sousa confronta el 

concepto de ‘colonialización’ buscando una nueva 

articulación entre los principios de igualdad y 

diferencia comprendida en el reconocimiento mutuo. 

Lógica de la escala 

dominante. Lo 

universal y lo 

global. 

Ecología de la trans-

escala. 

Recupera lo que en lo local no es el resultado de la 

globalización hegemónica. 

Monocultura del 

criterio de la 

producción 

capitalista. Lógica 

productivista. 

Ecología de la 

productividad. 

Propone recuperar y valorizar sistemas alternativos de 

producción, organización de economía popular, 

cooperativas, etc. (Santos, coord., 2007) 

Santos concluye que el ejercicio de la sociología de las ausencias es 

contrafáctica y enfrenta el sentido común científico convencional, en un ejercicio 

epistémico-democrático con una dimensión de-constructiva y re-constructiva.  

 

 



Mandujano Estrada, Miguel: «La globalización contrahegemónica.» 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com        11 
 

4.2. Contraer el futuro. 

 

La crítica a la razón proléptica tiene que ver con la temporalidad. Santos 

presenta así la segunda parte de su proyecto sociológico, la de una sociología de las 

emergencias. 

La razón proléptica es, de hecho, la parte de la razón indolente que concibe el 

futuro a partir de la monocultura del tiempo lineal, contrayendo el presente y dilatando 

el futuro. En la racionalidad moderna, la historia tiene el sentido y la dirección que le 

son conferidos por el progreso, y el progreso no tiene límites, sino que el futuro es 

infinito. No obstante, teniendo en cuenta que el futuro está proyectado en una dirección 

irreversible, es un tiempo homogéneo y vacío. (Santos, 2005b, p. 167) La cuestión es 

que el futuro es concebido así porque la razón proléptica lo hace escasear; a Santos le 

interesará, entonces, eliminar o disminuir la discrepancia entre la concepción del futuro 

de la sociedad y la concepción del futuro de los individuos, de manera que la 

contracción del futuro contribuya a la expansión del presente; esto se consigue por 

medio de una sociología de las ausencias. La contracción del futuro se obtiene a través 

de esta otra sociología de las emergencias. 

La sociología de las emergencias reemplazará el vacío del futuro de tiempo 

lineal con un futuro de muchas, plurales, y concretas posibilidades utópico-realistas 

construidas en el presente. Contraer el futuro significa, por tanto, tornarlo escaso, 

eliminar o contraer la discrepancia entre la concepción del futuro de la sociedad y la 

concepción del futuro de los individuos.  

Para el desarrollo de este argumento, Santos toma el concepto de Noch Nicht, o 

Not yet que E. Bloch elabora en confrontación con la totalidad (all, alles) y la nulidad 

(nothing, nichts). (2005/2007; Santos, 2005b, p. 168) 

La filosofía occidental es estática; se encuentra suspendida entre la totalidad (el 

all–alles) y la nulidad (el nothing–nichts). El Not, en cambio, indica carencia y deseo de 

superar esa inmovilidad; de alguna manera el Not yet es el modo en que el futuro es 

inscrito en el presente pero –además–, es un futuro como posibilidad, como una especie 

de conciencia anticipada. De esta manera, se comprende el futuro como capacidad y, a 

la vez, como posibilidad, es decir, es un futuro concreto y no solamente el futuro 

siempre imposible de la razón proléptica.  



Mandujano Estrada, Miguel: «La globalización contrahegemónica.» 
 

12        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

En este todavía-no hay un componente de oscuridad y otro de incertidumbre que 

inscribe en el presente una posibilidad incierta, posibilidad de la utopía, de la salvación, 

heil, o bien del desastre, de la perdición, unheil.  

Tenemos entonces que mientras que la sociología de las ausencias amplifica el 

presente añadiendo a la realidad existente lo que le fue sustraído por la razón 

metonímica, la sociología de las emergencias ensancha el presente, añadiendo a la 

realidad las posibilidades y el futuro, es decir, las expectativas que contiene. Además, la 

ampliación del presente implica la contracción del futuro porque el not yet, lejos de ser 

un futuro vacío e infinito, es un futuro concreto y posible. 

Es importante, por tanto, mirar el futuro; de hecho, la sociología de las 

emergencias trata de identificar las tendencias del futuro sobre el que es posible 

intervenir para maximizar la probabilidad de la esperanza frente a la de la frustración. 

Se actúa así sobre las ‘posibilidades’ y sobre las ‘capacidades’ sustituyendo la idea de 

determinación por la idea de cuidado. (Santos, 2005b, p. 170) 

En definitiva, la propuesta de Santos es una sociología subjetiva marcada por la 

conciencia cosmopolita que conduce a una relación más balanceada entre ‘experiencia’ 

y ‘expectación’, que dilata el presente y constriñe el futuro. 

 

4.3. El trabajo de traducción. 

 

Ahora bien, ¿cuál es el campo donde este proyecto es posible? Hay campos 

sociales donde la multiplicidad y la diversidad se revelarán con mayor probabilidad; por 

ejemplo, el campo de las experiencias de conocimientos; donde existen conflictos y 

diálogos entre distintas formas de saber, lo mismo en materia de biodiversidad, de 

justicia, de agricultura que en el tratamiento del impacto ambiental y tecnológico; en el 

diálogo entre el conocimiento técnico y los conocimientos ‘legos’. Está también el 

campo de las experiencias de desarrollo, trabajo y producción; como en la consideración 

de formas de producción justas diferentes, como algunas formas de economía solidaria 

o alternativa, propuestas o prácticas de desarrollo alternativo, formas de producción 

eco-feministas o, por ejemplo, la estrategia swadeshi (auto-suficiencia) de Gandhi. Está 

el campo de las experiencias del reconocimiento; diálogos y conflictos posibles dados 

entre sistemas de clasificación social: ecología anticapitalista, multiculturalismo 



Mandujano Estrada, Miguel: «La globalización contrahegemónica.» 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com        13 
 

progresista, etc. Otro campo lo representan las experiencias de democracia, como en el 

caso del presupuesto participativo de la ciudad de Porto Alegre. Está, finalmente, el 

campo de las experiencias de comunicación e información, por ejemplo, en el diálogo 

entre los flujos de información y los medios de comunicación, o entre las redes de 

comunicación independiente y los media independientes alternativos.  

El cómo es comúnmente la parte que postergan las teorías académicas. En este 

caso, Santos establece, desde muy temprano, que “más que de una teoría común, lo que 

necesitamos es una teoría de la traducción” (2003, p.28) y más que teoría, especificará 

que se trata de un ‘trabajo práctico’, pragmático, capaz de crear una inteligibilidad 

mutua entre experiencias posibles y disponibles. El trabajo de traducción hará, pues, 

‘mutuamente inteligibles’ las experiencias sociales y permitirá a sus actores “conversar 

sobre las opresiones a las que se resisten y las aspiraciones que los animan.” (Santos, 

2003, p. 28) 

Por otra parte, la traducción de conocimientos toma la forma de una 

‘hermenéutica diatópica’ que consiste en la traducción ‘entre saberes’ y entre culturas. 

Santos reconoce algunas dimensiones en las que puede darse este trabajo de 

interpretación; uno de los más evidentes es el que puede existir entre dos o más culturas 

y que se realiza para reconocer ‘intereses isomórficos’. Por ejemplo, en cuanto al tema 

de la dignidad humana, Santos establece una traducción entre el concepto occidental de 

‘derechos humanos’, el concepto islámico de ‘umma’ y el concepto hindú de ‘dharma’. 

En el mismo sentido, podría estar la traducción entre el interés por la vida productiva en 

las concepciones capitalistas de desarrollo y el concepto de ‘swadeshi’ de Gandhi. Otro 

ejemplo, podría ser el que representa el interés de la sabiduría y autorización de visiones 

del mundo, y el concepto de ‘sagacidad filosófica’ de O. Oruka, que considera la 

reflexión crítica en el mundo protagonizada por una suerte de sabiduría popular. 

(Santos, 2005b, p. 176) 

Un factor importante es que en este trabajo hermenéutico de interpretación, se 

afirma, como punto de partida, la imposibilidad de la completad cultural, es decir, el 

hecho de que las culturas pueden, de suyo, ser enriquecidas. 

Un segundo tipo de trabajo de traducción tiene lugar entre prácticas sociales y 

sus agentes, que como se basan en conocimientos, son también prácticas de saber. Lo 



Mandujano Estrada, Miguel: «La globalización contrahegemónica.» 
 

14        Eikasia. Revista de Filosofía, año V, 31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

cierto es que el trabajo de traducción es, simultáneamente, un trabajo intelectual y un 

trabajo político, y, también, un trabajo emocional. 

Respondiendo a ‘¿qué traducir?’, Santos introduce el concepto de ‘zona de 

contacto’. La zona de contacto es una suerte de espacio de concurrencia entre la zona 

epistemológica de la ciencia o el conocimiento común y la zona ‘colonial’ del 

conocimiento ‘ordenado’. En este sentido, la zona de contacto cosmopolita se origina en 

el entendido de que hay un punto de contacto, selectivamente posible (las totalidades lo 

exceden), y que es más que sólo una línea de frontera. Por esto último no se puede 

considerar que las culturas sean monolíticas. 

Socialmente, siempre hay una convergencia o conjugación de sensaciones de 

carencia, de inconformismo o de motivación que hay que superar de una forma 

específica. Este es el terreno de la traducción. Por otro lado, este ejercicio práctico tiene 

sentido en la medida en que es realizado por grupos sociales, en particular, entre sus 

representantes. Por lo demás, el trabajo de traducción es un trabajo argumentativo 

basado en la emoción cosmopolita de compartir el mundo con quien no comparte 

nuestro saber o nuestra experiencia. Ciertamente, enfrenta dificultades: Las premisas de 

la argumentación, por ejemplo, ya que el trabajo de traslación no cuenta con topoi, sino 

que construye los que le son más adecuados. Igualmente, la conducción de la 

argumentación, ya que no hay un lenguaje común. Y los silencios. (Santos, 2005b, pp. 

178-184) 

 

5. Conclusión. 

 

La propuesta de B. de S. Santos nos permite desarrollar una alternativa a la 

razón indolente bajo la forma de la razón cosmopolita. La alternativa se basa en la idea 

de que la justicia social global no es posible sin una justicia cognitiva global y el trabajo 

de traducción es el procedimiento que nos queda para dar sentido al mundo después de 

haber perdido la dirección con la modernidad occidental. Los problemas que el 

paradigma de la modernidad procuró solucionar, continúan por resolverse, y la 

resolución es cada vez más urgente. En la fase de transición en que nos encontramos, 

nos enfrentamos a problemas modernos para los cuales no tenemos soluciones 

modernas. Su solución supone un trabajo con imaginación epistemológica y 



Mandujano Estrada, Miguel: «La globalización contrahegemónica.» 

Eikasia. Revista de Filosofía, año V,  31 (marzo 2010). http://www.revistadefilosofia.com        15 
 

democrática, desde donde construir nuevas y plurales concepciones de emancipación 

social sobre las ruinas de la emancipación social automática del proyecto moderno. 

 

Bibliografía. 

Bloch, E. (2004/2007). El principio esperanza. 3 vols. [1949; 1954/1959] Felipe 
González (tr.). Madrid: Trotta. 

Giddens, A. (2002). Sociología [1990]. Madrid: Alianza editorial. 
— (2004). Consecuencias de la modernidad [1990]. Madrid: Alianza editorial. 
Horkheimer, M. (1974). Teoría Crítica [1968]. Buenos Aires: Amorrortu. 
— y Adorno, T. (1970). Dialéctica del iluminismo [1944]. Buenos Aires: Sur. 
Santos, B. (2003). Crítica de la razón indolente. Contra el desperdicio de la 

experiencia. Bilbao: Desclée de Brouwer. 
— (2005a). A crítica da governação neoliberal: O Fórum Social Mundial como política 

e legalidade cosmopolita subalterna. Revista Crítica de Ciências Sociais. (72). 
Pp. 7-44. 

— (2005b). El milenio huérfano. Ensayos para una nueva cultura política. Madrid: 
Trotta. 

— (2005c). Foro Social Mundial. Manual de uso. Barcelona: Icaria. 
— (2006). Globalizations. Theory Culture Society. (23). Pp. 393-399. 
— (2009). Sociología jurídica crítica. Para un nuevo sentido común en el derecho. 

Madrid: Trotta. 
— (coord.) (2006). Another Production is Possible. Beyond the Capitalist Canon. 

London: Verso. 
— (coord.) (2007). Another Knowledge is Possible. Beyond Northern Epistemologies. 

London: Verso. 
Wallerstein, I. (1974). The Modern World System: Capitalist Agriculture and the 

Origins of the European World Economy in the Sixteenth Century. New York: 
Academic Press. 

— (2005). Las incertidumbres del saber. Barcelona: Gedisa. 
 

 

 
 


