
 

Eikasia. Revista de Filosofía, año VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com        181 
 

Filosofía de la naturaleza humana 
Alfredo Marcos 

Departamento de Filosofía 
Universidad de Valladolid (España) 

amarcos@fyl.uva.es 
 

 

 
Hoy día, el deber primero y quizá único del filósofo es defender al hombre contra sí mismo: 

defender al hombre contra esa extraordinaria tentación hacia la inhumanidad a que tantos seres 

humanos han cedido casi sin darse cuenta de ello. Gabriel Marcel. 

 

1. Introducción 

 

El concepto de naturaleza humana cuenta con una larga y polémica tradición 

filosófica. Algunos pensadores han negado directamente que tal cosa exista. Incluso 

podríamos decir que esta negación ha sido la moda intelectual dominante durante una 

buena parte del pasado siglo. Sin embargo, recientemente se viene dando una corriente 

de recuperación y revitalización de la reflexión filosófica sobre la naturaleza humana. 

Esta recuperación se debe a dos factores. Por un lado, han crecido nuestras posibilidades 

de intervención técnica sobre el propio ser humano, lo cual ha generado un debate sobre 

la conveniencia y límites de dicha intervención. Y en el centro de este debate está el 

concepto de naturaleza humana. Por otro lado, la recuperación de este concepto ha 

venido de la mano de una tendencia más general hacia la naturalización de la filosofía. 

Tendríamos así una especie de “concepción naturalista de la naturaleza humana” 

(Mosterín, 2006, 23), valga la aparente redundancia. 

 

El estudio de la naturaleza humana habría pasado de este modo desde el campo 

de la antropología filosófica al de la filosofía de la naturaleza. O quizá, dicho de otra 

forma, la antropología filosófica tendría que ser vista ahora como una región de la 

filosofía de la naturaleza. Estas tesis son tan problemáticas como pueda serlo el mismo 

proyecto general de naturalización de la filosofía. Pero, aun sin tomar posición al 

respecto, lo que sí queda claro, es que una concepción renovada de la filosofía de la 

naturaleza debería prestar atención a este debate sobre la naturaleza humana. 



Marcos, Alfredo: «Filosofía de la naturaleza humana» 

 

182  Eikasia. Revista de Filosofía, año VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

 

Los dos vectores señalados, es decir, capacidad de intervención técnica y 

naturalización, están relacionados entre sí. Una vez que el ser humano pasa a ser sin 

más parte de la naturaleza, se puede pensar que pasa también a disposición de la 

intervención técnica, como lo están ya otras zonas de lo natural. En cierta manera, dicha 

artificialización del ser humano ha estado presente desde tiempos inmemoriales. Pero 

actualmente puede resultar mucho más profunda y quizás irreversible dado el desarrollo 

y la convergencia de varias tecnologías muy potentes. 

 

He aquí el territorio del presente texto: intentaré dejar al menos planteado el 

debate sobre la naturaleza humana desde la perspectiva de la filosofía de la naturaleza, 

así como la polémica acerca de la conveniencia y límites de la intervención técnica 

sobre la naturaleza humana. 

 

Abordaré estas cuestiones mediante un breve repaso de las posiciones que 

niegan la existencia de la propia naturaleza humana (apartado 2). A continuación me 

centraré en la idea de naturalización y disponibilidad técnica (apartado 3). Presentaré 

dos formas clásicas y asumidas de intervención sobre el ser humano: el cultivo y la 

terapia (apartado 4). Seguirá el debate con las formas más recientes de intervención y 

supuesta mejora técnica del ser humano (human enhancement), defendidas 

filosóficamente bajo el rótulo de transhumanismo (apartado 5). Por último, estableceré 

un resumen crítico y conclusivo (apartado 6). 

 

2. La negación de la naturaleza humana 

 

Los filósofos antiguos y medievales que podemos situar en la línea platónica no 

pusieron en cuestión la existencia de la naturaleza humana, entendida esta como esencia 

o Idea del ser humano. Antes bien, asumieron como una tarea propia la investigación de 

los elementos invariantes que condicionan y posibilitan la existencia humana, de los 

rasgos esenciales que hacen que seamos precisamente humanos y no cualquier otra 

cosa. También Aristóteles y los aristotélicos identifican una cierta naturaleza humana 

que consta de aspectos animales, sociales y racionales integrados en una unidad. El ser 



Marcos, Alfredo: «Filosofía de la naturaleza humana» 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, año VI,  35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com        183 
 

humano se halla, así, radicado en el mundo natural, por su condición de animal. Se 

puede decir que en Aristóteles hay ya una concepción naturalista de la naturaleza 

humana. Estamos ante un naturalismo moderado, no radical. La condición social y 

racional distingue al hombre del resto de los vivientes. Gracias a esta naturaleza racional 

se puede justificar el aserto que encabeza la Metafísica de Aristóteles, conforme al cual 

todos los seres humanos por naturaleza desean saber. Como es sabido, las líneas de 

pensamiento platónica y aristotélica se prolongaron a lo largo de la Edad Media. Y en 

general la afirmación de la naturaleza humana se vio reforzada en el pensamiento 

cristiano medieval, ya que el propio Dios es su creador, legislador y modelo. 

 

Pero, a lo largo de la modernidad, han sido varios los pensadores que han 

afirmado que el ser humano carece de naturaleza. En lugar de la misma le han atribuido 

una libertad incondicionada, una necesidad de hacerse a sí mismo desde una suerte de 

autodeterminación radical. “Entre los fantasmas que ha producido el delirio de la razón -

afirma Jesús Mosterín (2006, 17)-, destaca por su extravagancia y recurrencia la idea 

filosófica de la inexistencia de una naturaleza humana”. Se suele citar en esta línea el 

precedente renacentista de Pico della Mirandola (1463-1494). Según este autor, Dios 

habría creado al ser humano fuera de las leyes naturales que determinan al resto de las 

criaturas, para que construyese su naturaleza sin barrera alguna, según su libertad y 

arbitrio. 

 

También cita Mosterín a John Locke (1632-1704), ya que para éste todo 

conocimiento nace de la experiencia, luego venimos al mundo como papel en blanco. 

Dependemos en el plano cognoscitivo de lo adquirido, pues ningún contenido nos es 

dado de modo innato. Aun así, Locke no niega radicalmente la naturaleza humana. 

Arranca su Segundo Tratado sobre el Gobierno Civil con la conocida afirmación de que 

todos somos por naturaleza libres e iguales. Es más, sobre esta afirmación apoya una 

filosofía moral y política de corte iusnaturalista. En el plano moral, al menos, y también 

en el ontológico, Locke reconoce la existencia de una naturaleza humana. Dicho de otro 

modo, el rechazo del innatismo en teoría del conocimiento no equivale, en Locke, a la 

negación de la naturaleza humana. 

 



Marcos, Alfredo: «Filosofía de la naturaleza humana» 

 

184  Eikasia. Revista de Filosofía, año VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

En la misma línea lockeana de negación del innatismo tenemos que poner a 

algunos autores ilustrados, como Condillac (1714-1780) y Helvétius (1715-1771), para 

quienes el ser humano es materia completamente maleable en manos de la omnipotente 

fuerza de la educación. Aquí sí estamos ya cerca de la negación de una naturaleza 

humana. También en el caso de los idealistas como Fichte (1762-1814), promotores de 

la idea de libertad absoluta del yo. En este punto, el idealismo se da la mano con el 

materialismo de autores como Marx (1818-1883), para quien las relaciones de 

producción esculpen y determinan a lo largo de la historia lo que los filósofos clásicos 

llamaron naturaleza o esencia del ser humano. Si cambian las condiciones materiales, 

cambiará en consecuencia el aspecto del ser humano. Se puede lograr, por esta vía, el 

advenimiento del “hombre nuevo”. Hoy sabemos, por experiencia histórica, las 

cantidades ingentes de sufrimiento que ha producido esta suerte de experimento 

antropológico, así como el poco éxito que ha tenido en la utópica tarea de crear un 

nuevo hombre. 

 

Ya en el siglo XX, Ortega y Gasset (1883-1956) afirmó que es erróneo hablar de 

naturaleza humana, pues el hombre tiene, en lugar de naturaleza, historia. Y a mediados 

del siglo, se extendieron como auténticas modas intelectuales dos corrientes de 

pensamiento claramente decantadas hacia la negación de la naturaleza humana. Me 

refiero al conductismo en psicología y al existencialismo en filosofía y literatura. Estas 

modas intelectuales, que iban un tanto a contrapelo de nuestras intuiciones, de la 

experiencia cotidiana y del sentido común, han remitido en las últimas décadas gracias a 

la extensión del proyecto de naturalización de la filosofía. 

 

3. La naturalización de la naturaleza humana 

 

En realidad, la expresión que da título a este epígrafe no es redundante, aunque a 

primera vista lo parezca. No lo es porque se pueden dar, e históricamente se han dado, 

diversas concepciones no naturalistas de la naturaleza humana. Para entender esto 

tendremos que abordar ya directamente el sentido del propio concepto de naturaleza, 

que hasta aquí venimos utilizando de modo un tanto ambiguo. No cabe duda de que el 

término cubre un amplísimo campo semántico. Como es sabido, el término latino 



Marcos, Alfredo: «Filosofía de la naturaleza humana» 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, año VI,  35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com        185 
 

natura traduce el griego physis. Ambos aportan la idea básica de nacimiento y 

movimiento autónomo. Se han utilizado tanto para referirse a la esencia de algo, lo que 

ese algo es de por sí, desde su nacimiento, como para nombrar el conjunto de las cosas 

sometidas a la dinámica autónoma del nacimiento, el movimiento y la corrupción. Así, 

una cosa es preguntarnos por la naturaleza del ser humano, valga decir por su esencia, y 

otra cuestionarnos si pertenece o no a la naturaleza, es decir, al conjunto de las cosas 

naturales, lo cual es tanto como preguntar si su naturaleza es natural.  Y esta cuestión 

admite diversas respuestas, por más que parezca tautológica a primera vista. 

 

Podemos asomarnos a la pluralidad de respuestas posibles a través del juego de 

los opuestos. El término naturaleza se opone a términos distintos en diferentes 

contextos. Así, en un cierto sentido, naturaleza se opone a cultura, como aquello que 

poseemos desde el nacimiento se opone a lo que hemos adquirido. Se podría definir 

incluso la cultura como la información transmisible por vía no genética. De este modo, 

lo natural, innato, no adquirido, sería precisamente la información genética1. Podríamos, 

por tanto, sostener una visión culturalista de la naturaleza humana, según la cual, lo 

esencial y determinante en el ser humano no son los genes o lo innato, sino 

precisamente lo adquirido por vía cultural. 

 

En otro sentido la naturaleza se opone a la sociedad, como el bosque a la urbe. 

Sócrates decía que, en tanto que ser humano, no se le había perdido nada fuera de la 

polis. Es decir, proponía una visión más bien social de la naturaleza humana. Muchas 

personas también actualmente se encuentran más ubicadas dentro de la ciudad que en la 

soledad de la naturaleza (si es que en algún lugar queda aun tal cosa). Por ejemplo, 

Fernando Savater (2004, 23) escribe: “Nuestra naturaleza es la sociedad. En el bosque o 

entre las olas podemos llegar a sentirnos a veces (por un tiempo) a gusto; pero en la 

sociedad nos sentimos, a fin de cuentas, nosotros mismos”. Diríamos, en consecuencia, 

que el ser humano, por naturaleza, pertenece más a la sociedad que a la naturaleza. Ni 

siquiera Rousseau recomendaba el simple retorno a lo que él denominó estado de 

naturaleza. 

                                                 
1 No entraré aquí en la crítica a este tipo de caracterización de la cultura, que me parece claramente 
dependiente de una posición de reduccionismo genético (que olvida la epigénesis y el desarrollo 
ontogenético) y de un concepto insostenible de información. 



Marcos, Alfredo: «Filosofía de la naturaleza humana» 

 

186  Eikasia. Revista de Filosofía, año VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

 

La ubicación social del ser humano hace que esté sometido no sólo a las leyes 

naturales, físicas, sino también a una serie de leyes emanadas de la sociedad, que 

podemos juzgar como convencionales. En este sentido, naturaleza se opone a 

convención. De nuevo, podríamos considerar que el ser humano es tal en la medida en 

que se comporta conforme a tales convenciones y también en la medida en que tales 

convenciones progresan hasta recoger lo que hoy llamamos derechos humanos. Se 

puede discutir si la ley de la ciudad debe, a su vez, compararse o aproximarse a alguna 

suerte de ley natural. En cualquier caso, la ley natural-moral, a diferencia de las leyes 

naturales-físicas, sería reconocida por la razón humana, impuesta y acatada como 

convención desde la libre voluntad de las personas (Carpintero, 2008). Aquí naturaleza 

se opone a razón, también a libertad y a voluntad. El ser humano puede entonces ser 

conceptualizado más por su razón que por su pertenencia a la natura, más por su libertad 

que por sus condicionamientos innatos, más por sus aspiraciones y proyectos 

voluntarios que por el punto de partida de su nacimiento. 

 

Ya hemos visto más arriba cómo Ortega oponía naturaleza a historia. Así como 

el resto de los seres siguen su curso marcado por la naturaleza, el planeta su orbita y el 

animal su instinto, el ser humano traza su ruta social desde la libertad y la razón, de 

modo que acaba desarrollando una historia. Esta distinción, no obstante, no es tan 

nítida. Los historicistas sostendrán que también hay una ley de la historia que tiene, por 

así decirlo, carácter natural y no elegible. Según estos pensadores, nosotros estamos en 

la historia, pero no elegimos su curso. Una ciencia social avanzada –diría el historicista- 

podría llegar a explicar y predecir conforme a leyes la marcha de la historia. Por otro 

lado, al menos desde Darwin, aceptamos que la propia naturaleza tiene historia, no es 

una mera repetición de ciclos, y que además en muchos sentidos resulta impredecible. 

Ni siquiera los planetas repiten siempre la misma ruta. El universo en su conjunto, como 

anticipó Kant, tiene historia, desde su enigmático origen en una explosión inicial, a 

través de la expansión hasta hoy día, y hacia un futuro difícilmente previsible de un 

modo determinista. Pero si lo que se quiere decir es que la historia social se mueve en 

un plano distinto de la historia natural, y que el ser humano se sitúa principalmente en la 



Marcos, Alfredo: «Filosofía de la naturaleza humana» 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, año VI,  35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com        187 
 

primera, entonces nos hallamos de nuevo ante una concepción no naturalista de la 

naturaleza humana. 

 

La oposición entre naturaleza y razón puede aun ser desplegada a través de su 

formulación griega. Los griegos, y muy señaladamente Aristóteles, distinguieron entre 

physis y logos, entre una forma de investigación física (physikós) y otra lógica (logikós). 

La primera aborda las cosas tal cual son, en sí mismas, con total independencia de 

nuestra presencia y pensamiento. La segunda se acerca a la realidad desde el logos, 

desde el concepto, desde el orden de la razón. La primera es más objetiva, la segunda 

más subjetiva. El conocimiento humano, no obstante, requiere la acción combinada y 

sinérgica de estos dos modos de investigación. 

 

Hasta aquí hemos contrastado la estabilidad de la naturaleza, su carácter de dato, 

de ciclo, de ley inmutable, frente a lo humano, más dinámico, cambiante, menos sumiso 

a una legalidad implacable, más elegible según preferencia o razón. Sin embargo, y por 

paradójico que parezca, también se pueden ver las cosas en un sentido contrario. 

Cuando se ha opuesto lo natural a lo sobrenatural, lo natural a lo eterno, la naturaleza al 

espíritu o a la gracia, entonces se ha hecho énfasis en el carácter mudable de la 

naturaleza. Se ha resaltado la sumisión de la misma al baile del nacimiento y la muerte. 

En el otro polo estaría lo sobrenatural y eterno. El ser humano, para muchos, pertenece 

fundamentalmente a este plano, sería una criatura dotada de una chispa divina, dotada 

de espíritu y asistida por la gracia. En este caso no se niega la naturaleza humana, sino 

que se la sitúa principalmente en el plano sobrenatural. Lo que se niega es una 

concepción estrictamente naturalista de la naturaleza humana. 

 

Consideremos, por último, el contraste entre lo natural y lo artificial. Hasta hace 

poco se veía como la oposición entre dos dominios disjuntos de objetos. Los seres 

vivos, por supuesto, caían siempre del lado de lo natural. El ser humano, productor de 

los artefactos, era considerado también como parte de lo natural. Actualmente las cosas 

han cambiado. Tendemos a ver lo natural y lo artificial como fuerzas que confluyen en 

la producción de los mismos objetos, no como dominios disjuntos de objetos. Los seres 

vivos, tanto como los no vivientes, pueden ser producto a un tiempo de la naturaleza y 



Marcos, Alfredo: «Filosofía de la naturaleza humana» 

 

188  Eikasia. Revista de Filosofía, año VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

del arte. Por ejemplo, los ecosistemas de un parque natural protegido están controlados 

técnicamente y legislados por leyes sociales. El ratón y el maíz transgénicos son al 

mismo tiempo hijos de la naturaleza y de la tecnología. En parte siempre ha sido así, al 

menos desde que hay agricultura y cría selectiva de animales domésticos. Pero hoy la 

capacidad de intervención técnica sobre lo vivo es mucho más radical, pues podemos 

manejar directamente sus bases moleculares y genéticas. 

 

Nos preguntamos hoy si deberíamos seguir en la línea de una creciente 

artificialización de lo natural. Asimismo, el propio ser humano puede ser sometido a 

modificaciones técnicas, puede ser convertido en artefacto. Aquí el debate sobre la 

naturaleza humana se desplaza ya decididamente desde el territorio del ser hacia el 

territorio del deber ser. Nos preguntamos si es correcta, conveniente, deseable o justa, la 

artificialización del ser humano; para qué, en qué medida, hasta qué punto, con qué 

límites. ¿Marca o no la naturaleza humana los límites de la intervención técnica sobre el 

propio ser humano?, ¿conviene que pasemos de ser entidades naturales a ser artefactos 

de nuestra propia creación? Estaríamos aquí en el caso de una concepción no naturalista, 

sino artificialista, de la naturaleza humana. 

 

Hemos comprobado, pues, que no hay nada de redundante en la idea de una 

concepción naturalista de la naturaleza humana. Uno de los filósofos más influyentes en 

la línea de la naturalización ha sido David Hume, con su Tratado sobre la naturaleza 

humana. Hume afirmaba que con un enfoque empirista basado en el método inductivo, 

"cuando se realicen y comparen juiciosamente experimentos de esta clase, podremos 

esperar establecer sobre ellos una ciencia que no será inferior en certeza, y que será muy 

superior en utilidad, a cualquier otra  que caiga bajo la comprensión del hombre" 

(Hume, 1988, 41 [Introdution, xxiii]). Esta ciencia supondrá la extensión de los 

principios de la filosofía natural newtoniana al estudio de la naturaleza humana, y 

dentro de ella al estudio de la moral. 

 

Pero este enfoque naturalista de los estudios sobre el hombre, que promete en 

principio la tan ansiada certeza científica, lleva en sí el germen de su propia destrucción, 

y a la larga amenaza a la propia ciencia natural, que no deja de ser una actividad y un 



Marcos, Alfredo: «Filosofía de la naturaleza humana» 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, año VI,  35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com        189 
 

producto de la libertad y de la razón humanas. Hoy sabemos por experiencia cómo se 

han desarrollado estas tendencias implícitas en el propio planteamiento naturalista, pero 

en Hume encontramos ya apuntado el entero recorrido. La naturalización de los estudios 

morales parece exigir una reducción metodológica de lo normativo y evaluativo, que 

acaba por establecerse como una reducción ontológica definitiva de la razón y la 

libertad humanas. De ahí se deriva un emotivismo y un irracionalismo que amenazan a 

la propia ciencia en la medida en que se reconozcan los aspectos prácticos de la misma. 

Hume asegura que "no nos expresamos estrictamente ni de un modo filosófico cuando 

hablamos del combate entre la pasión y la razón. La razón es, y sólo debe ser, la esclava 

de las pasiones, y no puede pretender otro oficio que el de servirlas y obedecerlas". 

(Hume, 1988, 561 [2,3,3]). 

 

Los riesgos de una naturalización radical de la naturaleza humana fueron 

detectados tempranamente por Kant. Esto le llevó a establecer dentro de la esfera del 

saber tres ámbitos de autonomía, para la ciencia, la moral y el arte, que se corresponden 

aproximadamente con sus tres grandes obras críticas. De este modo, la moral o el arte 

quedaban más allá del alcance del método científico, y sometidas a sus propias normas 

y valores. Es Kant quien aboga por el estudio científico de la naturaleza inanimada, 

conforme al método newtoniano. Pero al mismo tiempo advierte que no verán los siglos 

un “Newton de la brizna de hierba”, es decir, alguien que consiga poner el estudio de los 

seres vivos dentro del marco del método newtoniano, alguien que reduzca toda 

explicación biológica a causa eficiente, alguien que nos permita prescindir de la 

teleología a la hora de entender el mundo vivo. En lenguaje contemporáneo, diríamos 

que para Kant no es esperable una completa naturalización del estudio de los seres 

vivos. Mucho menos, claro está, de los estudios humanísticos. 

 

Sin embargo, el propio Kant ofreció alguna sugerencia que muy bien pudiera 

servir a los partidarios del enfoque naturalizador. De hecho, la posición que reserva para 

la explicación teleológica tiene más que ver con nuestra forma de entender el mundo 

que con la realidad misma de los seres vivos. Dicho de otro modo, para Kant la 

necesidad de explicaciones teleológicas se ubica en el terreno epistemológico, no en el 

ontológico. Dicha necesidad no deriva de que existan y actúen las causas finales en el 



Marcos, Alfredo: «Filosofía de la naturaleza humana» 

 

190  Eikasia. Revista de Filosofía, año VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

mundo natural, cosa que en rigor pertenecería al campo de lo nouménico y quedaría más 

allá de nuestro alcance cognoscitivo, sino de nuestra particular estructura intelectiva. 

Esta debilidad ontológica de la teleología supone una baza para el proyecto 

naturalizador. 

 

Quizá se pueda atribuir a Darwin el título de “Newton de la brizna de hierba”, el 

honor de haber sido el  naturalizador de la teleología biológica. El propio Kant, salvado 

el anacronismo, quizá lo hubiese reconocido como tal (Nuño y Etxeberría, 2010, 185-

216). Darwin mismo tenía en mente algo así como un proyecto newtoniano para la 

biología. Cuestión aparte es que los defensores actuales de la naturalización de lo vivo 

no lo sean ya del modelo mecanicista newtoniano. Lo cierto es que la oleada de 

naturalización darwinista inmediatamente alcanzó al ser humano, en todas sus 

facultades, también las que tienen que ver con la razón y la moral. El propio Darwin 

apuntó en esa dirección desde la publicación de su obra sobre El origen del hombre 

(The Descend of Man). En este punto difería claramente del codescubridor de la teoría 

de la evolución por selección natural, Alfred Wallace, para quien los rasgos 

intelectuales y morales del ser humano quedaban al margen de una posible explicación 

naturalista. Lo cierto es que la naturalización de estos rasgos se ha mantenido hasta hoy 

en el panorama intelectual más como proyecto que como realidad lograda, más como 

horizonte metafísico que como ciencia positiva. La intencionalidad lingüística y mental, 

la autoconciencia, el sentido del deber moral, son aspectos del ser humano cuya 

naturalización efectiva no ha llegado, mas se mantiene siempre en el horizonte como 

promesa. 

 

Lo cierto es que una naturalización completa del ser humano exige ir más allá 

del darwinismo. Darwin nos habla del origen y la génesis evolutiva de los vivientes, y 

en especial del ser humano. Pero no habría que confundir el ser con la génesis. Se trata, 

en realidad, de una antiquísima distinción que se remonta al menos a Platón y 

Aristóteles. En palabras del biólogo español Andrés Moya (2010, 304): “Las 

propiedades emergentes, nos han transportado a mundos radicalmente nuevos, mundos 

que solemos evaluar como progresivamente mancos de naturaleza. El mundo de los 

humanos es un mundo que se ha fabricado con hallazgos biológicos fundamentales que, 



Marcos, Alfredo: «Filosofía de la naturaleza humana» 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, año VI,  35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com        191 
 

una vez aparecidos, nos ha puesto en una tesitura de vida progresivamente 

desnaturalizada”. No se puede negar que el ser humano y todas sus facultades tienen 

base biológica, ni que se han ido gestando a lo largo de un proceso evolutivo. También 

tienen base física, por cierto. Es verdad que estamos constituidos por células tanto como 

que estamos hechos de átomos. Tan cierto es que nos precede la filogénesis como que 

venimos del Big Bang. Cualquier avance de las ciencias naturales que permita el 

esclarecimiento de estas bases y estos orígenes será de utilidad para conocer mejor al ser 

humano. Pero esto no es lo mismo que afirmar que el ser humano es un montón de 

átomos o de células. Es decir, el imprescindible estudio naturalista de la génesis y de las 

bases físicas y biológicas del ser humano no equivale a la completa naturalización del 

mismo. El paso que nos falta no está en la biología de Darwin, sino en la filosofía de 

Nietzsche. 

 

El biólogo C.U.M. Smith (1987) ha llegado a afirmar que Nietzsche fue el 

primer filósofo que entendió y desarrolló las implicaciones del darwinismo. Yo diría 

más bien que el pensamiento nietzscheano es una de las vías posibles de prolongación  

del darwinismo, pero no la única. En realidad lo que propone Nietzsche es disolver el 

ser en la génesis, hacer una deconstrucción genealógica de la inteligencia y de la moral. 

Si aceptamos esta posición filosófica, entonces sí se puede decir que una vez 

descubierto el origen y la base física de algo, ya sabemos todo lo que hay que saber 

sobre esa entidad. La moral se disuelve en su genealogía. Vistos sus humildes orígenes, 

conocemos ya su limitada consistencia: mero mecanismo adaptativo, herramienta de la 

feroz lucha por la vida. Lo mismo se puede decir del conocimiento humano: “En algún 

apartado rincón del universo centelleante, desparramado en innumerables sistemas 

solares –nos dice Nietzsche (1990, 17)-, hubo una vez un astro en el que animales 

inteligentes inventaron el conocimiento. Fue el minuto más altanero y falaz de la 

‘Historia Universal’: pero, al fin de cuentas, tan sólo un minuto”. ¿La verdad?, ¿el 

bien?: Garras y dientes, útiles de supervivencia. Ahora sí disponemos de una 

naturalización completa del ser humano, tanto en su génesis como en su ser. Pero, 

obviamente, hemos ido más allá de Darwin, a través de una senda filosófica que 

disuelve el ser en la génesis. 

 



Marcos, Alfredo: «Filosofía de la naturaleza humana» 

 

192  Eikasia. Revista de Filosofía, año VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

La naturalización completa nos lleva, a su vez, al problema de la disponibilidad 

técnica. Podemos preguntarnos si una naturaleza humana naturalizada hasta el extremo 

es al mismo tiempo una naturaleza humana disponible, apta para su transformación 

técnica y presunta mejora. El fin y al cabo, podemos hacer de nosotros mismos, como 

individuos y como especie, mejores máquinas de supervivencia. Podemos, quizá, 

satisfacer más plenamente nuestra voluntad de poder. Podemos, en la línea 

nietzscheana, transitar hacia el superhombre. Este debate se ha hecho más acuciante en 

los últimos años, movido no sólo por la posibilidad filosófica, sino también técnica. 

Antes de adentrarnos en el mismo, deberíamos reflexionar sobre ciertos modos de 

intervención en la naturaleza humana que son tradicionales y asumidos. Ello nos 

permitirá ver las diferencias que existen entre estos modos tradicionales de intervención 

técnica en lo humano y los que ahora se proponen bajo los rótulos de “mejora” 

(enhancement) y de transhumanismo.  

 

4. Cultivo y terapia 

 

La intervención técnica del ser humano sobre la naturaleza es tan antigua como 

el propio ser humano. Así como la ciencia es una realidad relativamente reciente, la 

técnica es una constante antropológica. Nuestra propia evolución biológica no se 

entendería sin la técnica. De hecho, se puede hablar de una suerte de coevolución bio-

técnica en la línea de la hominización. En la época neolítica esta intervención humana 

se hizo más general y notoria con el desarrollo de la agricultura, la domesticación y cría 

selectiva de animales y la fundación de las primeras urbes. Desde ahí no ha dejado de 

intensificarse la acción humana sobre la naturaleza. La metáfora tradicional de la madre 

naturaleza, en cuyo seno se halla la polis de los humanos, se ha invertido. Hoy 

pensamos en términos de aldea global en cuyo seno quedan reductos naturales que no lo 

son tanto, pues están gestionados y protegidos. Y la técnica, asistida por la ciencia, ha 

extendido enormemente la artificialización del mundo. 

 

El propio ser humano no ha estado nunca excluido de la intervención técnica. 

Desde antiguo hemos tratado de potenciar y mejorar nuestras capacidades naturales. 

Podríamos encuadrar estas intervenciones en dos grandes clases: el cultivo y la terapia. 



Marcos, Alfredo: «Filosofía de la naturaleza humana» 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, año VI,  35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com        193 
 

El cultivo de nuestras capacidades, o dicho de otro modo, la cultura, se ha sustanciado 

en diversas técnicas e instituciones. Mediante el juego de imitación y ejemplo los 

humanos hemos tratado de mejorarnos los unos a los otros, los padres han tendido 

siempre a potenciar las capacidades y saberes de los hijos. La tradición oral, en forma 

de cuento o canción, ha moldeado el cerebro de muchas generaciones. Las tradiciones 

morales con mayor o menor acierto han buscado la mejora del ser humano. La escuela, 

como institución, ha resultado históricamente un elemento potentísimo de promoción 

humana. El mismo papel han desempeñado otras instituciones de todo carácter, desde 

las políticas y legales, hasta las religiosas y académicas. La escritura, como técnica, 

acrecienta nuestra memoria y entendimiento de las cosas, nuestra capacidad de 

conservación y transmisión de información, nuestro acúmulo de experiencia milenaria, 

nuestras posibilidades de diálogo a través de las generaciones. En la misma línea, 

técnicas como el entrenamiento en materia deportiva o el ensayo en las disciplinas 

artísticas buscan potenciar las propias capacidades naturales, llevándolas a veces a 

realizaciones que sin estas técnicas serían inimaginables. La misma idea de mejora 

mediante una práctica guiada se ha aplicado en el terreno moral, a través del cultivo de 

las virtudes como hábitos. Incluso en este terreno autores como Aristóteles han llegado 

a sugerir que los hábitos constituyen para el ser humano una segunda naturaleza. Esta 

segunda naturaleza, gestada libremente por cultivo, no niega ni anula la primera, sino 

que la respeta, la toma muchas veces como canon, la orienta y la integra. 

 

Hablo aquí de técnicas e instituciones asumidas y admitidas, que no despiertan 

recelos morales. Dejo al margen los intentos utópicos de “mejorar” al ser humano 

mediante selección eugenésica de cualquier género o mediante experimentos sociales 

totalitarios. Dentro de las intervenciones aceptadas moralmente de un modo casi 

unánime están las de carácter terapéutico. Desde los lejanos tiempos de la medicina 

egipcia y el chamanismo, el ser humano ha intentado huir de la enfermedad, paliar el 

sufrimiento, remediar las carencias y el deterioro. Mediante fármacos mejoramos 

nuestro estado de salud, a través de prótesis de todo tipo complementamos o corregimos 

las capacidades de nuestros órganos motores o sensoriales. Como en el caso del cultivo, 

en el de la terapia también se aprecia una relación positiva con la idea de naturaleza 

humana, que ofrece una pauta de normalidad. La función del médico es devolver a la 



Marcos, Alfredo: «Filosofía de la naturaleza humana» 

 

194  Eikasia. Revista de Filosofía, año VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

normalidad la temperatura del enfermo, es decir, volver a ponerla en unos 37º 

centígrados. Las gafas corrigen la visión hasta ponerla de nuevo cerca de lo normal. El 

antibiótico pretende devolvernos a un estado de salud normal. Incluso los psicofármacos 

buscan sacarnos de un estado que se juzga como patológico y ponernos de nuevo en 

situación de salud. No se entendería en absoluto la terapia si no fuese por referencia a 

un estado de normalidad o de salud que entendemos ajustado a la naturaleza psico-

biológica del ser humano. La terapia no niega la naturaleza humana, sino que se apoya 

conceptualmente en ella. 

 

Sin embargo, a nadie se le escapa que cualquiera de los recursos mencionados, 

ya sea de cultivo o de terapia, podrían ser empleados para ir más allá de la naturaleza 

humana, para sobrepasarla hasta anularla. Aristóteles (Política, VIII) se muestra 

partidario de la inclusión de la música y la gimnasia en el curriculum escolar, pero 

advierte contra la obsesión de convertir a los niños en maquinas al servicio del 

virtuosismo musical o de la excelencia atlética. Entiende que dichas técnicas deben 

orientarse al desarrollo armónico de un ser humano, no a la producción de una especie 

de monstruo especializado. Es decir, carecen de sentido estas técnicas, se desvirtúan, si 

no son puestas al servicio de los fines propios de la naturaleza humana. 

 

Del mismo modo, el arte médico, que persigue la salud, puede ser puesto 

también al servicio de fines que van más allá de la misma. Muchas intervenciones y 

tratamientos tienen hoy día un carácter más cosmético que terapéutico. Las propias 

drogas médicas pueden usarse para ganar instantes de excepcional lucidez o placer, o 

infatigable capacidad de trabajo, más allá de las condiciones normales y saludables. La 

lucha contra el deterioro físico y el sufrimiento puede convertirse en un intento de 

retardar o manipular procesos de envejecimiento y muerte que se consideraban hasta 

hace poco normales, que se asumían como parte de una vida propiamente humana. Aquí 

las fronteras son muy fluidas y nuestras intuiciones morales empiezan a ser francamente 

borrosas. No obstante, en general juzgamos como excesivas aquellas prácticas que nos 

deshumanizan. Bajo este criterio, tendemos a rechazar como abusivas ciertas prácticas, 

como por ejemplo la especialización de un niño muy pequeño en alguna disciplina 

artística o atlética, el doping o el encarnizamiento terapéutico. Aunque sea de un modo 



Marcos, Alfredo: «Filosofía de la naturaleza humana» 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, año VI,  35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com        195 
 

difuso, empleamos como criterio el de la naturaleza humana y su armónico y normal 

desarrollo. 

 

Sin embargo, cuando las técnicas de intervención se proponen ya directamente la 

superación de la naturaleza humana, cuando emprendemos la marcha hacia el 

transhumanismo, entonces los propios criterios de evaluación quedan en suspenso y nos 

cuesta trabajo dar sentido a términos valorativos como enhancement. 

 

5. Más allá del cultivo y la terapia: enhancement y transhumanismo 

 

Se entiende hoy día por human enhancemente, o mejora humana, el intento de 

sobrepasar los límites naturales del ser humano mediante una serie de tecnociencias que 

se están desarrollando de modo convergente. Las referidas tecnociencias son: 

nanociencia y nanotecnología, biotecnología y ciencias de la vida, las tecnologías de la 

información y de la comunicación, así como las ciencias cognitivas  y neurotecnologías, 

la inteligencia artificial y la robótica (Ursúa, 2010, 313). En conjunto abarcan cuatro 

grandes ámbitos: nano, bio, info y cogni. Con frecuencia este conglomerado se conoce 

mediante las correspondientes siglas NBIC, o bien como CT (Converging 

Technologies), o incluso como HET (Human Enhancement Technologies). El punto en 

el que convergen estas disciplinas es precisamente la posible intervención sobre el ser 

humano. Tanto los gobiernos europeos como el de los Estados Unidos han tratado de 

apoyar financieramente el desarrollo y la convergencia de estas disciplinas (Ursúa, 

2010, 313-323). 

 

Uno de los problemas básicos que se ha presentado en este tipo de proyectos de 

investigación consiste precisamente en definir qué es un ser humano y qué podría contar 

como una mejora del mismo. Ambas cuestiones están muy relacionadas, y en la medida 

en que modifiquemos drásticamente la naturaleza humana mediante la intervención 

técnica, difícilmente podremos saber ya qué es mejor y qué es peor. Ni en las prácticas 

de cultivo ni en las de terapia se prescindía del concepto de naturaleza humana. De 

hecho, como hemos visto, se apoyan en él. Una práctica tecnológica que pretende ir más 

allá de la naturaleza humana destruye de paso los criterios de valoración. En 



Marcos, Alfredo: «Filosofía de la naturaleza humana» 

 

196  Eikasia. Revista de Filosofía, año VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

consecuencia, difícilmente se puede llamar mejora. Se trataría más bien de un cambio 

sin componente axiológico. Y, en realidad, de un cambio a peor, pues la pérdida del 

componente axiológico, de la posibilidad misma de valorar, supone ya una pérdida de 

valor, pues, en palabras de Hans Jonas (1995, 95-6), la mera  posibilidad de valor es ya 

un valor. Parafraseando a Jonas podríamos decir ahora que el transito hacia la 

imposibilidad de valor es ya un disvalor.  

 

Los aspectos en los que se busca la supuesta mejora del ser humano abarcan 

desde las capacidades físicas e intelectuales, hasta las emociones, la longevidad y 

prolongación de la juventud (Bertolaso, 2010). Los procedimientos pueden ir desde la 

modificación de la dieta, incluso de la dieta materna, hasta la modificación de  

estructuras moleculares u orgánicas, modificaciones permanentes de bases genéticas, 

empleo de diversas sustancias químicas, desarrollo de prótesis motoras o sensoriales, 

externas o internas, en forma de hardware o de software, potenciación del crecimiento 

de la corteza cerebral… Se piensa, más allá de las posibilidades terapéuticas, en las 

aplicaciones militares, laborales, deportivas, estéticas, o en la potenciación de las 

capacidades intelectuales, como por ejemplo la memoria, en la gestión de los estados 

afectivos y de la interacción con las máquinas. Se puede llegar al “mejoramiento” de las 

capacidades sensoriales, de modo que podamos ver en la oscuridad y también en la 

franja del infrarrojo o del ultravioleta, así como oír fuera de las frecuencias habituales. 

 

El caso del deporte nos sirve aquí de excelente ejemplo ilustrativo. Hasta el 

momento, los valores del deporte residían en la naturaleza de los atletas y en su 

capacidad de entrenamiento, de colaboración en equipo, de esfuerzo, incluso de 

sufrimiento. Si las condiciones se modifican mediante cualquier forma de doping, 

transfusiones de sangre, y no digamos intervenciones genéticas, selección eugenésica o 

implantes mecánicos o informáticos, entonces toda la actividad deportiva se desvirtúa, 

carece de mérito y queda vacía de valores. Dicho de otra forma, se habría hecho 

imposible el deporte como tal. Por eso las federaciones sancionan determinadas 

prácticas como fraudulentas. No sólo para custodiar la igualdad de condiciones en una 

competición leal, sino para preservar el mismo sentido y existencia de la actividad. Por 

eso en el deporte paralímpico sí se aceptan ciertos tipos de prótesis, como las sillas de 



Marcos, Alfredo: «Filosofía de la naturaleza humana» 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, año VI,  35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com        197 
 

ruedas en baloncesto, porque palían una deficiencia estimada respecto a la normalidad 

humana. Pero sin este criterio, el human enhancement aplicado al deporte sencillamente 

acaba con el sentido y los valores de esta actividad, y en última instancia con la 

actividad misma. Acaba también con el significado de la propia palabra deporte, una 

vez que es erradicada de la forma de vida –en términos wittgenstenianos- en la que 

actualmente tiene uso. Y posiblemente esta observación referida al deporte sea 

generalizable a otras actividades e instituciones humanas. 

 

La crítica a los proyectos de supuesta mejora humana ha venido desde varios 

frentes. Hay quien piensa que estamos ante meras ensoñaciones utópicas o futuristas sin 

viabilidad alguna. En numerosas ocasiones las ficciones tecnocientíficas han alarmado o 

ilusionado en exceso, por comparación con lo que realmente han producido (Dublin, 

1992; Negro 2009). En efecto, pocas cosas envejecen peor que las utopías futuristas. 

Las más esclarecidas tecno-visiones suelen convertirse con urgencia en materia 

apolillada de desván.  

 

Pero supongamos que en todo o en parte sean realizables los planes de 

superación de la humanidad por la vía de las tecnologías convergentes. En este caso las 

objeciones vienen sobre todo del terreno de la ética. En primer lugar, desde el ángulo 

ecológico, hemos de contar con la inquietante incertidumbre que supone una 

intervención técnica masiva sobre seres vivientes. El estado actual de la ciencia no 

permite ni de lejos predecir los posibles efectos y riesgos (Bertolaso, 2010). Riesgo para 

los propios humanos, quizá incluso para muchas generaciones de humanos, y riesgos 

ecológicos. Hay quien sostiene que, en virtud del principio de precaución, debería al 

menos producirse una moratoria respecto de ciertas intervenciones bioingenieriles sobre 

los humanos. 

 

Por otra parte, y desde el pensamiento social, se puede dudar de la justicia e 

igualdad con que se realizarían las presuntas mejoras. De hecho, dentro de los 

defensores del llamado transhumanismo, se da un ala libertaria que no muestra en 

absoluto preocupación por estos aspectos de justicia social. El objetivo de la mejora 

serían, en definitiva, algunos individuos privilegiados. El ala socialdemócrata del 



Marcos, Alfredo: «Filosofía de la naturaleza humana» 

 

198  Eikasia. Revista de Filosofía, año VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

transhumanismo aboga por el desarrollo de procedimientos igualitarios en el acceso a 

las presuntas mejoras (World Transhumanist Association, 2010, 2010a). Ahora bien, es 

difícil saber qué se puede entender por justicia o equidad en medio de un cambio de la 

naturaleza humana que afectaría a los individuos, a las relaciones familiares y a las 

estructuras sociales y políticas. Es como si después del transito hacia una nueva 

humanidad pudiesen seguir vigentes los criterios y valores preferidos por los actuales 

defensores de lo políticamente correcto. Tan ingenuo es pensar que el ser posthumano 

resultará a la postre un socialdemócrata al uso, como esperar que los extraterrestres 

lleguen hablando nuestro idioma. 

 

Tanto Habermas (2002), como Fukuyama (2002) insisten sobre los peligros que 

tiene la mentalidad transhumanista para la libertad y la democracia. Según Fukuyama, 

dichas transformaciones, al tocar la naturaleza humana, trastocarían los mismos 

fundamentos de la democracia liberal. “Huxley tenía razón –afirma-, la amenaza más 

significativa planteada por la biotecnología contemporánea estriba en la posibilidad de 

que altere la naturaleza humana, y por consiguiente, nos conduzca a un estadio 

"posthumano" de la historia. Esto es importante –alega Fukuyama- porque la naturaleza 

humana existe, es un concepto válido y ha aportado una continuidad estable a nuestra 

experiencia como especie”. 

 

Por su parte, Habermas argumenta que la creación de unos humanos por la mano 

de otros, hasta el punto de elegir los propios genes, comprometería definitivamente la 

autonomía de los seres creados y elegidos como productos de las preferencias de otros, 

atentaría contra los derechos de futuras generaciones. Se puede añadir que la total 

artificialización de la génesis humana rompería por primera vez el nexo que a cada uno 

de nosotros nos une con el mundo en general, con su historia y existencia, haría de 

nuestros hijos productos tan sólo de la mano del hombre. Cargaría sobre quien manipula 

una responsabilidad total para la que nadie está preparado, y sobre el producto de esta 

manipulación una frustrante desconexión respecto del mundo natural.  

 

En el terreno de la bioética han aparecido también críticas al proyecto de 

presunta mejora humana (Postigo, 2009). El principio de autonomía queda en 



Marcos, Alfredo: «Filosofía de la naturaleza humana» 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, año VI,  35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com        199 
 

entredicho, tal y como hemos visto a través de los argumentos de Habermas (2002). En 

cuanto a los principios de beneficencia y no maleficencia, es más que dudoso que se 

puedan aceptar experimentos inciertos sobre seres humanos sin ninguna ganancia 

clínica. El principio de justicia también quedaría comprometido en la medida en que los 

recursos disponibles para la presunta mejora compitiesen con los que se dedican a las 

acciones propiamente terapéuticas. En general el propio cuerpo humano queda 

degradado en tanto que es tomado como mera herramienta mejorable al servicio de fines 

externos. Por añadidura, se corre el peligro de que los criterios de valoración y 

equilibrio riesgo-beneficio no se refieran ya al ser humano concreto, sino a sus 

rendimientos externos en el campo económico o militar (Bertolaso, 2010). 

 

La defensa de la supuesta mejora humana mediante la intervención tecnológica 

procede también de varios frentes. Por un lado están los pensadores llamados 

transhumanistas. Entre estos se cuenta el núcleo de Oxford, uno de cuyos principales 

exponentes es Nick Bostrom (Savulescu y Bostrom, 2009). Este autor, junto con David 

Pearce, fundaron en 1998 la World Transhumanist Association (WTA), que constituye 

otro de los núcleos claves en la defensa del proyecto de presunta mejora humana. En 

Estados Unidos, Max More fundó en 1990 el Instituto Extropiano, que se dedicó hasta 

su desaparición a la promoción de las ideas transhumanistas. A More (2010) debemos 

esta definición de la empresa transhumanista: “El transhumanismo es una clase de 

filosofías que buscan guiarnos hacia una condición posthumana. El transhumanismo 

comparte muchos elementos del humanismo, incluyendo un respeto por la razón y la 

ciencia, un compromiso con el progreso, y una valoración de la existencia humana (o 

transhumana) en esta vida”. Reconocemos aquí abiertamente el componente 

cientificista, racionalista y progresista propio del humanismo ilustrado, pero combinado 

con un claro afán de superación de naturaleza humana: “El transhumanismo –continúa 

More- difiere del humanismo en reconocer y anticipar las alteraciones radicales en la 

naturaleza y las posibilidades de nuestras vidas resultado de varias ciencias y 

tecnologías”. De hecho, el filósofo español Javier Sádaba (2009) define precisamente la 

transhumanización como una alteración ontológica artificial de lo natural que hay en 

nosotros. 

 



Marcos, Alfredo: «Filosofía de la naturaleza humana» 

 

200  Eikasia. Revista de Filosofía, año VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

Por su parte, la WTA (2010a) abunda en esa orientación al definir el 

transhumanismo como “el movimiento intelectual y cultural que afirma la posibilidad y 

la deseabilidad de mejorar fundamentalmente la condición humana a través de la razón 

aplicada, especialmente desarrollando y haciendo disponibles tecnologías”. Sigue 

presente el componente de optimismo tecnocientífico y la voluntad de superar la 

naturaleza humana, entendida en términos de limitaciones. 

 

Viene al caso aquí la famosa metáfora de la paloma, que Kant introduce en la 

Crítica de la Razón Pura (Kvr, Introducción, B9).  El ave siente la resistencia del aire 

durante el vuelo. Piensa que sin aire volaría mejor y más libre. No sabe que el aire que 

dificulta y limita sus maniobras es al mismo tiempo el que las posibilita. La naturaleza 

humana, vista como límite y restricción, quizá sea al mismo tiempo condición de 

posibilidad de toda mejora, al menos como criterio axiológico de la misma. 

 

Se podría argüir que hay aquí una recaída en la falacia naturalista, pues 

pretendemos fundar criterios axiológicos de mejora en hechos crudos como la 

naturaleza humana. Abordaré más abajo esta objeción. Pero antes tendríamos que 

referirnos al otro frente de defensa de la intervención biotecnológica profunda. Está 

formado por algunos filósofos continentales contemporáneos, como por ejemplo Peter 

Sloterdijk y Giorgio Agamben.  

 

El núcleo anglo-americano, como hemos visto, se apoya en la tradición 

cientificista y tecnologista, con gotas de futurismo visionario, según la cual la salvación 

de la humanidad llegará vía tecnociencia. La base filosófica incluye una completa 

naturalización del ser humano, que no pasa de ser un producto transitorio de la 

evolución darwiniana; y, como tal, un producto superable mediante una prolongación 

tecnocientífica de la evolución. La intervención profunda sobre la naturaleza humana se 

defiende desde la naturalización plena de la misma. En el caso de los continentales, 

como Sloterdijk y Agamben, las bases son diferentes, aunque las consecuencias 

confluyan. Aquí se parte más bien de la negación de la naturaleza humana, en la línea 

heideggeriana: “El hecho del que debe partir todo discurso sobre la ética –afirma 

Agamben (2003)- es que el hombre no es, ni ha de ser o realizar ninguna esencia”. La 



Marcos, Alfredo: «Filosofía de la naturaleza humana» 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, año VI,  35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com        201 
 

devaluación de la naturaleza humana de filiación existencialista podemos exponerla 

también con palabras de Sloterdijk (2003, 35-6): “Fue precisamente a la Modernidad 

existencialista a la que se le revelaron los motivos por los cuales para los seres humanos 

es menos importante saber quiénes son que saber dónde están”. 

 

La confluencia de la naturalización y de la negación se aprecia ya en Nietzsche2, 

otro de los clásicos que más influyen sobre pensadores como Sloterdijk o Agamben. En 

última instancia, si la naturaleza humana es plenamente natural, entonces es 

técnicamente disponible, y si la naturaleza humana simplemente no existe, entonces 

tenemos la tarea de inventarla técnicamente. La intervención profunda está indicada en 

ambos casos. Según Nietzsche (2004, 4), “el hombre es una cuerda tendida entre el 

animal y el superhombre, una cuerda sobre el abismo”. Y continúa acumulando 

metáforas en el mismo sentido: puente y no meta, tránsito y ocaso es el ser humano. 

Desde estas bases filosóficas se predica el asalto técnico al ser humano. 

 

Para ser más precisos, las herramientas del asalto serán no sólo biotecnológicas, 

sino también biopolíticas. Agamben (2003, 11), en este sentido afirma que “el hombre 

moderno es un animal en cuya política está puesta en entredicho su vida de ser 

viviente”. Ya Foucault (2007) había explorado el advenimiento de la biopolítica, llegada 

en los dos últimos siglos junto con la posibilidad técnica de intervenir sobre la biología 

humana. Obviamente, la disponibilidad técnica de la naturaleza humana requiere una 

dirección (bio) política de las intervenciones. Por su parte, Sloterdijk caracteriza al ser 

humano como una extraña criatura, cargada de enfermedades genéticas y de 

limitaciones que podría superar gracias a la bioingeniería y a la inteligencia artificial. 

Sostiene que aunque hoy día puedan ser rechazadas técnicas como la intervención sobre 

el genoma, en el plazo de pocas décadas serán comúnmente aceptadas y aplicadas 

siguiendo una política de especie. En su libro Normas para el parque humano (2003) da 

por muerto el humanismo y propone una “nueva estructura de cultivo” posthumanista, 

desarrollada a través de las recientes antropotecnias, ya que lo que hoy “llamamos 

hombre es, en verdad, la forma de vida aporética, sin salida. Es el ser que tiene que 

                                                 
2 Sobre la confluencia del pensamiento de Nietzsche con la tradición darwiniana  ya hemos citado más 
arriba a C.U.M. Smith (1987). Para la confluencia entre Heidegger y el darwinismo puede verse 
Castrodeza, 2009. 



Marcos, Alfredo: «Filosofía de la naturaleza humana» 

 

202  Eikasia. Revista de Filosofía, año VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

hacer algo consigo para soportar su falta de salida […] En eso, son los hombres, de la 

cabeza a los pies, criaturas de la huida hacia delante” (Sloterdijk, 2001, 73). “Al fracasar 

como animal —continúa Sloterdijk (2003, 55-6)—, el ser indeterminado se precipita 

fuera de su entorno”. 

 

En resumen, creo que nos hallamos ante un problema filosófico doble. Por un 

lado tenemos que afrontar la valoración de las propias tecnologías agrupadas bajo las 

siglas NBIC. Separadamente deberíamos criticar el complejo filosófico trans/post-

humanista que aspira a tomarlas como bandera propia y como ariete contra la naturaleza 

humana. 

 

6. Visión crítica y conclusiones 

 

Creo, en efecto, que importa considerar por separado las dos cuestiones 

señaladas. Ello significa, por lo pronto, que quien se opone a la abolición de la 

naturaleza humana, a su presunta mejora por superación o evolución, quien ve con 

recelo la apelación al hombre nuevo o al superhombre, quien pone bajo sospecha a los 

enterradores del humanismo, no tiene por qué renegar a un tiempo de los avances 

tecnológicos. La crítica al transhumanismo oxoniense y al posthumanismo continental 

no tiene por qué estar asociada a posiciones neoluditas. Bienvenidos sean los progresos 

técnicos cuando estos contribuyan, en efecto, a mejorar la vida humana. No cabe duda 

de que la cirugía con anestesia resulta una bendición y un indudable progreso. Tampoco 

hay duda de que el buen uso de los antibióticos ha mejorado nuestra existencia. Pero 

dicha mejora sólo tiene sentido y es evaluable sobre el trasfondo de la propia naturaleza 

humana. Son los abolicionistas de la naturaleza humana los que carecen de argumentos 

para señalar un progreso o una mejora, pues junto con la naturaleza humana se pierde 

también el criterio de valor. 

 

Se nos impone, así, como filósofos, la tarea de ponderar los nuevos desarrollos 

tecnológicos, no en forma de un conglomerado convergente, sino precisamente al 

contrario, uno por uno, caso por caso. Es más que posible que de las nanotecnologías 

pueda salir algún remedio, terapia o mitigación del sufrimiento, como sucederá 



Marcos, Alfredo: «Filosofía de la naturaleza humana» 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, año VI,  35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com        203 
 

probablemente a partir de las biotecnologías, y de las ciencias cognitivas o 

informacionales. También es posible que en algunas de sus aplicaciones estas técnicas 

resulten peligrosas, innecesariamente arriesgadas, contrarias a la ética y a la dignidad de 

las personas, injustas desde el punto de vista social y puede que simplemente inútiles. 

No se ve, por ejemplo, qué bien pueda traer la clonación humana, y sí parece, por el 

contrario, una fuente de problemas de todo tipo. La posibilidad de aplicar con garantías 

y confianza lo que sensatamente veamos como positivo, y de rechazar sin complejos lo 

que nos parezca desacertado, depende a su vez de la posibilidad de juzgar la 

tecnociencia con criterios independientes apoyados en la naturaleza humana. 

 

Nunca ha sido tan urgente, en consecuencia, la tarea filosófica de pensar la 

propia naturaleza humana. Será esto lo que nos permitirá aplicar con criterio las 

tecnologías en el orden de la terapia y el cultivo. Lo erróneo no son las tecnologías, sino 

su confluencia y orientación utópico-futurista. Nunca ha sido más urgente pensar la 

naturaleza humana, para evitar la pérdida de la misma por la vía de los hechos. Y 

también para evitar las actitudes luditas, causadas por el miedo, que paralizarían la 

ciencia y la tecnología y con ello las posibilidades de efectivas mejoras de la vida 

humana. 

 

Al examinar cada técnica y cada aplicación en particular, pueden servirnos como 

guía de análisis los principios de bioética, ya que se trata de intervenciones sobre seres 

vivos y humanos, así como de decisiones biopolíticas. Pero además habrá que escrutar 

con cuidado problemas como el de la identidad. Cualquier aplicación (bio)tecnológica 

que me haga mejor a costa de una pérdida de identidad personal resultará reprochable. 

También es conveniente examinar la reversibilidad. Si hoy tenemos libertad para 

emprender o no una intervención técnica sobre humanos, sería de locos perder a través 

de la intervención la propia libertad de decidir, de modo que en nombre de la libertad 

perdamos la libertad misma. Respecto de cualquier intervención deberíamos 

preguntarnos no sólo si la hacemos libremente, sino también si favorece nuestra 

libertad, incluso para deshacer la propia intervención. Raramente sucede esto, por 

ejemplo, con los experimentos eugenésicos. La cuestión de la arrogancia intelectual 

también es digna de consideración. La conciencia de limitación epistémica y práctica, el 



Marcos, Alfredo: «Filosofía de la naturaleza humana» 

 

204  Eikasia. Revista de Filosofía, año VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

sabernos falibles, debería acompañarnos como una sombra. Respecto a la construcción 

de la realidad desde la arrogancia de la razón, la experiencia nos dice que siempre ha 

generado sufrimiento. Se puede alegar que ahora sabemos más. Pero de nuevo podemos 

apelar a la experiencia, que nos dice que siempre que se ha actuado desde el logos sobre 

la physis, en cualquier época, se ha hecho con esa convicción de que ahora sí que 

sabemos más. La arrogancia siempre ha sido arrogante. Y lo es hoy. La actitud de 

humildad intelectual y de falibilismo, así como los principios prudenciales, deben 

permanecer vigentes en todo momento. 

 

Por lo que hace al otro frente, a la cuestión filosófica, mi crítica al futurismo 

transhumanista depende en gran medida, como he sugerido, de las ideas de Hans Jonas. 

Llegó el momento de exponerlas de modo un poco más preciso y de responder, de paso, 

a la posible acusación de falacia naturalista. 

 

Jonas diseña una ética de la responsabilidad para una era tecnológica. A mayor 

capacidad de intervención, mayor responsabilidad. Su ética tiene como piedra angular el 

llamado principio de responsabilidad, que él entiende como un imperativo categórico. 

Lo formula de varias maneras, pero en esencia viene a decir: "Obra de tal manera que 

no pongas en peligro las condiciones de la continuidad indefinida de la humanidad en la 

Tierra" (Jonas, 1995, 9). Se basa en que es objetivamente mejor un universo con seres 

humanos que sin ellos. Incluso es más valioso un universo con seres vivos que sin ellos. 

Y, en el fondo metafísico y heideggeriano de la cuestión, es más valioso el ser que la 

nada, ya que el ser es la única posibilidad de valor, y la mera posibilidad de valor es ya 

un valor. Y una vez que hemos reconocido el bien objetivo, contraemos un deber con 

base objetiva que se expresa en el principio de responsabilidad. 

 

Pero aclaremos: la continuidad de la vida humana ha de entenderse como 

continuidad de una vida “propiamente humana” (no transhumana, posthumana, 

infrahumana, superhumana, inhumana o demasiado humana). Y para Jonas una vida 

propiamente humana viene caracterizada precisamente por la posibilidad de atribuirse 

deberes. No hay vida propiamente humana sin las condiciones de posibilidad de la 

atribución de deberes, que tienen que ver con las condiciones materiales de nuestra 



Marcos, Alfredo: «Filosofía de la naturaleza humana» 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, año VI,  35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com        205 
 

naturaleza animal, así como con las condiciones de libertad y lucidez propias de nuestro 

ser social y racional. La vida propiamente humana es una vida moral. Estas condiciones 

nos iluminan a la hora de establecer qué intervenciones técnicas constituyen una mejora 

de nuestra existencia y cuáles no. 

 

Así pues, los criterios sugeridos por Jonas tienen en su base una cierta 

concepción de la naturaleza humana y del valor objetivo. Nada de esto sería posible si 

aceptásemos los dos dogmas modernos que Jonas critica. Según él, la modernidad ha 

establecido algunos dogmas indiscutibles. Uno de ellos es que no hay verdades 

metafísicas. Si lo aceptamos, sería ocioso hablar de naturaleza humana. El otro es que 

no hay camino del “es” al “debe”. Si lo aceptamos, huelga pensar sobre valores 

objetivos. Ninguno de los dos dogmas le parece a Jonas invencible. Es más, son 

mutuamente incompatibles desde el punto de vista lógico, pues el segundo constituye 

una afirmación de carácter metafísico que el primero impugnaría. Pero se refuerzan 

mutuamente desde el punto de vista retórico: si no hay verdades metafísicas, toda 

verdad vendrá de la ciencia, y como la ciencia estudia los seres con abstracción de su 

valor, nada de lo que la ciencia diga se trasladará al plano del deber-ser. De ahí que una 

plena naturalización de la naturaleza humana nos deje a la intemperie en el plano 

axiológico y al albur de cualquier intervención técnica. 

 

Para Jonas, al contrario, sí hay verdades metafísicas, entre ellas la que afirma la 

conexión entre ser y valor. Este es el camino que le permite a Jonas transitar desde el ser 

al valor sin caer en la falacia naturalista. Lo hemos visto: el ser como única posibilidad 

de valor y la posibilidad de valor como valor. Por otra parte, ni siquiera es cierto que el 

conocimiento naturalista, ya sea científico o filosófico, carezca de implicaciones 

axiológicas. Se comete una falacia si uno infiere “deber ser X” a partir de “es el caso 

que X”. Por ejemplo, del hecho de que se cometan asesinatos no se sigue que se deban 

cometer. Pero no se cae en falacia de ningún tipo si afirmamos que “es el caso que Y” 

sirve como un elemento, entre otros, para obtener enunciados de deber, como quizá 

“debe ser X” o incluso “no deber ser Y”. Raramente podríamos prescribir contra el 

asesinato si no conociésemos qué es y las consecuencias de todo tipo que produce. 

 



Marcos, Alfredo: «Filosofía de la naturaleza humana» 

 

206  Eikasia. Revista de Filosofía, año VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

En suma, no hay falacia naturalista en afirmar que los criterios axiológicos que 

nos permiten evaluar las mejoras en nuestra vida se basan en el conocimiento de la 

naturaleza humana. Sin una idea de lo que es el ser humano, de lo que constituye su 

función y su felicidad, ¿cómo podríamos decir que se ha dado una mejora? Jonas llega a 

afirmar que el progreso técnico es un objetivo facultativo, no obligatorio. Un progreso 

más lento contra una enfermedad no amenaza a la sociedad, pero la pérdida de los 

valores morales por un impulso excesivo al progreso tecnocientífico dejaría sin valor los 

éxitos obtenidos (Jonas, 1997, cap. 6). Si esto dice respecto del progreso terapéutico, 

cuánto más de la transición hacia el superhombre. La propia medicina, como ciencia y 

como práctica clínica, tiene por finalidad el restablecimiento a un estado natural de un 

organismo humano vivo. Sin tal referencia poco podríamos decir del progreso médico. 

 

Consecuentemente, ni la mejora efectiva de la vida humana, ni los criterios de 

valoración llegarán de la mano de la negación de la naturaleza humana. Tampoco de la 

mano de su radical naturalización. ¿Qué concepto de naturaleza humana queda pues 

disponible o resulta prometedor? Creo que se puede explorar la dirección kantiana, 

como hace Habermas en su polémica con Sloterdijk. En Kant no se niega la naturaleza 

humana y existe una resistencia a su plena naturalización. En Kant se hace énfasis en la 

dignidad humana y en la inmoralidad que constituye el tratar a los humanos como 

medios, aunque sea como medios para diseñar el futuro superhombre. Sin embargo, 

quizá en Kant la desnaturalización de la naturaleza humana sea excesiva. Viene aquí al 

caso el pasaje de la Crítica de la razón pura (Kvr, A532, B560) en el que Kant afirma: 

“Sólo podemos concebir dos clases de causalidad en relación con lo que sucede: la que 

deriva de la naturaleza y la que procede de la libertad”. Este texto parece tener 

continuidad con otro más famoso que le sirvió de epitafio y que encabeza la conclusión 

de la Crítica de la razón práctica: “Dos cosas llenan el ánimo de admiración y respeto 

[…]: el cielo estrellado sobre mí y la ley moral en mí”. En la concepción kantiana de la 

naturaleza humana quizá se dé un extrañamiento excesivo respecto de lo puramente 

natural, al menos para el gusto contemporáneo. Tal vez este hecho se deba a la 

aceptación por parte de Kant de la mecánica newtononiana como modelo de toda 

ciencia. Con el mecanicismo viaja una concepción determinista de la causalidad física 

que hoy consideramos superada. En consecuencia, los mundos de la naturaleza y de la 



Marcos, Alfredo: «Filosofía de la naturaleza humana» 

 

Eikasia. Revista de Filosofía, año VI,  35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com        207 
 

libertad, el cielo estrellado y la ley moral, no tienen por qué ser tan ajenos el uno al otro 

como Kant sugiere. Salvado el determinismo propio de la ciencia de sus días, hay 

muchas ideas en Kant que pueden hoy servirnos para pensar las nociones de dignidad y 

de naturaleza humana. 

 

Otra tradición que a mi modo de ver es valiosa y prometedora para esta tarea que 

hoy nos urge es la aristotélica. En la línea de una naturalización moderada de la 

naturaleza humana. Aquí contamos con la ventaja de que el ser humano no aparece 

completamente separado de la naturaleza, pero tampoco absolutamente naturalizado. La 

idea de naturaleza humana que hay en Aristóteles incluye e integra seriamente nuestra 

condición animal, como ha destacado un aristotélico contemporáneo, Alasdair 

MacIntyre. Somos animales y por ello vulnerables. Sin embargo, la naturaleza humana 

no se reduce a esta condición. Somos también sociales, políticos, y por tanto 

dependientes los unos de los otros (MacIntyre, 2001). Y tenemos una dimensión 

racional que se proyecta hacia lo ético, lo lingüístico, la capacidad de autoconciencia y 

la libertad. Con todo, cada ser humano es una unidad en la que estas dimensiones 

aparecen integradas, no meramente yuxtapuestas. A partir de esta concepción de la 

naturaleza humana, Aristóteles (Ética Nicomáquea, 1097b 20–1098a 20) sugiere una 

idea de función del hombre y de felicidad humana que resulta hoy día una base muy 

prometedora para evaluar sensatamente cualquier propuesta de intervención 

(bio)tecnológica. 

 

Referencias bibliográficas 

Agamben, G., 2003, Homo sacer. El poder soberano y la nuda vida, Pretextos, Valencia. 
Aristóteles, 1994, Política, Gredos, Madrid. 
Aristóteles, 1995, Ética Nicomaquea, Gredos, Madrid. 
Bertolaso, M., 2010, “Super-naturali” come vampiri: L’Enhancement in medicina, en Cullen, C. 

(ed.), La medicina dei nuovi vampiri, Academia Universa Press, Milán. 
Carpintero, F., 2008, La ley natural, Encuentro, Madrid. 
Dublin, M., 1992, Futurehype: The Tyranny of Prophecy, Penguin Books, New York. 
Foucault, M., 2007, El nacimiento de la biopolítica, FCE, México. 
Fukuyama, F., 2002, El fin del hombre: consecuencias de la revolución biotecnológica, 

Ediciones B, Barcelona.  
Habermas, J., 2002, El futuro de la naturaleza humana. ¿Hacia una eugenesia liberal?, Paidós, 

Barcelona. 
Hume, D., 1988, Tratado de la naturaleza humana, Tecnos, Madrid. 
Jonas, H., 1995, El principio de responsabilidad. Ensayo de una ética para la civilización 

tecnológica, Herder, Barcelona. 



Marcos, Alfredo: «Filosofía de la naturaleza humana» 

 

208  Eikasia. Revista de Filosofía, año VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com 
 

Jonas, H., 1997, Técnica, medicina y ética. Sobre la práctica del principio de responsabilidad, 
Paidós, Barcelona. 

Kant, I., 1978, Crítica de la razón pura, Alfaguara, Madrid. 
Kant, I., 2000, Crítica de la razón práctica, Alianza, Madrid. 
MacIntyre, A., 2001, Animales racionales y dependientes, Paidós, Barcelona. 
More, M., 2010, Transhumanist FAQ, http://extropy.org/faq.htm, consultado el 22 de febrero de 

2010. 
Mosterín, J., 2006, La naturaleza humana, Espasa, Madrid. 
Moya, A., 2010, La domesticación de la naturaleza: de la artificialización a la intervención, 

Endoxa, 24: 291-310. 
Nietzsche, F., 1990, Sobre verdad y mentira en sentido extramoral, Tecnos, Madrid. 
Nietzsche, F., 2004, Así habló Zaratustra, Alianza, Madrid. 
Negro, D., 2009, El mito del hombre nuevo, Encuentro, Madrid. 
Nuño, L. y Etxeberría, A., 2010, ¿Fue Darwin el Newton de la brizna de hierba? La herencia de 

Kant en la teoría darwinista de la evolución, Endoxa, 24: 185-216. 
Postigo, E., 2009, Transumanesimo e postumano: Principi teorici e implicazioni bioetiche, 

Medicina e Morale, 2009/2: 267-282. 
Sádaba, J., 2009, Cyborg. Sueños y pesadillas de las tecnologías, Península, Barcelona. 
Savater, F., 2004, Política para Amador, Ariel, Barcelona. 
Savulescu, J, y Bostrom, N. (eds.), 2009, Human Enhancement, OUP, Oxford. 
Sloterdijk, P., 2001, Extrañamiento del mundo, Pretextos, Valencia. 
Sloterdijk, P., 2003, Normas para el parque humano, Siruela, Madrid. 
Smith, C.U.M., 1987, “Clever Beasts Who Invented Knowing”: Nietzsche’s Evolutionary 

Biology of Knowledge, Biology and Philosophy, 2: 65-91. 
Ursúa, N., 2010, ¿Tendrá la “Convergencia de Tecnologías” (CT) y la “Mejora Técnica del Ser 

Humano” un impacto similar al darwinismo? implicaciones y consideraciones 
filosóficas, Endoxa, 24: 311-329. 

World Transhumanist Association, 2010, The transhumanist declaration,  
http://humanityplus.org/learn/philosophy/transhumanist-declaration, consultado el 22 de febrero 

de 2010. 
World Transhumanist Association, 2010a, The transhumanist FAQ, 
 http://humanityplus.org/learn/philosophy/faq, consultado el 22 de febrero de 2010.  

 

 

 

 

 


