Filosofia de la natur aleza humana
Alfredo Marcos

Departamento de Filosofia
Universidad de Valladolid (Espania)
amarcos@fyl.uva.es

Hoy dia, el deber primero y quiza Unico del filésofo es defender a hombre contra si mismo:
defender al hombre contra esa extraordinaria tentacion hacia la inhumanidad a que tantos seres

humanos han cedido casi sin darse cuenta de ello. Gabriel Marcel.

1. Introduccién

El concepto de naturaleza humana cuenta con una larga y polémica tradicion
filosofica. Algunos pensadores han negado directamente que tal cosa exista. Incluso
podriamos decir que esta negacion ha sido la moda intelectual dominante durante una
buena parte del pasado siglo. Sin embargo, recientemente se viene dando una corriente
de recuperacion y revitalizacion de la reflexion filosofica sobre la naturaleza humana.
Esta recuperacién se debe a dos factores. Por un lado, han crecido nuestras posibilidades
de intervencidn técnica sobre el propio ser humano, lo cual ha generado un debate sobre
la conveniencia y limites de dicha intervencion. Y en el centro de este debate esté el
concepto de naturaleza humana. Por otro lado, la recuperacion de este concepto ha
venido de la mano de una tendencia mas general hacia la naturalizacién de la filosofia.
Tendriamos asi una especie de “concepcion naturaista de la naturaleza humana”
(Mosterin, 2006, 23), valga la aparente redundancia.

El estudio de la naturaleza humana habria pasado de este modo desde el campo
de la antropologia filosofica al de la filosofia de la naturaleza. O quiza, dicho de otra
forma, la antropologia filosofica tendria que ser vista ahora como una region de la
filosofia de la naturaleza. Estas tesis son tan problematicas como pueda serlo € mismo
proyecto general de naturalizaciéon de la filosofia. Pero, aun sin tomar posicion a
respecto, 10 que si queda claro, es que una concepcidn renovada de la filosofia de la
natural eza deberia prestar atencion a este debate sobre |a naturaleza humana.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com 181



Marcos, Alfredo: «Filosofia de la naturaleza humana»

Los dos vectores sefialados, es decir, capacidad de intervencion técnica y
naturalizacion, estén relacionados entre si. Una vez que el ser humano pasa a ser sin
mas parte de la naturaleza, se puede pensar que pasa también a disposicion de la
intervencién técnica, como |o estén ya otras zonas de o natural. En cierta manera, dicha
artificializacion del ser humano ha estado presente desde tiempos inmemoriales. Pero
actualmente puede resultar mucho més profunday quizas irreversible dado € desarrollo

y la convergencia de varias tecnologias muy potentes.

He aqui el territorio del presente texto: intentaré degjar a menos planteado el
debate sobre la naturaleza humana desde la perspectiva de la filosofia de la naturaleza,
asi como la polémica acerca de la conveniencia y limites de la intervencion técnica

sobre la naturaleza humana.

Abordaré estas cuestiones mediante un breve repaso de las posiciones que
niegan la existencia de la propia naturaleza humana (apartado 2). A continuacién me
centraré en la idea de naturalizacién y disponibilidad técnica (apartado 3). Presentaré
dos formas clasicas y asumidas de intervencion sobre e ser humano: e cultivo y la
terapia (apartado 4). Seguira e debate con las formas mas recientes de intervencion y
supuesta mejora técnica del ser humano (human enhancement), defendidas
filosoficamente bajo e rétulo de transhumanismo (apartado 5). Por Ultimo, estableceré

un resumen critico y conclusivo (apartado 6).

2. Lanegacion dela naturaleza humana

Los fil6sofos antiguos y medievales que podemos situar en la linea platdnica no
pusieron en cuestion la existencia de la naturaleza humana, entendida esta como esencia
o ldea del ser humano. Antes bien, asumieron como una tarea propia lainvestigacion de
los elementos invariantes que condicionan y posibilitan la existencia humana, de los
rasgos esenciales que hacen que seamos precisamente humanos y no cualquier otra
cosa. También Aristoteles y los aristotélicos identifican una cierta naturaleza humana

gue consta de aspectos animales, sociales y racionales integrados en una unidad. El ser

182 Eikasia. Revista de Filosofia, afio VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com



Marcos, Alfredo: «Filosofia de la naturaleza humana»

humano se halla, asi, radicado en e mundo natural, por su condicion de animal. Se
puede decir que en Aristoteles hay ya una concepcion naturalista de la naturaleza
humana. Estamos ante un naturalismo moderado, no radical. La condicion socia y
racional distingue al hombre del resto de los vivientes. Gracias a esta naturaleza racional
se puede justificar €l aserto que encabeza la Metafisica de Aristételes, conforme al cual
todos los seres humanos por naturaleza desean saber. Como es sabido, las lineas de
pensamiento platonicay aristotélica se prolongaron a lo largo de la Edad Media. Y en
genera la afirmacidon de la naturaleza humana se vio reforzada en e pensamiento
cristiano medieval, ya que el propio Dios es su creador, legislador y modelo.

Pero, a lo largo de la modernidad, han sido varios los pensadores que han
afirmado que el ser humano carece de naturaleza. En lugar de lamismale han atribuido
una libertad incondicionada, una necesidad de hacerse a si mismo desde una suerte de
autodeterminacion radical. “Entre los fantasmas que ha producido el delirio de larazon -
afirma Jesis Mosterin (2006, 17)-, destaca por su extravagancia y recurrencia la idea
filosofica de la inexistencia de una naturaleza humana’. Se suele citar en esta linea el
precedente renacentista de Pico della Mirandola (1463-1494). Segun este autor, Dios
habria creado al ser humano fuera de las leyes naturales que determinan al resto de las
criaturas, para que construyese su naturaleza sin barrera alguna, segin su libertad y

arbitrio.

También cita Mosterin a John Locke (1632-1704), ya que para éste todo
conocimiento nace de la experiencia, luego venimos al mundo como papel en blanco.
Dependemos en e plano cognoscitivo de lo adquirido, pues ningln contenido nos es
dado de modo innato. Aun asi, Locke no niega radicalmente la naturaleza humana.
Arranca su Segundo Tratado sobre el Gobierno Civil con la conocida afirmacion de que
todos somos por naturaleza libres e iguales. Es mas, sobre esta afirmacion apoya una
filosofia moral y politica de corte iusnaturalista. En el plano moral, al menos, y también
en el ontolégico, L ocke reconoce la existencia de una naturaleza humana. Dicho de otro
modo, el rechazo del innatismo en teoria del conocimiento no equivale, en Locke, a la

negacion de la naturaleza humana.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com 183



Marcos, Alfredo: «Filosofia de la naturaleza humana»

En la misma linea lockeana de negacion del innatismo tenemos que poner a
algunos autores ilustrados, como Condillac (1714-1780) y Helvétius (1715-1771), para
quienes el ser humano es materia completamente mal eable en manos de la omnipotente
fuerza de la educacion. Aqui si estamos ya cerca de la negacioén de una naturaleza
humana. También en el caso de los idealistas como Fichte (1762-1814), promotores de
la idea de libertad absoluta del yo. En este punto, el idealismo se da la mano con €
materialismo de autores como Marx (1818-1883), para quien las relaciones de
produccion esculpen y determinan a lo largo de la historia lo que los fil6sofos clésicos
llamaron naturaleza o esencia del ser humano. Si cambian las condiciones materiales,
cambiara en consecuencia el aspecto del ser humano. Se puede lograr, por esta via, €l
advenimiento del “hombre nuevo’. Hoy sabemos, por experiencia histérica, las
cantidades ingentes de sufrimiento que ha producido esta suerte de experimento
antropolgico, asi como € poco éxito que ha tenido en la utépica tarea de crear un

nuevo hombre.

Yaen € siglo xx, Ortegay Gasset (1883-1956) afirmé que es erréneo hablar de
natural eza humana, pues el hombre tiene, en lugar de naturaleza, historia. Y a mediados
del siglo, se extendieron como auténticas modas intelectuales dos corrientes de
pensamiento claramente decantadas hacia la negacion de la naturaleza humana. Me
refiero a conductismo en psicologiay al existencialismo en filosofiay literatura. Estas
modas intelectuales, que iban un tanto a contrapelo de nuestras intuiciones, de la
experiencia cotidianay del sentido comun, han remitido en las Ultimas décadas gracias a

la extension del proyecto de naturalizacion de lafilosofia.

3. Lanaturalizacion dela naturaleza humana

En realidad, la expresiéon que da titulo a este epigrafe no es redundante, aunque a
primera vista lo parezca. No |0 es porque se pueden dar, e historicamente se han dado,
diversas concepciones no naturalistas de la naturaleza humana. Para entender esto
tendremos que abordar ya directamente el sentido del propio concepto de naturaleza,
gue hasta aqui venimos utilizando de modo un tanto ambiguo. No cabe duda de que €

término cubre un amplissimo campo semantico. Como es sabido, € término latino

184 Eikasia. Revista de Filosofia, afio VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com



Marcos, Alfredo: «Filosofia de la naturaleza humana»

natura traduce el griego physis. Ambos aportan la idea basica de nacimiento y
movimiento autbnomo. Se han utilizado tanto para referirse a la esencia de algo, lo que
ese algo es de por si, desde su nacimiento, como para nombrar el conjunto de las cosas
sometidas a la dinamica autonoma del nacimiento, e movimiento y la corrupcién. Asi,
una cosa es preguntarnos por la naturaleza del ser humano, valga decir por su esencia, y
otra cuestionarnos si pertenece 0 no a la naturaleza, es decir, al conjunto de las cosas
naturales, lo cual es tanto como preguntar si su naturaleza es natural. 'Y esta cuestion

admite diversas respuestas, por mas que parezca tautoldgica a primera vista.

Podemos asomarnos a la pluralidad de respuestas posibles a través del juego de
los opuestos. El término naturaleza se opone a términos distintos en diferentes
contextos. Asi, en un cierto sentido, naturaleza se opone a cultura, como aquello que
poseemos desde el nacimiento se opone a lo que hemos adquirido. Se podria definir
incluso la cultura como la informacién transmisible por via no genética. De este modo,
lo natural, innato, no adquirido, seria precisamente |a informacién genética'. Podriamos,
por tanto, sostener una vision culturalista de la naturaleza humana, segun la cual, lo
esencial y determinante en e ser humano no son los genes o lo innato, sino

precisamente |o adquirido por via cultural.

En otro sentido la naturaleza se opone a la sociedad, como el bosgue a la urbe.
Socrates decia que, en tanto que ser humano, no se le habia perdido nada fuera de la
polis. Es decir, proponia una visiéon més bien socia de la naturaleza humana. Muchas
personas también actual mente se encuentran mas ubicadas dentro de la ciudad que en la
soledad de la naturaleza (s es que en algun lugar queda aun tal cosa). Por ejemplo,
Fernando Savater (2004, 23) escribe: “Nuestra naturaleza es la sociedad. En el bosque o
entre las olas podemos llegar a sentirnos a veces (por un tiempo) a gusto; pero en la
sociedad nos sentimos, a fin de cuentas, nosotros mismos’. Diriamos, en consecuencia,
gue e ser humano, por naturaleza, pertenece mas a la sociedad que a la naturaleza. Ni
siquiera Rousseau recomendaba € simple retorno a lo que é denominé estado de

natural eza.

! No entraré aqui en la critica a este tipo de caracterizacion de la cultura, que me parece claramente
dependiente de una posicion de reduccionismo genético (que olvida la epigénesis y el desarrollo
ontogenético) y de un concepto insostenible de informacion.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com 185



Marcos, Alfredo: «Filosofia de la naturaleza humana»

La ubicacion socia del ser humano hace que esté sometido no solo a las leyes
naturales, fisicas, sino también a una serie de leyes emanadas de la sociedad, que
podemos juzgar como convencionales. En este sentido, naturaleza se opone a
convencion. De nuevo, podriamos considerar que el ser humano es tal en la medida en
gue se comporta conforme a tales convenciones y también en la medida en que tales
convenciones progresan hasta recoger 1o que hoy Ilamamos derechos humanos. Se
puede discutir sl laley de la ciudad debe, a su vez, compararse 0 aproximarse a alguna
suerte de ley natural. En cualquier caso, la ley natural-moral, a diferencia de las leyes
naturales-fisicas, seria reconocida por la razon humana, impuesta y acatada como
convencion desde la libre voluntad de las personas (Carpintero, 2008). Aqui naturaleza
se opone a razon, también a libertad y a voluntad. El ser humano puede entonces ser
conceptualizado més por su razén que por su pertenencia ala natura, més por su libertad
que por sus condicionamientos innatos, Mas por sus aspiraciones y proyectos

voluntarios que por €l punto de partida de su nacimiento.

Y a hemos visto mas arriba cdmo Ortega oponia naturaleza a historia. Asi como
el resto de los seres siguen su curso marcado por la naturaleza, el planeta su orbitay €l
animal su ingtinto, € ser humano traza su ruta social desde la libertad y la razén, de
modo que acaba desarrollando una historia. Esta distincion, no obstante, no es tan
nitida. Los historicistas sostendran que también hay una ley de la historia que tiene, por
asi decirlo, caracter natural y no elegible. Segun estos pensadores, nosotros estamos en
la historia, pero no elegimos su curso. Una ciencia social avanzada —diria €l historicista-
podria llegar a explicar y predecir conforme a leyes la marcha de la historia. Por otro
lado, al menos desde Darwin, aceptamos que la propia naturaleza tiene historia, no es
una mera repeticion de ciclos, y que ademas en muchos sentidos resulta impredecible.
Ni siquieralos planetas repiten siempre lamisma ruta. El universo en su conjunto, como
anticipd Kant, tiene historia, desde su enigmético origen en una explosion inicial, a
través de la expansion hasta hoy dia, y hacia un futuro dificilmente previsible de un
modo determinista. Pero si 10 que se quiere decir es que la historia social se mueve en

un plano distinto de la historia natural, y que el ser humano se sittia principalmente en la

186 Eikasia. Revista de Filosofia, afio VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com



Marcos, Alfredo: «Filosofia de la naturaleza humana»

primera, entonces nos hallamos de nuevo ante una concepcion no naturaista de la

natural eza humana.

La oposicién entre naturaleza y razén puede aun ser desplegada a través de su
formulacion griega. Los griegos, y muy sefialadamente Aristoteles, distinguieron entre
physisy logos, entre unaforma de investigacion fisica (physikos) y otralégica (logikos).
La primera aborda las cosas tal cual son, en si mismas, con total independencia de
nuestra presencia y pensamiento. La segunda se acerca a la realidad desde e logos,
desde e concepto, desde €l orden de la razdn. La primera es més objetiva, la segunda
mas subjetiva. El conocimiento humano, no obstante, requiere la accion combinada y

sinérgica de estos dos modos de investigacion.

Hasta aqui hemos contrastado la estabilidad de la naturaleza, su carécter de dato,
de ciclo, de ley inmutable, frente alo humano, mas dinamico, cambiante, menos sumiso
a una legalidad implacable, mas elegible segun preferencia o razéon. Sin embargo, y por
paraddjico que parezca, también se pueden ver las cosas en un sentido contrario.
Cuando se ha opuesto lo natural alo sobrenatural, lo natural alo eterno, lanaturaleza a
espiritu 0 a la gracia, entonces se ha hecho énfasis en e caracter mudable de la
naturaleza. Se ha resaltado la sumision de la misma al baile del nacimiento y la muerte.
En el otro polo estaria lo sobrenatural y eterno. El ser humano, para muchos, pertenece
fundamentalmente a este plano, seria una criatura dotada de una chispa divina, dotada
de espiritu y asistida por la gracia. En este caso no se niega la naturaleza humana, sino
gue se la sitta principalmente en e plano sobrenatural. Lo que se niega es una

concepcion estrictamente naturalista de la natural eza humana.

Consideremos, por ultimo, el contraste entre lo natural y lo artificial. Hasta hace
poco se veia como la oposicion entre dos dominios disuntos de objetos. Los seres
Vivos, por supuesto, caian siempre del lado de lo natural. El ser humano, productor de
los artefactos, era considerado también como parte de lo natural. Actualmente las cosas
han cambiado. Tendemos a ver o natural y lo artificial como fuerzas que confluyen en
la produccion de los mismos objetos, no como dominios digjuntos de objetos. Los seres

Vivos, tanto como los no vivientes, pueden ser producto a un tiempo de la naturaleza 'y

Eikasia. Revista de Filosofia, afio VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com 187



Marcos, Alfredo: «Filosofia de la naturaleza humana»

del arte. Por gemplo, los ecosistemas de un pargque natural protegido estan controlados
técnicamente y legislados por leyes sociales. El ratdn y el maiz transgénicos son al
mismo tiempo hijos de la naturaleza y de la tecnologia. En parte siempre ha sido asi, a
menos desde que hay agricultura y cria selectiva de animales domésticos. Pero hoy la
capacidad de intervencién técnica sobre lo vivo es mucho més radical, pues podemos

manejar directamente sus bases molecularesy genéticas.

Nos preguntamos hoy s deberiamos seguir en la linea de una creciente
artificializacion de lo natural. Asimismo, el propio ser humano puede ser sometido a
modificaciones técnicas, puede ser convertido en artefacto. Aqui el debate sobre la
naturaleza humana se desplaza ya decididamente desde € territorio del ser hacia €
territorio del deber ser. Nos preguntamos si es correcta, conveniente, deseable o justa, la
artificializacion del ser humano; para qué, en qué medida, hasta qué punto, con qué
limites. ¢{Marca o no la naturaleza humana los limites de laintervencion técnica sobre €l
propio ser humano?, conviene que pasemos de ser entidades naturales a ser artefactos
de nuestra propia creacion? Estariamos aqui en €l caso de una concepcion no naturalista,
sino artificialista, de la naturaleza humana.

Hemos comprobado, pues, que no hay nada de redundante en la idea de una
concepcion naturalista de la naturaleza humana. Uno de los fil 6sof os méas influyentes en
la linea de la naturalizacion ha sido David Hume, con su Tratado sobre la naturaleza
humana. Hume afirmaba que con un enfoque empirista basado en el método inductivo,
"cuando se realicen y comparen juiciosamente experimentos de esta clase, podremos
esperar establecer sobre ellos una ciencia que no serainferior en certeza, y que sera muy
superior en utilidad, a cualquier otra que caiga bgjo la comprensién del hombre"
(Hume, 1988, 41 [Introdution, xxiii]). Esta ciencia supondra la extension de los
principios de la filosofia natural newtoniana a estudio de la naturaeza humana, y
dentro de ellaal estudio de lamoral.

Pero este enfoque naturalista de los estudios sobre € hombre, que promete en

principio latan ansiada certeza cientifica, llevaen si el germen de su propia destruccion,

y alalarga amenaza a la propia ciencia natural, que no deja de ser una actividad y un

188 Eikasia. Revista de Filosofia, afio VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com



Marcos, Alfredo: «Filosofia de la naturaleza humana»

producto de la libertad y de la razon humanas. Hoy sabemos por experiencia cOmo se
han desarrollado estas tendencias implicitas en el propio planteamiento naturalista, pero
en Hume encontramos ya apuntado €l entero recorrido. La naturalizacién de los estudios
morales parece exigir una reduccion metodoldgica de lo normativo y evaluativo, que
acaba por establecerse como una reduccion ontoldgica definitiva de la razén y la
libertad humanas. De ahi se deriva un emotivismo y un irracionalismo que amenazan a
la propia ciencia en la medida en que se reconozcan |0s aspectos practicos de la misma.
Hume asegura que "no nos expresamos estrictamente ni de un modo filoséfico cuando
hablamos del combate entre la pasion y larazon. Larazdn es, y solo debe ser, la esclava
de las pasiones, y no puede pretender otro oficio que el de servirlas y obedecerlas’.
(Hume, 1988, 561 [2,3,3]).

Los riesgos de una naturalizacion radical de la naturaleza humana fueron
detectados tempranamente por Kant. Esto le llevo a establecer dentro de la esfera del
saber tres ambitos de autonomia, paralaciencia, lamoral y € arte, que se corresponden
aproximadamente con sus tres grandes obras criticas. De este modo, la moral o € arte
quedaban més ala del alcance del método cientifico, y sometidas a sus propias normas
y valores. Es Kant quien aboga por € estudio cientifico de la naturaleza inanimada,
conforme a método newtoniano. Pero al mismo tiempo advierte que no veran los siglos
un “Newton de la brizna de hierba’, es decir, aguien gque consiga poner €l estudio de los
seres vivos dentro del marco del método newtoniano, alguien que reduzca toda
explicacion biolégica a causa eficiente, alguien que nos permita prescindir de la
teleologia a la hora de entender el mundo vivo. En lenguaje contemporaneo, diriamos
gue para Kant no es esperable una completa naturalizacion del estudio de los seres
vivos. Mucho menos, claro esta, de los estudios humanisticos.

Sin embargo, €l propio Kant ofrecié alguna sugerencia que muy bien pudiera
servir alos partidarios del enfogque naturalizador. De hecho, la posicién que reserva para
la explicacion teleolOgica tiene mas que ver con nuestra forma de entender e mundo
que con la realidad misma de los seres vivos. Dicho de otro modo, para Kant la
necesidad de explicaciones teleoldgicas se ubica en el terreno epistemoldgico, no en €l

ontol6gico. Dicha necesidad no deriva de que existan y actlen las causas finales en €

Eikasia. Revista de Filosofia, afio VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com 189



Marcos, Alfredo: «Filosofia de la naturaleza humana»

mundo natural, cosa que en rigor perteneceriaa campo de lo nouménico y quedaria mas
alla de nuestro alcance cognoscitivo, sino de nuestra particular estructura intelectiva.
Esta debilidad ontolégica de la teleologia supone una baza para € proyecto
naturalizador.

Quiza se pueda atribuir a Darwin €l titulo de “Newton de la brizna de hierba’, el
honor de haber sido € naturalizador de la teleologia bioldgica. El propio Kant, salvado
el anacronismo, quiza lo hubiese reconocido como tal (Nufio y Etxeberria, 2010, 185-
216). Darwin mismo tenia en mente algo asi como un proyecto newtoniano para la
biologia. Cuestion aparte es que los defensores actuales de la naturalizacion de 1o vivo
no lo sean ya del modelo mecanicista newtoniano. Lo cierto es gque la oleada de
naturalizacion darwinista inmediatamente alcanz6 a ser humano, en todas sus
facultades, también las que tienen que ver con larazon y la moral. El propio Darwin
apunt6 en esa direccion desde la publicacion de su obra sobre El origen del hombre
(The Descend of Man). En este punto diferia claramente del codescubridor de la teoria
de la evolucion por seleccion natural, Alfred Wallace, para quien los rasgos
intelectuales y morales del ser humano quedaban al margen de una posible explicacion
naturalista. Lo cierto es que la naturalizacion de estos rasgos se ha mantenido hasta hoy
en e panorama intelectual mas como proyecto que como realidad lograda, mas como
horizonte metafisico que como ciencia positiva. La intencionalidad linglisticay mental,
la autoconciencia, € sentido del deber moral, son aspectos del ser humano cuya
naturalizacion efectiva no ha llegado, mas se mantiene siempre en e horizonte como

promesa.

Lo cierto es que una naturalizacion completa del ser humano exige ir mas alla
del darwinismo. Darwin nos habla del origen y la génesis evolutiva de los vivientes, y
en especia del ser humano. Pero no habria que confundir €l ser con la génesis. Se trata,
en realidad, de una antiquisima distincion que se remonta a menos a Platén y
Aristételes. En palabras del bidlogo espafiol Andrés Moya (2010, 304): “Las
propiedades emergentes, nos han transportado a mundos radicalmente nuevos, mundos
gue solemos evaluar como progresivamente mancos de naturaleza. El mundo de los

humanos es un mundo que se ha fabricado con hallazgos biol dgicos fundamentales que,

190 Eikasia. Revista de Filosofia, afio VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com



Marcos, Alfredo: «Filosofia de la naturaleza humana»

una vez aparecidos, nos ha puesto en una tesitura de vida progresivamente
desnaturalizada”. No se puede negar que e ser humano y todas sus facultades tienen
base biolégica, ni que se han ido gestando alo largo de un proceso evolutivo. También
tienen base fisica, por cierto. Es verdad que estamos constituidos por células tanto como
que estamos hechos de &omos. Tan cierto es que nos precede la filogénesis como que
venimos del Big Bang. Cualquier avance de las ciencias naturales que permita el
esclarecimiento de estas bases y estos origenes sera de utilidad para conocer mejor al ser
humano. Pero esto no es lo mismo que afirmar que € ser humano es un montén de
atomos o de células. Es decir, €l imprescindible estudio naturalista de la génesisy de las
bases fisicas y biologicas del ser humano no equivale a la completa naturalizacion del
mismo. El paso que nos falta no esta en la biologia de Darwin, sino en la filosofia de
Nietzsche.

El bidlogo C.U.M. Smith (1987) ha llegado a afirmar que Nietzsche fue el
primer filésofo que entendié y desarroll6 las implicaciones del darwinismo. Yo diria
més bien que el pensamiento nietzscheano es una de las vias posibles de prolongacion
del darwinismo, pero no la Unica. En realidad |o que propone Nietzsche es disolver el
ser en la génesis, hacer una deconstruccion geneal6gica de la inteligenciay de la moral.
S aceptamos esta posicion filosdfica, entonces si se puede decir que una vez
descubierto el origen y la base fisica de algo, ya sabemos todo lo que hay que saber
sobre esa entidad. La moral se disuelve en su genealogia. Vistos sus humildes origenes,
conocemos ya su limitada consistenciac mero mecanismo adaptativo, herramienta de la
feroz lucha por la vida. Lo mismo se puede decir del conocimiento humano: “En algin
apartado rincon del universo centelleante, desparramado en innumerables sistemas
solares —nos dice Nietzsche (1990, 17)-, hubo una vez un astro en e que animales
inteligentes inventaron el conocimiento. Fue el minuto mas altanero y falaz de la
‘Historia Universal’: pero, a fin de cuentas, tan sdlo un minuto”. ¢La verdad?, ¢l
bien?. Garras y dientes, Utiles de supervivencia. Ahora si disponemos de una
naturalizacion completa del ser humano, tanto en su génesis como en su ser. Pero,
obviamente, hemos ido mas alla de Darwin, a través de una senda filosofica que

disuelve €l ser en lagénesis.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com 191



Marcos, Alfredo: «Filosofia de la naturaleza humana»

La naturalizacién completa nos lleva, a su vez, a problema de la disponibilidad
técnica. Podemos preguntarnos si una naturaleza humana naturalizada hasta el extremo
es al mismo tiempo una naturaleza humana disponible, apta para su transformacién
técnicay presunta mejora. El fin'y a cabo, podemos hacer de nosotros mismos, como
individuos y como especie, mejores maquinas de supervivencia. Podemos, quiza,
satisfacer més plenamente nuestra voluntad de poder. Podemos, en la linea
nietzscheana, transitar hacia el superhombre. Este debate se ha hecho més acuciante en
los Ultimos afios, movido no solo por la posibilidad filosdfica, sino también técnica.
Antes de adentrarnos en e mismo, deberiamos reflexionar sobre ciertos modos de
intervencion en la naturaleza humana que son tradicionales y asumidos. Ello nos
permitira ver las diferencias que existen entre estos modos tradicionales de intervencion
técnica en 1o humano y los que ahora se proponen bajo los rétulos de “mejora’
(enhancement) y de transhumanismo.

4. Cultivoy terapia

La intervencion técnica del ser humano sobre la naturaleza es tan antigua como
el propio ser humano. Asi como la ciencia es una realidad relativamente reciente, la
técnica es una constante antropoldgica. Nuestra propia evolucion biologica no se
entenderia sin la técnica. De hecho, se puede hablar de una suerte de coevolucién bio-
técnica en la linea de la hominizacion. En la época neolitica esta intervencion humana
se hizo mas general y notoria con el desarrollo de la agricultura, la domesticacion y cria
selectiva de animales y la fundacién de las primeras urbes. Desde ahi no ha dejado de
intensificarse la accion humana sobre la naturaleza. La metéfora tradicional de la madre
naturaleza, en cuyo seno se halla la polis de los humanos, se ha invertido. Hoy
pensamos en términos de aldea global en cuyo seno quedan reductos naturales que no lo
son tanto, pues estan gestionados y protegidos. Y la técnica, asistida por la ciencia, ha

extendido enormemente la artificializacion del mundo.
El propio ser humano no ha estado nunca excluido de la intervencion técnica.

Desde antiguo hemos tratado de potenciar y mejorar nuestras capacidades naturales.

Podriamos encuadrar estas intervenciones en dos grandes clases: € cultivo y la terapia

192 Eikasia. Revista de Filosofia, afio VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com



Marcos, Alfredo: «Filosofia de la naturaleza humana»

El cultivo de nuestras capacidades, o dicho de otro modo, la cultura, se ha sustanciado
en diversas técnicas e instituciones. Mediante el juego de imitacion y egemplo los
humanos hemos tratado de mejorarnos los unos a los otros, los padres han tendido
siempre a potenciar las capacidades y saberes de los hijos. La tradicion oral, en forma
de cuento o cancién, ha moldeado €l cerebro de muchas generaciones. Las tradiciones
morales con mayor 0 menor acierto han buscado la mejora del ser humano. La escuela,
como institucién, ha resultado histéricamente un elemento potentisimo de promocién
humana. El mismo papel han desempefiado otras instituciones de todo carécter, desde
las politicas y legales, hasta las religiosas y académicas. La escritura, como técnica,
acrecienta nuestra memoria y entendimiento de las cosas, nuestra capacidad de
conservacion y transmision de informacion, nuestro acimulo de experiencia milenaria,
nuestras posibilidades de didlogo a través de las generaciones. En la misma linea,
técnicas como € entrenamiento en materia deportiva 0 el ensayo en las disciplinas
artisticas buscan potenciar las propias capacidades naturales, llevandolas a veces a
realizaciones que sin estas técnicas serian inimaginables. La misma idea de mejora
mediante una préctica guiada se ha aplicado en el terreno moral, a través del cultivo de
las virtudes como habitos. Incluso en este terreno autores como Aristételes han llegado
a sugerir que los habitos constituyen para el ser humano una segunda naturaleza. Esta
segunda naturaleza, gestada libremente por cultivo, no niega ni anula la primera, sino

gue larespeta, la toma muchas veces como canon, la orientay laintegra.

Hablo aqui de técnicas e instituciones asumidas y admitidas, que no despiertan
recelos morales. Degjo a margen los intentos utdpicos de “meorar” a ser humano
mediante seleccidn eugenésica de cualquier género o mediante experimentos sociales
totalitarios. Dentro de las intervenciones aceptadas moralmente de un modo casi
unanime estan las de carécter terapéutico. Desde los lgjanos tiempos de la medicina
egipciay e chamanismo, el ser humano ha intentado huir de la enfermedad, paliar €
sufrimiento, remediar las carencias y € deterioro. Mediante fa&rmacos meoramos
nuestro estado de salud, através de protesis de todo tipo complementamos o corregimos
las capacidades de nuestros 6rganos motores o sensoriales. Como en el caso del cultivo,
en el de la terapia también se aprecia una relacion positiva con la idea de naturaleza

humana, que ofrece una pauta de normalidad. La funcién del médico es devolver a la

Eikasia. Revista de Filosofia, afio VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com 193



Marcos, Alfredo: «Filosofia de la naturaleza humana»

normalidad la temperatura del enfermo, es decir, volver a ponerla en unos 37°
centigrados. Las gafas corrigen la vision hasta ponerla de nuevo cerca de lo normal. El
antibiotico pretende devolvernos a un estado de salud normal. Incluso |os psicofarmacos
buscan sacarnos de un estado que se juzga como patoldgico y ponernos de nuevo en
situacion de salud. No se entenderia en absoluto la terapia si no fuese por referencia a
un estado de normalidad o de salud que entendemos gjustado a la naturaleza psico-
biol6gica del ser humano. La terapia no niega la naturaleza humana, sino que se apoya

conceptual mente en ella.

Sin embargo, a nadie se le escapa que cualquiera de los recursos mencionados,
ya sea de cultivo o de terapia, podrian ser empleados para ir mas alla de la naturaleza
humana, para sobrepasarla hasta anularla. Aristételes (Politica, VIII) se muestra
partidario de la inclusién de la misica y la gimnasia en € curriculum escolar, pero
advierte contra la obsesion de convertir a los nifios en maquinas a servicio del
virtuosismo musical 0 de la excelencia atlética. Entiende que dichas técnicas deben
orientarse a desarrollo arménico de un ser humano, no a la produccion de una especie
de monstruo especializado. Es decir, carecen de sentido estas técnicas, se desvirttan, si

no son puestas al servicio de los fines propios de la naturaleza humana.

Del mismo modo, € arte médico, que persigue la salud, puede ser puesto
también al servicio de fines que van més ala de la misma. Muchas intervenciones y
tratamientos tienen hoy dia un carécter mas cosmético que terapéutico. Las propias
drogas médicas pueden usarse para ganar instantes de excepcional lucidez o placer, o
infatigable capacidad de trabajo, més ala de las condiciones normales y saludables. La
lucha contra el deterioro fisico y el sufrimiento puede convertirse en un intento de
retardar o manipular procesos de envejecimiento y muerte que se consideraban hasta
hace poco normales, gue se asumian como parte de una vida propiamente humana. Aqui
las fronteras son muy fluidas y nuestras intuiciones morales empiezan a ser francamente
borrosas. No obstante, en general juzgamos como excesivas aguellas précticas que nos
deshumanizan. Bajo este criterio, tendemos a rechazar como abusivas ciertas practicas,
como por gemplo la especializacion de un nifio muy pequefio en alguna disciplina

artistica o atlética, el doping o € encarnizamiento terapéutico. Aungue sea de un modo

194 Eikasia. Revista de Filosofia, afio VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com



Marcos, Alfredo: «Filosofia de la naturaleza humana»

difuso, empleamos como criterio € de la naturaleza humana y su arménico y normal

desarrollo.

Sin embargo, cuando |as técnicas de intervencién se proponen ya directamente la
superacion de la naturaleza humana, cuando emprendemos la marcha hacia el
transhumanismo, entonces |os propios criterios de evaluacion gquedan en suspenso y nos

cuesta trabajo dar sentido a términos val orativos como enhancement.

5. Masalladel cultivoy laterapia: enhancement y transhumanismo

Se entiende hoy dia por human enhancemente, 0 mejora humana, €l intento de
sobrepasar |os limites naturales del ser humano mediante una serie de tecnociencias que
se estdn desarrollando de modo convergente. Las referidas tecnociencias son:
nanociencia y nanotecnologia, biotecnologiay ciencias de la vida, las tecnologias de la
informacion y de la comunicacién, asi como las ciencias cognitivas y neurotecnol ogias,
la inteligencia artificia y la robética (Ursta, 2010, 313). En conjunto abarcan cuatro
grandes &mbitos. nano, bio, info y cogni. Con frecuencia este conglomerado se conoce
mediante las correspondientes siglas NBIC, o bien como CT (Converging
Technologies), o incluso como HET (Human Enhancement Technologies). El punto en
el que convergen estas disciplinas es precisamente la posible intervencion sobre e ser
humano. Tanto los gobiernos europeos como €l de los Estados Unidos han tratado de
apoyar financieramente el desarrollo y la convergencia de estas disciplinas (Ursla,
2010, 313-323).

Uno de los problemas basicos que se ha presentado en este tipo de proyectos de
investigacion consiste precisamente en definir qué es un ser humano y qué podria contar
como una mejora del mismo. Ambas cuestiones estdn muy relacionadas, y en la medida
en que modifiquemos drasticamente la naturaleza humana mediante la intervencién
técnica, dificilmente podremos saber ya qué es mejor y qué es peor. Ni en las précticas
de cultivo ni en las de terapia se prescindia del concepto de naturaleza humana. De
hecho, como hemos visto, se apoyan en é. Una practica tecnol 6gica que pretende ir més

alld de la naturaleza humana destruye de paso los criterios de valoraciéon. En

Eikasia. Revista de Filosofia, afio VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com 195



Marcos, Alfredo: «Filosofia de la naturaleza humana»

consecuencia, dificilmente se puede Ilamar mejora. Se trataria mas bien de un cambio
sin componente axiolégico. Y, en realidad, de un cambio a peor, pues la pérdida del
componente axioldgico, de la posibilidad misma de valorar, supone ya una pérdida de
valor, pues, en palabras de Hans Jonas (1995, 95-6), la mera posibilidad de valor esya
un vaor. Parafraseando a Jonas podriamos decir ahora que el transito hacia la

imposibilidad de valor esyaun disvalor.

Los aspectos en los que se busca la supuesta mejora del ser humano abarcan
desde las capacidades fisicas e intelectuales, hasta las emociones, la longevidad y
prolongacion de la juventud (Bertolaso, 2010). Los procedimientos pueden ir desde la
modificacion de la dieta, incluso de la dieta materna, hasta la modificacion de
estructuras moleculares u organicas, modificaciones permanentes de bases genéticas,
empleo de diversas sustancias quimicas, desarrollo de prétesis motoras 0 sensoriales,
externas o internas, en forma de hardware o de software, potenciacion del crecimiento
de la corteza cerebral... Se piensa, méas ala de las posibilidades terapéuticas, en las
aplicaciones militares, laborales, deportivas, estéticas, o en la potenciacion de las
capacidades intelectuales, como por giemplo la memoria, en la gestion de los estados
afectivos y de lainteraccion con las maquinas. Se puede llegar a “mejoramiento” de las
capacidades sensoriales, de modo que podamos ver en la oscuridad y también en la

franjadel infrarrojo o del ultravioleta, asi como oir fuera de las frecuencias habituales.

El caso del deporte nos sirve aqui de excelente gemplo ilustrativo. Hasta el
momento, los valores del deporte residian en la naturaleza de los atletas y en su
capacidad de entrenamiento, de colaboracion en equipo, de esfuerzo, incluso de
sufrimiento. Si las condiciones se modifican mediante cualquier forma de doping,
transfusiones de sangre, y no digamos intervenciones genéticas, seleccion eugenésica o
implantes mecanicos o informéticos, entonces toda la actividad deportiva se desvirtua,
carece de mérito y queda vacia de valores. Dicho de otra forma, se habria hecho
imposible el deporte como tal. Por eso las federaciones sancionan determinadas
précticas como fraudulentas. No solo para custodiar la igualdad de condiciones en una
competicion leal, sino para preservar el mismo sentido y existencia de la actividad. Por

eso en el deporte paralimpico si se aceptan ciertos tipos de prétesis, como las sillas de

196 Eikasia. Revista de Filosofia, afio VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com



Marcos, Alfredo: «Filosofia de la naturaleza humana»

ruedas en baloncesto, porque palian una deficiencia estimada respecto a la normalidad
humana. Pero sin este criterio, e human enhancement aplicado a deporte sencillamente
acaba con el sentido y los valores de esta actividad, y en Ultima instancia con la
actividad misma. Acaba también con el significado de la propia palabra deporte, una
vez que es erradicada de la forma de vida —en términos wittgenstenianos- en la que
actualmente tiene uso. Y posiblemente esta observacion referida al deporte sea

generalizable a otras actividades e instituciones humanas.

La critica a los proyectos de supuesta mejora humana ha venido desde varios
frentes. Hay quien piensa que estamos ante meras ensofiaciones utopicas o futuristas sin
viabilidad alguna. En numerosas ocasiones | as ficciones tecnocientificas han alarmado o
ilusionado en exceso, por comparacion con lo que realmente han producido (Dublin,
1992; Negro 2009). En efecto, pocas cosas envejecen peor que las utopias futuristas.
Las més esclarecidas tecno-visiones suelen convertirse con urgencia en materia

apolillada de desvan.

Pero supongamos que en todo o en parte sean realizables los planes de
superacion de la humanidad por la via de las tecnologias convergentes. En este caso las
objeciones vienen sobre todo del terreno de la ética. En primer lugar, desde el angulo
ecoldgico, hemos de contar con la inquietante incertidumbre que supone una
intervencion técnica masiva sobre seres vivientes. El estado actual de la ciencia no
permite ni de lgjos predecir los posibles efectos y riesgos (Bertolaso, 2010). Riesgo para
los propios humanos, quiza incluso para muchas generaciones de humanos, y riesgos
ecoldgicos. Hay quien sostiene que, en virtud del principio de precaucion, deberia a
menos producirse una moratoria respecto de ciertas intervenciones bioingenieriles sobre

|os humanos.

Por otra parte, y desde el pensamiento social, se puede dudar de la justicia e
igualdad con que se redizarian las presuntas mejoras. De hecho, dentro de los
defensores del llamado transhumanismo, se da un aa libertaria que no muestra en
absoluto preocupacion por estos aspectos de justicia social. El objetivo de la megora

serian, en definitiva, agunos individuos privilegiados. El ala socialdemécrata del

Eikasia. Revista de Filosofia, afio VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com 197



Marcos, Alfredo: «Filosofia de la naturaleza humana»

transhumanismo aboga por el desarrollo de procedimientos igualitarios en €l acceso a
las presuntas mejoras (World Transhumanist Association, 2010, 2010a). Ahora bien, es
dificil saber qué se puede entender por justicia o0 equidad en medio de un cambio de la
naturaleza humana que afectaria a los individuos, a las relaciones familiares y a las
estructuras sociales y politicas. Es como si después del transito hacia una nueva
humanidad pudiesen seguir vigentes los criterios y valores preferidos por los actuales
defensores de lo politicamente correcto. Tan ingenuo es pensar que el ser posthumano
resultara a la postre un socialdemdcrata al uso, como esperar que los extraterrestres
lleguen hablando nuestro idioma.

Tanto Habermas (2002), como Fukuyama (2002) insisten sobre los peligros que
tiene la mentalidad transhumanista para la libertad y la democracia. Segun Fukuyama,
dichas transformaciones, a tocar la naturaleza humana, trastocarian los mismos
fundamentos de la democracia liberal. “Huxley tenia razon —afirma-, la amenaza méas
significativa planteada por la biotecnologia contemporanea estriba en la posibilidad de
gue atere la naturaleza humana, y por consiguiente, nos conduzca a un estadio
"posthumano” de la historia. Esto es importante —alega Fukuyama- porque la naturaleza
humana existe, es un concepto vaido y ha aportado una continuidad estable a nuestra

experiencia como especie”.

Por su parte, Habermas argumenta que la creacion de unos humanos por la mano
de otros, hasta el punto de elegir los propios genes, comprometeria definitivamente la
autonomia de los seres creados y elegidos como productos de las preferencias de otros,
atentaria contra los derechos de futuras generaciones. Se puede afiadir que la total
artificializacién de la génesis humana romperia por primera vez el nexo que a cada uno
de nosotros nos une con el mundo en general, con su historia y existencia, haria de
nuestros hijos productos tan solo de la mano del hombre. Cargaria sobre quien manipula
una responsabilidad total para la que nadie esta preparado, y sobre el producto de esta

mani pul acién una frustrante desconexidn respecto del mundo natural .

En € terreno de la bioética han aparecido también criticas al proyecto de

presunta mejora humana (Postigo, 2009). El principio de autonomia queda en

198 Eikasia. Revista de Filosofia, afio VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com



Marcos, Alfredo: «Filosofia de la naturaleza humana»

entredicho, tal y como hemos visto a través de |os argumentos de Habermas (2002). En
cuanto a los principios de beneficencia y no maleficencia, es mas que dudoso que se
puedan aceptar experimentos inciertos sobre seres humanos Sin ninguna ganancia
clinica. El principio de justicia también quedaria comprometido en la medida en que los
recursos disponibles para la presunta mejora compitiesen con los que se dedican a las
acciones propiamente terapéuticas. En general € propio cuerpo humano queda
degradado en tanto que es tomado como mera herramienta mejorable al servicio de fines
externos. Por afadidura, se corre e peligro de que los criterios de valoracion y
equilibrio riesgo-beneficio no se refieran ya a ser humano concreto, sino a sus

rendimientos externos en e campo econdmico o militar (Bertolaso, 2010).

La defensa de la supuesta mejora humana mediante la intervencion tecnol 6gica
procede también de varios frentes. Por un lado estdn los pensadores |lamados
transhumanistas. Entre estos se cuenta el nicleo de Oxford, uno de cuyos principales
exponentes es Nick Bostrom (Savulescu y Bostrom, 2009). Este autor, junto con David
Pearce, fundaron en 1998 la World Transhumanist Association (WTA), que constituye
otro de los nlcleos claves en la defensa del proyecto de presunta mejora humana. En
Estados Unidos, Max More fundo en 1990 € Instituto Extropiano, que se dedicO hasta
su desaparicion a la promocion de las ideas transhumanistas. A More (2010) debemos
esta definicién de la empresa transhumanista: “El transhumanismo es una clase de
filosofias que buscan guiarnos hacia una condicion posthumana. El transhumanismo
comparte muchos elementos del humanismo, incluyendo un respeto por la razon y la
ciencia, un compromiso con €l progreso, y una valoracion de la existencia humana (o
transhumana) en esta vida’'. Reconocemos agui abiertamente e componente
cientificista, racionalistay progresista propio del humanismo ilustrado, pero combinado
con un claro afén de superacion de naturaleza humana: “El transhumanismo —continda
More- difiere del humanismo en reconocer y anticipar las alteraciones radicales en la
naturaleza y las posibilidades de nuestras vidas resultado de varias ciencias y
tecnologias’. De hecho, €l filésofo espaniol Javier Sddaba (2009) define precisamente la
transhumanizacion como una alteracion ontologica artificial de lo natural que hay en

NOSOtros.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com 199



Marcos, Alfredo: «Filosofia de la naturaleza humana»

Por su parte, la WTA (2010a) abunda en esa orientacion a definir el
transhumanismo como “el movimiento intelectua y cultural que afirmala posibilidad y
la deseabilidad de mejorar fundamentalmente la condicién humana a través de la razén
aplicada, especialmente desarrollando y haciendo disponibles tecnologias’. Sigue
presente e componente de optimismo tecnocientifico y la voluntad de superar la

naturaleza humana, entendida en términos de limitaciones.

Viene a caso aqui la famosa metéfora de la paloma, que Kant introduce en la
Critica de la Razon Pura (Kvr, Introduccion, B9). El ave siente la resistencia del aire
durante €l vuelo. Piensa que sin aire volaria megjor y mas libre. No sabe que €l aire que
dificultay limita sus maniobras es a mismo tiempo € que las posibilita. La naturaleza
humana, vista como limite y restriccién, quiza sea a mismo tiempo condicién de

posibilidad de toda mejora, al menos como criterio axiol égico de la misma.

Se podria arguir que hay agui una recaida en la falacia naturalista, pues
pretendemos fundar criterios axiolégicos de meora en hechos crudos como la
naturaleza humana. Abordaré mas abajo esta objecidon. Pero antes tendriamos que
referirnos a otro frente de defensa de la intervencion biotecnoldgica profunda. Esta
formado por algunos fildsofos continentales contemporaneos, como por g emplo Peter

Sloterdijk y Giorgio Agamben.

El nicleo anglo-americano, como hemos visto, se apoya en la tradicion
cientificistay tecnologista, con gotas de futurismo visionario, segun la cual la salvacién
de la humanidad llegara via tecnociencia. La base filoséfica incluye una completa
naturalizacion del ser humano, que no pasa de ser un producto transitorio de la
evolucion darwiniana; y, como tal, un producto superable mediante una prolongacion
tecnocientifica de la evolucion. La intervencién profunda sobre la naturaleza humana se
defiende desde la naturalizacién plena de la misma. En el caso de los continentales,
como Sloterdijk y Agamben, las bases son diferentes, aungque las consecuencias
confluyan. Aqui se parte méas bien de la negacion de la naturaleza humana, en la linea
heideggeriana: “El hecho del que debe partir todo discurso sobre la ética —afirma

Agamben (2003)- es que el hombre no es, ni ha de ser o redlizar ninguna esencia’. La

200 Eikasia. Revista de Filosofia, afio VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefil osofia.com



Marcos, Alfredo: «Filosofia de la naturaleza humana»

devaluacion de la naturaleza humana de filiacion existencialista podemos exponerla
también con palabras de Sloterdijk (2003, 35-6): “Fue precisamente a la Modernidad
existencialista ala que se le revelaron los motivos por los cuales para los seres humanos

€s menos importante saber quiénes son que saber dénde estan”.

La confluencia de la naturalizacién y de la negacion se aprecia ya en Nietzsche?,
otro de los clésicos que més influyen sobre pensadores como Sloterdijk o Agamben. En
dlitima instancia, s la naturaleza humana es plenamente natural, entonces es
técnicamente disponible, y si la naturaleza humana simplemente no existe, entonces
tenemos la tarea de inventarla técnicamente. La intervencion profunda esta indicada en
ambos casos. Segun Nietzsche (2004, 4), “el hombre es una cuerda tendida entre €l
anima y e superhombre, una cuerda sobre e abismo”. Y continla acumulando
meté&foras en el mismo sentido: puente y no meta, trdnsito y ocaso es €l ser humano.

Desde estas bases fil osoficas se predica el asalto técnico a ser humano.

Para ser més precisos, las herramientas del asalto serédn no sélo biotecnol égicas,
sino también biopoliticas. Agamben (2003, 11), en este sentido afirma que “el hombre
moderno es un animal en cuya politica estd puesta en entredicho su vida de ser
viviente”. YaFoucault (2007) habia explorado el advenimiento de la biopolitica, llegada
en los dos ultimos siglos junto con la posibilidad técnica de intervenir sobre la biologia
humana. Obviamente, la disponibilidad técnica de la naturaleza humana requiere una
direccion (bio) politica de las intervenciones. Por su parte, Sloterdijk caracteriza al ser
humano como una extrafia criatura, cargada de enfermedades genéticas y de
limitaciones que podria superar gracias a la bioingenieria y a la inteligencia artificial.
Sostiene que aunque hoy dia puedan ser rechazadas técnicas como la intervencion sobre
el genoma, en el plazo de pocas décadas serdn cominmente aceptadas y aplicadas
siguiendo una politica de especie. En su libro Normas para € pargue humano (2003) da
por muerto el humanismo y propone una “nueva estructura de cultivo” posthumanista,
desarrollada a través de las recientes antropotecnias, ya que lo que hoy “llamamos

hombre es, en verdad, la forma de vida aporética, sin salida. Es € ser que tiene que

2 Sobre la confluencia del pensamiento de Nietzsche con la tradicién darwiniana ya hemos citado més
arriba a C.U.M. Smith (1987). Para la confluencia entre Heidegger y el darwinismo puede verse
Castrodeza, 2009.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com 201



Marcos, Alfredo: «Filosofia de la naturaleza humana»

hacer algo consigo para soportar su falta de salida[...] En eso, son los hombres, de la
cabeza alos pies, criaturas de la huida haciadelante” (Sloterdijk, 2001, 73). “Al fracasar
como animal —continta Sloterdijk (2003, 55-6)—, € ser indeterminado se precipita

fuera de su entorno”.

En resumen, creo que nos hallamos ante un problema filoséfico doble. Por un
lado tenemos que afrontar la valoracion de las propias tecnologias agrupadas bajo las
siglas NBIC. Separadamente deberiamos criticar € complgo filosofico trans/post-
humani sta que aspira a tomarlas como bandera propiay como ariete contra la naturaleza

humana.

6. Vision criticay conclusiones

Creo, en efecto, que importa considerar por separado las dos cuestiones
sefidadas. Ello significa, por lo pronto, que quien se opone a la abolicion de la
naturaleza humana, a su presunta mejora por superacion o evolucién, gquien ve con
recelo la apelacion a hombre nuevo o a superhombre, quien pone bajo sospecha a los
enterradores del humanismo, no tiene por qué renegar a un tiempo de los avances
tecnologicos. La critica a transhumanismo oxoniense y al posthumanismo continental
no tiene por gqué estar asociada a posiciones neoluditas. Bienvenidos sean |os progresos
técnicos cuando estos contribuyan, en efecto, a mejorar la vida humana. No cabe duda
de que la cirugia con anestesia resulta una bendicién y un indudable progreso. Tampoco
hay duda de que € buen uso de los antibidticos ha meorado nuestra existencia. Pero
dicha mejora solo tiene sentido y es evaluable sobre € trasfondo de |a propia naturaleza
humana. Son los abolicionistas de la naturaleza humana los que carecen de argumentos
para sefidlar un progreso 0 una mejora, pues junto con la naturaleza humana se pierde

también € criterio de valor.

Se nos impone, asi, como filésofos, la tarea de ponderar los nuevos desarrollos
tecnologicos, no en forma de un conglomerado convergente, sino precisamente al
contrario, Uno pPor uno, caso por caso. Es mas gque posible que de las nanotecnol ogias

pueda salir algin remedio, terapia o mitigacion del sufrimiento, como sucedera

202 Eikasia. Revista de Filosofia, afio VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefil osofia.com



Marcos, Alfredo: «Filosofia de la naturaleza humana»

probablemente a partir de las biotecnologias, y de las ciencias cognitivas o
informacionales. También es posible que en algunas de sus aplicaciones estas técnicas
resulten peligrosas, innecesariamente arriesgadas, contrarias ala éticay aladignidad de
las personas, injustas desde €l punto de vista social y puede que simplemente indtiles.
No se ve, por gemplo, qué bien pueda traer la clonacion humana, y si parece, por €l
contrario, una fuente de problemas de todo tipo. La posibilidad de aplicar con garantias
y confianza lo que sensatamente veamos como positivo, y de rechazar sin complejos o
gue nos parezca desacertado, depende a su vez de la posbilidad de juzgar la
tecnociencia con criterios independientes apoyados en la naturaleza humana.

Nunca ha sido tan urgente, en consecuencia, la tarea filoséfica de pensar la
propia naturaleza humana. Sera esto lo que nos permitird aplicar con criterio las
tecnologias en €l orden de laterapiay €l cultivo. Lo erréneo no son las tecnologias, sino
su confluencia y orientacion utopico-futurista. Nunca ha sido mas urgente pensar la
naturaleza humana, para evitar la pérdida de la misma por la via de los hechos. Y
también para evitar las actitudes luditas, causadas por el miedo, que pardizarian la
ciencia y la tecnologia y con €ello las posibilidades de efectivas mejoras de la vida

humana.

Al examinar cadatécnicay cada aplicacion en particular, pueden servirnos como
guia de andlisis los principios de bioética, ya que se trata de intervenciones sobre seres
vivos y humanos, asi como de decisiones biopoliticas. Pero ademés habra que escrutar
con cuidado problemas como € de la identidad. Cualquier aplicacion (bio)tecnol dgica
gue me haga mejor a costa de una pérdida de identidad personal resultara reprochable.
También es conveniente examinar la reversibilidad. Si hoy tenemos libertad para
emprender o no una intervencion técnica sobre humanos, seria de locos perder a través
de la intervencion la propia libertad de decidir, de modo que en nombre de la libertad
perdamos la libertad misma. Respecto de cualquier intervencién deberiamos
preguntarnos no solo s la hacemos libremente, sino también s favorece nuestra
libertad, incluso para deshacer la propia intervencion. Raramente sucede esto, por
giemplo, con los experimentos eugenésicos. La cuestion de la arrogancia intelectual

también es digna de consideracién. La conciencia de limitacion epistémicay practica, €l

Eikasia. Revista de Filosofia, afio VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com 203



Marcos, Alfredo: «Filosofia de la naturaleza humana»

sabernos falibles, deberia acompafarnos como una sombra. Respecto a la construccion
de la realidad desde la arrogancia de la razon, la experiencia nos dice que siempre ha
generado sufrimiento. Se puede alegar que ahora sabemos mas. Pero de nuevo podemos
apelar ala experiencia, que nos dice que siempre que se ha actuado desde €l logos sobre
la physis, en cualquier época, se ha hecho con esa conviccién de que ahora si que
sabemos mas. La arrogancia siempre ha sido arrogante. Y lo es hoy. La actitud de
humildad intelectual y de falibilismo, asi como los principios prudenciaes, deben

permanecer vigentes en todo momento.

Por 1o que hace al otro frente, a la cuestion filosofica, mi critica a futurismo
transhumanista depende en gran medida, como he sugerido, de las ideas de Hans Jonas.
Llegd el momento de exponerlas de modo un poco mas preciso y de responder, de paso,
alaposible acusacion de falacia naturalista.

Jonas disefia una ética de la responsabilidad para una era tecnolégica. A mayor
capacidad de intervencion, mayor responsabilidad. Su ética tiene como piedra angular €l
llamado principio de responsabilidad, que é entiende como un imperativo categorico.
Lo formula de varias maneras, pero en esencia viene a decir: "Obra de tal manera que
no pongas en peligro las condiciones de la continuidad indefinida de la humanidad en la
Tierra" (Jonas, 1995, 9). Se basa en que es objetivamente meor un universo con seres
humanos que sin ellos. Incluso es més valioso un universo con seres vivos que sin ellos.
Y, en el fondo metafisico y heideggeriano de la cuestion, es mas valioso el ser que la
nada, ya que el ser es la Unica posibilidad de valor, y la mera posibilidad de valor es ya
un valor. Y una vez que hemos reconocido el bien objetivo, contraemos un deber con

base objetiva que se expresa en €l principio de responsabilidad.

Pero aclaremos: la continuidad de la vida humana ha de entenderse como
continuidad de una vida “propiamente humana’ (no transhumana, posthumana,
infrahumana, superhumana, inhumana o demasiado humana). Y para Jonas una vida
propiamente humana viene caracterizada precisamente por la posibilidad de atribuirse
deberes. No hay vida propiamente humana sin las condiciones de posibilidad de la

atribucion de deberes, que tienen que ver con las condiciones materiales de nuestra

204 Eikasia. Revista de Filosofia, afio VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefil osofia.com



Marcos, Alfredo: «Filosofia de la naturaleza humana»

naturaleza animal, asi como con las condiciones de libertad y lucidez propias de nuestro
ser socia y racional. La vida propiamente humana es una vida moral. Estas condiciones
nos iluminan ala hora de establecer qué intervenciones técnicas constituyen una mejora

de nuestraexistenciay cuales no.

Asi pues, los criterios sugeridos por Jonas tienen en su base una cierta
concepcion de la naturaleza humana 'y del valor objetivo. Nada de esto seria posible si
aceptasemos los dos dogmas modernos que Jonas critica. Segun él, la modernidad ha
establecido algunos dogmas indiscutibles. Uno de ellos es que no hay verdades
metafisicas. Si o aceptamos, seria ocioso hablar de naturaleza humana. El otro es que
no hay camino del “es’ a “debe’. S lo aceptamos, huelga pensar sobre valores
objetivos. Ninguno de los dos dogmas le parece a Jonas invencible. Es més, son
mutuamente incompatibles desde el punto de vista l6gico, pues €l segundo constituye
una afirmacion de carécter metafisico que e primero impugnaria. Pero se refuerzan
mutuamente desde € punto de vista retérico: si no hay verdades metafisicas, toda
verdad vendra de la ciencia, y como la ciencia estudia los seres con abstracciéon de su
valor, nada de lo que la ciencia diga se trasladara a plano del deber-ser. De ahi que una
plena naturalizacion de la naturaleza humana nos deje a la intemperie en € plano

axiologico y al albur de cualquier intervencién técnica.

Para Jonas, a contrario, si hay verdades metafisicas, entre ellas la que afirma la
conexion entre ser y valor. Este es el camino que le permite a Jonas transitar desde el ser
al valor sin caer en lafalacia naturalista. Lo hemos visto: € ser como Unica posibilidad
de valor y la posibilidad de valor como valor. Por otra parte, ni siquiera es cierto que €l
conocimiento naturalista, ya sea cientifico o filosofico, carezca de implicaciones
axiologicas. Se comete una falacia si uno infiere “deber ser X” a partir de “es el caso
que X”. Por gemplo, del hecho de que se cometan asesinatos no se sigue gque se deban
cometer. Pero no se cae en falacia de ningun tipo si afirmamos que “es el caso que Y”
sirve como un elemento, entre otros, para obtener enunciados de deber, como quiza
“debe ser X” o incluso “no deber ser Y”. Raramente podriamos prescribir contra el

asesinato si o conociésemos qué esy las consecuencias de todo tipo que produce.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com 205



Marcos, Alfredo: «Filosofia de la naturaleza humana»

En suma, no hay falacia naturalista en afirmar que los criterios axioldgicos que
nos permiten evaluar las mejoras en nuestra vida se basan en & conocimiento de la
naturaleza humana. Sin una idea de lo que es e ser humano, de lo que constituye su
funcion y su felicidad, ¢como podriamos decir que se ha dado una mejora? Jonas llega a
afirmar que el progreso técnico es un objetivo facultativo, no obligatorio. Un progreso
mas lento contra una enfermedad no amenaza a la sociedad, pero la pérdida de los
valores morales por un impulso excesivo al progreso tecnocientifico dejariasin valor los
éxitos obtenidos (Jonas, 1997, cap. 6). Si esto dice respecto del progreso terapéutico,
cuanto mas de la transicion hacia el superhombre. La propia medicina, como cienciay
como préctica clinica, tiene por finalidad el restablecimiento a un estado natural de un

organismo humano vivo. Sin tal referencia poco podriamos decir del progreso médico.

Consecuentemente, ni la mejora efectiva de la vida humana, ni los criterios de
valoracion llegarén de la mano de la negacién de la naturaleza humana. Tampoco de la
mano de su radical naturalizacion. ¢Qué concepto de naturaleza humana queda pues
disponible o resulta prometedor? Creo que se puede explorar la direccion kantiana,
como hace Habermas en su polémica con Sloterdijk. En Kant no se niega la naturaleza
humanay existe una resistencia a su plena naturalizacion. En Kant se hace énfasisen la
dignidad humana y en la inmoralidad que constituye el tratar a los humanos como
medios, aunque sea como medios para disefiar e futuro superhombre. Sin embargo,
quiza en Kant la desnaturalizacion de la naturaleza humana sea excesiva. Viene aqui a
caso €l pasgje de la Critica de la razon pura (Kvr, A532, B560) en e que Kant afirma:
“S06lo podemos concebir dos clases de causalidad en relacion con lo que sucede: la que
deriva de la naturaleza y la que procede de la libertad’. Este texto parece tener
continuidad con otro més famoso que le sirvié de epitafio y que encabeza la conclusion
de la Critica de la razdn préctica: “Dos cosas llenan el @nimo de admiracion y respeto
[...]: & cielo estrellado sobre mi y laley moral en mi”. En la concepcion kantiana de la
naturaleza humana quiza se dé un extrafiamiento excesivo respecto de lo puramente
natural, al menos para € gusto contemporaneo. Ta vez este hecho se deba a la
aceptacion por parte de Kant de la mecanica newtononiana como modelo de toda
ciencia. Con el mecanicismo vigia una concepcion determinista de la causalidad fisica

gue hoy consideramos superada. En consecuencia, los mundos de la naturaleza 'y de la

206 Eikasia. Revista de Filosofia, afio VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefil osofia.com



Marcos, Alfredo: «Filosofia de la naturaleza humana»

libertad, €l cielo estrellado y laley moral, no tienen por qué ser tan ajenos el uno al otro
como Kant sugiere. Salvado € determinismo propio de la ciencia de sus dias, hay
muchas ideas en Kant que pueden hoy servirnos para pensar las nociones de dignidad y

de naturaleza humana

Otratradicion que ami modo de ver es valiosay prometedora para esta tarea que
hoy nos urge es la aristotélica. En la linea de una naturalizaciéon moderada de la
naturaleza humana. Aqui contamos con la ventgja de que € ser humano no aparece
completamente separado de la naturaleza, pero tampoco absolutamente naturalizado. La
idea de naturaleza humana que hay en Aristételes incluye e integra seriamente nuestra
condicion animal, como ha destacado un aristotélico contemporéneo, Alasdair
Maclntyre. Somos animales y por ello vulnerables. Sin embargo, |a naturaleza humana
no se reduce a esta condicion. Somos también sociales, politicos, y por tanto
dependientes los unos de los otros (Macintyre, 2001). Y tenemos una dimension
racional gque se proyecta hacia lo ético, 1o linguistico, la capacidad de autoconcienciay
la libertad. Con todo, cada ser humano es una unidad en la que estas dimensiones
aparecen integradas, no meramente yuxtapuestas. A partir de esta concepcion de la
naturaleza humana, Aristételes (Etica Nicomaquea, 1097b 20-1098a 20) sugiere una
idea de funcion del hombre y de felicidad humana que resulta hoy dia una base muy
prometedora para evauar sensatamente cualquier propuesta de intervencion
(bio)tecnol 6gica.

Referencias bibliogr &ficas

Agamben, G., 2003, Homo sacer. El poder soberano y la nuda vida, Pretextos, Vaencia

Aristételes, 1994, Politica, Gredos, Madrid.

Aristételes, 1995, Etica Nicomaquea, Gredos, Madrid.

Bertolaso, M., 2010, “ Super-naturali” come vampiri: L’ Enhancement in medicina, en Cullen, C.
(ed.), La medicina dei nuovi vampiri, Academia Universa Press, Milan.

Carpintero, F., 2008, La ley natural, Encuentro, Madrid.

Dublin, M., 1992, Futurehype: The Tyranny of Prophecy, Penguin Books, New Y ork.

Foucault, M., 2007, El nacimiento de la biopolitica, FCE, México.

Fukuyama, F., 2002, El fin del hombre: consecuencias de la revolucion biotecnoldgica,
Ediciones B, Barcelona

Habermas, J., 2002, El futuro de la naturaleza humana. ¢Hacia una eugenesia liberal?, Paidos,
Barcelona

Hume, D., 1988, Tratado de |a naturaleza humana, Tecnos, Madrid.

Jonas, H., 1995, El principio de responsabilidad. Ensayo de una ética para la civilizacion
tecnol6gica, Herder, Barcelona.

Eikasia. Revista de Filosofia, afio VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefilosofia.com 207



Marcos, Alfredo: «Filosofia de la naturaleza humana»

Jonas, H., 1997, Técnica, medicina y ética. Sobre la préctica del principio de responsabilidad,
Paidéds, Barcelona

Kant, I., 1978, Critica de la razon pura, Alfaguara, Madrid.

Kant, 1., 2000, Critica de la razdn préctica, Alianza, Madrid.

Maclntyre, A., 2001, Animales racionales y dependientes, Paidds, Barcel ona.

More, M., 2010, Transhumanist FAQ, http://extropy.org/fag.htm, consultado el 22 de febrero de
2010.

Mosterin, J., 2006, La naturaleza humana, Espasa, Madrid.

Moya, A., 2010, La domesticacion de la naturaleza: de la artificializacion a la intervencion,
Endoxa, 24: 291-310.

Nietzsche, F., 1990, Sobre verdad y mentira en sentido extramoral, Tecnos, Madrid.

Nietzsche, F., 2004, Asi habl6 Zaratustra, Alianza, Madrid.

Negro, D., 2009, El mito del hombre nuevo, Encuentro, Madrid.

Nufio, L. y Etxeberria, A., 2010, ¢Fue Darwin el Newton de |a brizna de hierba? La herencia de
Kant en lateoria darwinista de la evolucion, Endoxa, 24: 185-216.

Postigo, E., 2009, Transumanesimo e postumano: Principi teorici e implicazioni bioetiche,
Medicina e Morale, 2009/2: 267-282.

Sédaba, J., 2009, Cyborg. Suefios y pesadillas de las tecnologias, Peninsula, Barcelona.

Savater, F., 2004, Politica para Amador, Ariel, Barcelona.

Savulescu, J, y Bostrom, N. (eds.), 2009, Human Enhancement, OUP, Oxford.

Sloterdijk, P., 2001, Extrafiamiento del mundo, Pretextos, Valencia.

Sloterdijk, P., 2003, Normas para €l pargue humano, Siruela, Madrid.

Smith, C.U.M., 1987, “Clever Beasts Who Invented Knowing’: Nietzsche's Evolutionary
Biology of Knowledge, Biology and Philosophy, 2: 65-91.

Urslia, N., 2010, ¢Tendrala“Convergencia de Tecnologias’ (CT) y la“Mejora Técnica del Ser
Humano” un impacto similar a darwinismo? implicaciones y consideraciones
filosoficas, Endoxa, 24: 311-329.

World Transhumanist Association, 2010, The transhumanist declaration,

http://humanityplus.org/learn/phil osophy/transhumanist-declaration, consultado el 22 de febrero
de 2010.

World Transhumanist Association, 2010a, The transhumanist FAQ,

http://humanityplus.org/learn/phil osophy/fag, consultado €l 22 de febrero de 2010.

208 Eikasia. Revista de Filosofia, afio VI, 35 (noviembre 2010). http://www.revistadefil osofia.com



