Istvan Fazakas | Eléments pour penser la scéne archaique de la phénoménalisation

Eléments pour penser la scéne archaique de la phénoménalisation
Istvan Fazakas
Université Charles de Prague

La question directrice du présent article est la suivante : Comment se fait-il qu’il y a des phénoménes dans un
horizon de sens qui sont donnés a une conscience ou, en d’autres termes, comment se fait-il qu’il y a quelque chose
qui se montre et quels sont les moments ou les éléments constitutifs de sa phénoménalisation ? Trois points sont ici
importants : (1.) ce questionnement s’effectue dans le cadre d’une philosophie transcendantale, (2.) ce
questionnement est a 1’origine un questionnement sur la genése du sens (sur le « se faire » du sens) et (3.) sur la
relation entre la genése du sens et la genése des phénomeénes. Or, & 1’arriére-plan de nos recherches git une lecture de
la pensée kantienne dont on trouve les moments fondateurs dans la doctrine du schématisme dans la Critique de la
raison pure, mais qui a été développée plus avant dans la Critique de la faculté de juger, et selon laquelle le
surgissement du sens est a situer dans 1’espace de jeu entre une conscience et le divers sensible. En effet, et c’est clair
dans la premiére Critique, c’est le schématisme qui permet I’application d’un concept, fit-il empirique ou pur, a la
sensibilité, c’est donc dans le schématisme en tant qu’activité de 1’imagination que les concepts gagnent une
signification réelle et que le divers devient un phénomeéne sensé. « Des pensées sans contenu sont vides, des
intuitions sans concepts sont aveugles »', c'est-a-dire qu’il n’y a pas de vrai sens 1a ou le schématisme n’est pas mis
en ceuvre. Il y a cependant un autre type de schématisme, plus important pour une refonte de la phénoménologie telle
qu’elle s’effectue par exemple dans les travaux de Marc Richir, et notamment celui qui s’opére sans concept aucun
dans une pensée réfléchissante. Richir remarque a propos de cette derniére qu’ « il y a [...] dans ce schématisme sans
concepts (déterminés), une union intime entre une diversité déja tendue vers 1’unité et une unité déja ouverte, du
méme coup, a la diversité qu’elle y accueille. Ainsi, nous reconnaissons en lui, continue Richir, ce que nous
désignerons par schématisme transcendantal de la phénoménalisation, ou pensée (entendement) et sensibilité
(imagination) sont indiscernables, ou donc 1’imagination pense et la pensée imagine, ou par suite, la pensée se trouve
prise dans la phénoménalité du phénoméne ainsi constitué. »* C’est ce schématisme transcendantal de la
phénoménalisation qui est au centre de notre intervention, cet événement dans lequel « la pensée se trouve prise dans
la phénoménalité du phénomene » ; et la tdche qu’on se donne est de retrouver des éléments constitutifs de cet
événement qu’on pourrait appeler avec un concept proposé récemment par L. Tengelyi un événement de sens
[Sinnereignis].” Ces éléments ne sont pourtant pas a chercher seulement et nécessairement dans la tradition

phénoménologique. Nous choisissons plutdt un passage extrémement riche du Timée — qui a été d’ailleurs commenté

" Le lecteur intéressé trouvera une réélaboration et un prolongement de ces propos dans « Esquisse du schématisme archaique de la

phénoménalisation » in. Est-ce réel. Phénoménologies de I'imaginaire (éd. A. Dufourcq), Brill, 2016.B75/A51.

* PTE p. 20. C’est nous qui soulignons « la pensée se trouve prise dans la phénoménalité du phénoméne ainsi constitué. »

> NPF p. 29. Et pour la caractérisation de la phénoménologie frangaise contemporaine comme une phénoménologie des événements de sens (en
pluriel !) cf. p.40.

MARZO
2014



176

MARZO
2014

Eléments pour penser la scéne archaique de la phénoménalisation | Istvan Fazakas

a plusieurs reprises par Richir®, mais qui a déja attiré I’attention d‘auteurs comme Heidegger’ ou Derrida® — et la
Freiheitsschrift de Schelling qui — on va le voir — a été lui aussi fortement influencé par le texte de Platon en

question.

11 s’agit du passage du Timée dans lequel le récit cosmologique — que Timée présente comme un don a Socrate a
I’occasion d’une féte de la raison’ — doit étre recommencé et approfondi pour pouvoir mieux décrire la création du
monde. Sans pouvoir ici aborder toutes les implications ce bref passage qui va de 48a jusqu’a 53b, nous
souhaiterions plutét mettre ’accent sur cing points cruciaux pour une lecture phénoménologique® de Platon : (1.) Le
caractére archéologique du discours, (2.) la nécessité de 1’introduction de la ydpo comme troisiéme genre outre
I’intelligible et le sensible, (3.) le caractére aporétique de ce troisiéme genre, (4.) ’instabilité du schématisme de la
phénoménalisation, pensée a partir de la yopo et finalement (5.) ce qu’on pourrait appeler avec un concept
d’Alexander Schnell I” « endogénésiation » du champ phénoménologique et son caractére affectif.

(1.) Le discours du Timée est archéologique. Cela veut dire que pour pouvoir décrire 1’état actuel du monde
il faut remonter a son origine et déduire les structures actuelles du monde a partir de ce moment premier de la
création.” La prémisse qui légitime donc un tel discours est que c’est en décrivant les structures mises en jeu au
commencement qu’on peut déterminer la structure actuelle du cosmos. C’est pourquoi Timée doit commencer avec
le commencement. Cependant, ce commencement n’a pas lieu dans le temps cosmique ou dans le temps empirique,
car on se trouve dans une région archaique, avant I’institution du temps cosmique, c’est-a-dire avant la création des
astres (mpo g ovpavod yevéoemg, 48b). Le temps empirique étant né en effet avec la création du ciel et la révolution
des astres (37c-38d). Néanmoins, pour penser le premier moment de 1’institution du monde par le démiurge, Timée
doit remonter a une origine qui se trouve — selon la belle expression de Schelling — dans « la nuit des temps » — ou

. . . 10 . .
selon la formulation de Derrida — dans « un commencement plus ancien que le commencement » ~, qui est aussi

* Cf. les analyses de PTE, PENF, FPTE.

* Dans Introduction a la métaphysique et Qu appelle-t-on penser.

¢ Liste non exhaustive : Khéra, La pharmacie de Platon, Comment ne pas Parler, Foi et savoir, Chora L Works, etc.

" Le don et le sacrifice sont deux catégories qui excédent la compréhension simplement positiviste, logiciste du langage. Ils relévent du pouvoir
performatif de la langue. Timée n’a pas pour objet principal a décrire le monde et a créer ainsi une théorie cohérente, qu’il pourrait aprés réutiliser,
enseigner, développer, mais il présent un don au Socrate et un sacrifice a la déesse. Penser est ici une féte et non pas une science. Selon John
Sallis, cette rencontre ou Socrate et ses amis présentent des discours est une féte du Aoyog. (,,a feast of Aoéyog vo. Sallis 1990, pp. 35,36,44,45).

# Phénoménologique dans le sens ou elle vise « Die Sache selbst », « la chose méme ».

? Selon un passage de De Caelo d’Aristote, les philosophes qui affirment que le monde soit né ne considérent pas leurs propres récits comme des
théories qui parlent d’une naissance effective, mais ils procédent comme les géomeétres, qui montrent des schémes pour faciliter la compréhension.
Le récit est donc un simple instrument pédagogique. (279b34 — 280all cité par Finkelberg 1996 p. 394) En outre, selon les commentateurs, il est
certain qu’Aristote renvoi ici au Timée de Platon. (/bid. pp. 394-39) Ainsi, le discours archéologique sert seulement a faire voir la structure du
monde, mais pas sa naissance. Or, selon Blumenberg aussi, le mythe de Platon n’est pas un vrai récit qui raconterait 1’origine effective du monde,
mais il est une construction hypothétique qui lui permet de déduire des énoncés théoriques sur la structure du cosmos. (Blumenberg 2006, p.
115/105) La cosmogonie n’est pas donc une cosmogonie qu’en apparence ; en réalité, il s’agit d’une pure cosmologie.

' Derrida 1993 p. 96.



Istvan Fazakas | Eléments pour penser la scéne archaique de la phénoménalisation

ancien que I’étre premier, le démiurge.'' A ce moment le démiurge n’a pas encore créé les astres donc le temps. Or,
le commencement décrit dans le passage qui nous intéresse ici est un nouveau commencement : il faut de nouveau
commencer avec le commencement (méAwv dpktéov am’ apyiic, 48a), il faut recommencer, car la cosmologie
présentée auparavant a manqué un élément fondamental.

(2.) En effet, dans la premiére version de la cosmologie que Timée a esquissée avant le passage en question
il était suffisant de distinguer d’un c6té I’espéce des paradigmes intelligibles (vontov) étant toujours le méme (del
Kot Towta §v), et étant immuable et de ’autre coté I’imitation des paradigmes, ayant le devenir et étant visible
(piumpa 8¢ mopadeiypatog dedtepov, yéveowv &yxov kal Opotdv, 48e¢). On voit bien que ces deux espéces
correspondent aux domaines de 1’idéalité et de I’intelligible d’une part et du sensible d’autre part qui, selon Platon,
n’est que I’imitation du domaine des idées. Toutefois, a partir de ces deux espéces on ne peut pas expliquer de
maniére satisfaisante la fagon dont 1’imitation a lieu, ou, en d’autres termes, on ne peut pas dire comment quelque
chose qui est en devenir et qui est sensible pourrait étre rapportée a quelque chose d’immuable et d’intelligible. 11 est
donc nécessaire, ou encore le discours nous contraint (eicavaykalewv) a distinguer un troisiéme genre, opaque, flou et
périlleux'?, pour pouvoir penser le devenir. Ce troisiéme genre est en effet le réceptacle et la nourrice de tout devenir
(méong elvon yevécswg Hmodoynv avTHv olov TORvNV) et en méme temps il participe d’une fagon aporétique de
I’intelligible (petorapPdvov 8¢ amopdratd 7t tod vonrod, 51 a-b.). Platon compare cette espéce dans laquelle le
devenir a lieu (10 & &v @ yiyvetar) & la mére, tandis que ce a la ressemblance de quoi ce qui devient se congoit
(comme se congoit un enfant, pvetar) et ce qui devient (10 yryvopevov) peuvent étre pensés comme le pére et I’enfant
(50 c-d.). Or, le troisiéme genre est également appelé « ydpa », « lieu », parce qu’il est en effet le lieu du devenir (52
b-e.).

(3.) Nous le voyons, I’introduction de ce troisiéme genre nous meéne a une aporie. Non seulement parce que
la fagon dont elle participe a la rationalité n’est pas clairement saisissable, mais encore parce qu’on ne peut pas non
plus voir quel est le rapport exact entre ce réceptacle du devenir et le devenir méme du sensible. Car cette troisieme
espece est complétement amorphe (mAnv dupopeov 50d, 51a.) pour pouvoir recevoir toute forme sans marquer de ses
propres traits ce qui apparait en elle ; elle est, & proprement parler, invisible (dvopatov S1a.), parce que c’est elle qui

rend possible le surgissement du sensible. On ne la voit que comme dans un réve (6veipororodpev PAémovteg), et on

"' Remarquons que c’est le méme type de discours, qu’on appellera désormais archéologique, que Schelling entreprendra dans sa philosophie
intermédiaire marquée par des ceuvres comme les Recherches philosophiques sur [’essence la liberté humaine, Les Conférences de Stuttgart ou
encore Les Ages du monde. Cette caractérisation de la pensée schellingienne comme archéologie était formulée par Jean-Francois Courtine.
L’objet des recherches et du récit de Schelling est I’étre original, qu’il nomme I’immémorial ou en allemande das Unvordenkliche, qui est a la foi
le Supréme et I’Ancien. « A cette détermination générale de I’objet répond la démarche propre a la science qui tend nécessairement a revenir a
I’origine, a I’initial, au premier commencement du monde (4nfang), c’est-a-dire aussi bien a ce principe qui est au-dela du monde, au-dela du
temps présent, au-dela de ce temps du monde, de cet age du temps. Ainsi, la science est essentiellement archéologique [nous soulignons], elle
s’édifie sur le dépassement du donné et du présent pour tenter de prendre en vue le monde a son origine. La science par excellence est savoir du
passé, du premier commencement, de la création ; elle s’enquiert tres littéralement du passé le plus lointain en remontant jusqu’a la nuit des temps.
» (Courtine 1990 p. 244) Tout ’enjeu sera apres, pour nous, de voir en quelle mesure cette méthode qui suppose le dépassement du donné serait
étre réconcilié avec la méthode phénoménologique qui — au moins chez Husserl — s’édifie sur les principes des tous les principes. Nous y
reviendrons.

"2 Sallis traduit « yoAemdv », qui revient en plusieurs reprises comme I’adjectif caractérisant I’entreprise de Timée comme « dangerous ». (cf
Sallis 1990 p. 9.)

MARZO
2014



178

MARZO
2014

Eléments pour penser la scéne archaique de la phénoménalisation | Istvan Fazakas

ne peut I’atteindre que par une spéculation batarde hors de toute sensation (pet’ dvoicOnociog amtov AOYIGH® TIVL
vobm, 52b.). La yopa n’est donc ni sensible ni intelligible dans le sens propre de ces termes, cependant elle participe
de l'intelligible, et elle hante d’une certaine fagon le sensible comme on le voit par exemple dans le flottement du
phantasma qui n’est pas encore fixé (dei pépeton pavraopa, 52¢.).”* A propos de cette aporie, Derrida souligne que
I’embarras du discours ne consiste pas dans le fait que la ydpa est a la fois sensible et intelligible, ou ni sensible ni
intelligible, mais dans le fait que « tantdt la ydpo parait n’étre ni ceci ni cela, tantot & la fois ceci et cela. »'* D’une
part si la ydpa n’est ni sensible ni intelligible, elle ne peut pas servir comme réceptacle du devenir, ni ne peut servir
pour expliquer la fagon dont les idées sont transposées a la région sensible, d’autre part si elle est a la fois sensible et
intelligible de la méme fagon que les paradigmes et le devenir, alors il n’y a plus de sens de parler de trois genres
différents. Ce dernier cas serait en fait similaire & ce que fait voir I’interprétation du schématisme kantien de
Heidegger dans la mesure ou il affirme que I’imagination est la source commune aux deux souches de la
connaissance. Cependant, une telle démarche trahit une subreption transcendantale, car elle ne pense pas les
transpositions architectoniques (c’est-a-dire qu’elle utilise des concepts appropriés a un niveau transcendantal pour
parler de choses qui relévent d’un autre niveau). Il faut donc penser 1’oscillation ou la super-oscillation de la ydpa
sans lui conférer le méme type de sensibilité et d’intelligibilité qu’ont respectivement le devenir et les idées tout en
admettant qu’il y ait une sorte de « proto-sensibilité » et « proto-intelligibilité » de la ydpa. (Tout I’enjeu serait
ensuite, pour une lecture phénoménologique, de déterminer le rapport entre la proto-sensibilité et la proto-
intelligibilité de la ydpa et la sensibilité du monde et ’intelligibilité des idéalités.)

(4.) Une piste pour penser la genése du sensible dans la ydpa nous est indiquée par Marc Richir et
précisément a propos du caractére flottant de la schématisation de la ydpa. La « schématisation » est d’ailleurs un
mot de Platon dont il se sert pour éclairer la fagon dont quelque chose apparait pour disparaitre ensuite dans le
réceptacle (8v @ 8¢ &yyryvousvo dsi Exoota adT®dV eoavtaletar kol mdAy ékelbev amdilvton 49¢.). Il compare le
réceptacle a une matiere découpée en figures (SrooymuotiCopevov) et qui apparait tantot sous un aspect, tantot sous
un autre. Et Marc Richir de souligner le caractére inchoatif de ce processus : « le support est ,,mis en mouvement et
découpé en figures”, c’est-a-dire schématisé [...]. Mais surtout, et ce point est capital, ce sont les empreintes
schématiques elles-mémes qui sont instables et fluctuantes [...]. »"° Ce flottement ou cette inchoativité témoigne déja
d’une région ou le sensible n’est pas encore fixé, mais dans laquelle il oscille entre I’apparition et la disparition, ou
encore dans laquelle les phénomeénes clignotent entre 1’étre et le non-étre.

(5.) Ce clignotement ne peut avoir lieu que via une véritable endogenése (Platon emploie le verbe
« Eyytyvouour », 49¢.). En effet, la premiére espéce (celle des paradigmes), et Platon le dit clairement, ne recevant en
elle rien d’étranger, ni n’entrant elle-méme en quelque chose d’autre (o¥te €ig Eavtd giodeyopevov Ao GAloOev

obte avTO €ig GAAo mot i6v, 52a.) ne peut pas opérer la schématisation dans la ydpoa de facon immédiate. Au

"% Pour D’interprétation de la phrase sur le phantasma cf. Cornford p.370. Et pour le flottement du phantasma comme une manifestation du
troisiéme genre cf. Richir PENF p. 469.

" Derrida 1993 p.16.

"> PENF p. 467.



Istvan Fazakas | Eléments pour penser la scéne archaique de la phénoménalisation

contraire, la schématisation, qui est comprise comme mimesis, a lieu dans la ydpa ; en vue des paradigmes, mais « du
dedans ». 11 s’agit donc d’une endogenése qui se distingue pourtant, comme le souligne a propos de ce concept
Alexander Schnell, « d’une ,,intériorisation” ou d’une ,,immanentisation” précisément par le fait qu’elle tienne
compte et permette de rendre raison du ,,dehors” et du ,,réel”. »'® Ce surgissement du dedans des schémes en vue des
paradigmes nous rappelle — bien que vaguement — ce que Kant a appelé une pensée réfléchissante : il s’agit d’une
endogenese dans laquelle un sens se cherche et qui se rapporte en méme temps a une extériorité, qui tend déja vers
un réel qui le rende stable.!” Toutefois sans une telle réalité, qui chez Platon correspond au monde des idées, il n’y a
pas d’ancrage possible du flottement. Or, une telle « mimesis active du dedans » fait signe pour Marc Richir a ce
qu’il appelle Leiblichkeit."® Sans pouvoir entrer dans les détails, soulignons seulement la dimension « pathique » de
la ydpo. Les schémes déployés du dedans dans la ydpa affectent le réceptacle. Platon dit que la nourrice du devenir
devient ignée ou aquatique, elle regoit les formes de la terre et de ’air et elle subit toutes les autres affections qui
s’ensuivent (Tnv 8¢ o1 yevécemg TIONVNY DYpovopEvV Kol TUPOLHEVIV Kol TOG YT T€ Kol GEPOC LOPPAg deOoUEVIY,
kol 6co dAla Tovtolg mdbn cuvénetol mioyovoav 52d-e.). Il y a donc quelque chose dans I’endogenése et dans le
réceptacle qui reléve de ’affectivité. La ydpa n’est pas simplement le lieu neutre du schématisme transcendantal de

la phénoménalisation, mais son support affectif.

Pour approfondir la pensée d’une telle endogenése, passons maintenant a Schelling. En 1794 il entreprend le
commentaire du Timée et plus précisément du passage qui va de 27d jusqu’a 53d." Ce « commentaire » de Schelling
est un recueil des notes de lecture, trés précieux pour nous, car il documente le développement de la philosophie de
la nature. On peut méme supposer, comme le fait Franck Fischbach, que «la distinction des deux tiches de la
philosophie (la déduction du réel a partir de 1’idéel dans I’idéalisme et la construction de 1’idéel & partir du réel dans
la Naturphilosophie) trouve une origine possible dans la fréquentation du Timée de Platon par le jeune Schelling. »*°
C’est dans la deuxiéme partie, plus longue, de ce commentaire que Schelling traduit la ydpo comme Urstoff ou
encore Urmaterie’’. Aprés avoir récapitulé les caractéristiques fondamentales de la ydpa (qu’elle est le substrat
invisible et amorphe du devenir, susceptible de recevoir toutes les formes et étant la matrice dans laquelle et a partir
de laquelle le devenir se produit) il introduit deux catégories du Philébe pour rendre plus compréhensible la relation

entre les formes intelligibles et la matiére originelle. La matiére originelle devient soumise a la catégorie de

' Le sens se faisant p. 212.

"7 L’enjeu pour la phénoménologie serait de penser la heautonomie de I’endogenése contrairement a 1’hétéronomie telle que I’on la voit dans le

schématisme qui est régi par les paradigmes. 1 79
'8 PENF p.467

' Michalewski 2005 p. 12

* Fischbach 2005 p. 113 MARZO

*! Cf. par exemple TH pp. 58-59/72-73.



MARZO
2014

Eléments pour penser la scéne archaique de la phénoménalisation | Istvan Fazakas

9

I’4mepov, Iillimité, tandis que la forme universelle, a celle du mépag, le limité.*> Ce qui est important ici c’est de
voir comment le rapprochement entre la ydpa et I’dnepov accentue le caractére indéterminé et informe de la nature
originelle, ainsi que le caractere illimité de la région archaique de la genése. Ce substrat obscur va étre ensuite
schématisé par les éléments constitutifs (en devenant aqueux, igné, éthéré et terreux) lorsqu’il regoit une forme, une
limite, le népag. C’est précisément du surgissement de la forme au sein du réceptacle du devenir que témoigne un
passage des Recherches philosophiques sur [’essence de la liberté humaine qui a été fortement influencé par le
Timée.

Il s’agit du passage qui se trouve aprés l’introduction d’une distinction faite par Schelling dans sa
philosophie de la nature et précisément celle entre le fondement et I’existence d’un étre [Wesen]. Si tous les étres ont
une existence et un fondement distincts, alors I’étre premier, Dieu, doit avoir un fondement aussi. Mais comment
Dieu (appelé aussi lumiére ou entendement), qui selon certains commentateurs est le succédané du moi dans la
philosophie intermédiaire de Schelling, se rapporte a son fondement (appelé aussi nature initiale ou Sehnsucht
[nostalgie, désir, voire désirement]) qui pourrait donc étre compris comme le succédané du non-moi ?** Schelling

répond a cette question en décrivant la premiére rencontre de Dieu avec son fondement :

« Ainsi, tandis que I’entendement, ou la lumiére posée sur la nature initiale met en mouvement le

désir qui tend a revenir en lui-méme, et le pousse a la scission des forces (a abandonner

I’obscurité), et qu’en cette méme scission il fait se lever 'unité secréte de ce qui est scindé —

I’éclair de lumiére (Lichtblick) qui est en retrait — ainsi surgit également pour la premiére fois

quelque chose de concevable et de singulier, et cela non pas a travers une représentation venue de

dehors, mais a travers une véritable in-Formation/Imagination (Ein-Bildung), puisque ce qui nait

s’in-forme (hineingebildet) en nature, ou plus exactement, a travers un éveil (Erweckung), puisque

I’entendement fait se lever 1’unité de 1’idéa en retrait dans le fond scindé. »**
Qu’est-ce qui se passe donc dans cette phrase quelque peu difficile a suivre ? Schelling nous dit que lorsque
I’entendement se rapporte a la nature originelle un éclair de lumiére ou encore un clignotement se produit qui en
méme temps fait que quelque chose de concevable se produit. Il s’agit ici, selon nous, de la description de la
phénoménalisation. Mais celle-ci n’a pas lieu a travers une représentation venue du dehors, mais a travers une in-
formation ou une imagination « du dedans », ¢’est-a-dire a travers une véritable endogenése. Approfondissons cela
en mettant I’accent sur cinq points : (1.) il s’agit ici, d’aprés nous, d’une reprise de la problématique kantienne du
schématisme, le (2.) portera sur le schématisme qui fait clignoter le fondement, le (3.) sur I’imagination comme

endogenése, le (4.) sur le statut du réel et le double mouvement de 1’apparition et du retrait et (5.) on s’interrogera sur

* Ibid. 59/73 et Philébe 27 b-c.
» Veto p. 121.
*FSp.148



Istvan Fazakas | Eléments pour penser la scéne archaique de la phénoménalisation

la relation entre le réel et I’imaginaire dans la région archaique de la phénoménalisation.

(1.) Si Dieu peut a juste titre étre considéré comme le succédané du moi, tandis que le fondement comme
celui du non-moi, alors on peut lire les tentatives de Schelling de décrire le rapport de Dieu a son fondement comme
une reprise ontothéologique de la problématique kantienne du schématisme. Il s’agit en effet de voir comment
I’entendement se rapporte a la nature, ou encore comment le sens du sensible est constitué dans ce rapport, mais cela
non pas a partir de la conscience et du divers, mais a partir de I’étre premier, Dieu et de son fondement. Il est
frappant de constater que Schelling reprend aussi le terme d’imagination pour décrire ce rapport. Cette description
n’est certes plus transcendantale, mais ontothéologique, donc métaphysique, parce qu’elle part de la prémisse selon
laquelle pour pouvoir déterminer 1’essence de I’étant en tant qu’étant il faut poser la question de 1’étant en totalité, et
cela en décrivant I’étre premier.”” Cependant, et c’est notre thése de départ, on peut lire cette ontothéologie
schellingienne comme une archéologie et I’on peut en tirer des éléments pour 1’archéologie transcendantale de la
conscience et cela précisément si I’on considére ce passage comme une version métaphysique du schématisme
transcendantal.

(2.) L’image utilisée par Schelling pour décrire ce schématisme est celle de 1’éclair de lumiere. L’éclair de
lumiére est I’unité secréte de ce qui est scindé, ¢’est donc 1’unité de I’entendement et du fondement. Cependant, cette
unité n’existe pas in actu avant que la lumiére soit posée sur la nature initiale. Or, méme dans cette scéne archaique
de la premiére rencontre 1’éclair de lumiére est en retrait. En effet, et Schelling le dit clairement dans les Recherches,
chaque fois que I’entendement illumine le fondement, ce dernier s’obscurcit davantage. Ce qui se produit ici n’est
donc rien d’autre que le clignotement originel des phénomeénes. La temporalité propre de ce clignotement est
I’instant de 1’éclair, ce qui correspond grosso modo a ce que Marc Richir appelle avec un mot de Platon 1’exaiphnes
phénoménologique (mais qui correspond peut-étre aussi a 1’dugenblick heideggérien et a la foudre d’Héraclite qui
gouverne tout). Le schématisme fait clignoter le fondement dans I’instantané et c’est ainsi que se produit pour la
premiére fois in actu I’unité de I’entendement et du fondement.

(3.) Dans le clignotement se produit pour la premiére fois quelque chose de concevable et de singulier,
c’est-a-dire un phénomene. Mais cette phénoménalisation n’est pas le résultat d’une représentation venue du dehors,
mais d’une Ein-Bildung.”® C’est donc une certaine version archaique de I’imagination transcendantale qui s’opére
dans la phénoménalisation, mais comme c’était aussi le cas dans la ydpa , « du dedans ». 11 s’agit donc ici d’une
endogenése du sens et du phénoméne dans le fondement. L’imagination schématise le fondement du dedans et c’est

ainsi que ce qui nait s’in-forme (hineingebildet) en nature et que la lumiére posée sur la nature initiale se trouve prise

» Pour Heidegger « théo-logie » veut dire « le fait de poser la question de 1’étant en totalité. » Mais la pensée schellingienne est aussi
ontologique, dans la mesure ou elle pose la question de « I’étant comme telle, de I’essence de 1’étre en général. » Ces deux questions ne peuvent
pas étre pensées séparément, et c’est cette double question qui caractérise le discours ontothéologique. On voit donc dans quelle mesure le texte
que nous venons citer est ontothéologique : il affirme qu’il y a quelque chose dans I’étre premier, ou le vivant originel, c'est-a-dire dans le
fondement de I’étre qui va déterminer 1’étant en totalité et 1’étant en tant qu’étant est caractérisé par cette méme chose. Dans les cadres d’un tel
discours I’étant en tant qu’étant peut étre compris a partir d’un étant premier, qui comportera toutes les caractéristiques de la totalité de 1’étant.
(Heidegger 1977 p. 62/95.)

* Selon 1’heureuse expression du Systéme de ’idéalisme transcendantal — on a affaire au flottement de 1’imagination entre I’&meipov et le mépag,
au Schweben zwischen Endlichkeit und Unendlichkeit SIT p. 232.

MARZO
2014



MARZO
2014

Eléments pour penser la scéne archaique de la phénoménalisation | Istvan Fazakas

dans ce qui apparait. C’est bien le cas du schématisme transcendantal de la phénoménalisation tel que Marc Richir le
définit dans la phrase déja citée en introduction, ou donc « pensée (entendement) et sensibilité (imagination) sont
indiscernables, ou donc I’imagination pense et la pensée imagine, ou par suite, la pensée se trouve prise dans la
phénoménalité du phénoméne ainsi constitué. » Le fondement, tout comme la ydpa, est schématisé de ’intérieur et
c’est la que I’imagination (ou si I’on veut utiliser la terminologie de Richir on devrait plutdt dire la phantasia)
constitue les phénomeénes.

(4.) Mais cette endogenése ne reléve pas non plus ici d’une simple « intériorisation» ou d’une
« immanentisation », mais il y a toujours quelque chose qui reste extérieur a cette in-formation, qui demeure en
dehors du schématisme de la phénoménalisation, et c’est 1a que la portée de la philosophie de Schelling pour une
pensée du réel devient manifeste. En effet, on I’a déja mentionné, dans chaque moment de la phénoménalisation il y
a quelque chose du fondement qui s’obscurcit davantage, qui résiste a 1’in-formation. On constate donc un double
mouvement de la phénoménalisation en termes d’apparition et de retrait, un double mouvement qui était aussi
souligné par Heidegger et qui est également important dans la phénoménologie de Richir. C’est ce double
mouvement qui témoigne du réel, donc de quelque chose qui fait obstacle au travail de I’imagination et qui en méme
temps participe de la constitution des phénomenes, car ce réel est caché dans le fondement méme.

(5.) On voit donc dans quelle mesure la relation entre le réel et I’imaginaire est a chercher dans la scéne
archaique de la phénoménalisation. S’il n’y avait rien dans le fondement qui résiste a I’activité de I’imagination, tout
phénomene reléverait entierement de I’imaginaire. Cependant pour pouvoir circonscrire le lieu de ce réel au sein
d’une philosophie transcendantale il faut descendre au niveau le plus archaique de la constitution de la
phénoménalité. Dans cette région le réel se présente comme le « dehors » de la schématisation « du dedans ». Mais
ce « dehors » n’est pas un élément qui s’ajouterait apres coup ni quelque chose qui précéderait la phénoménalisation,
mais est inscrit dans le processus méme de la genése dans la temporalité propre a celle-ci : I’instant. En effet, la
temporalité empirique n’est pas encore constituée a ce niveau 1a, mais on est, comme le rendra explicite Schelling
dans les Ages du monde, dans 1’immémorial c'est-a-dire dans un passé qui n’a jamais été présent. De quel droit peut-
on parler d’une imagination dans ce domaine ? En effet, il ne s’agit pas d’une imagination qui serait une faculté de
I’ame, mais plut6ét d’une imagination sans sujet, une imagination a-subjective et productrice, ce qui correspond plus a
une version a-subjective de la phantasia husserlienne ou plutét a sa reprise par Richir. Ce caractére a-subjectif de

I’imagination montre enfin bien pourquoi le terme d’événement est plus approprié a ce registre.

Un travail architectonique permettrait sans doute de mieux situer les éléments que nous avons dégagés chez Platon et
chez Schelling pour penser la phénoménalisation et la relation de I’imaginaire et du réel selon les différents niveaux.
Cette systématisation architectonique doit étre pourtant la tache d’un autre travail, plus long et plus détaillé. Le but

de la présente intervention était simplement de montrer comment 1’on peut trouver chez Platon et chez Schelling des



Istvan Fazakas | Eléments pour penser la scéne archaique de la phénoménalisation

¢éléments conceptuels pour penser la phénoménalisation en relation avec le réel et I’imaginaire. En guise de
conclusion, signalons seulement un autre probléme, crucial pour la refonte de la phénoménologie entreprise par
Richir. Ce probléme consiste dans la détermination du statut de 1’idéalité. Chez Platon ce sont les idées qui
gouvernent la schématisation dans la ydpa dans la mesure ou ce schématisme est une mimesis, et chez Schelling
c’est I’entendement qui fait clignoter le fondement en tant que lumiére posée sur le fondement — bien que (etil y a la
sans doute une circularité) cette nature soit le fondement méme de Dieu. Or, c’est & propos d’une telle primauté de
I’idéalité que nous citerons, pour finir, les considérations programmatiques des Fragments phénoménologiques sur le

temps et l’espace de Richir :

« Et si I’idéalité en sons sens ancien, instituée par Platon, doit elle aussi étre mise hors circuit —

pour nous en tant qu’elle procéde d’une institution symbolique aussi subtile que complexe —, de

quoi donc la phénoménologie telle que nous I’entendons peut-elle parler ? Peut-elle encore étre

philosophie ? N’est-elle pas vouée, tout comme le logismos (« raisonnement ») batard qui permet

de penser la chéra dans le Timée, a glisser comme en réve, d’apparences en apparences ? C’est

bien 1a pourtant ce que nous avons initié, dans 1’innocence des commencements, avec nos
b

, , . 27
Recherches phénoménologiques. »

Et il continue un peu plus loin :

« Ainsi la phénoménologie telle que nous la proposons revient-elle a retourner toute la perspective
du Timée platonicien comme un gant. Il en résulte bien 1’effroyable complexité que I’on est amené
a rencontrer dés que 1’on rend tous ses droit a ce qui devient toujours sans jamais étre (étant) :ily a
bien devenir ou genéese, mais celle-ci est infinie, et indéfiniment explicitable, an-archique et a-

téléologique, car ni I’intelligible ni le doxique n’y sont des principes et des fins. »**

Penser le devenir d’une telle fagon est sans doute une tache trés complexe et peut-étre méme impossible. Cependant,
si I’on procéde en phénoménologue c’est la seule tdche qui nous est propre. Platon et Schelling ont ouvert la voie
pour accéder a ce niveau, mais il faut aller encore plus loin, au-dela ou en dega de I’institution de I’idéalité, 1a ou les

phénomenes comme rien que phénomenes clignotent dans le lieu indéterminé entre 1’apparition et la disparition.

T FPTE p. 259.
* FPTE p. 264.

MARZO
2014



MARZO
2014

Eléments pour penser la scéne archaique de la phénoménalisation | Istvan Fazakas

Bibliographie et abréviations

(Euvres des Platon :

TIMEE

PHILEBE

PLATON : Timée, Paris : Les Belles Lettres, 1925

PLATON : Philébe, Paris : Les Belles Lettres, 1941

(Euvres des Richir :

PTE PHENOMENES, TEMPS ET ETRES - ONTOLOGIE ET PHENOMENOLOGIE, Jérome Millon
- coll. Krisis - Grenoble - février 1987

FPTE FRAGMENTS PHENOMENOLOGIQUES SUR LE TEMPS ET L’ESPACE, Jérome Millon —
Coll. Krisis - Grenoble — octobre 2006

PENF PHENOMENOLOGIE EN ESQUISSES — NOUVELLES FONDATIONS, Jérome Millon — Coll.
Krisis - Grenoble - janvier 2000

(Euvres des Schelling :

FS* SCHELLING, F.W.J.: Recherches philosophiques sur l’essence de la liberté humaine (trad. Courtine,
J-F. et Martineau, E.) in. (Euvres métaphysiques, Paris : Gallimard, 1980, pp. 115-196.

TH* SCHELLING, F.W.J.: Le Timée de Platon (trad. Michalewski, A.) Villeneuve d'Ascq : Presses
universitaires du Septentrion, 2005

SIT SCHELLING, F.W.J.: System des Transzendentalen Idealismus, Werke. Band 2, Leipzig 1907

Autres textes :

BLUMENBERG 2006* BLUMENBERG, H. : Paradigmes pour une métaphorologie, Paris : Vrin, 2006

COURTINE 1990

DERRIDA 1993

COURTINE, J-F. : Extase de la raison, Paris : Ed. Galilée, 1990
DERRIDA, J. : Khéra, Paris : Galilée, 1993

FINKELBERG 1996 FINKELBERG, A.: Plato's Method in Timaeus in. The American Journal of Philology, Vol.

117, No. 3 (Autumn, 1996), pp. 391-409

FISCHBACH 2005 FISCHBACH, F. : Schelling : du Timée a la Philosophie de la nature in. Le Timée de
Platon, Villeneuve d'Ascq : Presses universitaires du Septentrion, 2005
HEIDEGGER 1977* HEIDEGGER, M. : Schelling. Le traité de 1980 sur [’essence de la liberté humaine (trad.

Courtine, J-F.), Paris : Gallimard, 1977



Istvan Fazakas | Eléments pour penser la scéne archaique de la phénoménalisation

HEIDEGGER 1967
KRV

MICHALEWSKI 2005

SALLIS 1999

LE SENS SE FAISANT

TENGELYI-GONDEK

CORNFORD
VETO 1977

HEIDEGGER, M. : Introduction a la métaphysique (trad. Kahn,G.), Paris : Gallimard, 1967

KANT, L. : Kritik der reinen Vernunft, Riga, 1787 (A); 1789 (B). (trad. fr. Alain Renaut,
Paris, Aubier, 1997).

MICHALEWSKI, A. : Commentaire du Le Timée de Platon de Schelling in. Le Timée de
Platon, Villeneuve d'Ascq : Presses universitaires du Septentrion, 2005

SALLIS, John 1999, Chorology, Indiana University Press, Bloomington.

SCHNELL, A: Le sens se faisant, Bruxelles,. Editions Ousia, 2011

TENGELYI, Laszl6 ; GONDEK, Hans-Dieter: Neue Phdnomenologie in Frankreich, Berlin,
Suhrkamp, 2011.

CORNFORD, F. M., Platos Cosmology, Indianapolis/Cambridge : Hackett Publishing, 1997

VETO, M. : Le Fondement selon Schelling, Paris : Beauchesne, 1977

*Dans le cas ou on donne la référence selon deux paginations, la premiere se référe a I’édition de la langue

originelle, tandis que la deuxieme a la traduction frangaise.

Ex : SP p.436 (édition allemande)/217 (édition frangaise)

MARZO
2014






	Blank Page

