
István Fazakas | Éléments pour penser la scène archaïque de la phénoménalisation 
 
 
 
 

 

 
 

175 
M A R Z O  

2 0 1 4  

Éléments pour penser la scène archaïque de la phénoménalisation 
István Fazakas 
Université Charles de Prague 
 

 
La question directrice du présent article est la suivante : Comment se fait-il qu’il y a des phénomènes dans un 

horizon de sens qui sont donnés à une conscience ou, en d’autres termes, comment se fait-il qu’il y a quelque chose 

qui se montre et quels sont les moments ou les éléments constitutifs de sa phénoménalisation ? Trois points sont ici 

importants : (1.) ce questionnement s’effectue dans le cadre d’une philosophie transcendantale, (2.) ce 

questionnement est à l’origine un questionnement sur la genèse du sens (sur le « se faire » du sens) et (3.) sur la 

relation entre la genèse du sens et la genèse des phénomènes. Or, à l’arrière-plan de nos recherches gît une lecture de 

la pensée kantienne dont on trouve les moments  fondateurs dans la doctrine du schématisme dans la Critique de la 

raison pure, mais qui a été développée plus avant dans la Critique de la faculté de juger, et selon laquelle le 

surgissement du sens est à situer dans l’espace de jeu entre une conscience et le divers sensible. En effet, et c’est clair 

dans la première Critique, c’est le schématisme qui permet l’application d’un concept, fût-il empirique ou pur, à la 

sensibilité, c’est donc dans le schématisme en tant qu’activité de l’imagination que les concepts gagnent une 

signification réelle et que le divers devient un phénomène sensé. « Des pensées sans contenu sont vides, des 

intuitions sans concepts sont aveugles »1, c'est-à-dire qu’il n’y a pas de vrai sens là où le schématisme n’est pas mis 

en œuvre. Il y a cependant un autre type de schématisme, plus important pour une refonte de la phénoménologie telle 

qu’elle s’effectue par exemple dans les travaux de Marc Richir, et notamment celui qui s’opère sans concept aucun 

dans une pensée réfléchissante. Richir remarque à propos de cette dernière qu’ « il y a […] dans ce schématisme sans 

concepts (déterminés), une union intime entre une diversité déjà tendue vers l’unité et une unité déjà ouverte, du 

même coup, à la diversité qu’elle y accueille. Ainsi, nous reconnaissons en lui, continue Richir, ce que nous 

désignerons par schématisme transcendantal de la phénoménalisation, où pensée (entendement) et sensibilité 

(imagination) sont indiscernables, où donc l’imagination pense et la pensée imagine, où par suite, la pensée se trouve 

prise dans la phénoménalité du phénomène ainsi constitué. »2 C’est ce schématisme transcendantal de la 

phénoménalisation qui est au centre de notre intervention, cet événement dans lequel « la pensée se trouve prise dans 

la phénoménalité du phénomène » ; et la tâche qu’on se donne est de retrouver des éléments constitutifs de cet 

événement qu’on pourrait appeler avec un concept proposé récemment par L. Tengelyi un événement de sens 

[Sinnereignis].3 Ces éléments ne sont pourtant pas à chercher seulement et nécessairement dans la tradition 

phénoménologique. Nous choisissons plutôt un passage extrêmement riche du Timée – qui a été d’ailleurs commenté 

                                                
1 Le lecteur intéressé trouvera une réélaboration et un prolongement de ces propos dans « Esquisse du schématisme archaïque de la 
phénoménalisation » in. Est-ce réel. Phénoménologies de l’imaginaire (éd. A. Dufourcq), Brill, 2016.B75/A51. 
2 PTE p. 20. C’est nous qui soulignons « la pensée se trouve prise dans la phénoménalité du phénomène ainsi constitué. » 
3 NPF p. 29. Et pour la caractérisation de la phénoménologie française contemporaine comme une phénoménologie des événements de sens (en 
pluriel !) cf. p.40. 



Éléments pour penser la scène archaïque de la phénoménalisation | István Fazakas 
 

 
 
 
 
 

	
  
 

176 
M A R Z O  

2 0 1 4  
 

à plusieurs reprises par Richir4, mais qui a déjà attiré l’attention d‘auteurs comme Heidegger5 ou Derrida6 – et la 

Freiheitsschrift de Schelling qui – on va le voir – a été lui aussi fortement influencé par le texte de Platon en 

question.  

 

! 

 

Il s’agit du passage du Timée dans lequel le récit cosmologique – que Timée présente comme un don à Socrate à 

l’occasion d’une fête de la raison7 – doit être recommencé et approfondi pour pouvoir mieux décrire la création du 

monde. Sans pouvoir ici aborder toutes les implications ce bref passage qui va de 48a jusqu’à 53b, nous 

souhaiterions plutôt mettre l’accent sur cinq points cruciaux pour une lecture phénoménologique8 de Platon : (1.)  Le 

caractère archéologique du discours, (2.) la nécessité de l’introduction de la χώρα comme troisième genre outre 

l’intelligible et le sensible,  (3.) le caractère aporétique de ce troisième genre, (4.) l’instabilité du schématisme de la 

phénoménalisation, pensée à partir de la χώρα et  finalement (5.) ce qu’on pourrait appeler avec un concept 

d’Alexander Schnell l’ « endogénésiation » du champ phénoménologique et son caractère affectif. 

(1.) Le discours du Timée est archéologique. Cela veut dire que pour pouvoir décrire l’état actuel du monde 

il faut remonter à son origine et déduire les structures actuelles du monde à partir de ce moment premier de la 

création.9 La prémisse qui légitime donc un tel discours est que c’est en décrivant les structures mises en jeu au 

commencement qu’on peut déterminer la structure actuelle du cosmos. C’est pourquoi Timée doit commencer avec 

le commencement. Cependant, ce commencement n’a pas lieu dans le temps cosmique ou dans le temps empirique, 

car on se trouve dans une région archaïque, avant l’institution du temps cosmique, c’est-à-dire avant la création des 

astres (πρὸ τῆς οὐρανοῦ γενέσεως, 48b). Le temps empirique étant né en effet avec la création du ciel et la révolution 

des astres (37c-38d). Néanmoins, pour penser le premier moment de l’institution du monde par le démiurge, Timée 

doit remonter à une origine qui se trouve – selon la belle expression de Schelling – dans « la nuit des temps » – ou 

selon la formulation de Derrida –  dans « un commencement plus ancien que le commencement »10, qui est aussi 

                                                
4 Cf. les analyses de PTE, PENF, FPTE. 
5 Dans Introduction à la métaphysique et Qu’appelle-t-on penser. 
6 Liste non exhaustive : Khôra, La pharmacie de Platon, Comment ne pas Parler, Foi et savoir, Chora L Works, etc. 
7 Le don et le sacrifice sont deux catégories qui excédent la compréhension simplement positiviste, logiciste du langage. Ils relèvent du pouvoir 
performatif de la langue. Timée n’a pas pour objet principal à décrire le monde et à créer ainsi une théorie cohérente, qu’il pourrait après réutiliser, 
enseigner, développer, mais il présent un don au Socrate et un sacrifice à la déesse. Penser est ici une fête et non pas une science. Selon John 
Sallis, cette rencontre où Socrate et ses amis présentent des discours est une fête du λόγος. („a feast of λόγος vö. Sallis 1990, pp. 35,36,44,45). 
8 Phénoménologique dans le sens où elle vise « Die Sache selbst », « la chose même ». 
9 Selon un passage de De Caelo d’Aristote, les philosophes qui affirment que le monde soit né ne considèrent pas leurs propres récits comme des 
théories qui parlent d’une naissance effective, mais ils procèdent comme les géomètres, qui montrent des schèmes pour faciliter la compréhension. 
Le récit est donc un simple instrument pédagogique. (279b34 – 280a11 cité par Finkelberg 1996 p. 394) En outre, selon les commentateurs, il est 
certain qu’Aristote renvoi ici au Timée de Platon. (Ibid. pp. 394-39) Ainsi, le discours archéologique sert seulement à faire voir la structure du 
monde, mais pas sa naissance. Or, selon Blumenberg aussi, le mythe de Platon n’est pas un vrai récit qui raconterait l’origine effective du monde, 
mais il est une construction hypothétique qui lui permet de déduire des énoncés théoriques sur la structure du cosmos. (Blumenberg 2006, p. 
115/105) La cosmogonie n’est pas donc une cosmogonie qu’en apparence ; en réalité, il s’agit d’une pure cosmologie.   
10 Derrida 1993 p. 96. 



István Fazakas |  Éléments pour penser la scène archaïque de la phénoménalisation 
 
 
 
 

 

 
 

177 
M A R Z O  

2 0 1 4  

ancien que l’être premier, le démiurge.11 À ce moment le démiurge n’a pas encore créé les astres donc le temps. Or, 

le commencement décrit dans le passage qui nous intéresse ici est un nouveau commencement : il faut de nouveau 

commencer avec le commencement (πάλιν ἀρκτέον ἀπ᾽ ἀρχῆς, 48a), il faut recommencer, car la cosmologie 

présentée auparavant a manqué un élément fondamental. 

(2.) En effet, dans la première version de la cosmologie que Timée a esquissée avant le passage en question 

il était suffisant de distinguer d’un côté l’espèce des paradigmes intelligibles (νοητὸν) étant toujours le même (ἀεὶ 

κατὰ ταὐτὰ ὄν), et étant immuable et de l’autre coté l’imitation des paradigmes, ayant le devenir et étant visible 

(µίµηµα δὲ παραδείγµατος δεύτερον, γένεσιν ἔχον καὶ ὁρατόν, 48e). On voit bien que ces deux espèces 

correspondent aux domaines de l’idéalité et de l’intelligible d’une part et du sensible d’autre part qui, selon Platon, 

n’est que l’imitation du domaine des idées. Toutefois, à partir de ces deux espèces on ne peut pas expliquer de 

manière satisfaisante la façon dont l’imitation a lieu, ou, en d’autres termes, on ne peut pas dire comment quelque 

chose qui est en devenir et qui est sensible pourrait être rapportée à quelque chose d’immuable et d’intelligible. Il est 

donc nécessaire, ou encore le discours nous contraint (εἰσαναγκάζειν) à distinguer un troisième genre, opaque, flou et 

périlleux12, pour pouvoir penser le devenir. Ce troisième genre est en effet le réceptacle et la nourrice de tout devenir 

(πάσης εἶναι γενέσεως ὑποδοχὴν αὐτὴν οἷον τιθήνην) et en même temps il participe d’une façon aporétique de 

l’intelligible (µεταλαµβάνον δὲ ἀπορώτατά πῃ τοῦ νοητοῦ, 51 a-b.). Platon compare cette espèce dans laquelle le 

devenir a lieu (τὸ δ᾽ ἐν ᾧ γίγνεται) à la mère, tandis que ce à la ressemblance de quoi ce qui devient se conçoit 

(comme se conçoit un enfant, φύεται) et ce qui devient (τὸ γιγνόµενον) peuvent être pensés comme le père et l’enfant 

(50 c-d.). Or, le troisième genre est également appelé « χώρα », « lieu », parce qu’il est en effet le lieu du devenir (52 

b-e.). 

(3.) Nous le voyons, l’introduction de ce troisième genre nous mène à une aporie. Non seulement parce que 

la façon dont elle participe à la rationalité n’est pas clairement saisissable, mais encore parce qu’on ne peut pas non 

plus voir quel est le rapport exact entre ce réceptacle du devenir et le devenir même du sensible. Car cette troisième 

espèce est complètement amorphe (πλὴν ἄµορφον 50d, 51a.) pour pouvoir recevoir toute forme sans marquer de ses 

propres traits ce qui apparaît en elle ; elle est, à proprement parler, invisible (ἀνόρατον 51a.), parce que c’est elle qui 

rend possible le surgissement du sensible. On ne la voit que comme dans un rêve (ὀνειροπολοῦµεν βλέποντες), et on 

                                                
11 Remarquons que c’est le même type de discours, qu’on appellera désormais archéologique, que Schelling entreprendra dans sa philosophie 
intermédiaire marquée par des œuvres comme les Recherches philosophiques sur l’essence la liberté humaine, Les Conférences de Stuttgart ou 
encore Les Ages du monde. Cette caractérisation de la pensée schellingienne comme archéologie était formulée par Jean-François Courtine. 
L’objet des recherches et du récit de Schelling est l’être original, qu’il nomme l’immémorial ou en allemande das Unvordenkliche, qui est à la foi 
le Suprême et l’Ancien. « A cette détermination générale de l’objet répond la démarche propre à la science qui tend nécessairement à revenir à 
l’origine, à l’initial, au premier commencement du monde (Anfang), c’est-à-dire aussi bien à ce principe qui est au-delà du monde, au-delà du 
temps présent, au-delà de ce temps du monde, de cet âge du temps. Ainsi, la science est essentiellement archéologique [nous soulignons], elle 
s’édifie sur le dépassement du donné et du présent pour tenter de prendre en vue le monde à son origine. La science par excellence est savoir du 
passé, du premier commencement, de la création ; elle s’enquiert très littéralement du passé le plus lointain en remontant jusqu’à la nuit des temps. 
» (Courtine 1990 p. 244) Tout l’enjeu sera après, pour nous, de voir en quelle mesure cette méthode qui suppose le dépassement du donné serait 
être réconcilié avec la méthode phénoménologique qui – au moins chez Husserl – s’édifie sur les principes des tous les principes. Nous y 
reviendrons. 
12 Sallis traduit «  χαλεπόν », qui revient en plusieurs reprises comme l’adjectif caractérisant l’entreprise de Timée comme « dangerous ». (cf 
Sallis 1990 p. 9.) 



Éléments pour penser la scène archaïque de la phénoménalisation | István Fazakas 
 

 
 
 
 
 

	
  
 

178 
M A R Z O  

2 0 1 4  
 

ne peut l’atteindre que par une spéculation bâtarde hors de toute sensation (µετ᾽ ἀναισθησίας ἁπτὸν λογισµῷ τινι 

νόθῳ, 52b.). La χώρα  n’est donc ni sensible ni intelligible dans le sens propre de ces termes, cependant elle participe 

de l’intelligible, et elle hante d’une certaine façon le sensible comme on le voit par exemple dans le flottement du 

phantasma qui n’est pas encore fixé (ἀεὶ φέρεται φάντασµα, 52c.).13 À propos de cette aporie, Derrida souligne que 

l’embarras du discours ne consiste pas dans le fait que la χώρα est à la fois sensible et intelligible, ou ni sensible ni 

intelligible, mais dans le fait que « tantôt la χώρα paraît n’être ni ceci ni cela, tantôt à la fois ceci et cela. »14 D’une 

part si la χώρα n’est ni sensible ni intelligible, elle ne peut pas servir comme réceptacle du devenir, ni ne peut servir 

pour expliquer la façon dont les idées sont transposées à la région sensible, d’autre part si elle est à la fois sensible et 

intelligible de la même façon que les paradigmes et le devenir, alors il n’y a plus de sens de parler de trois genres 

différents. Ce dernier cas serait en fait similaire à ce que fait voir l’interprétation du schématisme kantien de 

Heidegger dans la mesure où il affirme que l’imagination est la source commune aux deux souches de la 

connaissance. Cependant, une telle démarche trahit une subreption transcendantale, car elle ne pense pas les 

transpositions architectoniques (c’est-à-dire qu’elle utilise des concepts appropriés à un niveau transcendantal pour 

parler de choses qui relèvent d’un autre niveau). Il faut donc penser l’oscillation ou la super-oscillation de la χώρα 

sans lui conférer le même type de sensibilité et d’intelligibilité qu’ont respectivement le devenir et les idées tout en 

admettant qu’il y ait une sorte de « proto-sensibilité » et « proto-intelligibilité » de la χώρα. (Tout l’enjeu serait 

ensuite, pour une lecture phénoménologique, de déterminer le rapport entre la proto-sensibilité et la proto-

intelligibilité de la χώρα et la sensibilité du monde et l’intelligibilité des idéalités.) 

 (4.) Une piste pour penser la genèse du sensible dans la χώρα nous est indiquée par Marc Richir et 

précisément à propos du caractère flottant de la schématisation de la χώρα. La « schématisation » est d’ailleurs un 

mot de Platon dont il se sert pour éclairer la façon dont quelque chose apparaît pour disparaître ensuite dans le 

réceptacle (ἐν ᾧ δὲ ἐγγιγνόµενα ἀεὶ ἕκαστα αὐτῶν φαντάζεται καὶ πάλιν ἐκεῖθεν ἀπόλλυται 49e.). Il compare le 

réceptacle à une matière découpée en figures (διασχηµατιζόµενον) et qui apparaît tantôt sous un aspect, tantôt sous 

un autre. Et Marc Richir de souligner le caractère inchoatif de ce processus : « le support est „mis en mouvement et 

découpé en figures”, c’est-à-dire schématisé […]. Mais surtout, et ce point est capital, ce sont les empreintes 

schématiques elles-mêmes qui sont instables et fluctuantes […]. »15 Ce flottement ou cette inchoativité témoigne déjà 

d’une région où le sensible n’est pas encore fixé, mais dans laquelle il oscille entre l’apparition et la disparition, ou 

encore dans laquelle les phénomènes clignotent entre l’être et le non-être. 

 (5.) Ce clignotement ne peut avoir lieu que via une véritable endogenèse (Platon emploie le verbe 

« ἐγγίγνοµαι », 49e.). En effet, la première espèce (celle des paradigmes), et Platon le dit clairement, ne recevant en 

elle rien d’étranger, ni n’entrant elle-même en quelque chose d’autre (οὔτε εἰς ἑαυτὸ εἰσδεχόµενον ἄλλο ἄλλοθεν 

οὔτε αὐτὸ εἰς ἄλλο ποι ἰόν, 52a.) ne peut pas opérer la schématisation dans la χώρα de façon immédiate. Au 
                                                
13 Pour l’interprétation de la phrase sur le phantasma cf. Cornford p.370. Et pour le flottement du phantasma comme une manifestation du 
troisième genre cf. Richir PENF p. 469. 
14 Derrida 1993 p.16. 
15 PENF p. 467. 



István Fazakas |  Éléments pour penser la scène archaïque de la phénoménalisation 
 
 
 
 

 

 
 

179 
M A R Z O  

2 0 1 4  

contraire, la schématisation, qui est comprise comme mimesis, a lieu dans la χώρα ; en vue des paradigmes, mais « du 

dedans ». Il s’agit donc d’une endogenèse qui se distingue pourtant, comme le souligne à propos de ce concept 

Alexander Schnell, « d’une „intériorisation“ ou d’une „immanentisation” précisément par le fait qu’elle tienne 

compte et permette de rendre raison du „dehors” et du „réel”. »16 Ce surgissement du dedans des schèmes en vue des 

paradigmes nous rappelle – bien que vaguement – ce que Kant a appelé une pensée réfléchissante : il s’agit d’une 

endogènese dans laquelle un sens se cherche et qui se rapporte en même temps à une extériorité, qui tend déjà vers 

un réel qui le rende stable.17 Toutefois sans une telle réalité, qui chez Platon correspond au monde des idées, il n’y a 

pas d’ancrage possible du flottement. Or, une telle « mimesis active du dedans » fait signe pour Marc Richir à ce 

qu’il appelle Leiblichkeit.18 Sans pouvoir entrer dans les détails, soulignons seulement la dimension « pathique » de 

la χώρα. Les schèmes déployés du dedans dans la χώρα affectent le réceptacle. Platon dit que la nourrice du devenir 

devient ignée ou aquatique, elle reçoit les formes de la terre et de l’air et elle subit toutes les autres affections qui 

s’ensuivent (τὴν δὲ δὴ γενέσεως τιθήνην ὑγραινοµένην καὶ πυρουµένην καὶ τὰς γῆς τε καὶ ἀέρος µορφὰς δεχοµένην, 

καὶ ὅσα ἄλλα τούτοις πάθη συνέπεται πάσχουσαν 52d-e.). Il y a donc quelque chose dans l’endogenèse et dans le 

réceptacle qui relève de l’affectivité. La χώρα n’est pas simplement le lieu neutre du schématisme transcendantal de 

la phénoménalisation, mais son support affectif. 

 

! 

 

Pour approfondir la pensée d’une telle endogenèse, passons maintenant à Schelling. En 1794 il entreprend le 

commentaire du Timée et plus précisément du passage qui va de 27d jusqu’à 53d.19 Ce « commentaire » de Schelling 

est un recueil des notes de lecture, très précieux pour nous, car il documente le développement de la philosophie de 

la nature. On peut même supposer, comme le fait Franck Fischbach, que « la distinction des deux tâches de la 

philosophie (la déduction du réel à partir de l’idéel dans l’idéalisme et la construction de l’idéel à partir du réel dans 

la Naturphilosophie) trouve une origine possible dans la fréquentation du Timée de Platon par le jeune Schelling. »20 

C’est dans la deuxième partie, plus longue, de ce commentaire que Schelling traduit la χώρα comme Urstoff ou 

encore Urmaterie21. Après avoir récapitulé les caractéristiques fondamentales de la χώρα (qu’elle est le substrat 

invisible et amorphe du devenir, susceptible de recevoir toutes les formes et étant la matrice dans laquelle et à partir 

de laquelle le devenir se produit) il introduit deux catégories du Philèbe pour rendre plus compréhensible la relation 

entre les formes intelligibles et la matière originelle. La matière originelle devient soumise à la catégorie de 

                                                
16 Le sens se faisant p. 212. 
17 L’enjeu pour la phénoménologie serait de penser la heautonomie de l’endogenèse contrairement à l’hétéronomie telle que l’on la voit dans le 
schématisme qui est régi par les paradigmes. 
18 PENF p.467 
19 Michalewski 2005 p. 12  
20 Fischbach 2005 p. 113 
21 Cf. par exemple TH pp. 58-59/72-73. 



Éléments pour penser la scène archaïque de la phénoménalisation | István Fazakas 
 

 
 
 
 
 

	
  
 

180 
M A R Z O  

2 0 1 4  
 

l’ἄπειρον, l’illimité, tandis que la forme universelle, à celle du πέρας, le limité.22 Ce qui est important ici c’est de 

voir comment le rapprochement entre la χώρα et l’ἄπειρον accentue le caractère indéterminé et informe de la nature 

originelle, ainsi que le caractère illimité de la région archaïque de la genèse. Ce substrat obscur va être ensuite 

schématisé par les éléments constitutifs (en devenant aqueux, igné, éthéré et terreux) lorsqu’il reçoit une forme, une 

limite, le πέρας. C’est précisément du surgissement de la forme au sein du réceptacle du devenir que témoigne un 

passage des Recherches philosophiques sur l’essence de la liberté humaine qui a été fortement influencé par le 

Timée. 

Il s’agit du passage qui se trouve après l’introduction d’une distinction faite par Schelling dans sa 

philosophie de la nature et précisément celle entre le fondement et l’existence d’un être [Wesen]. Si tous les êtres ont 

une existence et un fondement distincts, alors l’être premier, Dieu, doit avoir un fondement aussi. Mais comment 

Dieu (appelé aussi lumière ou entendement), qui selon certains commentateurs est le succédané du moi dans la 

philosophie intermédiaire de Schelling, se rapporte à son fondement (appelé aussi nature initiale ou Sehnsucht 

[nostalgie, désir, voire désirement]) qui pourrait donc être compris comme le succédané du non-moi ?23 Schelling 

répond à cette question en décrivant la première rencontre de Dieu avec son fondement : 

 

« Ainsi, tandis que l’entendement, ou la lumière posée sur la nature initiale met en mouvement le 

désir qui tend à revenir en lui-même, et le pousse à la scission des forces (à abandonner 

l’obscurité), et qu’en cette même scission il fait se lever l’unité secrète de ce qui est scindé – 

l’éclair de lumière (Lichtblick) qui est en retrait – ainsi surgit également pour la première fois 

quelque chose de concevable et de singulier, et cela non pas à travers une représentation venue de 

dehors, mais à travers une véritable in-Formation/Imagination (Ein-Bildung), puisque ce qui naît 

s’in-forme (hineingebildet) en nature, ou plus exactement, à travers un éveil (Erweckung), puisque 

l’entendement fait se lever l’unité de l’idéa en retrait dans le fond scindé. »24 

 

Qu’est-ce qui se passe donc dans cette phrase quelque peu difficile à suivre ? Schelling nous dit que lorsque 

l’entendement se rapporte à la nature originelle un éclair de lumière ou encore un clignotement se produit qui en 

même temps fait que quelque chose de concevable se produit. Il s’agit ici, selon nous, de la description de la 

phénoménalisation. Mais celle-ci n’a pas lieu à travers une représentation venue du dehors, mais à travers une in-

formation ou une imagination « du dedans », c’est-à-dire à travers une véritable endogenèse. Approfondissons cela 

en mettant l’accent sur cinq points : (1.) il s’agit ici, d’après nous, d’une reprise de la problématique kantienne du 

schématisme, le (2.) portera sur le schématisme qui fait clignoter le fondement, le (3.) sur l’imagination comme 

endogenèse, le (4.) sur le statut du réel et le double mouvement de l’apparition et du retrait et (5.) on s’interrogera sur 

                                                
22 Ibid. 59/73 et Philèbe 27 b-c. 
23 Veto p. 121. 
24 FS p.148 



István Fazakas |  Éléments pour penser la scène archaïque de la phénoménalisation 
 
 
 
 

 

 
 

181 
M A R Z O  

2 0 1 4  

la relation entre le réel et l’imaginaire dans la région archaïque de la phénoménalisation. 

 (1.) Si Dieu peut à juste titre être considéré comme le succédané du moi, tandis que le fondement comme 

celui du non-moi, alors on peut lire les tentatives de Schelling de décrire le rapport de Dieu à son fondement comme 

une reprise ontothéologique de la problématique kantienne du schématisme. Il s’agit en effet de voir comment 

l’entendement se rapporte à la nature, ou encore comment le sens du sensible est constitué dans ce rapport, mais cela 

non pas à partir de la conscience et du divers, mais à partir de l’être premier, Dieu et de son fondement. Il est 

frappant de constater que Schelling reprend aussi le terme d’imagination pour décrire ce rapport. Cette description 

n’est certes plus transcendantale, mais ontothéologique, donc métaphysique, parce qu’elle part de la prémisse selon 

laquelle pour pouvoir déterminer l’essence de l’étant en tant qu’étant il faut poser la question de l’étant en totalité, et 

cela en décrivant l’être premier.25 Cependant, et c’est notre thèse de départ, on peut lire cette ontothéologie 

schellingienne comme une archéologie et l’on peut en tirer des éléments pour l’archéologie transcendantale de la 

conscience et cela précisément si l’on considère ce passage comme une version métaphysique du schématisme 

transcendantal.  

 (2.) L’image utilisée par Schelling pour décrire ce schématisme est celle de l’éclair de lumière. L’éclair de 

lumière est l’unité secrète de ce qui est scindé, c’est donc l’unité de l’entendement et du fondement. Cependant, cette 

unité n’existe pas in actu avant que la lumière soit posée sur la nature initiale. Or, même dans cette scène archaïque 

de la première rencontre l’éclair de lumière est en retrait. En effet, et Schelling le dit clairement dans les Recherches, 

chaque fois que l’entendement illumine le fondement, ce dernier s’obscurcit davantage. Ce qui se produit ici n’est 

donc rien d’autre que le clignotement originel des phénomènes. La temporalité propre de ce clignotement est 

l’instant de l’éclair, ce qui correspond grosso modo à ce que Marc Richir appelle avec un mot de Platon l’exaiphnes 

phénoménologique (mais qui correspond peut-être aussi à l’Augenblick heideggérien et à la foudre d’Héraclite qui 

gouverne tout). Le schématisme fait clignoter le fondement dans l’instantané et c’est ainsi que se produit pour la 

première fois in actu l’unité de l’entendement et du fondement. 

 (3.) Dans le clignotement se produit pour la première fois quelque chose de concevable et de singulier, 

c’est-à-dire un phénomène. Mais cette phénoménalisation n’est pas le résultat d’une représentation venue du dehors, 

mais d’une Ein-Bildung.26 C’est donc une certaine version archaïque de l’imagination transcendantale qui s’opère 

dans la phénoménalisation, mais comme c’était aussi le cas dans la χώρα , « du dedans ». Il s’agit donc ici d’une 

endogenèse du sens et du phénomène dans le fondement. L’imagination schématise le fondement du dedans et c’est 

ainsi que ce qui nait s’in-forme (hineingebildet) en nature et que la lumière posée sur la nature initiale se trouve prise 

                                                
25 Pour Heidegger « théo-logie » veut dire « le fait de poser la question de l’étant en totalité. »  Mais la pensée schellingienne est aussi 
ontologique, dans la mesure où elle pose la question de « l’étant comme telle, de l’essence de l’être en général. »  Ces deux questions ne peuvent 
pas être pensées séparément, et c’est cette double question qui caractérise le discours ontothéologique. On voit donc dans quelle mesure le texte 
que nous venons citer est ontothéologique : il affirme qu’il y a quelque chose dans l’être premier, ou le vivant originel, c'est-à-dire dans le 
fondement de l’être qui va déterminer l’étant en totalité et l’étant en tant qu’étant est caractérisé par cette même chose. Dans les cadres d’un tel 
discours l’étant en tant qu’étant peut être compris à partir d’un étant premier, qui comportera toutes les caractéristiques de la totalité de l’étant. 
(Heidegger 1977 p. 62/95.) 
26 Selon l’heureuse expression du Système de l’idéalisme transcendantal –  on a affaire au flottement de l’imagination entre l’ἄπειρον et le πέρας, 
au Schweben zwischen Endlichkeit und Unendlichkeit SIT p. 232. 



Éléments pour penser la scène archaïque de la phénoménalisation | István Fazakas 
 

 
 
 
 
 

	
  
 

182 
M A R Z O  

2 0 1 4  
 

dans ce qui apparaît. C’est bien le cas du schématisme transcendantal de la phénoménalisation tel que Marc Richir le 

définit dans la phrase déjà citée en introduction, où donc « pensée (entendement) et sensibilité (imagination) sont 

indiscernables, où donc l’imagination pense et la pensée imagine, où par suite, la pensée se trouve prise dans la 

phénoménalité du phénomène ainsi constitué. » Le fondement, tout comme la χώρα, est schématisé de l’intérieur et 

c’est là que l’imagination (ou si l’on veut utiliser la terminologie de Richir on devrait plutôt dire la phantasia) 

constitue les phénomènes. 

(4.) Mais cette endogenèse ne relève pas non plus ici d’une simple « intériorisation » ou d’une 

« immanentisation », mais il y a toujours quelque chose qui reste extérieur à cette in-formation, qui demeure en 

dehors du schématisme de la phénoménalisation, et c’est là que la portée de la philosophie de Schelling pour une 

pensée du réel devient manifeste. En effet, on l’a déjà mentionné, dans chaque moment de la phénoménalisation il y 

a quelque chose du fondement qui s’obscurcit davantage, qui résiste à l’in-formation. On constate donc un double 

mouvement de la phénoménalisation en termes d’apparition et de retrait, un double mouvement qui était aussi 

souligné par Heidegger et qui est également important dans la phénoménologie de Richir. C’est ce double 

mouvement qui témoigne du réel, donc de quelque chose qui fait obstacle au travail de l’imagination et qui en même 

temps participe de la constitution des phénomènes, car ce réel est caché dans le fondement même. 

 (5.) On voit donc dans quelle mesure la relation entre le réel et l’imaginaire est à chercher dans la scène 

archaïque de la phénoménalisation. S’il n’y avait rien dans le fondement qui résiste à l’activité de l’imagination, tout 

phénomène relèverait entièrement de l’imaginaire. Cependant pour pouvoir circonscrire le lieu de ce réel au sein 

d’une philosophie transcendantale il faut descendre au niveau le plus archaïque de la constitution de la 

phénoménalité. Dans cette région le réel se présente comme le « dehors » de la schématisation « du dedans ». Mais 

ce « dehors » n’est pas un élément qui s’ajouterait après coup ni quelque chose qui précèderait la phénoménalisation, 

mais est inscrit dans le processus même de la genèse dans la temporalité propre à celle-ci : l’instant. En effet, la 

temporalité empirique n’est pas encore constituée à ce niveau là, mais on est, comme le rendra explicite Schelling 

dans les Âges du monde, dans l’immémorial c'est-à-dire dans un passé qui n’a jamais été présent. De quel droit peut-

on parler d’une imagination dans ce domaine ? En effet, il ne s’agit pas d’une imagination qui serait une faculté de 

l’âme, mais plutôt d’une imagination sans sujet, une imagination a-subjective et productrice, ce qui correspond plus à 

une version a-subjective de la phantasia husserlienne ou plutôt à sa reprise par Richir. Ce caractère a-subjectif de 

l’imagination montre enfin bien pourquoi le terme d’événement est plus approprié à ce registre. 

 

! 

 

Un travail architectonique permettrait sans doute de mieux situer les éléments que nous avons dégagés chez Platon et 

chez Schelling pour penser la phénoménalisation et la relation de l’imaginaire et du réel selon les différents niveaux. 

Cette systématisation architectonique doit être pourtant la tâche d’un autre travail, plus long et plus détaillé. Le but 

de la présente intervention était simplement de montrer comment l’on peut trouver chez Platon et chez Schelling des 



István Fazakas |  Éléments pour penser la scène archaïque de la phénoménalisation 
 
 
 
 

 

 
 

183 
M A R Z O  

2 0 1 4  

éléments conceptuels pour penser la phénoménalisation en relation avec le réel et l’imaginaire. En guise de 

conclusion, signalons seulement un autre problème, crucial pour la refonte de la phénoménologie entreprise par 

Richir. Ce problème consiste dans la détermination du statut de l’idéalité. Chez Platon ce sont les idées qui 

gouvernent la schématisation dans la χώρα  dans la mesure où ce schématisme est une mimesis, et chez Schelling 

c’est l’entendement qui fait clignoter le fondement en tant que lumière posée sur le fondement – bien que (et il y a là 

sans doute une circularité) cette nature soit le fondement même de Dieu. Or, c’est à propos d’une telle primauté de 

l’idéalité que nous citerons, pour finir, les considérations programmatiques des Fragments phénoménologiques sur le 

temps et l’espace de Richir :  

 

« Et si l’idéalité en sons sens ancien, instituée par Platon, doit elle aussi être mise hors circuit – 

pour nous en tant qu’elle procède d’une institution symbolique aussi subtile que complexe  –, de 

quoi donc la phénoménologie telle que nous l’entendons peut-elle parler ? Peut-elle encore être 

philosophie ? N’est-elle pas vouée, tout comme le logismos (« raisonnement ») bâtard qui permet 

de penser la chôra dans le Timée, à glisser comme en rêve, d’apparences en apparences ? C’est 

bien là pourtant ce que nous avons initié, dans l’innocence des commencements, avec nos 

Recherches phénoménologiques.  »27  

 

Et il continue un peu plus loin :  

 

« Ainsi la phénoménologie telle que nous la proposons revient-elle à retourner toute la perspective 

du Timée platonicien comme un gant. Il en résulte bien l’effroyable complexité que l’on est amené 

à rencontrer dès que l’on rend tous ses droit à ce qui devient toujours sans jamais être (étant) : il y a 

bien devenir ou genèse, mais celle-ci est infinie, et indéfiniment explicitable, an-archique et a-

téléologique, car ni l’intelligible ni le doxique n’y sont des principes et des fins. »28 

 

Penser le devenir d’une telle façon est sans doute une tâche très complexe et peut-être même impossible. Cependant, 

si l’on procède en phénoménologue c’est la seule tâche qui nous est propre. Platon et Schelling ont ouvert la voie 

pour accéder à ce niveau, mais il faut aller encore plus loin, au-delà ou en deçà de l’institution de l’idéalité, là où les 

phénomènes comme rien que phénomènes clignotent dans le lieu indéterminé entre l’apparition et la disparition. 

 

 

 

 
                                                
27 FPTE p. 259. 
28 FPTE p. 264. 



Éléments pour penser la scène archaïque de la phénoménalisation | István Fazakas 
 

 
 
 
 
 

	
  
 

184 
M A R Z O  

2 0 1 4  
 

Bibliographie et abréviations 

 

Œuvres des Platon : 

 

TIMEE PLATON : Timée, Paris : Les Belles Lettres, 1925 

PHILEBE PLATON : Philèbe, Paris : Les Belles Lettres, 1941 

 

Œuvres des Richir : 

 

PTE  PHENOMENES, TEMPS ET ETRES - ONTOLOGIE ET PHENOMENOLOGIE,  Jérôme Millon 

- coll.  Krisis  - Grenoble - février 1987  

FPTE FRAGMENTS PHENOMENOLOGIQUES SUR LE TEMPS ET L’ESPACE, Jérôme Millon – 

Coll.  Krisis  - Grenoble – octobre 2006  

PENF  PHENOMENOLOGIE EN ESQUISSES – NOUVELLES FONDATIONS, Jérôme Millon – Coll.  

Krisis  - Grenoble - janvier 2000  

 

Œuvres des Schelling : 

 

FS* SCHELLING, F.W.J.: Recherches philosophiques sur l’essence de la liberté humaine (trad. Courtine, 

J-F. et Martineau, E.) in. Œuvres métaphysiques, Paris : Gallimard, 1980, pp. 115-196. 

TH* SCHELLING, F.W.J.: Le Timée de Platon (trad. Michalewski, A.) Villeneuve d'Ascq : Presses 

universitaires du Septentrion, 2005 

SIT SCHELLING, F.W.J.: System des Transzendentalen Idealismus, Werke. Band 2, Leipzig 1907 

 

Autres textes : 

 

BLUMENBERG 2006* BLUMENBERG, H. : Paradigmes pour une métaphorologie, Paris : Vrin, 2006 

COURTINE 1990 COURTINE, J-F. : Extase de la raison, Paris : Éd. Galilée, 1990 

DERRIDA 1993 DERRIDA, J. : Khôra, Paris : Galilée, 1993 

FINKELBERG 1996 FINKELBERG, A.: Plato's Method in Timaeus in. The American Journal of Philology, Vol. 

117, No. 3 (Autumn, 1996), pp. 391-409 

FISCHBACH 2005 FISCHBACH, F. : Schelling : du Timée à la Philosophie de la nature in. Le Timée de 

Platon, Villeneuve d'Ascq : Presses universitaires du Septentrion, 2005 

HEIDEGGER 1977* HEIDEGGER, M. : Schelling. Le traité de 1980 sur l’essence de la liberté humaine (trad. 

Courtine, J-F.), Paris : Gallimard, 1977 



István Fazakas |  Éléments pour penser la scène archaïque de la phénoménalisation 
 
 
 
 

 

 
 

185 
M A R Z O  

2 0 1 4  

HEIDEGGER 1967 HEIDEGGER, M. : Introduction à la métaphysique (trad. Kahn,G.), Paris : Gallimard, 1967 

KRV KANT, I. : Kritik der reinen Vernunft, Riga, 1787 (A); 1789 (B). (trad. fr. Alain Renaut, 

Paris, Aubier, 1997). 

MICHALEWSKI 2005 MICHALEWSKI, A. : Commentaire du Le Timée de Platon de Schelling in. Le Timée de 

Platon, Villeneuve d'Ascq : Presses universitaires du Septentrion, 2005 

SALLIS 1999 SALLIS, John 1999, Chorology, Indiana University Press, Bloomington. 

LE SENS SE FAISANT SCHNELL, A:  Le sens se faisant, Bruxelles,. Editions Ousia, 2011 

TENGELYI-GONDEK TENGELYI, László ; GONDEK, Hans-Dieter: Neue Phänomenologie in Frankreich, Berlin, 

Suhrkamp, 2011. 

CORNFORD CORNFORD, F. M., Platos Cosmology, Indianapolis/Cambridge : Hackett Publishing, 1997 

VETÖ 1977 VETÖ, M. : Le Fondement selon Schelling, Paris : Beauchesne, 1977 

 

*Dans le cas où on donne la référence selon deux paginations, la première se réfère à l’édition de la langue 

originelle, tandis que la deuxième à la traduction française.  

Ex :   SP p.436 (édition allemande)/217 (édition française)  




	Blank Page

