Fernando Miguel Pérez Herranz | La Filosofia de la Naturaleza y el universal analégico

La Filosofia de 1a Naturaleza y el universal analogico
Fernando Miguel Pérez Herranz
Universidad de Alicante

Indice:

Si, que no se han de escudrifiar los secretos de Dios. jBendito el hombre ignorante a quien basta su

fe! Geoffrey Chaucer, "Cuento del molinero", Los cuentos de Canterbury.

A veces los misticos atacan conjuntamente la escolastica, la logica y la organizacion eclesiastica.
Segun una tesis dificil de probar, pero que tiene ciertos visos logicos, el irracionalismo mistico, cuyo
ataque a la logica fue una componente inseparable de su actividad disolvente, aporté mas, después
de todo, para el establecimiento de una cierta atmodsfera cultural que esa escolastica tan preocupada
por la exactitud; a esta atmosfera se debié mucho el progreso de la critica de tipo cartesiano, es
decir, racionalista. Leszek Kolakowski, Tratado sobre la mortalidad de la razén, Monte Avila,

Caracas, 1969, pag. 281.

Introduccion.- Idea de Tecnociencia.- Critica social a la Tecnociencia.- El ataque a la Naturaleza: Ser /
Amor.- El sentido analogico de las ciencias.- Nihilismo.- Ontologia y Filosofia de la Naturaleza.-
Tradicion aristotélica.- La nueva filosofia de la Naturaleza.- Geometria-topologia.- Complejidad
ontolégica.- Proposicion predicativa y proposicion matemdtica.- El morfologismo filosofico, una
perspectiva de la Filosofia de la Naturaleza.- El fondo de posibilidades de la materia y la causa final .-

Materia y forma relativas.- La pregunta por la Tecnociencia.- Epilogo: rectificacion de mi tesis doctoral

MARZO
2014



JuLlo
2014

La Filosofia de la Naturaleza y el universal analégico | Fernando Miguel Pérez Herranz

Introduccion

Tras el espectacular desarrollo de las ciencias en los ultimos dos siglos ;tiene sentido que sigamos
hablando de Filosofia de la Naturaleza? Para los idedlogos de la ciencia la respuesta es categdricamente negativa: ni
para los nuevos apolineos, defensores a ultranza de la ciencia y la tecnologia, ni para los nuevos dionisiacos,
detractores radicales de la racionalidad cientifica, la Naturaleza tiene el menor interés. Tampoco parece que los
filosofos de la ciencia sean especialmente sensibles con la Naturaleza: ni quienes, para simplificar, los llamaré neo-
positivistas 'y que consideran el saber como resultado de relaciones cuantitativas vinculadas mediante los
formalismos de la logica formal de las ciencias (Logica Univoca); ni quienes, también para simplificar, los llamaré
posmodernistas, y que difuminan el saber cientifico en los territorios cruzados de intereses, de voluntad de poder y
del «todo valey, incluidas practicas aberrantes o indiferentes, a las que se otorga el mismo valor que a aquellas que

se ajustan a criterios internos de cientificidad (Logica Equivoca).

Entre estas posiciones opuestas y beligerantes, cabe una tercera, lugar que ocuparia legitimamente una
Filosofia de la Naturaleza —siempre conjugada con otras ideas: Ciencia, Cultura, Sociedad, Sufrimiento..., y nunca
sustantivizada por el adjetivo integral—,' que se mueve en los limites de una Logica Analdgica (y de ahi su
conexion con Aristoteles). Para la justificacion de esta tesis es inevitable no sdlo caracterizar el momento actual del
desarrollo de las ciencias, sino abordar el momento en el que el aristotelismo es desbordado por otras filosofias de
las que proceden las opiniones mencionadas. Ademas, se habra de conectar con los cientificos y filosofos que han
reivindicado la Filosofia de la Naturaleza —sea ejercida sea representada— en la estela de Aristoteles. Primero, a
partir de un cierto Leibniz o de un cierto Spinoza; y, mas tarde, con la explosion de las ciencias en el siglo XIX —
electromagnetismo, termodinamica, geometrias no euclideas, topologia de Berhard Riemann o Henri Poincaré— y
las filosofias de la naturaleza que han desarrollado en paralelo Alfred N. Whitehead, Henri Bergson o René Thom.

Haré una pequefia incursion por estas decisivas cuestiones.

Idea de Tecnociencia

El punto de partida de esta argumentacion recoge la denuncia de Husserl sobre la Crisis de las ciencias

2 . . . r 3
europeas,” una crisis que, tras la segunda guerra mundial, no puede ser valorada mas que como fracaso:” el fracaso

' Otro maximalismo més por el que algunos, como Miguel Espinoza, se ven tentados a caminar. Como responsable de la edicién de cuatro
numeros de Filosofia de la Naturaleza (FN) en esta misma revista de EIKASTA —n 27, 35, 43 y 51, me veo en la obligacién de puntualizar lo
siguiente. Cuando consenti participar en el Circulo de FN, el doctor Espinoza hablaba de una FN RENOVADA, contra los ataques de la
modernidad y de la posmodernidad a la Naturaleza y, en particular, a Aristoteles. Pero una cosa es reivindicar la Idea de Naturaleza y otra
reducir toda la realidad a «Naturaleza», una posicion con la que no puedo estar en absoluto de acuerdo. Parece que en cuanto alguien tiene la
oportunidad —provenga de la academia, de un circulo particular o, como en este caso, de un consultorio para profesores desorientados...—,
enseguida la «naturaleza» humana tiende a cercar ese trozo de saber al que se considera propiedad privada y se instituye como el Saber Total e
Integral (eso si, ignorando, rechazando, y aun despreciando, a Hegel, jYa quisiera esta gente alcanzar siquiera el talén del gigante suabo!).

> E. Husserl, La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia trascendental, traduccion de Jacobo Mufioz y Salvador Mas, Critica,
Barcelona, 1990.

* Cf., M. Mazower, La Europa negra, Ediciones B, Barcelona, 2001. El libro se abre con una cita de Joseph Roth de 1937: ";Por qué reclaman



Fernando Miguel Pérez Herranz | La Filosofia de la Naturaleza y el universal analégico

de la Europa ilustrada que pone en el Progreso la Idea generatriz de la existencia humana, enaltecida tanto por
capitalistas como por comunistas y conduce al arrogante suefio de creer que es posible controlar todas las
transformaciones de la sociedad a partir de la Cultura o de la Politica/ Educacion, desde la Publicidad o del Estado.
Y, a fortiori, el callejon, al que no se le ve salida, de la actual sociedad globalizada polarizada entre el
fortalecimiento de la ilusion faustica, asociada a un modelo econdémico inviable, y el contradictorio programa
relativista y construccionista posmoderno, cuya existencia depende de la sociedad productiva a la que desprecia. A

la Idea filosofica que atraviesa este ambito de problemas, la hemos llamado Tecnociencia.

(Qué es una idea filosofica? Una idea filosofica (Idea) ha de ser entendida al modo de una funciéon (o
mejor aun, de un grupo topoldgico), que nos permite pasar de un estado de cosas a otro estado de cosas. La
Tecnociencia entendida como funcion es basicamente la transformacién de un estado de cosas supuesto como
natural, a otro supuesto como artificial. Por mediacion de las finanzas, la industria, la urbanizacion, la moda, el
parlamentarismo... la Tecnociencia defiende que «nada queda fuera de la Técnica». Las tecnologias industriales y
financieras cercan el mundo entero y todo lo que corresponde a la Naturaleza forma parte del Capital (o de la
Cultura, si se quiere). La Idea de Tecnociencia se cumple absolutamente cuando ningun aspecto del mundo queda

del lado de la Naturaleza.

La Tecnociencia es una Idea filosofica, acoplada sin estridencias al posmodernismo ("El posmodernismo
es lo que queda cuando se completa el proceso de modernizacion y la naturaleza desaparece para siempre", F.
Jameson), que atraviesa tanto las instituciones como las categorias de la civilizacion occidental, dominante desde la
revolucion industrial, y de sus formas politicas, que cristalizan con Napoleén Bonaparte tras la Revolucion
Francesa: Guerra total, Estado y Mercado nacionales, Burocracia, Expansion imperial, Escuelas Politécnicas... y
que llegan hasta su desbordamiento en la Segunda Guerra Mundial. A partir de ese acontecimiento singular, la idea
de Tecnociencia es cuestionada desde multiples plataformas —sociedad, filosofia y aun la propia ciencia— y

contraideologias —anticiencia, anticultura, irracionalismo, neorromanticismo...—.

Critica social a la Tecnociencia

Contra el dominio privilegiado y casi exclusivo de la Tecnociencia nos advierte ya el Informe Meadows

(1972),* que sefiala los limites del crecimiento econdémico. Una advertencia continuada por multiples sectores y

pues los Estados europeos para si mismos el derecho de imponer civilizacién y comportamientos a diferentes continentes? ;Por qué no a la
propia Europa?". Por recordar algunos niimeros: La Primera Guerra Mundial maté a mas de ocho millones de personas y dejo un saldo de
veintiuin millones de heridos. Las tres ideologias salidas de ella: democracia liberal, nazismo y comunismo, se presentaban como el final de la
Historia, de manera que el siglo xx de Europa se puede presentar como el conflicto por la hegemonia de los «valores» que decian representar las
tres ideologias en juego y que comparten la misma ontologia del Progreso (La primera duré poco mas de una década; la segunda, menos, la
mitad; y la tercera, algo mas, hasta 1979). El conflicto se resolvid con otro enfrentamiento: La Segunda Guerra Mundial caus6 cuarenta
millones de muertos (la proporcion de muertos civiles fue mas alta que nunca), supuso exterminio de pueblos enteros —gitanos, seis millones (o
muchos mas) de judios asesinados en los crematorios...— provoco, solo en Centroeuropa, cuarenta y seis millones de desplazamientos, etc.

*D. Meadows, Los limites del crecimiento, FCE., México, 1972. Después Mesarovic y Pestel, La humanidad en la encrucijada (1974).

MARZO
2014



JuLio
2014

La Filosofia de la Naturaleza y el universal analégico | Fernando Miguel Pérez Herranz

plataformas englobados en los movimientos ecologistas.” La idea de Tecnociencia entendida intensionalmente se
define respecto del propio residuo en el que ha convertido a la Naturaleza y de sus consecuencias disimuladas:
explosion demografica descontrolada; modelo de crecimiento inviable; disminucion de recursos y variedades
naturales; contaminacion del medio; camino hacia la violencia gratuita y el terrorismo...; y, en el limite, la guerra

absoluta.

Una idea que atraviesa los aspectos normativos de la Civilizacion y justifica el Ginico valor por el que la
Tecnociencia se interesa: la «eficacia». Desde esta Idea se defiende un Ginico canon epistemoldgico —la escala
técnica— a través del dominio del Hombre sobre la Tierra; y se propulsa una totalitaria sociedad de consumo,
soportada por los juegos financieros independientes de las necesidades productivas, lo que ademas, afecta a la
concepcion de las ciencias, a las que transforma en Voluntad de Poder; su discriminaciéon de los saberes en
productivos y ornamentales conduce al perverso dualismo entre Ciencias y Letras; desconecta los componentes
epistemologicos y ontologicos de los ético-politicos;’ y se hermana con las filosofias valedoras del Nihilismo, que

ponen a la Nada como horizonte...

Pues bien, ante las «inmorales» consecuencias del predominio de la idea de Tecnociencia (afectan a los
grupos humanos y a sus «ambientes»), nos parece necesario conjugar los valores sociales, culturales o politicos con
los valores de la Naturaleza. Ilya Prigogine e Isabel Stergers propusieron una nueva alianza entre el hombre y sus
creaciones cientificas.” Michel Serres propuso —remedando a Rousseau— un contrato natural,® concertado entre
cientificos, politicos y objetos naturales, que regulara el cuadro de relaciones entre sociedad, cultura y naturaleza.
El reconocimiento de valores intrinsecos en la Naturaleza permitiria concederle un estatuto ético juridico de cuasi-
Sujeto de derecho o de fundamentar imperativos morales de accion. Los cientificos actuarian entonces a la manera
de defensores legales y portavoces de la Naturaleza, carente de lenguaje, pero no de testimonio. Nuestra diferencia
especifica con estos programas tiene que ver con la centralidad de los cuerpos humanos dispersos en la Tierra, y
que da prioridad a la ética —vinculada al cuerpo individual, define canones universales, racionales y fundamentales
para la vida humana— sobre la moral —vinculada a la vida publica, es definida por la diversidad circunstancial de

intereses—.

* J. Passmore, La responsabilidad del hombre ante la naturaleza, Alianza, Madrid, 1981. L. Ferry, El nuevo orden ecolégico. El drbol, el
animal, el hombre, Tusquets, Barcelona, 1994. P. Martinez de Anguita, La tierra prometida. Una respuesta a la cuestion ecolégica, Eunsa,
Pamplona, 2002. M. Serres, Le contrat naturel, Champs Flammarion, Paris, 1992. C. Velayos, La dimension moral del ambiente natural,
Comares, Granada, 1996. J. M. Garcia Gomez-Heras, ética del medio ambiente, Tecnos, Madrid, 1997. C. Larrere, Du bon use de la Nature,
Aubier, Paris, 1997; F. Marcellesi, Cooperacion al posdesarrollo, Bekeaz, Bilbao, 2012; J. Gadrey, F. Marcellesi y B. Barragué, Adios al
crecimiento. Vivir bien en un mundo solidario y sostenible, E1 Viejo Topo, 2013...

¢ Véase el importante libro de P. Huerga, ;Que piensen ellos! Cuestiones sobre el materialismo y el relativismo, El Viejo Topo, Barcelona,
2003.

7 1. Prigogine e |. Stengers, La nueva alianza, Alianza, Madrid, 1990.

8 M. Serres, El contrato natural, Pretextos, Valencia, 1991.



Fernando Miguel Pérez Herranz | La Filosofia de la Naturaleza y el universal analégico

El ataque a la Naturaleza: Ser / Amor

(Como se ha generado la idea de la negacion de la Naturaleza, hasta llegar a definirla como «error y
fantasma ideolégico»? ° Siempre ha habido un conflicto entre Naturaleza y Ciudad,'® pero creemos que el ataque de
nuestra época a la Naturaleza es mas radical que el juego universal de opuestos. La critica a la Naturaleza procede
de dos tradiciones muy arraigadas en la cultura europea: la del dualismo gndstico, que supone una «demonizacion»
del mundo natural; la de la tradicion de la Logica Univoca que ha seguido Occidente no sélo en Metafisica (Duns
Escoto, Francisco Suarez...) o en Ciencia (Francis Bacon, Galileo...), sino también en Jurisprudencia (Puffendorf,
Grocio...), en Etica (Kant), en Historia (Hegel) y aun en Sociedad (Comte). Lineas todas ellas que se cruzan en

11
Descartes.

Estas corrientes, tanto en la Antigiiedad como en la Edad Media, intentaron neutralizar la tesis analogista
de Aristoteles segun la cual, la Naturaleza actiia como referente comun analdgico de todos los saberes, desde la
retorica a la biologia, desde las matematicas la fisica. Por eso, aunque habitualmente el desarrollo de las ciencias se
asocie a Copérnico, la «verdadera y revolucionaria» neutralizacion la llevaron a cabo Escoto y Ockam, que la
inician dentro del campo de la 16gica, y no de la cosmologia. Para entender esta cuestion hay que remontarse a la
complejisima cuestion de la unidad de Materia/ Forma que inaugura Aristoteles, que empiezan a disolver Plotino y
los neoplatonicos y, mas tarde, en los siglos Xii-x1v, dislocan los franciscanos que privilegian a Dios —potentia
Dei absoluta— contra el determinismo y el necesitarismo neoaristotélico de la filosofia arabe (Avicena,

12
Averroes...).

John Duns Escoto (1266-1308) es figura sefiera y crucial en esta historia y su innovacion radical es haber
fundado la Metafisica en la libertad divina, cuya esencia es la Voluntad desplegada en sus modos de Accion y
Amor (en la tradicion hebrea de Ibn Gabirol a Ledn Hebreo). El dinamismo de la Accion y del Amor pretende
superar la concepcién pagana del Ser regido por necesidades geométrico-fisicas. La otra gran personalidad,
Guillermo de Ockham (1285-1349), afirmara que la voluntad divina es creadora de esencias desconocidas
previamente por el entendimiento divino, producidas por el amor y penetradas de sapientia (Ockham, Opus
oxoniensis, 1V, dist. 10, q.2, n.5). Ambos se oponen, pues, a la vision aristotélica de las esencias puramente logicas,

aunque salvan la paradoja entre el conocimiento de los singulares concretos y las esencias creadas por la voluntad,

? "En cierta manera, la conclusion de este libro es presentar el artificio como «verdad» de la existencia y la idea de la naturaleza como error y
fantasma ideologico". C. Rosset, La Antinaturaleza, Taurus, Madrid, 1974, pag. 315.

' "EEDON. — jAsombroso Socrates! Me pareces un hombre rarisimo, pues tal como hablas, semejas, efectivamente a un forastero que se deja
llevar, y no a uno de aqui. Creo yo que, por lo que se ve, raras veces vas mas alla de los limites de la ciudad; ni siquiera traspasas sus murallas".
(Platon, Fedro, 230c).

"' Slavoj Zizeck lo ha visto con precision analitica, la que suele faltarles a los analiticos academicistas, precisamente: "El conocimiento
premoderno, aristotélico y medieval, no era aun un saber cientifico racional "objetivo" precisamente porque le faltaba ese elemento excesivo de
Dios como subjetividad de la voluntad irracional pura: en Aristoteles, «Dios» equivale directamente a su propia naturaleza irracional eterna, no
es mas que el orden logico de las cosas", El espinoso sujeto, Paidos, Buenos Aires, 2001, pag. 339.

"2 La distincién entre potentia Dei absoluta y potentia Dei ordinata se remonta a Pedro Damian (1007-1072), entre la omnipotencia secreta del
Ser divino y el orden que Dios manifiesta en el mundo. Cf. F. Leon Florido, Las filosofias en la Edad Media, Biblioteca Nueva, Madrid, 2010,
pags. 211 ss.

MARZO
2014



JuLlo
2014

La Filosofia de la Naturaleza y el universal analégico | Fernando Miguel Pérez Herranz

al hacer de la Metafisica —que reemplaza a la Naturaleza— un saber de realidades que no opera sobre puras
abstracciones. Escoto resuelve la dificultad mediante el expediente de Avicena, la natura communis, indiferente a
su realizacion fisica o a su contemplacion ideal, que penetra al ente concreto, al conocimiento sensible o a la idea
abstracta que de él obtenga el intelecto. Por eso la Metafisica se las ve con verdaderas realidades: sus
conocimientos son tan reales como los de las ciencias naturales y experimentales, sdlo que su objeto se le da al
sujeto en diverso plano.”’ Los elementos decisivos del programa escotista, recapitulado y matizado por los
nominalistas, han sido mostrados por André de Muralt de manera muy consistente en un programa que puede

definirse por su rechazo a la Naturaleza.'* Recordaré alguno de sus resultados:

a) En su pretension de establecer el objeto propio de la metafisica diferenciada del objeto de la ciencia y de
la teologia, Duns Escoto afiade a las tradicionales distinciones «real» y «de razon», la distincion formal «ex natura
rei», lo que constituye toda una revolucién conceptual, la Unica verdadera revolucion conceptual desde
Aristoteles.”” A partir de Escoto se introduce una manera de pensar con consecuencias decisivas en el pensamiento
europeo: lo que puede ser pensado como separado también puede existir realmente separado, al menos de
potentia Dei absoluta, frente a la distincion real y de razon aristotélica. Omni entitati formali correpondet
adaequate aliquod ens (a cada nocion formalmente considerada le corresponde adecuadamente un cierto ser), dice

Escoto, Ordinatio, 1 S, dist. 4, p. 1, q. un., Iv. Esta es la idea que Descartes enuncia siglos después:

Pues no cabe duda de que Dios tenga el poder de producir todas las cosas que yo soy capaz de concebir

con distincion. (Meditacion sexta).

Si en Aristoteles la sustancia es un todo, un complejo indefinido, en el que el intelecto no puede abrirse
paso sino separando las partes (abstraccion) y que solo seria factible lingiiisticamente, en Escoto estas partes
virtuales, también estdn separadas en las cosas: la unidad preconstitutiva de materia y forma en el ente,
caracteristica del ser aristotélico, se deshace y el ser material y el ser formal estan separados en acto: la
significacion es independiente de la materia, de la existencia. Asi que el primer movimiento contra la Naturaleza ya
estd dado. La Materia se emancipa de la Forma y viceversa. Materialismo e idealismo caminan en paralelo, y
ambos se desarrollan con independencia y oposicion del otro, en contra de la opinién de Aristoteles que los piensa

siempre «conjugadosy.

b) El segundo movimiento elimina toda posibilidad analégica. La concepcion de la Logica Analogica de

"% Esta es una manera de entender la parte de la Dialéctica de la Critica de la razén pura de Kant; a partir de Escoto la Metafisica ha adquirido
objeto propio.

'* André de Muralt, La apuesta de la filosofia medieval. Estudios tomistas, escotistas, ockamistas y gregorianos, Marcial Pons, Madrid, 2008.

' "Se ha visto mas arriba en el breve esbozo de la estructura de pensamiento escotista comparada a la estructura de pensamiento tomista. Caso
unico de una revolucion filosofica que se ignora; se trata ciertamente de la Uinica revolucion doctrinal digna de este nombre que se haya
producido en la historia del pensamiento occidental". A. Muralt, op. cit., pag. 155.



Fernando Miguel Pérez Herranz | La Filosofia de la Naturaleza y el universal analégico

los aristotélico-tomistas pasa a ser una Logica Univoca, porque prescinde de la referencia a un tercero, Ser o
Naturaleza, que actia como referente comuin analdgico. A partir de Escoto, todo ente es lo que es y lo que no-es no
pertenece a sus propiedades. El «no» se introduce mediante un pensamiento comparativo. Lo que caracteriza a las
cosas es su haecceitas: cada una de ellas es un singular coordenado en su espacio y su tiempo. La relacion
judicativa tiene lugar Ginicamente entre dos términos, sin que ninguno de ellos tenga como referente singular al Ser
o a la Naturaleza, por lo que las entidades aparecen Uinicamente como resultado de la comunicacion entre los
términos en la composicion predicativa, esto es, en la proposicion. El ser se reencuentra en la composicion
proposicional bajo la forma de una igualdad arbitraria establecida por imputacion de dos términos: sujeto y

predicado.

¢) Y asi pasamos a un tercer movimiento contra la Naturaleza: la abstraccion da paso a la intuicion, que
puede conocer directamente la forma en la cosa. Las dos operaciones intelectuales —ex natura rei e intuicion—
permiten, entonces, la consideracion de la matematizacion (formalista) de lo real. Lo separable en lo pensado
(matematicas) corresponde con lo separable real (mundo); de manera que se pone en marcha el programa de la
mathesis universalis, tan caro a toda la modernidad (incluido Leibniz, siempre basculante entre la geometria

analitica algebraica y el analysis situs topologico).

Una consecuencia de este planteamiento es que la realidad fisica tendera a ser considerada como algo que
permanece desconocida —la cosa en si— y que no se contradice con la formalizacidon matematica. jPor qué?
Porque el fundamento ontolégico recae en la distincion formal; tras la formalizacion matematica subyace una
metafisica de la correspondencia entre las formas intelectuales y las reales, definida a partir de la distincion ex

natura rei, que encuentra su unidad en la esencia divina.'® El resto es realidad desconocida.

d) El cuarto movimiento contra la Naturaleza suele tomar la forma de filosofia reflexiva cartesiana: el
intelecto no se dirige intencionalmente hacia la cosa que ha de ser conocida, sino que crea su propio objeto de
conocimiento; el intelecto no representa al mundo tal como es, sino tal como se representa. Por lo tanto, el
contenido del intelecto tiene un ser objetivo que representa mas la actividad subjetiva que el ser de la cosa. La
aparicion de la estructura del esse objectivum significa la apertura de la tendencia a autonomizar la gnoseologia
respecto del campo ontoldgico, una carencia que Kant resume en el famoso paragrafo de la Critica en el que se

procede a hablar de una Analitica y no de una Ontologia.'”

e) Y, en fin, en la filosofia tradicional el Ser es actividad, lo que implicaba que la Ldgica habria de

' "En realidad, la distincion formal no sélo supone la aparicién de un método filosofico nuevo, sino que se podria decir que crea un universo
mental enteramente diferente al naturalismo imperante, tanto en su version aristotélica como en su version escolastica", comenta F. Leon
Florido, "Una estructura filoséfica en Historia de la Filosofia", Anales del Seminario de Historia de la Filosofia, 17,2000, pag. 207.

'7 "El arrogante nombre de una Ontologia que pretende suministrar en una doctrina sistematica conocimientos sintéticos a priori de cosas en
general (el principio de causalidad, por ejemplo) tiene que dejar su sitio al modesto nombre de una mera analitica del sentido". I. Kant, Critica
de la Razon Pura, Alfaguara, Madrid, 1978, pag. 266.

MARZO
2014



JuLlo
2014

La Filosofia de la Naturaleza y el universal analégico | Fernando Miguel Pérez Herranz

adaptarse a la Naturaleza y no la Naturaleza a la Logica (o a las matematicas formalizadas). La logica, entonces, no
puede ser univoca, porque habra tantas formas de saber cuantos campos categoriales se configuren, que es la tesis

de la pluralidad de las ciencias, vinculada a las categorias.'®

k ok 3k

El pensamiento escotista lleva implicitas tesis que seran decisivas en el pensamiento posterior, una
respecto del Sujeto y otra respecto de la Naturaleza. En primer lugar, la consideracion del Ser como esencia
significa que es un predicado, poseedor de una cualidad que lo diferencia del No-ser, a la manera en que la luz se
diferencia de las tinieblas. La Naturaleza o Ser, entonces, no es el fondo de los entes, sino la suma o el agregado de
todas las formas cualitativas que pueden trasmitirse a sus atributos. Desde esta perspectiva, los entes reciben todo lo
que caracteriza su sustancialidad, que antes era proporcionado por la Naturaleza misma: existencia, unidad, verdad,
bien..., cualidades dadas por el mero hecho de ser. Ahora bien, al lenguaje le es posible definir univocamente a ese
ente que posee el ser analizando sus cualidades, por cuanto éstas participan de los atributos del ser y existen
independientemente como puras ideas. De ahi que la consideracion del ser como esencia permita la utilizacion de
un lenguaje univoco, cientificamente perfecto, a partir del cual puede derivarse una metodologia deductiva. Si Dios
ocupa el lugar del Ser, y las ideas contenidas en el Intelecto divino son atributos trascendentales convertibles con el
ser mismo, entonces el poder creador de la divinidad abre la posibilidad de una participacion de los entes en las
cualidades divinas, especialmente por parte de un hombre creado a imagen de Dios. Y si ahora el Hombre recibe
ese poder creador a su escala, las ideas del intelecto humano se sustancializan, como antes lo habian hecho las ideas
del intelecto divino, y el ser objetivo de las ideas se independiza de su ser formal. Un planteamiento que se
encuentra en las teorias que defienden el paralelismo de los atributos de pensamiento y extension (Spinoza,
Leibniz...). Descartes emplea la distincion entre ser objetivo y ser formal de Duns Escoto como fundamento de la
demostracion de la existencia de Dios: la luz natural me ensefia que debe haber tanta realidad en la causa de una
idea como realidad objetiva hay en esta idea (Tercera meditacion). Ahora se entiende mejor por qué Dios mismo
deja de ser el Ser por excelencia, para convertirse en una Idea mas, junto al Alma y al Cosmos, en el apartado de la

Dialéctica de la Critica kantiana.

La realidad formal es la que corresponde a la cosa en su existencia fuera de la mente. La realidad objetiva
es la que corresponde a la cosa conocida en la inteligencia. El principio de su correspondencia no esta explicado,
sino presupuesto en su adscripcion escotista de la distincion formal ex natura rei, que enuncia la correspondencia.
En consecuencia, el ser objetivo (realidad objetiva, esencia objetiva) adquiere el rango que antes estaba reservado a

la realidad natural, a la Naturaleza.

'® Estas dos l6gicas, univoca y analdgica son inconmensurables, de ahi que: "Si los intentos por sintetizar las dos especies de l6gica, analdgica y
univoca, como los llevados a cabo por el idealismo hegeliano o la fenomenologia husserliana, pueden considerarse en gran medida frustrados,
se debe precisamente a que su distincion no es superficial, sino el resultado de la aplicacion de dos estructuras conceptuales opuestas, cuya
posible combinacion ha de privilegiar necesariamente una de ellas, tomandola como principio". F. Leon Florido, op. cit., pag. 208.



Fernando Miguel Pérez Herranz | La Filosofia de la Naturaleza y el universal analégico

Si los griegos entienden que el «ser se dice de muchas manerasy, ahora los modernos, a partir de Escoto,

entenderan que el «ser es de tantas maneras como diga el decir». (Wittgenstein no surge de la nada, naturalmente).

En segundo lugar, sobre la Naturaleza. El gran poeta judio Salomon Ibn Gabirol (ca. 1021-1058) vive en
los ambientes religiosos judeocristianos y musulmanes que tratan de pensar el monoteismo desde su interior, sin
someterlo a la medida de la metafisica griega. Introduce una idea nueva: la mediacion entre la Creacion de Dios y el
mundo no descansa en el Entendimiento, sino en la Voluntad."” La razon no aprehende la unidad absoluta y
trascendente de Dios, sino solo negativamente. Esta idea de Dios = Voluntad se abre paso poderosamente en la
escuela franciscana. Los nominalistas no quieren saber nada de una Naturaleza que no es sino un residuo de la
teologia griega, incompatible con la fe monoteista. No hay mas naturaleza que la Voluntad libre de Dios. Los
nominalistas asignan a la Naturaleza una materia indiferenciada, desconsiderada con el hombre, a la que habra que
controlar y dominar imaginando hipétesis y experimentos, pero renunciando a la verdad en su sentido de
adaequatio rei y que, en Ultima instancia, se convertira en un instrumento de la autoafirmacion moderna del hombre
(en palabras de H. Blumenberg). En esta linea, Diderot dird que "parece que consideramos la Naturaleza como
resultado del arte"; Nietzsche habla de "la des-divinizaciéon de la Naturaleza"; Oscar Wilde sentencia que "La
naturaleza imita al arte"; Husserl lleva a cabo la reduccion fenomenologica: "Es necesario volver al sujeto para
juzgar el mundo. Es preciso que la Tierra suspenda su movimiento para que todo movimiento sea posible";*
Heidegger va mas lejos aun, y considera que los griegos ni siquiera tuvieron la experiencia de la naturaleza, sino
que llegaron a ella desde la experiencia poética que les reveld lo que debian llamar physis. Y muchos maés. La
teologia voluntarista conduce al nominalismo, y éste al interés exclusivo por la experiencia. Ortega lo ha escrito con

su excelente estilo, aunque las dos tltimas lineas sean confusas:

Esto es la catastrofe del hombre medieval. Perdido ante Dios en un vago y consuetudinario fideismo,
queda ahora también perdido en el mundo de las cosas, cara a cara con éstas, una a una, teniendo que vivir
con los sentidos, es decir, mediante la pura experiencia de lo que va viendo, oyendo, tocando. Y, en efecto,
los ockamistas de Paris, Oresme, Buridan, seran los primeros iniciadores de una nueva forma de relacion
intelectual entre el hombre y las cosas: la razén experimental. Mas, por lo pronto, no existe atin ésta. Se

vive s6lo el fracaso de la otra, la razon conceptual, de la pura logica.”’

La confusion procede de esa «pura logica», que no es la aristotélico-medieval, sino la que triunfa con el
escotismo y el nominalismo. Esta confusion, me parece, es la responsable de la habitual incomprension sobre la
Alta Escoléstica. El mundo es un mundo ordenado, no cadtico, si, pero el ilusorio (y blasfemo) principio
geométrico de orden griego ha sido reemplazado por el «auténtico» principio del orden: la inmutabilidad de los

decretos de la omnipotencia de Dios (a la que no conviene estar a cada paso cambiando de resolucion, aunque

' Salomon Ibn Gabirol, EI libro de la fuente de la vida, Sirio, Malaga, 1990.
» E. Husserl, La fierra no se mueve, traduccion de A. Serrano del Haro, Facultad de Filosofia de la Universidad Complutense, 1995.
2y, Ortega y Gasset, Obras Completas, V, Alianza, Madrid, 1983, pag. 133.

MARZO
2014



JuLlo
2014

La Filosofia de la Naturaleza y el universal analégico | Fernando Miguel Pérez Herranz

podria convenirle en ocasiones: el milagro pertenece intrinsecamente al orden del mundo, como pone de manifiesto
Pascal).”> El cosmos no se estudia a priori, pues su necesidad le viene de un principio extrinseco tan infinitamente
superior que no puede ser conocido en si mismo por el hombre. El cosmos solo puede ser estudiado aprendiendo
sumisamente de la experiencia, estableciendo correlaciones cuantificadas entre fendmenos registrados
minuciosamente, resultados empiricos que hay que hacer coherentes dentro de un sistema formal axiomatico. Esta
operacion cientifico experimental es la que ponen en marcha los investigadores del Merton College de Oxford:
Tomas Bradwardine (ca. 1295-1349), Ricardo Swinwshead (aparece en los registros de 1355), Guillermo

Heytesbury (fellow en 1370), Juan Dumbleton (1320-?)...

Por eso, como sefiala A. O. Lovejoy, las tesis cosmograficas verdaderamente revolucionarias no fueron las
heliocéntricas, sino las del universo abierto que permitan pensar planetas habitados por otras criaturas, la
dispersion de las estrellas en el Universo, la infinitud real del universo material... Antes de Galileo fue
condenado a la hoguera Giordano Bruno. La teoria de la pluralidad de mundos habitados destruia la
concesion antropocéntrica del hombre, de esa pareja que habité entre los rios Tigris y Eufrates y que por
un pequeiio desliz pone en marcha la Historia de la Encarnacion, de la Redencién o de las batallas de los
angeles por hacerse con las almas de los hombres. Lo revolucionario no fue el cambio del sistema
geocéntrico por el heliocéntrico, sino por el sistema acéntrico,” consecuencia de desconectar la potentia
absoluta de la potentia ordinata de Dios.** Friedrich Schelling es uno de los filosofos que mejor ha
descrito en la modernidad ese Dios potentia absoluta, ese «horroroso abismo de la voluntad», un concepto

configurado contra el sistema logico de Hegel, que necesita de una voluntad pura para actualizarse.”

El sentido analogico de las ciencias

Ahora bien, la reivindicacion de la logica analogica y de la Naturaleza no solo tiene que ver con la
ontologia; también tiene que ver con la cuestion gnoseologica fundamental de la unidad y la pluralidad de las
ciencias. Postularé como tesis gnoseoldgica, que hay instituciones cientificas articuladas alrededor de verdades
cientificas, es decir, proposiciones verdaderas que han pasado los controles necesarios (aunque quiza no suficientes)

impuestos por las normas estandares de la época. Estas verdades son universales y, por lo tanto, compartidas por

* Pascal: (Definicion en 891/804). El milagro permite discernir (832/803; 903/851) entre las palabras (840/843). Los herejes y los cristianos solo
tienen «palabrasy. El milagro es también independiente de la doctrina (832/803). Ademas, ya no hacen falta los milagros porque las profecias
estan cumplidas (180/838) y lo sabemos porque estos milagros estan escritos en las Escrituras. En 378/470: No es suficiente «ver un milagroy;
se exige un mediador, Jesucristo, con lo cual volvemos al testimonio de las Escrituras.

> A. O. Lovejoy, La gran cadena del ser, Icaria, Barcelona, 1983, pag. 138.

* "La portée critique du nominalisme médiéval a été assimilée par la science moderne: & partir de la Renaissance I’intelligibilité du singulier ne
fait plus de doute pour personne (du moins pour ceux qui entreprennent de construire des sciences de faits). La distinction cartésienne de la
pensée et de I’étendue va aussi dans le sens nominaliste puisque pensée et concepts sont ramenés dans le sujet et exclus du domaine de 1’objet.
Les raisonnements sur les essences étant abandonnes comme stériles, il ne reste que deux sources de connaissance : I’expérience qui donne des
(représentations des) objets singuliers; la logique permet d’épurer puis d’organiser rigoureusement et mécaniquement les représentations des
choses qui nous viennent des sens. C’est pourquoi on peut dire que la "via moderna" est d’inspiration nominaliste". J. Largeault, Enquéte sur le
nominalisme, Editions Nauwelaerts, Lovaina, 1971, pag. 14.

% M. Fernandez Lorenzo, La ultima orilla. Introduccion a la filosofia de Schelling, Pentalfa, Oviedo, 1989.



Fernando Miguel Pérez Herranz | La Filosofia de la Naturaleza y el universal analégico

todas las instituciones, académicas o productivas. Por ejemplo: la geometria euclidea, las leyes de Newton, la teoria

general de la relatividad, el teorema de la doble hélice...

Las mas decisivas verdades cientificas de la modernidad, que han potenciado la Idea de Tecnociencia,
fueron acompafiadas de una gnoseologia baconiana, que asumia las conclusiones de Duns Escoto y del
nominalismo contra el aristotelismo tomista. Aunque, es cierto, el univocismo y el equivocismo se pusieron en
cuestion siempre. Asi, Van Helmont reacciona contra Descartes;”® Goethe fue reticente con el método univocista
newtoniano; en la década de los sesenta del pasado siglo se va mas alld y se presentan ciencias alternativas —
incluso se apela a una Fisica Cualitativa—,”” que llevan al limite los planteamientos de Riemann, Poincaré..., como
la Teoria del Caos, la Sinergia, los sistemas dinamicos no lineales, la teoria de las Catastrofes, las estructuras
Disipativas, los Fractales, la Auto organizacion... Este periodo que Alberto Hidalgo llamo del descoyuntamiento
del paradigma positivista y proliferacion de las ciencias,”® reivindica un pensamiento holistico frente al analitico y

analogo frente al univoco (cibernética, estructuralismo...).

Ahora bien, todo pensamiento critico comporta consiguientes peligros. Por un lado, el peligro de caer en
planteamientos pseudocientificos y aun esotéricos, como denunciaron en su dia Mario Bunge o el informe Sokal-
Breaumont, a los que no les faltan razones para denunciar tales extrapolaciones.” Y, por otro, el peligro de caer en
logicas equivocas, como denuncia Sebreli.’® Asi que la Filosofia de la Naturaleza, que aboga por la logica

analogica, ha de solventar estos peligros y enfrentarse con sus adversarios tanto externos como internos.

Entre los primeros, los defensores de las concepciones que pretenden absorber la Naturaleza por la Logica
o por las matematicas formales: logicismo, matematicismo... Pues, a partir del nominalismo, las matematicas
dejaron de ser las ciencias del espacio y de los nimeros reales ("fisicos") para convertirse en una especie de logica
o lenguaje inherente al hombre (como lo es el Derecho en Hobbes: una invencion del espiritu humano)®'; y de las
concepciones que pretenden absorber la Naturaleza por la Cultura, la Sociedad, el Lenguaje, la Historia, la
Tradicion...: culturalismo, construccionismo social... Entre los segundos, quienes postulan la identificacion de la

Naturaleza con un principio totalizador, metafisico, incluso teoldgico; o con saberes pseudocientificos.

* Van Helmont (1577-1644) esta lejos de admitir como Descartes la unidad de las fuerzas naturales. Cada ser tiene su fuerza y una fuerza
especifica, como corresponde a la multiplicidad de materias. La naturaleza es una infinidad de fuerzas y formas jerarquizadas; esta jerarquia
comporta las simientes, los fermentos, los Arcanos, las Ideas. El cuerpo viviente estd organizado por una jerarquia de Arcanos, un término
tomado de Paracelso que designa una fuerza directriz y organizadora que tiene mas de jefe militar que de obrero. Es un retorno a la idea
aristotélica del cuerpo sometido al alma como el soldado al jefe, como el esclavo al sefior (Politica, 1, 11, 11). (Cf. Canguilhem, pag. 102).

7 "La discusién precedente parece sugerir, no solo las limitaciones interiores y los prejuicios del método cientifico, sino también su subjetividad
histérica. Mas aun, parece implicar la necesidad de una especie de «fisica cualitativa», de un renacimiento de filosofias teleologicas, etc. Admito
que esta suspicacia esta justificada, pero, a este punto, s6lo puedo afirmar que no se pretende llegar a tales ideas oscurantistas", H. Marcuse, E/
hombre unidimensional, Seix Barral, Barcelona, 1972, pag. 193.

BA. Hidalgo, Gnoseologia de las Ciencias de la Organizacion Administrativa, Tesis Doctoral, Universidad de Oviedo, 1989.

¥ M. Bunge, ";Como desenmascarar falsos cientificos?", Cuadernos del Norte, n° 15, 1982; y Seudociencia e ideologia, Alianza, Madrid, 1985.
A. Sokal y J. Bricmont, Imposturas intelectuales, Paidos, Barcelona, 1999; también D. Locke, La ciencia como escritura, Catedra, Madrid,
1997, etc.

%0 7. J. Sebreli, El olvido de la razén. Un recorrido critico por la filosofia contempordnea, Debate, Barcelona, 2007.

M. Villey, Philosophie du droit, Dalloz, Paris, 1982°, pag. 145.

MARZO
2014



JuLlo
2014

La Filosofia de la Naturaleza y el universal analégico | Fernando Miguel Pérez Herranz

(Como salvar estas criticas, muchas de ellas pertinentes, y hacerlas estimulantes? Las ciencias, desde su
formalizacion en Grecia se han movido siempre en un campo cubierto por el universal analégico. Desde Pitagoras o
Tales de Mileto las ciencias se mueven analégicamente desde la aritmética a la astronomia, desde la geometria a la
medicina. La continuidad analdgica entre las ciencias impide que puedan reducirse a una (geometria, fisica o
mecanica cuantica). Cada ciencia se funda en verdades (teoremas) irreducibles a las verdades de las otras ciencias.
Los griegos, por ejemplo, ya conocen la inconmensurabilidad entre la aritmética y la geometria (Aristoteles). Pues
el mundo esta dado a los hombres in media res y éste reorganiza aquél de acuerdo con sus necesidades e intereses,
recortados siempre a la escala del cuerpo humano: orientarse en el mar de noche (astronomia), combatir
enfermedades (medicina), fabricar instrumentos musicales (aritmética)... ;Coémo se alcanzan estas verdades? Las
respuestas son diferentes seglin el elemento que se haga prevalecer: la descripcion del mundo; el uso de hipotesis;

semejanzas o diferencias entre métodos; las afinidades electivas, contextos sociales o intereses tecnocraticos, etc.

Se debe a Gustavo Bueno una original respuesta al problema de la verdad cientifica con la Teoria del
Cierre Categorial (TCC) que, a mi modo de ver, no ha querido o sabido llevar a sus ultimas consecuencias. La TCC
permitia sacar el mejor partido del esse objectivum de Escoto por medio de lo que llama contextos determinantes y
que nosotros llamamos contextos de modelizacién o contextos gnémicos.” Porque estos modelos no pertenecen de
suyo al entendimiento o a la imaginacion, sino que estan configurados por medio de los propios materiales de la
ciencia estudiada, de manera que la ciencia se identifica con la realidad en el sentido aristotélico de las causas
reciprocas, y no es reducida a la causa eficiente. Y, al tratarse cada ciencia en su campo, se evita el recurso de la
mathesis universalis. Y ademas, las ciencias pueden ser inconmensurables entre si: unas pueden destruir a otras (el
caso extremo: al verificarse la verdad de la bomba atomica, se destruye el estudio de la vegetacion del territorio en
la que explosiona).” El contexto de modelizacion compuesto de esquemas de identidad permite identificar la
ciencia con el propio mundo y defender una teoria del conocimiento hiperrealista, porque los esquemas de identidad
absorben la realidad, lo que nos devuelve al modelo aristotélico de la reciprocidad entre la causa y el efecto, la
materia y la forma.** Los contextos de modelizacién y los procesos metodolégicos funcionan como modelos
analogicos, no univocos, y pueden ser muy diferentes entre si, como lo muestra la propia historia de la ciencia: hay

diferentes maneras (analogicas) de alcanzar la misma verdad o teorema cientifico. Sirvan de ejemplos los

2 Por semejanza con los contextos de descubrimiento y de justificacién segin la distincion clasica de H. Reichenbach, Experience and
Prediction, University of Chicago Press, Chicago, 1938. El contexto de modelizacion lo hemos encontrado independientemente en un articulo de
David Calvo, "Los tres contextos de la investigacion cientifica: descubrimiento, modelizacion y justificacion", en A. Rivadulla (ed.), Hipotesis y
verdad en ciencia, Philosophia Complutensia, 19, 2004, pags. 179-192.

% "Un acelerador capaz de hacer colisionar los nicleos de dtomos muy pesados a velocidades cercanas a la luz. De esta manera la colision
romperia no so6lo el nucleo del atomo, los neutrones y protones, sino también estos mismos componentes, dejando solo el "plasma" formado por
quarks y gluones libres, un estado que no se ha estudiado antes, por haber existido solo durante un breve momento tras el Big Bang. Pero ;Y he
aqui lo grave del asunto! ;jno podria ocurrir que el éxito de esta maquina aniquilara toda la materia que la rodea y terminara con el universo tal
como lo conocemos? El éxito del experimento (la desintegracion del universo), seria la prueba irrefutable de la validez de la teoria, absorberia
toda la materia en un agujero negro y emergeria un nuevo universo, y recrearia las condiciones del Big Bang". S. Zizek, Lacrimae Rerum, pag.
180.

* Por ejemplo, el gnomon introducido por Anaximandro habria permitido construir una imagen del cielo mismo. El gnomén, al interceptar la luz
del sol, va dejando huellas en la arena, como si escribiera en una pagina en blanco. Ademas de sefialar la hora, sirve para construir un contexto
de modelizacion que se integra en el esquema cosmografico que expresa al mundo. Si el mundo no fuera asi, el gnomon no serviria de nada,
como no servia de nada el "flogisto".



Fernando Miguel Pérez Herranz | La Filosofia de la Naturaleza y el universal analégico

siguientes:

- El caso de Riemann y Weierstrass. Los dos trataron las funciones elipticas y abelianas que habian
trabajado Abel y Jacobi desde las funciones complejas. Pero sus estudios fueron tan radicalmente diferentes como
lo eran sus expectativas vitales y filosoficas y aun teologicas.”” Riemann solucioné el problema de la
multievaluacion mediante el expediente de las conocidas como superficies de Riemann, comprometiéndose con un
conjunto de conceptos del tipo: conexo, género, topologia, etc. Weierstrass, por su parte, prefirio la conquista lenta
y paso a paso de la variable compleja sin consideraciones ni geométricas ni intuitivas. Inicié un estudio desde el
principio: funciones enteras, meromorfas..., definiendo cada paso y estudiando sus propiedades. Lo interesante es
que ambos enfoques dieron resultados y convergieron en un mismo teorema. Si Riemann abrio las puertas a Klein o
Poincaré en el estudio de la topologia de superficies, Weierstrass lo hizo con Cantor al definir los numeros reales a

partir de los niimeros naturales.

- Otro caso bien conocido y aceptado es el de la equivalencia entre la termodinamica tratada desde la regla

de fases de Gibbs, asociada a la convencion de Maxwell y de la mecénica estadistica de Boltzmann.’

- R. Thom reivindica también que la dindmica newtoniana puede interpretarse como una ontologia
inteligible cuyas entidades salientes son puntos materiales y sus pregnancias el momento cinético J=mV ") y la

fuerza (F=dJ/dt).”®

- Aunque el ejemplo mas impactante es, me parece, la propia teoria de Newton, comentada de esta manera

por Feyman:

Uno de los rasgos mas sorprendentes de la naturaleza es la cantidad de esquemas interpretativos que son
posibles. Resulta, sin embargo, que esto es asi porque las leyes son tan especiales y delicadas. Por ejemplo,
que la ley se exprese como la inversa del cuadrado es lo que permite una formulacion de tipo local; si fuera
la inversa del cubo, ya no podria ser asi. En el otro extremo de la ecuacion, el hecho de que la fuerza esté
relacionada con la tasa de cambio de velocidad es lo que permite enunciarla en términos de principio del
minimo (...) Esto siempre me ha parecido muy misterioso, y no consigo comprender por qué razon las

leyes correctas de la fisica pueden expresarse de tantas maneras distintas. Parece como si fueran capaces

% Sy fe en Dios, profundamente arraigada, que lo acompafié hasta su muerte, fue la consecuencia permanente de la instruccion paterna que le
permitiera ver hasta en las mismas matematicas un medio de acercarse a la grandeza del Sefior (...) De acuerdo con el deseo de su padre,
Bernard debia estudiar teologia ... el puente que unia el Cosmos de los numeros con el cielo del Padre Divino, habiendo resuelto, al mismo
tiempo, demostrar la veracidad de la Biblia a la manera de Spinoza, de modo geométrico-matematico". D. Papp, Einstein. Historia de un
espiritu, Espasa-Calpe, Madrid, 1979, pag. 33.

36 J. L. Mufioz, Riemann. Una vision nueva de la geometria, Nivola, Madrid, 2006, pag. 89.

7 L. Boltzmann, Escritos de mecdnica y termodindmica, Alianza, Madrid, 1986. R. Thom, Estabilidad Estructural y morfogénesis, Gedisa,
Barcelona, 1987, pags. 53, 59 y 70 [Stabilité structurelle et morphogénése, W. A. Benjamin, Inc., 1972; reeditado por Intereditions, Paris, 1977].
* R. Thom, Eshozo de una Semiofisica. Fisica aristotélica y teoria de las catdstrofes, con "Comentarios y discusion con B. Pinchard", Gedisa,
Barcelona, 1990 [Esquisse d'une Sémiophysique, InterEditions, Paris 1988].

MARZO
2014



JuLlo
2014

La Filosofia de la Naturaleza y el universal analégico | Fernando Miguel Pérez Herranz

de pasar por varios controles al mismo tiempo.*

Asi, la Mecanica newtoniana estudia los movimientos bajo el criterio de su descripcion matematica. Por
tanto, los sucesos y los procesos fisicos que ocurren en el espacio-tiempo han de ser reducidos a masas puntuales,
con el fin de poder ser tratados matematicamente, i. e., para traducir enunciados que sean relativos a entidades
espacio-temporales, a enunciados que sean relativos a nimeros reales. Estos sucesos consisten en variaciones de
ciertas magnitudes fisicas relativas a los puntos del espacio, a lo largo del tiempo (espacio euclidiano tri-
dimensional). Para etiquetar las configuraciones del sistema se introduce un sistema de coordenadas, el conjunto de

variables necesarias para la descripcion geométrica del sistema (que suelen ser distancias y angulos).

Lagrange generaliza la mecanica newtoniana al definir el espacio de configuracion, de manera que ahora
el sistema potencial newtoniano es un caso particular del sistema lagrangiano: el espacio de configuracion es

euclideo y la funcion lagrangiana es la diferencia entre las energias cinética y potencial.*’

Hamilton generaliza, aun mas que Lagrange, la Mecéanica newtoniana mediante el recurso de las «variables
canénicasy. Estas permiten disminuir la particularidad de las ecuaciones y formular todos los problemas de manera
idéntica. Ahora no quedan involucradas las posiciones por medio de la derivacion, o de otra manera, las velocidades
ya no son las derivadas de las posiciones respecto del tiempo. La posicion ¢ y el momento p (momento, p = m
dq/dt) se definen como magnitudes independientes la una de la otra; se tratan como iguales, y ninguna de ellas
queda privilegiada. Por lo tanto, la evolucién de la posicion y el momento son deducibles de la funcion
hamiltoniana. De ahi que escoger las «variables candnicas» sea fundamental para que el hamiltoniano se exprese en

funcion de las variables mas apropiadas para la resolucion del problema. Etc.

El rechazo a la univocidad procede también de otras caracteristicas de la investigacion cientifica. Asi, no
porque una teoria se configure sobre el descubrimiento de un término, queda legitimada ipso facto. Un ejemplo
clarificador es el descubrimiento de los espermatozoides a través del microscopio A. van Leeuwenhoek (1677), que
permitia hablar de la preformacion, una teoria que hoy nos parece mas que falsa, absurda; la teoria fue producto de
las observaciones mas novedosas del saber de la época.*’ Y, por el contrario, Kepler descubre la tercera ley del
movimiento planetario a partir de una hipotesis totalmente fantasiosa: "Dios al crear el universo y establecer el plan
de los cielos, tuvo presentes cinco cuerpos geométricos regulares, famosos desde los tiempos de Pitagoras y Platon,
y fijo el nimero de los cielos, sus correlaciones y proporciones de sus movimientos de acuerdo con propiedades de
estos" (Mysterium cosmographicum, 1596).** Es decir, el ltimo descubrimiento no es la ultima palabra sobre el

resto de la Cultura y hay que ser muy prudente antes de sacar la consecuencia de Rorty, de reorganizar todo el saber

* R. Feyman, El cardcter de la ley fisica, A. Bosch, Barcelona, 1980, pag. 42.

0 Cfr. V. L. Arnold, Mecdnica cldsica. Métodos matemdticos, Paraninfo, Madrid, 1983, pags. 73ss.
*' L. Bossi, Historia natural del alma, La balsa de la Medusa, Barcelona, 2008, pag. 143.

2 Cf. En A. O. Lovejoy, La gran cadena del ser, Icaria, Barcelona, 1983, pag. 134.



Fernando Miguel Pérez Herranz | La Filosofia de la Naturaleza y el universal analégico

. , . . ., 43 . . ., ; qs o
a partir de una linea de investigacion.™ La actual investigacion del coédigo genético que encuentra por todos lados el

gen de esto o de aquello, es un ejemplo habitual de pensamiento univoco.

Pero la investigacion cientifica no responde a una correspondencia univoca intuicion (hipotesis) /

fendmeno, sino que se produce por mecanismos en los que hace de motor la analogia.

Nihilismo

Los peligros del analogismo son muy claros y hay que utilizar enérgicos criterios de vinculacion causal
para corregirlos; pero no menos peligrosas son las consecuencias del univocismo y, a mi modo de ver, mucho mas
graves. Pues a partir de la «revolucion franciscana» de escotistas y nominalistas, el sustrato material del mundo se
transforma en una potencia carente de sentido, lista para lo que disponga la razén humana. Como expone sin

ambages Roger Cotes, prologuista de los Principia de Newton:

La verdadera cuestion de la filosofia natural [la ciencia] es indagar aquella leyes mediante las cuales el
Gran Creador decidid, en realidad, erigir esta hermosa estructura del mundo, no aquellas por las cuales
hubiese podido hacerlo si lo hubiese deseado [...] Sin duda alguna, este mundo [...] sélo puede surgir de
su libre voluntad que dirige y preside todo. De esa fuente han manado estas leyes, que podemos llamar
leyes de la naturaleza, y en ella hay muchos rastros del mas sabio ingenio, pero ni la mas minima sombra

. 44
de necesidad.

La ciencia no consiente ninguna necesidad; y no tendrda mas unidad que la unidad metodolégica: ensayar,
experimentar, cuantificar... dentro de una argumentacion logica que dote a todas esas operaciones de coherencia.
Lo que tendrd también consecuencias ético-morales. ** Asi, el proyecto kantiano, seguidor de la linea escotista y
luterana, concentra sus esfuerzos en proclamar la autonomia del mundo moral frente a una naturaleza deterministica
de leyes fisicas. La naturaleza deja de ser portadora de valores y fines, de dignidad, y, por lo tanto, se contempla
como natura corrupta, imposibilitada de comportar legalidad alguna y menos aun de fundamentar normas morales

que impongan deberes heteronomamente a la conciencia.

Una concepcion de este signo nos lleva directamente al nihilismo. Pero un mundo cuya ontologia queda
definida por la inseguridad, el vacio y la indiferencia de los entes, y en la que ha desaparecido el sentido, sélo tiene

una salida: la técnica, la ciencia cuantitativa, la experimentacion, los resultados impredecibles..., que sustituyen a

* "Ahora que tal-o-cual linea de investigacion ha conseguido un éxito tan sorprendente, vamos a rehacer toda la investigacion y toda la cultura
inspirandonos en su modelo, haciendo asi posible que se impongan la objetividad y la racionalidad en areas anteriormente oscurecidas por la
convencion, la supersticion y la falta de una adecuada comprension epistemologica de la capacidad del hombre para representar con exactitud a
la naturaleza". R. Rorty, La filosofia y el espejo de la naturaleza, Catedra, Madrid, 1979, pag. 332.

* Roger Cotes, prefacio a los Principia de Newton, 2° edicion.

* Cfr. M. C. Taylor, Después de Dios. La religién y las redes de la ciencia, el arte, las finanzas y la politica, Siruela, Madrid, 2011, pag. 118.

MARZO
2014



JuLio
2014

La Filosofia de la Naturaleza y el universal analégico | Fernando Miguel Pérez Herranz

las expectativas de la comprension del mundo, de su inteligibilidad. La potentia Dei absoluta deja sin sentido al

Universo.*®

Pero también es cierto que no se pueden aplicar fines sin una sobria regulacion que, por exceso, le dé al
mundo demasiado sentido. El debate esta servido, claro: ;Habra que elegir la Libertad del protestantismo, o habra
que elegir la Seguridad que ofrece el catolicismo? Antonio Rivera resume con precision lo que se jugaban

reformistas y contrarreformistas en aquella hora:

Los tedlogos catdlicos de los siglos XVI y XVII sabian que la estabilidad de nuestro mundo y la suerte de la
misma religion pasaban por la necesidad de rebajar la potencia de Dios. Un Hacedor absoluto como el de
los nominalistas, cuya voluntad resulta incomprensible para los hombres elimina toda garantia y seguridad
metafisicas, convierte al mundo en un lugar contingente e inseguro, y, a la postre, acaba transformandose
en una divinidad arbitraria e innecesaria. A diferencia de la teologia reformada, el pensamiento catolico
sobre la potentia ordinata elude esta aporia nominalista porque somete al Creador a sus propios principios,
los cuales, ademas, pueden ser conocidos por el hombre. Las instituciones humanas se hacen de este modo

) ) . r - 47
mas estables, mas seguras, pero desde luego, no mas autonomas, no mas modernas".

Nos encontramos, pues, con dos proyectos que tienen sus puntos fuertes contrapuestos. ;Qué proyecto

elegira la filosofia de la naturaleza?

La Filosofia de la Naturaleza y las ciencias

La filosofia de la Naturaleza se niega a ver en el Universo inseguridad, vacio e indiferencia, un universo en
el que ha desaparecido el sentido. Por eso, aunque parta de las ciencias, no puede permanecer ahi, como filosofia de
la ciencia, sino que ha de articular filos6ficamente las verdades cientificas. (Y cual es el territorio de la Filosofia de
la Naturaleza? Si miramos hacia Aristoteles, la Naturaleza entendida como funcién es, basicamente, movimiento y

repeticion.

Movimiento. Para Aristoteles, Naturaleza es principio y causa de movimiento y de reposo en la cual reside
por si y no por accidente. (Fisica, 192520). El estagirita se tomo en serio el concepto de «movimientoy, alrededor

del cual construy6 el concepto de Physis. Physis, que procede de phyein = producir, hacer crecer, engendrar,

4 J. M. Garcia Goémez-Heras, En armonia con la naturaleza. Reconstruccién medioambiental de la filosofia, Biblioteca Nueva, Madrid, 2010,
pags. 28 y ss.

“7 A. Rivera, "La secularizacion después de Blumenberg", Res publica, n® 11-12, 2003, pag. 134. No podemos entrar aqui en el enorme
problema de la responsabilidad que recae en la Modernidad y la Ilustracion sobre su (virtual) resultado: la barbarie del siglo XX. Remitimos al
estudio clasico de M. Horkheimer y Th. W. Adorno, Dialéctica de la Ilustracion, Trotta, Madrid, 1994, y a quienes han considerado la dialéctica
perversa de la modernidad: Zygmunt Baumann, Modernidad y Holocausto, Sequitur, Madrid, 2006, Giinther Anders, La obsolescencia del
hombre, 3 vols, 1, 1956; 11, 1980), etc.



Fernando Miguel Pérez Herranz | La Filosofia de la Naturaleza y el universal analégico

formarse..., posee muchos sentidos diferentes en los escritos antiguos: poder, potencia, fuerza, habilidad innata,
caracter... Physis designa algo que tiene en si mismo la fuerza del movimiento, la realidad bésica, la sustancia, el
arjé; y también el proceso por el que las cosas brotan (physis) a partir de su dinamismo (dynamis), pues es principio
de movimiento (energeia). Por eso physis no es algo definitivo o concluido, sino un proceso en continua formacion,
asociado a la vida. La definicion de Aristoteles se ha convertido en formulacién candnica de physis. El texto se

encuentra en la Metafisica y ofrece cinco sentidos diferentes:

13 En un sentido, la generacion de las cosas que crecen;

21Y, en otro sentido, lo primero a partir de lo cual comienza a crecer lo que crece, siendo aquello inmanente;

3 ademas, aquello de donde se origina primeramente el movimiento que se da en cada una de las cosas que son
por naturaleza (...)

400 Ademas, se llama naturaleza lo primero de lo cual es o se genera cualquiera de las cosas que son por
naturaleza, siendo aquello algo informe e incapaz de cambiar de su propia potencia (...);

500 ademas, y en otro sentido, se dice que la naturaleza es la entidad de las cosas que son por naturaleza.

(Metafisica, 1014b16-1015a19).

Y resume un poco después: "la naturaleza es la entidad de aquellas cosas que poseen el principio del

movimiento en si mismas por si mismas" (Met., 1015a15).

Repeticion. Para Aristoteles, repeticion es «hacer otro viviente semejantey:
Y es que para todos los vivientes que son perfectos —es decir, los que ni son incompletos ni tiene generaciéon
espontanea— la mas natural de las obras consiste en hacer otro viviente semejante a si mismos — si se trata de un
animal, otro animal, y si se trata de una planta, otra planta— con el fin de participar de lo eterno y de lo divino en

la medida en que les es posible.*

De manera que la Filosofia de la Naturaleza partira de los principios de movimiento y de generacion que

afectan a organismos (bolas topologicas, morfologias), cuyo marco limite es el Universo (continuo).

Ontologia y Filosofia de la Naturaleza

La ontologia de la idea de Naturaleza no puede ser univoca, porque no hay una mathesis universalis que

Y contintia: " todos los seres, desde luego aspiran a ello y con tal fin realizan cuantas acciones realizan naturalmente —la palabra «fin», por lo
demas, tiene dos sentidos: objetivo y subjetivo—. Ahora bien puesto que les resulta imposible participar de lo eterno y divino a través de una
existencia ininterrumpida, ya que ningln ser sometido a corrupcion puede permanecer siendo ¢l mismo en su individualidad, cada uno participa

en la medida en que ele es posible, unos mas y otros menos; y lo que pervive no es él mismo, sino otro individuo semejante a él, uno no en M;Oﬁz‘to
namero, sino ene especie". Aristoteles, Acerca del alma, 415a26-514b7).




JuLio
2014

La Filosofia de la Naturaleza y el universal analégico | Fernando Miguel Pérez Herranz

contenga a la Naturaleza. La idea de Naturaleza remite a una unidad analégica. ;Y cual es el primer analogado de
la Naturaleza? Hay dos tradiciones relevantes: las matematicas, de tradicion pitagdrico-platonica; y la fisica, de
cuflo aristotélico. Esta fisica, aunque no es pitagorica, como pone de relieve Aristoteles en multiples ocasiones, se
ajusta a la idea introducida por Platon del mathema. Este concepto aristotélico, al que he denominado mathema
cinesico® o mathema del movimiento, permite la lectura que ha realizado Thom del pensador del continuo que es
Aristoteles. Y asi, en la teoria del estagirita quedan involucrados: una teoria hylemorfica de las sustancias; los
factores que son necesarios para el cambio (las cuatro causas); las definiciones de magnitud infinita, de lugar, de
tiempo... La physis sera la materia, pero solo en cuanto los movimientos proceden de tal principio, porque es el

principio y causa de movimiento y reposo:

Porque la naturaleza es un cierto principio y causa del moverse o estar en reposo en aquello en lo que se da

primeramente, por si mismo y no por concurrencia (accidente / symbebekos). (Fisica 192522).

(En qué se diferencia Aristoteles de sus predecesores? Pues en el sentido que le da a la teoria de la
sustancia, a la que hay que remitir. Lo que define propiamente una cosa no es la materia (de qué esta hecha) o su
origen (de donde viene), sino su forma, en el sentido aristotélico: la naturaleza de una cosa es el estado de plena
expresion hacia el que tiende. Por eso, la naturaleza es un fin: "La naturaleza no hace nada en vano" o "la

naturaleza no hace nada superfluo.™

La Idea filosofico-cientifica de Forma —e[do¢/eidos, [1déu/idea, popen/morphé— evocan
simultaneamente «ver» y «saber». La gramatica comparada ha descubierto su raiz indoeuropea, que designa
nociones vinculadas a la vision y el conocimiento. El vocablo de partida wid/weid da, a la vez, *Fidein, que se
vierte al griego y al latin como «ver» y *Feidévai, que se vierte como «saber»; en sanscrito se confirma: veda
significa «saber»; vidvam, «el videntey; y vidura, «el héroe que ve y que sabe».”' Asi que la Forma queda vinculada
a la escala humana de la percepcion, y en Aristoteles recibira su fundamento en la teoria de la sustancia, pues las
sustancias aristotélicas son, en general, las cosas perceptibles. "Los objetos de tamafio medio —afirma el helenista

Barnes— constituyen el mobiliario primario del mundo de Aristoteles".”

Esta concepcion ontoldgica es decisiva, porque el mundo natural es el mundo del movimiento sublunar y,
por tanto, es un mundo de-finido, limitado. Por eso, Aristoteles limita el dominio de los entes naturales al
"movimiento natural, transporte regular de los cuerpos celestes de la region superior, elementos corporales y

generacion y corrupcion" (Meteordlogos, 338a20). El estado natural por excelencia es el ser vivo. El concepto de

¥ Mathema, de pav@évo (manthdno), aprender, pensar, aplicar al espiritu; cinésico, de ktvngig, movimiento, de kivém, mover.

%0 Aristoteles, Partes de los animales, 661023, 691b4, 694a15, 695b19...

' A. Motte et alii (ed.), Philosophie de la Forme. Eidos, idea, morphé dans la philosophie grecque. Des origines a Aristote, Editions Peeters,
Louvain-La-Neuve, 2003.

52 J. Barnes, Aristételes, Catedra, Madrid, 1982, pag. 80.



Fernando Miguel Pérez Herranz | La Filosofia de la Naturaleza y el universal analégico

Naturaleza (Physis) en Aristoteles no se da aislado, sino en su confrontacion con el mundo supralunar, el mundo
inmovil y eterno. Los estados naturales son los que tiene un principio de movimiento. De manera que las cosas
fabricadas no son por naturaleza, aunque lo sean de manera indirecta, porque estin hechas con materia que es
natural. Pero, a la vez, Physis queda confrontado con la Techné, las Artes y las Técnicas (escultura, musica,

medicina...).

Una cama y un manto, asi como cualquier otra cosa de este género, en la medida en que han alcanzado
cada una de estas predicaciones y en tanto que proceden del arte (fexnés), no tienen ninguna tendencia
innata al cambio; pero en la medida en que son concurrentemente de piedra, de tierra o de elementos
mezclados, si que la tienen a partir de estos (...) Y lo mismo cada uno de los demas objetos que son
fabricados: ninguno tiene en si mismo el principio de la fabricacion, sino que unas veces reside en otros y
es exterior —como una casa y cada uno de los objetos manufacturados—; otras veces, en cambio, esta en
ellos mismos, pero no «por si mismos», como en cuantos podrian ser causas para si mismos por

concurrencia (Fisica, 192b18-30).

Al destruirse el dualismo —mundo supra / sublunar—, la Naturaleza queda en una situacion de expansion
hacia la Totalidad, de efectos muy peligrosos para la comprension del universo, pues es la fuente de las paradojas
cosmologicas. El cristianismo resolvio el problema por metdbasis al poner a Dios como creador a la vez de las leyes
de la naturaleza (physis) y de las leyes del hombre (nomos). Una de las maneras de conceptualizar esta solucion,
como vimos, es distinguir entre potentia Dei absoluta y potentia Dei ordinata, que el jesuita Francisco Suarez,
tomista y escotista a la vez, sitlia bajo los términos de metaphysica generalis, que trata del ens communi segun el
orden deductivo del sujeto a sus propiedades propias; y de la metaphysica specialis, que trata de los seres realmente
existentes segun el orden deductivo de la creacion misma, de Dios a la criatura espiritual y después la criatura
material.”’> Una distincion que se realiza «de arriba a abajo», a la inversa que toda la investigacién aristotélica, «de
abajo a arribay». La demostracion de la existencia de un Primer Motor no es considerada ya por Suarez como el
resultado de la totalidad organica de las diversas disciplinas filosoficas, segun nociones elaboradas por la critica

metafisica.

Su metafisica [Aristdteles], como todo su pensamiento, es empirica e inductiva; contrariamente a la
imagen corriente que se tiene de toda metafisica, no evoluciona hasta el Gltimo grado de abstraccion, sino

que se mueve en el nivel de los ejemplos mas concretos [las numerosas referencias al movimiento], y no

v Se ha subrayado hace mucho la dualidad de inspiracion y de proyecto de la metafisica aristotélica. Sudrez oponia ya ... las dos definiciones

que de la metafisica proponia Aristoteles: unas veces ciencia del ser en cuanto ser, en la generalidad de sus determinaciones, y otras ciencia del
principio del ser, o sea, de lo que hay de primero en el ser; por una parte, ciencia universal, referida a un ser al que su generalidad impide ser un
género; por otra parte, ciencia particular, referida a un género particular del ser, aunque eminente ... esa oposicion ... ira siendo academizada
progresivamente, antes de que Wolff y Baumgarten la reasuman en la distincion, desde entonces clasica entre una metaphysica generalis,
referida al ens commune, y una metaphysica specialis, referida al summum ens, es decir, a Dios. ... Si lo que hemos dicho es exacto, la oposicién
entre ontologia y teologia, como la oposicion entre opinion y ciencia, o entre la retorica y el «oficio», reproducen efectivamente, en otro plano,
la oposicion entre democracia y aristocracia". P. Aubenque, El problema del ser en Aristoteles, Taurus, Madrid, 1991, p. 269-270.

MARZO
2014



JuLlo
2014

La Filosofia de la Naturaleza y el universal analégico | Fernando Miguel Pérez Herranz

reviste una forma silogistica mas que en ciertos desarrollos especiales, como, por ejemplo, en la
especulacion sobre la naturaleza divina y sus atributos. La empresa metafisica de Suarez no puede, pues,
ser presentada como una explicitacion o una formalizacion de la metafisica de Aristoteles. Por el
contrario, elabora una metafisica propia, nueva y original, cuya estructura manifiesta sin embargo de

modo evidente la filiacién escotista, como ha sido esbozada aqui a propésito de la [deduccién]...>

La distincion ontologia general / ontologia especial permite la eliminacion del dualismo cosmologico (sub
y supralunar), pero manteniendo el concepto de Naturaleza de-finido, limitado. Ahora bien, ;como definir evitar,
entonces, la idea de un mundo in-definido (idea de Totalidad)? La idea de la que se ha de partir es la idea de
Sujeto de la modernidad, una idea de la que ya no podemos escapar. Spinoza ha bloqueado el voluntarismo
franciscano mediante la idea de Deus sive Natura (con lo que la distincién ontologia general y especial se
difumina), e inicia un desarrollo diferente: el cuerpo como elemento que conjuga la Naturaleza. A partir de

Spinoza podriamos imaginar varios caminos para llevarlo a cabo:

Uno de ellos, tras las polémicas de auxiliis de la segunda escolastica hispana. La Naturaleza se define en
conjugacion con otras ideas: se opondrd a Gracia, a Cultura; y tras la distincion de Natur—
Geistwissenschaften, a la Historia y a la Antropologia, etc. Todas estas ideas que arrastran la dualidad
ontologia general / ontologia especial, darian paso a la conjugacion por medio del cuerpo: Spinoza,

Nietzsche, Deleuze...

Otro camino podria ser el de partir de la ciencia, hacer frente a la Logica Univoca y reivindicar una Logica
Analogica que comporta la conjugacion de multiples Ideas a partir de una realidad ordenada, de una
Naturaleza que posee cierta autonomia respecto del hombre, que posee una consistencia y una capacidad
de obrar per se o recibida de Dios, pero cuya normatividad no es creada por la razon, que si puede
descubrirla. Leibniz, por ejemplo, dird que la naturaleza se rige por un orden racional que la convierte en
buena y valiosa. Muchas son las posiciones que pretenden conjugar Naturaleza y Cultura a partir del
desarrollo de las ciencias en el siglo XX: Relatividad, mecanica cuantica y sistemas dinamicos, que se

caracterizan por la incorporacion, otra vez, de la analogia:
La atribucion analdgica de conceptos como subjetividad, intimidad o armonia traducen una nueva
percepcion del entorno natural y una imagen del mismo ciertamente menos exacta que la disefiada por la

matematica, pero también menos inerte y fosilizada. >°

Y, en tercer lugar, la filosofia de la naturaleza, como dice Luciano Boi, tiene que ver con el problema de la

34 A de Muralt, op. cit., pag. 125
> J. M. Garcia Gomez-Heras, En armonia con la naturaleza, op. cit., pag. 322.



Fernando Miguel Pérez Herranz | La Filosofia de la Naturaleza y el universal analégico

. . , . . 56 . r
materia y de la forma, de sus conexiones a través de los espacios geométricos.”” Y esta tesis naturalmente esta

vinculada a nuestra tradicidn cientifico-filoséfica de raiz aristotélica.

Tradicion aristotélica

La filosofia de cufio aristotélico, bien entendido, no se reduce a interdisciplinariedad; su objeto es el todo,
pero no el saber total, sino la unidad de todos los saberes: el intento de constituir la totalidad organica y
organizada (filosoficamente) de los saberes humanos y de las actividades inteligentes que dirigen los
comportamientos humanos. Esta fue la enorme obra de Aristoteles, que sigue siendo punto de referencia, pues
define las perspectivas de la inteligibilidad en que las diversas ciencias desarrollan sus verdades propias:
considerando que todo saber propio de una cosa es un comportamiento humano que compromete la responsabilidad
del Sujeto que lo ejerce, y supone la realidad, la existencia (el ser) de su objeto. De manera que el ejercicio de la
inteligencia humana, de la inteligibilidad, rige dos perspectivas fundamentales: 1) el fin de la inteligibilidad o
filosofia practica y 2) la forma de la inteligibilidad o filosofia teorica, ontologia o Metafisica en el sentido
aristotélico, semidtica—. La totalidad del saber tiene que ver con la unidad analdgica de saberes especificamente

diversos:

Nos remitimos, pues, a la teoria de la sustancia, synolon de Materia y Forma. La diferencia de las
materias, exigié de Aristoteles el continuo; y por eso, René Thom vio a un Aristoteles topodlogo; pero, claro esta, si
bien Aristoteles pudo tener la intuicion de lo topologico, no podia formalizar ese saber en absoluto. Esto ha sido
cosa de los estudios pioneros de Leibniz y continuados por Riemann, Poincaré, Witney, Kolmogorov, Arnold, etc.
Y ese continuo hoy lo entendemos como una variedad n-dimensional, que responde a pliegues, desdoblamientos,

proyecciones, etc. que marcan las singularidades y que podemos encontrar en multiples niveles de la realidad.

Es aqui donde la critica aristotélica analogista se hace mas intensa y en donde la Filosofia de la Naturaleza
se hace mas fuerte: hay multiples ciencias, cada una con sus propios campos y recursos, unidos por unidad de
proporcion y no a través de la univocidad de un analogado que se distribuye por su linea de causa eficiente, piedra
en la que han tropezado todos los grandes (quizd menos Pascal): Descartes, Malebranche, Leibniz, Newton...

Cassirer lo expresa muy bien:

El conocimiento «filos6fico» verdadero habia aparecido alcanzable solo cuando el pensamiento,
empezando desde un ser superior y desde una certeza superior, captada intuitivamente, lograba difundir la
luz de esta certeza sobre todos los seres derivados y todo el conocimiento derivado. Ernst Cassirer,

Filosofia de la Ilustracion.

MARZO
2014

% L. Boi, Morphologie de I'invisible, Pulim, Limoges, 2011.



JuLio
2014

La Filosofia de la Naturaleza y el universal analégico | Fernando Miguel Pérez Herranz

Si nos valemos de la Topologia, diremos, por el contrario, que el analogado es precisamente el espacio,
que remite al Continuo. No es necesario ahora apelar a la universalidad distributiva de la 16gica, ni a una ontologia
general que haga las veces del mundo supralunar, sino a la perturbacion y despliegues de espacios. Las
revoluciones conceptuales de Riemann y de Poincaré, la termodinamica de Gibbs, la topologia nos permiten
comprender esa analogia desde otras perspectivas: la de los diferentes espacios y geometrias. Y aunque no es el
unico tema, desde luego, de la Filosofia de la Naturaleza, nos parece que es la clave de la fertilidad de su
renovacion. El sujeto ha de quedar engarzado o conjugado en la multiplicidad de espacios que se dan cita en la

Naturaleza.

La nueva filosofia de la Naturaleza

Pues bien, la Filosofia de la Naturaleza es en gran medida un proyecto dirigido a la recuperacion del
concepto de Naturaleza de cufio aristotélico, fundamentalmente a la recuperacion del método analédgico, y de los
modelos que permiten establecer los lugares fundamentales sobre los objetos. Ahora bien, y en primer lugar, esta
recuperacion analdgica aristotélica de las ciencias no puede ser una vuelta sin mas a Aristoteles, como decimos,
pues las criticas escotista y nominalista han impregnado absolutamente tanto a la ciencia como a la filosofia. Por
una parte, el éxito en el desarrollo de las propias ciencias y los formalismos logico-matematicos; por otra, la
introduccion del sujeto en la filosofia moderna. Las ideas de Ciencia y de Sujeto son ya imposibles de descartar o

ignorar.

El Sujeto, cogito o ego trascendental es una idea necesaria en el planteamiento escotista, que cristalizan
primero Descartes y después, Kant. Un fundamento ontologico, gnoseoldgico y aun ético, porque el Universo se

configura desde sus intuiciones.

Ahora bien, el privilegio de la Légica Univoca, nos parece, ha concluido su periplo por el colapso de esas
dos mismas Ideas: Ciencia y Sujeto. En lo que se refiere al Sujeto, la filosofia del siglo XX —Wittgenstein,
Heidegger o Dewey— ha mostrado la irreductibilidad del sujeto a un ego representacional y trascendental,
cartesiano o kantiano. Y en lo que se refiere a la ciencias, su proliferacion a partir del siglo XIX muestra que entre
ellas existe inconmensurabilidad: mecanica y electromagnetismo, termodindmica y evolucion, relatividad y
cuantica...; el teorema de Godel muestra la indeterminabilidad de los sistemas formales... ;Podriamos encontrar un
término analdgico, un tertium quid en todos estos desarrollos? Pues bien, segin venimos defendiendo desde hace

tiempo, el tertium quid que soporta la analogia se la Topologia cuya Idea filosofica es el Continuo.



Fernando Miguel Pérez Herranz | La Filosofia de la Naturaleza y el universal analégico

Geometria - topologia

La reivindicacion de la unién de materia y forma mediante la geometria-topologia y el rechazo del
idealismo y del materialismo. La separacion de la materia y la forma ha conducido a los formalismos y
materialismos de la filosofia moderna, cuyas exposiciones filosoficas han sido el racionalismo / idealismo
y el empirismo / materialismo. La pregunta es: ;Esta dualidad es consustancial a la filosofia (idealismo /
espiritualismo de Fichte) o es mas bien el resultado de los planteamientos de la modernidad? Consideraré
mas tarde como materia y forma conforman estructuras complejas: la materia es también forma para otra
materia. Ahora me ocuparé de la conceptualizacion geométrico- topologica. El papel que juega la
geometria ya no es el de la forma que se impone a la materia, sino la del Continuo que exigen materia y
forma. En toda situacion, cientifica o cotidiana, hay que tener presente el espacio substrato, como ensefia

René Thom,”’ materia y forma se geometrizan, desbordando la 16gica. ;Qué quiere decir esto?:

Siguiendo a Luciano Boi, consideraré que todo fenémeno fisico y toda forma natural pueden ser
comprendidos en términos de despliegue de un nudo geométrico inicial, pues todos los fenémenos pueden
ser comprendidos y descritos en el espacio;’® no en el espacio absoluto, sino en un cierto espacio. Este
puede ser el espacio euclidiano, el espacio-tiempo de la relatividad, el espacio bioquimico de la célula, el
espacio de los operadores de la mecanica cuantica... De manera que a la division descriptiva de las partes
(determinantes, integrantes o constituyentes) hay que incorporar un esquema geométrico-topologico que

permita comprender sus relaciones con el todo, recortado a una cierta escala.

Complejidad ontolégica

Es decir, se reivindica un mundo complejo, de multiples cruces ontoldgicos que proyectan muy variadas
trayectorias (una de las cuales se ha tratado a partir de Heidegger con profusion: la diferencia).”” El
universo no puede reducirse ya al cosmos aristotélico de las sustancias, a una Scala Naturae dada, y fijado
de una vez para siempre. En el universo hay cruces, combinaciones, inconmensurabilidades... que dan
origen a una enorme variedad y pluralidad de entidades, de morfologias; ahora bien, cada una de esas

morfologias posee autonomia, y se relaciona analégicamente con las demas ciencias y saberes.

*7 Thom utiliza un argumento ingenioso e intuitivo: un zorro que entra en el gallinero de un corral en busca de un suculento bocado gallinaceo no
lo hace porque use un silogismo similar a éste: «Las gallinas estan en el gallinero; el gallinero estd en la granja; luego las gallinas estan en el
gallineron; el zorro sabe que las gallinas se encuentran en el gallinero mediante una intuicion espacial. El ejemplo es muy significativo, pues la
(auto)evidencia del zorro a la que se acoge Thom se incorpora a un contexto etologico (como otros que se han popularizado: «El gato atrapa al
ratony», «Este gato es negro y blancoy...). Y como —hemos de suponer— el zorro no estructura el espacio métricamente al modo del ingeniero,
el ente primordial o principio amorfo que va estructurandose mediante las herramientas del grupo métrico, parece que nos hemos de remitir a
otros invariantes topologicos. El zorro intuye, pero no calcula.

%% Cada geometria define un grupo correspondiente, que conserva los conceptos geométricos relevantes. Reciprocamente, cada grupo d e
transformaciones define una geometria. Cada geometria esta definida por sus simetrias. Hay una excepcion: la geometria de superficies de

Riemann, cuya curvatura puede cambiar de un punto a otro. Cf., I. Stewart, Historia de las matematicas, pag. 201. M2A0R1240
% Cf. F. M. Pérez Herranz, Lenguaje e intuicion espacial, Instituto de Cultura «Juan Gil-Alberty, Alicante, 1996 .




JuLlo
2014

La Filosofia de la Naturaleza y el universal analégico | Fernando Miguel Pérez Herranz

Proposicion predicativa y proposicion matemdtica

La revolucion conceptual de Thom precisamente ha sido la de borrar la diferencia entre la proposicion
predicativa aristotélica y la proposicion matematica escotista y ockamista (o cartesiana). Las ciencias, que exigen el
control del formalismo matematico, no son ajenas al mundo real de la vida cotidiana de los hombres. René Thom lo

ha dejado dicho con contundencia:

L’ambition ultime de la Théorie des catastrophes, en fait, est d’abolir la distinction langage mathématique -

langage naturel qui sévit [hace estragos] en science depuis la coupure galiléenne.”

Es precisamente el cruce de estas dos ideas, Sujeto y Ciencia lo problematico. La inconmensurabilidad
entre Ciencia y Sujeto procederia del propio desarrollo de la ciencia que no puede traducirse totalmente a un Orden
Simbolico. La ciencia moderna (proposiciéon matematica) no puede reducirse a una ontologia del sentido comun,
aristotélica (proposicion predicativa). Hay reglas y leyes que funcionan y, sin embargo, no pueden ser traducidas a
experiencias representables de la realidad: electromagnetismo, relatividad, mecénica cuantica... Ahora bien, la
eliminacion de las diferencias entre una y otra proposicion es el proposito explicito de Thom: la abolicion de la
oposicion lenguaje matematico-lenguaje natural que hace estragos desde la ruptura galileana. ;Como es posible?

Nosotros defendemos el morfologismo filosofico para dar cuenta de esta crucial cuestion.

Las ciencias exactas han roto con las nociones aristotélicas, porque hay diferentes estructuras de
pensamiento: si el aristotelismo piensa mediante induccion abstractiva (epagogué), es un lenguaje predicativo, la
ciencia matematizada lo hace por idealizacion (los astros se convierten en puntos). El lenguaje predicativo, que
nada tiene que ver con la estructura de equivalencia cuantitativa, es diferente al lenguaje matematico, entendido
como equivalencia cualitativa. En el primer caso, el espiritu compone segun relaciones de razon constituidas ad
hoc; el verbo «ser» no es un conector 16gico ni cuantitativo, sino que expresa el acto de ser de dos nociones
distintas seglin sus razones formales: la proposicion que constituye el verbo «ser» por su funcion de copula refleja
el analisis del ser en su quididad o sustancia y en ejercicio o acto. Por eso la posicion de Frege de considerar las
proposiciones imperativas, impredicativas o optativas como no predicativas, porque no pueden ser llamadas
verdaderas o falsas, es una consecuencia de la estructura de pensamiento escotista, como lo es la propositio neutra,
desplegada por la nocion husserliana de Vermeintes als solches o la nocion de Gedanke an sich de Frege. Para
Aristoteles estas proposiciones son, como las de los futuros contingentes, indeterminadas; y no son predicativas

porque no pueden ser verdaderas ni falsas.

i) La proposicion predicativa pone en marcha la filosofia aristotélica, la metafisica del ser considerada en

% R. Thom, Morphogenése et Imaginaire, Circé 8-9, Editions Lettres Modernes, Paris, pag. 23.



Fernando Miguel Pérez Herranz | La Filosofia de la Naturaleza y el universal analégico

su unidad analdgica propia. No es necesario, por tanto, introducir la nociéon de un significado idea — objetivo, el
esse objetivum de los medievales; la doctrina del sentido frente a la doctrina de la verdad: el sentido es neutro

respecto de la proposicion verdadera o falsa. Esto lo tratamos en nuestra Semdntica topologica.

ii) La proposicion matematica, por su parte, también posee un alcance metafisico mas alla de los términos
que afirmen simplemente la existencia de esa unidad: expresa el acto de ser de dos nociones distintas seglin sus
razones formales. La proposicidn matematica constituye un sistema absoluto de relaciones, en el que no cabe

plantearse el ejercicio retorico y poético de la estructura predicativa.

La topologia recupera asi el «ser» como predicado y abandona la funcion logica, copulativa. El ser se
encuentra, decimos, en toda predicacion ontologica: Si «Eva da una manzana a Adan», solo es porque «Eva es»,
«Adan es» y «la manzana es». Si no se lleva a cabo esta distincion entre la estructura propia de la proposicion
predictiva y la estructura de equivalencia de la proposicion matematica, se producen graves inconvenientes.

Veamos:

- Se reduce toda ciencia a una estructura de pensamiento unitaria y univoca, es decir, se niega la
especificidad de los saberes humanos. Diriamos nosotros, se confunde el terreno propio de las ciencias y sus
campos especificos, y el saber proposicional de la filosofia. Es la tesis del cientificismo contemporaneo, que
considera que el lenguaje natural o el lenguaje matematico tienen la misma estructura predicativa y que no hay

lenguaje coherente fuera de los sistemas formalizados.

-'Y se corre el riesgo, claro esta, de no poder constituir una verdadera filosofia ética y politica. La tinica
ética conmensurable con la filosofia positivista y analitica es el formalismo moral kantiano, una moral de la ley que
reduce la causalidad objetiva del fin a la obligacion subjetiva de la conciencia (o la intersubjetiva de la sociedad de

Habermas, etc.).

El morfologismo filoséfico, una perspectiva de la Filosofia de la Naturaleza

Pues bien, desde esta perspectiva, la Filosofia de la Naturaleza habrd de acogerse a una teoria de la
Morfologia que se separa de la teoria ortodoxa de la sustancia aristotélica, y conseguir que materia y forma se
estructuren de manera compleja. De alguna manera, Thom sintetiza a Platon y a Aristoteles. En palabras de Gomez

Pin en conversacion con el matematico francés:

Pero ;por qué Thom se reivindica de Aristoteles y no de Platon? ;De donde viene la satisfaccion de los
aristotélicos? Resulta que estas estructuras elementales de las formas tienen una intrinseca perturbacion. Esa forma,

al estar perturbada, de alguna manera tiene las caracteristicas de la materia, aunque sélo sea por este hecho,

MARZO
2014



La Filosofia de la Naturaleza y el universal analégico | Fernando Miguel Pérez Herranz

porque es la materia la que introducia las perturbaciones; y este es el aspecto aristotélico. Por eso Thom podria
satisfacer a platonicos y aristotélicos. El platonico se quedara con las estructuras elementales de las formas y el

aristotélico se quedara con que las formas tienen una intrinseca movilidad, porque son materiales...

El morfologismo filosofico hace frente, pues, al idealismo y al materialismo, pero sin caer en el
irracionalismo implicito en las filosofias de la vida (Blut und Boden...). La negacion del privilegio sea de la materia

sea de la forma es lo que llamaremos morfologismo filoséfico (destacamos el término morphé sobre el eidos). ®!

El fondo de posibilidades de la materia y la causa final

El estagirita ha defendido la ontologia del hylemorfismo (materia y forma) y de la potencia y el acto, que
se cruza con la teoria de las causas (la potencia / acto puede referirse a las causas material, eficiente, formal o final);
ademas, Aristoteles ha insistido en que las diferencias no dependen del orden, sino que orden (forma) y diferencias
(materia) se dan simultaneamente, es decir, que las posibilidades de la materia no dependen de la forma: la forma y
la materia estan vinculadas por medio de la causa final —el elemento especifico de Aristoteles—, causa de lo que
llega a ser plenamente; pero, en cualquier caso, hay mas posibilidades de las que se actualizan y se perfeccionan
(entelequia), y ese fondo de posibilidades es la materia. Por ejemplo, Aristoteles define a los monstruos como
"errores de las cosas que son para un fin".> De manera que, a contrarii, afirmar la causa material significa afirmar
que el orden (forma) no constituye las diferencias (materia). Orden y diferencias coexisten ontolégicamente sin
ninguna relacion de dependencia, pues si las diferencias dependieran del orden, entonces se tendria que reconocer

una absoluta necesidad en el universo, un determinismo radical sin paliativos, un determinismo del tipo del

defendido por Laplace.
Materia y forma relativas

De Aristoteles también mantenemos el postulado de materia-forma relativa. Al descartar una materia y
una forma absolutas, la solucion que ofrece Aristoteles es la siguiente: Lo que es material respecto de alguna forma,

puede ser formal respecto de otros contenidos; no hay una delimitacion tajante:

Ademas, la materia es algo relativo, pues para una forma se requiere una materia, y para otra forma, otra

materia. (Fisica, 2, 194b 8-9).

' F. M. Pérez Herranz, “El «giro morfolégico»: la forma, condicién del sentido”, Quaderns de Filosofia i Ciéncia, n° 36, Valencia, 2006, pags.
61-72.

Jzuohlf % Puede leerse un brillante comentario de J. A. Valor Yébenes: "Dialogando con la fisica de Aristoteles después de la modernidad” en J. L.,
Gonzalez Recio (editor), op. cit., pp. 87-111.



Fernando Miguel Pérez Herranz | La Filosofia de la Naturaleza y el universal analégico

Y que interpretamos siguiendo a Moreau:

La finalidad y el mecanismo son, como la forma y la materia, relativos reciprocamente: en la naturaleza no
hay formas separadas; el universo es una jerarquia de formas o potencias naturales, en la cual los términos

inferiores sirven de materia para los grados superiores.”

Aristoteles ha explicado que no hay un mecanismo bruto (el médico puede curarse a si mismo no en cuanto
enfermo, sino en cuanto médico). Y como las partes formales pueden ser a su vez partes materiales de otras
estructuras mas complejas, la conjugacion de partes materiales y partes formales hacen que el mundo sea tan rico y
variado. Pues ni las formas ni las materias estan separadas, y el orden del cosmos se sustenta en que las formas o

potencias inferiores sirven de materia para los grados superiores.

La materia es materia segunda —como la llamaran los escolasticos— o determinada; esto significa que la
materia puede transformarse y conformarse. De ahi la posibilidad, en el paso al limite, de una materia
indeterminada, de una materia sin forma o fondo absoluto o materia primera y aun en el regressus hacia la natura
naturans, que es la cara filoséfica de esa «natalidad abierta» que propone Hanna Arendt.** El acto puro, sin
embargo, es el motor de los seres materiales.®” De manera que el cosmos aristotélico es un cosmos ordenado, pero
no tiene por qué ser armonico: en él se dan conflictos, inconmensurabilidades... Asi se evita el peligroso dictum
kantiano de que el hombre no puede ser un medio, sino un fin, lo que conduciria al conjunto de un solo elemento (el
superhombre nietzscheano). Pero los hombres somos continuamente medios y fines para otros hombres: en todas
las profesiones sin excepcion; en las relaciones familiares, politicas, econdmicas... (Quiza la Uinica excepcion seria

la amistad en el sentido del libro viil de la Etica a Nicémaco de Aristoteles).

Este concepto de «materia desbordante» que no estd sometida univocamente a la forma, sino perteneciente
al orden coésmico, esta bien ejemplarizado en el caso de la produccion de la Naturaleza, en la procreacion natural,
. . . . 66 :
cuya tasa de embriones perdidos oscila entre el 60 y el 80 por ciento.”” El 73% de las concepciones naturales no

sobreviven a las seis primeras semanas de gestacion y el 10% de las que lo hacen no llegan a término.

8 J. Moreau, Aristételes v su escuela, EUDEBA, Buenos Aires, 1972, p. 110. Aristoteles cierra, sin embargo, el camino hacia el evolucionismo y
no admite la emergencia de las formas superiores desde las inferiores al considerar a los individuos en tanto que sustancias y hacer que, en
ultima instancia, potencia y acto se identifiquen: "Pero, como se ha dicho, la materia tltima y la forma son uno y lo mismo, aquello en potencia y
esto en acto" [entendiendo, como observa el traductor Tomas Calvo, que la materia no es materia prima, sino materia préxima y propia de cada
entidad]" Metafisica, 1045b18-19. Ahora bien, Aristoteles privilegia el acto sobre la potencia: "Asi, podria darse que el hombre es anterior al
esperma, no el que se genere a partir de éste, sino otro del cual procede el esperma". Metafisica, 1073a36-37. Esta es la concepcién de
Aristoteles, pero su planteamiento filosofico le desborda a é1 mismo.

% "Sin la accion, sin la capacidad de comenzar algo nuevo y de este modo articular el nuevo comienzo que entra en el mundo con el nacimiento
de cada ser humano, la vida del hombre seria condenada sin salvacion". H. Arendt, "Labor, trabajo, accion", De la historia a la accion, Paidos,
Barcelona, 1995, pag. 107.

% Forma: totalidad del cuerpo conformado. Materia: multiplicidad de las partes conformadas. Los estoicos trataran de eliminar este dualismo
radical de Aristoteles al identificar materia pura y acto puro; los neoplatonicos, por su parte, lo resaltaran al buscar la trascendencia del acto puro
y debilitar el cosmos material. El giro escolastico puede verse en Santo Tomas, Summa, 1, 7, 3,3; 1, 65, 2¢; 3, 290 1c. La independencia de la
forma se renueva con la teoria de la Gelstat: la forma parece poder desprenderse de las materias como forma pura, como una forma
desprendible, etc.

% Cf. Opitza, John M.: http://www.bioethics.gov/transcripts/jan03/session1.html.

MARZO
2014



JuLlo
2014

La Filosofia de la Naturaleza y el universal analégico | Fernando Miguel Pérez Herranz

El morfologismo filosofico, de cufio aristotélico y critico con el univocismo escotista y el equivocismo
ockamista defiende dos universales, condiciones trascendentales de la vida humana: a) las verdades ciencias, en su
dimension gnoseologica, que neutraliza todo arbitrismo; b) y el sujeto corporeo racional, en sus dimensiones

ontolodgica y ética, que neutraliza el asesinato.

La pregunta por la Tecnociencia

La Filosofia de la Ciencia es beligerante contra la Tecnociencia. La critica arranca, como deciamos, de
Husserl, y Heidegger —su discipulo mas aventajado y que ha escrito su tesis sobre Duns Escoto— ha sabido llevar
al limite. Heidegger ha captado la cuestion que parece habérsele escapado a todos sus predecesores: la técnica no es
una mera aplicacion practica de los conocimientos de la fisica tedrica al dominio y explotacion de la naturaleza,
sino que la Fisica es ella misma técnica. Al realizar la operacion que ha reducido la naturaleza a objeto —res
extensa— para proceder a su cuantificacion y calculo, la naturaleza se ha identificado con el objeto, de donde
procede la «mala prensa» de las matematicas, vendidas a la tecnologia de la guerra. La fisica lo gana todo en
objetividad en detrimento de la subjetividad. Por eso la maquina puede subsumir tanto la naturaleza como la
técnica, una vez descartadas las causas finales. La naturaleza originaria y su verdad son suplantadas por una
segunda naturaleza y su correspondiente verdad, pero ambas naturalezas son productos de la técnica. La
artificiosidad tecnologica absorbe la vida social, politica y cultual: cada producto tecnoldgico se retroalimenta y
expande con nuevas exigencias. De manera que el hombre se convierte en un medio y se instaura la dictadura de la
razon instrumental. La consecuencia tragica es que la técnica descubre brillantemente una dimension del mundo, a
la vez que encubre la verdad de otras dimensiones tan deseables como necesarias y que Husserl tematizé como el
mundo de la vida (Lebenswelt). La "limpieza" de las entidades que habitaban con displicencia el cosmos medieval y
renacentista: demonios, angeles, numenes, magias, milagros... no han de provocar un mundo desencantado
(Weber), secularizado (Carl Smith), desmitologizado (Bultman), inauténtico (Heidegger), colonizador de la vida

(Habermas) ®’...

De manera que si los experimentos cientificos se hacen preguntando a la Naturaleza desde un marco
preestablecido, la técnica hace lo mismo y encarrila a la naturaleza en una determinada direccion. Y esto, diriamos,
en el mejor de los casos. Pues mas bien lo que se hace es: primero se experimenta y se cuantifica y, después, ya se
vera qué ocurre: la investigacion podra dirigirse por este o aquel camino. Lo que se desoculta es lo que el hombre

o« o .y . . 7. 68
solicita, pero también lo que le excede, lo que no puede controlar, solo lo que se aviene a cuantificacion.

Pero Heidegger parece reivindicar la naturaleza como organismo viviente en la linea de los romanticos, en

7 Cf. M. Heidegger, "La pregunta por la técnica" en Conferencias y articulos, Serbal, Barcelona, 1994. M. Berciano, Técnica moderna y formas
de pensamiento, Universidad de Salamanca, 1982, F. Dessauer, Discusion sobre la técnica, Rialp, Madrid, 1964. Sanchez Meca, "Heidegger, la
esencia de la técnica y el destino de Occidente en AA.VV., Naturaleza y libertad, Salamanca, 2005; J. Ellul, E/ siglo XX y la técnica, Labor,
Barcelona, 1960...

% J. M. Garcia Gomez-Heras, En armonia con la naturaleza, op. cit., pag. 347 y ss..



Fernando Miguel Pérez Herranz | La Filosofia de la Naturaleza y el universal analégico

vez de lanzarse por la via sobria de la propia ciencia. Heidegger apela al lenguaje, la casa del ser, que es un camino
discutible, pero que al ir asociado a la sangre (Blut) y al suelo (Boden) se pervierte y se constituye en una salida
aberrante. Si la reaccion de Heidegger contra la 16gica univoca del neopositivismo hubiese quedado en «fantasias
verbales», como dice Muralt,” habria conectado sin méas problema con Wittgenstein o Dewey; pero la fuerza critica
de su pensamiento conducia al abismo de una ontologia del dominio de una raza. Por eso, nos parece, que ante la
légica equivoca que se abre paso en su nombre (retrocediendo hasta Nietzsche), para incluir la ontologia excluida
por Heidegger como analitica, como juegos de lenguaje, puede orientarse por un camino distinto que, sin excluir la
ciencia (pues, como decia Hilbert de la teoria de conjuntos, ya nadie puede arrojarnos de ese paraiso), acoja al
sujeto racional corpéreo, un sujeto que ni es ego trascendental, ni ego nacionalista, ni ego imperialista hispano, sino

ego descentrado y plural, esparcido por toda la tierra.

Epilogo: rectificacion de mi tesis doctoral

Todo lo defendido en este escrito me obliga a rectificar mi tesis doctoral.”’ Ya entonces, a principio de los
afios noventa del pasado siglo, cuando la redactaba, me veia inclinado a atravesar la ontologia tripartita (Cosmos,
Alma y Dios), los famosos tres géneros de materialidad de la ontologia especial de Ensayos materialistas de
Gustavo Bueno, que utilicé a modo de estructura arquitectonica sobre la que dar cuerpo a las diversas figuras
tratadas. Pero el programa de investigacion alrededor de lo que he llamado Semantica Topoldgica rompia
continuamente ese esquema, que mantuve por «comodidad» o razon perezosa (ignava ratio). Hora es ya de romper
ese esquema, que aprisionaba a la vez la pluralidad y la combinatoria que comportaba la Teoria del Cierre
Categorial (TCC). Liberada ésta del encorsetamiento de la ontologia de Ensayos materialistas, los conceptos de
verdad como identidad sintética y contextos de modelizacion pueden seguir siendo fértiles para estudiar la
estructura y dinamica de las ciencias, fuera del modelo estandar del univocismo—deductivista del neopositivismo,

algo que engarza con el proyecto de la Filosofia de la Naturaleza, cuyo analogado es la Topologia.

Por eso me parece que la TCC, contra lo defendido por mi mismo (sin entusiasmo desde luego, pero
acriticamente) en un articulo sobre la filosofia de la ciencia de Gustavo Bueno,”' la teoria de la ciencia no esta
asociada circularmente a la ontologia.”” ;Por qué? Porque pasé por alto que la ontologia de Ensayos materialistas es
de cufio escotista —mucho més que tomista—,” configurada a través de las Disputaciones de Suarez, cuya obra
sera recogida por Wolff y Kant. André de Muralt ha puesto de relieve las dos estructuras de pensamiento de la

filosofia occidental que arrancan de Aristoteles: la aristotélico-tomista, y la aristotélico-escotista continuada por la

% A. de Muralt, op. cit, pag. 71.

" F. M. Pérez Herranz, Las Ideas filoséficas de la «morfogénesisy y del «continuoy en el marco de la teoria de las catdstrofes de René Thom,
Microforma, Secretariado de Publicaciones de la Universidad de Alicante, 1994. Se encuentra digitalizada en: http://hdl.handle.net/10045/5469.
"' F. M. Pérez Herranz, "La filosofia de la ciencia de Gustavo Bueno", E! Basilisco, 26,1999, pags. 15-42.

™ Aunque asi lo acepté sin critica en la tesis de Felipe Giménez, "El materialismo filoséfico de Gustavo Bueno: Ontologia y Gnoseologia",
junio, 1999. MARZO
™ Como se desprendia de algunas autorreferencias de Bueno. Por ejemplo, Ensayos materialistas, Taurus, Madrid, pag. 40.




JuLlo
2014

La Filosofia de la Naturaleza y el universal analégico | Fernando Miguel Pérez Herranz

nominalista. Como hemos constatado, con Duns Escoto se produce una revoluciéon conceptual. Pero ademas,
contrariamente al topico del triunfo del neotomismo, es la estructura del pensamiento escotista la que se consolidara
en el pensamiento europeo, tanto en el lado protestante —que culmina Descartes— como en el catdlico —por
mediacion de Pedro de Fonseca (1528-1599)—. * Mucho antes que el francés, Fonseca defiende tesis escotistas
fundamentales: la univocidad del concepto formal de Ser, frente al analogismo; las cosas singulares son
directamente conocidas por el intelecto humano; la individuacion se debe a una diferencia positiva afiadida a la
esencia de la cosa —cercano al concepto de haecceitas—. Ademas, rechaza asignar a la materia signata quantitate
como principio de individuacion; y sugiere ya la teoria de la «ciencia media», desarrollada por el jesuita Luis de
Molina. De manera que la filosofia hispana no puede ser calificada de medieval, en el sentido de ajena a la filosofia
moderna europea. En los maestros de Salamanca y Alcala estan presentes las criticas profundas a la Alta

Escoléstica: el escotismo y el nominalismo, a partir de la via de «la polémica sobre la pobreza evangélicax».”

Francisco Suarez (1548-1617) sigue presupuestos escotistas en la teoria del conocimiento (consignense
todas las citas a Escoto que realiza Suarez en las Disputaciones metafisicas): la potencia cognoscitiva intelectual
puede obrar activamente, produciendo la species inteligible y, por medio de ésta, puede entender, pues en el
conocimiento intelectual no es necesario que el agente y el recipiente se distingan realmente; no es necesario
suponer una potencia realmente distinta del entendimiento posible para la produccion de la especie inteligible;
frente al tomismo, que considera que verbum mentis se debe a la necesidad de suplir el objeto ausente, y no a que la
accion cognoscitiva ha de producir un término, como toda accion. Sigue también a Escoto en el conocimiento de
singular en cuanto tal. La materia posee esencia, actualidad y existencia. La forma no es afiadida a la materia, sino

causada por la materia entendida como dynamis, potencia y causa motriz. La materia es el primer sujeto.

Una ontologia que, a pesar de lo manifestado en ocasiones por Bueno, no realiza el regressus a la manera
platonica «hacia el fundamentoy, sino a la manera escotista, «hacia lo altoy», hacia las categorias trascendentales: el
Ser (Materia) y sus géneros: Cuerpos, Alma y Dios. La ontologia general pertenece, antes que a una distincion real

0 de razon razonada, a una distincidon de razon razonante.

La TCC, por su parte, estda mas cerca del pensar analdgico aristotélico-tomista, planteada en el terreno de la
unidad y pluralidad de las ciencias, y, como tal, es inconmensurable con una ontologia univocista (a pesar de los
esfuerzos de Bueno por salirse de ella). En este escollo tropiezan también Spinoza y Leibniz, y por eso es facil
aplicar la ontologia de Ensayos materialistas a estos fildsofos, como lo es a todos los univocistas, incluidos Popper

y Deleuze.

™ Las escuelas que han prevalecido histéricamente, frente al topico, han sido las escuelas escotistas y nominales, reflejadas en la llamada
Segunda escolastica o escolastica hispana, como Luis de Molina o Francisco Suarez. Tesis cada vez mas aceptada desde los estudios de Otto von
Gierke, M. Bastit, F. Viola, A. Muralt...

7 Cf. en F. M. Pérez Herranz, “El derecho subjetivo, fundamento de los derechos humanos”, Eikasta, n°, 49, mayo de 2013, pags. 9-46.



Fernando Miguel Pérez Herranz | La Filosofia de la Naturaleza y el universal analégico

La ontologia de Ensayos materialistas desde luego no es una ontologia prekantiana, porque Kant también
sigue la tradicion escotista. Es cierto que Kant critica la gnoseologia intuicionista, las ideas claras y distintas
cartesianas (procedentes de Escoto) y que defiende la doctrina de la verdad sintética (juicios sintéticos a priori); y
esta es la tradicion que sigue la TCC de G. Bueno. Sin embargo, Kant sigue siendo escotista y cartesiano: en la
Critica de la razon pura prima los hechos brutos, susceptibles de manipulacion cuantitativa y control experimental,
y no las percepciones dirigidas a objetos complejos. El conocimiento cientifico es obra del Entendimiento
(cuantitativo) resultado de sintesis: la articulacion causal no se deriva de la objetiva sucesion de los fenomenos en el
espacio —tiempo, sino que aparece como un medio de nuestro entendimiento para objetivar una cadena de
percepciones; y es escotista en la Critica de la razén practica, al poner en el yo la fuente de la moralidad; por eso
toda la razon practica continta sin solucion de continuidad el programa escotista y ockamista; ahi es donde la

modernidad se define, tanto como en el univocismo logicista.

En la Critica del Juicio, sin embargo, a Kant no le queda mas remedio que presentar una regioén de la
Naturaleza que desafia el esquema de las criticas anteriores. Los organismos parecen estar regidos por leyes
particulares a las que accedemos por la experiencia y parecen contradecir la causalidad mecénica. La teleologia se
diferencia del resto de categorias, porque se afirma un nuevo tipo de "unidad de lo multiple" y el todo parece el

fundamento de las partes (y no las partes del todo, como en el mecanicismo).

En cualquier caso, Kant abandona la ontologia por una analitica de los conceptos, aunque en la Dialéctica
vuelve a recoger la ontologia tripartita del Cosmos, Alma y Dios. Y es aqui donde G. Bueno vuelve a reivindicar
estas Ideas como los géneros de materialidad, ahora en la mejor tradicion suarecina, puesto que Sudrez ha seguido
la distincion ex natura rei de Duns Escoto, separando la materia y la forma. Bueno ha tratado de construir un
sistema precisamente en el ambito escotista mas puro. Por eso las virtudes y los defectos del sistema,
autodenominado materialismo, son simétricos a los del idealismo. Es cierto que la filosofia moderna, en general, se
decantd por el espiritu, luego por el materialismo, y asi estamos en esta «batallay, mas que en esta dialéctica, entre
el privilegio ontologico de la forma (Descartes, Leibniz, Locke, Fichte...) o de la materia (D’Holbach, Cabanis,
Moleschot, Vogt, Engels...). En uno de sus ultimos articulos, Bueno sefiala expresamente su filiacién escotista, el

punto del que arranca su ontologia: el momento de la desconexion entre la materia y la forma. Escribe:

En efecto, en las Quaestiones quodlibetales de Peckman (quodlibetum 4) la materia comienza a
«emanciparse» de la forma, en el momento en que se supone que Dios podria crearla, aunque fuera por
milagro, si depender de la forma (del mismo modo a como Dios podia sostener los accidentes del pan y del
vino eucaristicos sustituyendo con su accién a la sustancia natural). Como consecuencia de esta
sustantivacion de la materia, Peckham llega a concebir la posibilidad de que Dios cree un embriéon humano
capaz de desarrollarse sin necesidad de la composicion con el alma racional, desempefiando el papel de

forma sustancial, como defendera Santo Tomas. Santo Tomads, sin embargo, no se mantenia tampoco

MARZO
2014



JuLio
2014

La Filosofia de la Naturaleza y el universal analégico | Fernando Miguel Pérez Herranz

cefiido al hilemorfismo aristotélico y no dejo de recoger, al menos en su Teologia dogmatica, las

reivindicaciones de la materia...”®

Una ontologia tripartita de procedencia cristiana y no griega, como reconoce explicitamente el propio

Bueno:

Nos referimos fundamentalmente a las ideas de Ser Mundo, Alma espiritual y Dios. En esta enumeracion
el Ego corresponde, incluso se identifica muchas veces, o bien con el Alma o bien con Dios, lo que no
ocurre con ninguna de las cinco ideas de Platon o con ninguna de las diez categorias de Aristoteles. Las
tres ideas ontoldgicas por antonomasia (Dios, Alma, Mundo) han servido de coordenadas de la ontologia

(o de la metafisica) occidental cristiana, desde san Agustin...”’

El caracter de ontologia univocista y formalista de G. Bueno se muestra claramente en las clasificaciones
que lleva a cabo a partir de una Logica de Relaciones que nada tiene que ver con el tratamiento de los materiales
investigados por las ciencias, las artes o las practicas. Todas estas materias han de plegarse a la combinatoria entre

MT7 Mia Mla M27 M3= E7 etc.

El articulo de Bueno "EI puesto del ego trascendental en el materialismo filosofico" causé cierto revuelo,
pues daba la impresion de que el materialismo filosofico es necesariamente cristiano o no es materialismo y

entonces hay que hacerse cristiano para ser materialista. Alberto Hidalgo culminaba el argumento de esta manera:

Pero lo que mas me preocupa de esta deriva teoldgica cristiana no es que para salvaguardar la posicion del
Ego trascendental haya que recuperar el Cristianismo como verdadera filosofia en el sentir del
materialismo filos6fico, sino que haya que enmendar la plana a la filosofia griega, relegandola a la

condicion de un «primitivismo metafisico».”

Y, efectivamente, Bueno muestra como el arranque de su filosofia se encuentra en san Agustin, es una
filosofia cristiana, algo que, supongo, paso desapercibido cuando se publicd La metafisica presocrdtica. En ese
estudio —brillantisimo, tanto por los argumentos como por la erudicion que contienen—, Bueno proyecta la
ontologia cristiana (agustino-escotista) sobre el pensamiento griego. Pero la distincion ontologia general y ontologia
especial es extrafia al helenismo y no se sostiene desde los textos de los filosofos griegos que se mueven en unas
coordenadas muy distintas: naturalismo, racionalismo geométrico, elementos y reglas de transformacion... Y, a
fortiori, no hay manera de coordinar la ontologia especial ni con los géneros platonicos, ni con las categorias

aristotélicas, ni siquiera con las estoicas. Y, desde luego, no hay forma natural de encontrar esa distincion en Platon,

7% G. Bueno, "El puesto del ego trascendental en el materialismo filoséfico", El Basilisco, 40, 2009, pag. 9.
7 Ib., pag. 12.
" Alberto Hidalgo Tufion, "La dialéctica entre globalizacion, regionalizacion y territorializacion”, Eikasta, n° 31, 2010, pag. 14.



Fernando Miguel Pérez Herranz | La Filosofia de la Naturaleza y el universal analégico

sino de manera artificial, ni convertir al ateniense en un materialista en ontologia general y un idealista en ontologia

especial. Pero ;qué textos lo afirman o lo sugieren?

k ok 3k

Decia Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina que un ego trascendental es superfluo.”’ Ademés de las razones de
la propia investigacion fenomenologica, el ego trascendental en ontologia es superfluo, porque superflua es la
ontologia cuyos géneros vincula. La pluralidad material comporta la pluralidad de sujetos. El ego trascendental s6lo
seria adecuado en su perfil de sujefo gnoseoldgico para establecer los cierres cientificos que exigen la
neutralizacion de la «subjetividad de los fines»™ de los seres humanos operatorios; una neutralizacion que, en su
limite, se anula, tiende a cero. La ontologia general no puede presentarse como una deduccion al modo de los
trascendentales. Lo que cuenta es el resultado del conflicto y las armonias de las diferentes ciencias categoriales,
pero junto con el cruce de creencias e ideologias. Por eso, el Continuo, tanto en Thom como en su mentor
Aristoteles, es un resultado que sdlo es posible establecer mediante la reunioén y conjugacion de las geometrias que
se despliegan en el espacio-tiempo. El Continuo topoldgico (que no es un género), y no el ego trascendental, es el
analogado por medio del cual se tratan las ontologias regionales o especiales, que poseen sus propios criterios de

cierre.

™ Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina, "Para qué el ego trascendental?", Eikasia, n° 18, 2008, pags. 13-32.
8 F. M. Pérez Herranz, "La eliminacion de la subjetividad de los fines. Platon y las matematicas", Eikasia, n® 12, 2007, pags. 203-236.

MARZO
2014






	Blank Page



