
91  

O C T U B R E  2 0 1 4  

 
 
 

La pulsion à traduire : animalité, rêve et psychosomatique de l’humain (Freud, Laplanche, Dejours) | Augustin Dumont 

	
  

	
  

La  pulsion  à  traduire  :  
animalité,  rêve  et  psychosomatique  de  l’humain  
(Freud,  Laplanche,  Dejours)    
Augustin  Dumont  
Chargé  de  recherches  au  Fonds  National  belge  de  la  Recherche  Scientifique  
Chargé  de  cours  à  l’Université  Saint-­‐‑Louis  –  Bruxelles  (Belgique)  

 
 
Introduction   

 
Au §54 du premier livre du Gai savoir, entremêlant avec subtilité des thèmes en 

apparence hétérogènes et forçant ainsi la réflexion, Nietzsche produit l’une de ses fulgurances 
les plus remarquables : 
 

La conscience de l’apparence. – Dans quelle situation merveilleuse et inédite, et en même temps 
terrible et ironique je me sens, avec ma connaissance, à l’égard de l’ensemble de l’existence ! J’ai 
découvert quant à moi que l’ancienne humanité et animalité (die alte Mensch- und Thierheit), voire 
même que l’ensemble de l’ère primitive (Urzeit) et du passé de tout être sensible, continue à poétiser en 
moi, continue à aimer, continue à haïr, continue à tirer des conclusions, – je me suis soudain réveillé au 
beau milieu de ce rêve, mais seulement pour prendre conscience que je suis en train de rêver, et que je 
dois continuer à rêver si je ne veux pas périr : tout comme le somnambule doit continuer à rêver pour ne 
pas s’écraser au sol. Qu’est-ce pour moi à présent que l’« apparence » ! Certainement pas le contraire 
d’une quelconque essence, – que puis-je énoncer d’une quelconque essence sinon les seuls prédicats de 
son apparence ! Certainement pas un masque mort que l’on pourrait plaquer sur un X inconnu, et tout 
aussi bien lui ôter ! L’apparence, c’est pour moi cela même qui agit et qui vit, qui pousse la dérision de 
soi-même jusqu’à me faire sentir que tout est ici apparence, feu follet, danse des esprits et rien de plus, – 
que parmi tous ces rêveurs, moi aussi, l’« homme de connaissance », je danse ma propre danse, que 
l’homme de connaissance est un moyen de faire durer la danse terrestre, et qu’il fait partie en cela des 
grands intendants des fêtes de l’existence, que l’enchaînement et la liaison sublimes de toutes les 
connaissances sont et seront peut-être le suprême moyen de maintenir l’universalité de la rêverie et la 
toute-intelligibilité mutuelle de tous ces rêveurs, et par là justement de prolonger la durée du rêve1. 

 
Si la disqualification des arrières-mondes et la valorisation de l’apparence ne 

s’accompagnent, chez Nietzsche, d’aucune substantialisation ou essentialisation de cette 
dernière – car le « texte » de la réalité souffre seulement les multiples et infinies 
interprétations que l’on doit en faire, c’est-à-dire aussi les multiples manières que nous avons 
de le faire agir comme réalité2 –, l’on gagne à prendre conscience de cette apparence et de sa 
valeur. Non pour l’ériger en nouveau fondement, donc, mais pour mieux en maîtriser les 
effets dans le monde. S’il s’agit bien d’apprendre à danser dans l’apparence ou à faire danser 
l’apparence, ce n’est certes pas pour rigidifier celle-ci dans un acte réflexif surplombant, en 
lequel Nietzsche soupçonnera la fatigue ou même le renoncement. Il est en revanche une 
réflexivité à la fois vivace et tenace, celle qui, loin de toute position de surplomb, s’apparente 
plutôt à une forme de lucidité. Dans Le Gai savoir comme déjà dans La Naissance de la 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 Fr. NIETZSCHE, Le Gai savoir, trad. fr. P. Wotling, Paris, GF Flammarion, 2007, p. 107-108. 
2 Au sujet du rapport entre texte et interprétation chez Nietzsche, cf. les travaux indispensables de Patrick 
Wotling, notamment : P. WOTLING, Nietzsche et le problème de la civilisation, Paris, Presses Universitaires de 
France, 2ème éd. 2012, en particulier « La philologie comme métaphore fondamentale », p. 39-52. Sur la 
conception nietzschéenne de l’image et ses rapports avec le concept d’apparence, on se reportera avec grand 
profit à : C. DENAT, « Par-delà l’iconoclasme et l’idolâtrie. Sens et usages de la notion d’image dans l’œuvre de 
Nietzsche », in A. DUMONT et A. WIAME, Image et philosophie. Les usages conceptuels de l’image, 
Bruxelles, PIE Peter Lang, coll. « Anthropologie et philosophie sociale », 2014.  



92  

O C T U B R E  2 0 1 4  

 
 
 

La pulsion à traduire : animalité, rêve et psychosomatique de l’humain (Freud, Laplanche, Dejours) | Augustin Dumont 

	
  

	
  

tragédie, le rêve semble se montrer capable d’une telle acuité. Lieu traditionnel de la 
dépossession de soi, le rêve ne saurait prétendre à une quelconque maîtrise sur ou de 
l’apparence. Il permet pourtant, justement parce que les « instincts », pour employer encore le 
vocabulaire de Nietzsche, y travaillent librement et à plein régime, d’unir subtilement à la vie 
une forme de conscience de soi plus sagace encore que l’éveil. Pleinement immergé dans 
l’apparence, le rêveur touche pour ainsi dire immédiatement à des significations qu’il doit 
interpréter, et où apparaît dans sa nudité primitive le jeu des forces que constitue l’apparence 
comme telle. Ainsi, l’activité onirique permet de révéler le caractère problématique et à 
jamais équivoque du sens de l’apparence avec une intensité quasi incomparable. Nietzsche, 
inspiré notamment par le théâtre baroque espagnol, ne se réveille soudainement que pour 
prendre conscience qu’il rêve et doit, en vertu d’une nécessité intérieure, continuer à rêver. Se 
détourner du feu follet de l’apparence, en effet, cesser de faire durer la danse terrestre, 
reviendrait à s’abandonner, du moins pour l’« homme de connaissance », à la mort.  

Pour notre propos, l’aspect le plus captivant de cette brève méditation sur l’apparence 
réside ici : le rêve à la fois « terrible et ironique » où surgit, si l’on peut dire, une telle lucidité 
quant à l’apparence, est celui d’une animalité et d’une humanité archaïques, de tout un âge 
primitif du vivant, qui continuent de poétiser en l’homme actuel, d’aimer et d’haïr, mais aussi 
de raisonner (« de tirer des conclusions »). Au creux de leur enfouissement, depuis ce fond 
qui n’est pas un fondement, un texte ou une archive se donnent encore à lire, une langue 
s’offre toujours à parler, et adresse au vivant humain – celui-là même qui est enfoncé dans 
l’expérience sensible et dans l’apparence quand il se croit éveillé au milieu des idéalités 
abstraites – des demandes répétées de traduction. Gageons qu’un tel rêve, celui d’une 
animalité poétique dans l’homme – un rêve moins choquant aujourd’hui qu’hier mais toujours 
aussi énigmatique – puisse avoir une certaine intelligibilité.  

Nous nous intéressons dans les pages qui suivent à ce rêve en tant qu’il est le rêve d’un 
humain. Ainsi, sans vouloir présupposer d’avance valide une quelconque différence 
anthropologique, et sans vouloir écarter d’entrée de jeu ce que d’aucuns spécialistes appellent 
volontiers le « point de vue animal », notre contribution prend pour point de départ le rêve 
humain, dans lequel – à en croire Nietzsche –, l’animalité s’invite et déstabilise le rêveur par 
son caractère poétique, créateur, passionnel et rhétorique tout à la fois. Ces caractéristiques se 
présentent bien comme actuelles pour Nietzsche : elles travaillent la volonté de puissance de 
l’intérieur et participent de ses interprétations, de ses évaluations, de ses discriminations 
axiologiques. Toutefois, et simultanément, l’animalité comme l’ancienne humanité 
appartiennent, selon le paragraphe commenté, à une ère primitive, au passé de l’être sensible. 
L’animalité ou l’humanité archaïques « parlent » dans l’homme actuel, elles argumentent, 
elles aiment et haïssent, mais leur voix semble sortie d’un passé immémorial ou d’une ère 
primitive, assez trahie par notre mémoire ou notre morale pour que celle-ci apparaisse aux 
animaux non humains comme dangereuse, voire délirante. En effet, tentant cette fois – 
perspectivisme oblige – d’évoquer le « point de vue animal », au paragraphe 224 du troisième 
livre du Gai savoir, Nietzsche évoque non sans humour l’effroi des animaux à la vue de 
l’humain : 

 
Critique des animaux. Je crains que les animaux ne considèrent l’homme comme un de leurs semblables 
qui a perdu le bon sens animal (den gesunden Thierverstand) de manière extrêmement dangereuse, 
comme l’animal délirant (das wahnwitzige Thier), comme l’animal rieur, comme l’animal pleurnichard, 
comme l’animal malheureux3. 
 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
3 Fr. NIETZSCHE, op. cit., p. 212. 



93  

O C T U B R E  2 0 1 4  

 
 
 

La pulsion à traduire : animalité, rêve et psychosomatique de l’humain (Freud, Laplanche, Dejours) | Augustin Dumont 

	
  

	
  

Pour les animaux eux-mêmes, donc, l’homme aurait perdu un « sain entendement 
animal », faudrait-il dire pour traduire littéralement le Tierverstand, et sa folie est à la fois 
tragique et pleine d’esprit ou drôle – tel est le sens du mot wahnwitzig, retenu par Nietzsche, 
qui le privilégie ainsi sur wahnsinnig ou d’autres termes encore. On le comprend donc, loin 
que l’animal non humain n’ait pas d’histoire – ce n’est pas ici la question –, l’humain, lui, est 
en tout cas un être assez historique, ou un être dont l’histoire est assez singulière, pour 
effrayer le non humain par sa capacité à faire cohabiter un passé animal, reconnu par les 
animaux eux-mêmes, et une actualité « démente », incompréhensible pour les autres espèces. 
Tout en s’opposant au darwinisme, jugé trop unilatéral et incapable d’expliquer pourquoi, 
chez l’humain, les faibles ont si longtemps dominé les forts dans l’Occident chrétien, 
Nietzsche n’en rappelle pas moins constamment l’animalité de l’homme et reconnaît sa dette 
à l’égard de divers naturalistes et physiologistes. C’est notamment le cas dans le cinquième 
livre du Gai savoir, où il raille son semblable, soudainement soucieux de s’assurer du propre 
de l’homme – en l’occurrence sa conscience de soi – au moment même où la zoologie 
moderne lui assure que « toute la vie serait possible sans se voir en quelque sorte dans un 
miroir »4. C’est d’autant plus désobligeant pour l’homme que « la partie de loin la plus 
importante de cette vie se déroule encore en nous sans cette réflexion »5. Le « besoin de 
communication »6, propose Nietzsche à titre d’hypothèse, expliquerait le surdéveloppement, 
chez l’homme, du pouvoir de prendre conscience de ce qu’il sent, éprouve, voit et évalue ; 
non que le non humain n’ait pas besoin de communiquer, mais l’humain, « étant l’animal le 
plus exposé au danger »7, aurait eu un besoin impérieux de se faire comprendre d’autrui, et 
pour cela, de comprendre ses propres états le mieux possible pour pouvoir les transmettre à 
autrui.  

Avant de quitter Nietzsche, tâchons de rassembler les éléments, il est vrai un peu 
dispersés, de ce qui constitue le point de départ hypothétique de la présente recherche. Dans le 
rêve plus qu’ailleurs l’humain prendrait conscience, d’une part, de son appartenance radicale 
à l’apparence, du fait que de multiples forces jouent et combattent dans l’apparence, que de 
multiples interprétations, c’est-à-dire de multiples évaluations du monde, sont en conflit ; 
d’autre part, il prendrait conscience que cette activité créatrice d’apparence et d’interprétation 
– activité littéralement « poiétique » – est comme portée ou poussée par un fond animal, que 
l’on entendra comme un texte en demande de traduction dans le rêve, ou plutôt un texte 
toujours en train de se traduire de multiples manières, dans des traductions folles, heureuses 
ou malheureuses, parfois délirantes, et en tout cas dangereuses. Dans les pages qui suivent, 
nous proposons de tester cette hypothèse et surtout d’en mesurer la portée, d’en élaborer les 
enjeux, à partir de la psychanalyse. Nous construisons notre fil rouge de manière autonome en 
nous appuyant, outre sur Freud, sur les travaux psychanalytiques de Jean Laplanche et sur la 
psychosomatique psychanalytique de Christophe Dejours.  

Parce que notre réflexion porte en priorité sur l’animalité de l’humain et non sur 
l’animalité de l’animal, le lecteur pourrait être amené à croire, du moins de prime abord, que 
l’animal non humain est envisagé par nous de manière strictement privative. En réalité, il n’en 
est rien, bien que ce soit encore, à différents degrés, le cas chez les auteurs sur lesquelles nous 
nous appuyons ici. Dans une partie conclusive, simplement prospective et plus courte pour 
des raisons matérielles, nous tâcherons alors de préciser notre position en regard des enjeux 
les plus actuels de la question de l’animalité, celle de l’animal et celle de l’humain, entendues 
comme entités problématiques. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
4 Ibid., p. 302. 
5 Ibid. 
6 Ibid. 
7 Ibid., p. 303. 



94  

O C T U B R E  2 0 1 4  

 
 
 

La pulsion à traduire : animalité, rêve et psychosomatique de l’humain (Freud, Laplanche, Dejours) | Augustin Dumont 

	
  

	
  

 
1. Laplanche : de l’instinct à la pulsion 
 
Jean Laplanche a fait du concept de « séduction généralisée » le cœur de sa magistrale 

relecture – qui est aussi une réappropriation critique et une transformation – de l’œuvre 
freudienne. La théorie de la séduction généralisée tente d’expliquer de manière originale 
pourquoi, chez l’homme, « toute fonction, tout processus vital, peuvent "secréter" de la 
sexualité »8, en évitant de réduire cette dernière à une simple fonction d’autoconservation.  

La distinction freudienne entre l’instinct (Instinkt) et la pulsion (Trieb) est l’opérateur 
conceptuel central de la démarche laplanchienne. Représentant psychique des excitations en 
provenance du corps, la pulsion est irrémédiablement en décalage avec les instincts, ceux que 
de prime abord l’on dira « animaux », avec Freud, comme par exemple la périodicité de 
l’excitation sexuelle. L’instinct animal, aucune des topiques freudiennes ne le situe quelque 
part : il ne correspond ni à un système psychique ni à un stade originaire du développement de 
l’individu. Laplanche met en garde contre toutes les tentatives de lire, chez Freud, une 
articulation de la nature et de la culture dans le nouage du ça et du moi : la clinique nous 
enseigne justement que l’autoconservation n’est jamais un contenu du ça offert comme tel à 
l’interprétation. Au contraire, « le contenu du ça c’est avant tout la pulsion sexuelle et c’est la 
pulsion sexuelle là où elle est le plus éloignée de l’instinct »9.  

L’étayage (Anlehnung) – ce concept essentiel réhabilité par les traductions de 
Laplanche elles-mêmes – désigne, dès les Trois essais sur la théorie de la sexualité de 1905 – 
quoique dans un indéniable clair-obscur – le processus primaire de subversion de l’instinct 
par la pulsion ; il s’agit d’un « mouvement complexe d’appui, puis de déviation, puis de 
retournement, de la sexualité à partir d’un fonctionnement qui est d’abord étroitement 
conjoint au fonctionnement visant au maintien de l’existence animale »10. Tous les organes du 
corps biologique sont susceptibles d’être déviés de leur fonction biologique et d’être investis, 
c’est-à-dire « retravaillés » de l’intérieur par la pulsion. La dimension de mouvement nous 
paraît ici essentielle : l’instinct d’autoconservation est représenté, c’est-à-dire dévié, rendu 
extrêmement mobile, et même, selon Freud, perverti, dans l’étayage à travers lequel se 
constitue le ça – strate primordiale du désir –, tandis qu’au niveau du moi – strate supérieure 
du désir –, un tel instinct est représenté et subverti par ce que Laplanche appelle une relation 
vicariante. En biologie, est vicariant l’organe qui supplée à l’insuffisance fonctionnelle d’un 
autre organe ; de même une espèce animale ou végétale retrouvée dans une région qui n’est a 
priori pas la sienne sera dite vicariante. Chez Laplanche, on le comprend aisément, le concept 
de vicariance signifie simplement que le biologique est lui-même « vicarié » par le sexuel, 
c’est-à-dire le pulsionnel. De la sorte, si l’étayage confère progressivement ses contenus les 
plus déliés au ça, la vicariance – l’équivalent de l’étayage au niveau du moi – opère au 
contraire un constant travail de liaison psychique et se comporte à l’image d’un organisme, 
redéfinissant sans cesse ses limites par rapport à l’extérieur et cherchant partout l’équilibre, 
l’homéostasie. La vicariance du moi fait de ce dernier une instance synthétique, sommée de 
réparer constamment une totalité – le corps-esprit – défaite par les poussées du ça et ses 
déliaisons.  

On dira, en une première approche, que le moi est le représentant psychique des 
intérêts propres à la vie, c’est-à-dire à l’autoconservation, là où le ça est le principal vecteur 
de la pulsion de mort, au sens du texte fameux de Freud intitulé Au-delà du principe de 
plaisir. Dans cette optique, la stabilité garantirait la continuité de la vie tandis que les écarts 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
8 J. LAPLANCHE, Vie et mort en psychanalyse, Paris, Flammarion, 1970, p. 38. 
9 J. LAPLANCHE, Problématiques I. L’angoisse, Paris, Presses Universitaires de France, 2006, p. 261. 
10 Ibid., p. 262. 



95  

O C T U B R E  2 0 1 4  

 
 
 

La pulsion à traduire : animalité, rêve et psychosomatique de l’humain (Freud, Laplanche, Dejours) | Augustin Dumont 

	
  

	
  

chaotiques du ça viseraient la mort. Et c’est la même énergie, à savoir les forces instinctives 
d’autoconservation, qui se clive ainsi dans la pulsion sexuelle humaine, une partie de cette 
force cherchant à synthétiser et à lier entre elles les excitations, l’autre tentant de fragmenter, 
de multiplier les excitations pour elles-mêmes et de faire éclater toute synthèse. Mais par là-
même, il faut admettre que le ça et le moi ne sont que les deux faces d’une même médaille. 
Du point de vue économique, la source énergétique du moi réside en fait dans le ça lui-même, 
à travers lequel filtrent en première ligne toutes les motions instinctives, puisque le moi est 
une instance psychique plus tardive que le ça. Le moi n’est rien d’autre que cette partie 
émergée du ça où la pulsion fait l’objet d’une tentative de maîtrise rendue nécessaire par la 
confrontation au monde extérieur – exigence de contrôle et de synthèse passant par une quête 
d’invariance, voire de stase. La traduction de l’instinct opérée par le moi et le ça dans et 
comme vie psychique est toutefois bien différente dans chacun de ces deux cas : commuée en 
désir sexuel délié par le ça, d’un côté, la vie instinctive alimente le moi à travers le 
narcissisme, d’un autre côté. Ainsi, l’investissement libidinal du moi par lui-même se porte 
seul garant de la qualité des liaisons psychiques. Quant à lui, le ça, c’est-à-dire en fait la partie 
de la pulsion restée immergée sous le moi – lequel, dans la seconde topique, est lui-même en 
partie inconscient tout comme le surmoi – n’est pas organisé, et il n’est pas non plus structuré. 
Il est au contraire traversé par des motions fluentes, volontiers violentes, contradictoires, mais 
ne se supprimant pas les unes les autres, et capables de déstabiliser le narcissisme comme 
aussi de l’alimenter. Son caractère chaotique est volontiers suggéré par Freud à partir des 
années 192011. Dès lors, comme le note Laplanche, ce sont d’abord les exigences narcissiques 
du moi qui maintiennent en vie le sujet, davantage que les forces instinctives 
d’autoconservation, désormais étayées et vicariées : 

 
tout ceci se joue dans un champ où l’autoconservation n’est pas directement en cause comme 
motivation, comme force. Au niveau de ce que nous constatons dans l’inconscient : je vis, je mange, je 
me défends dans la lutte pour la vie, non pour vivre mais pour l’amour de moi, pour l’amour du moi12. 
 
Il faut vraiment s’aimer, en effet, pour continuer à vivre en subissant constamment 

l’assaut des motions pulsionnelles de mort issues du ça ! De prime abord, cela semble 
contradictoire : pourquoi les instincts d’autoconservation, sur lesquels s’étaye la pulsion 
sexuelle, clivée en pulsion de vie dans le narcissisme du moi et en pulsion de mort dans le ça, 
pousseraient-ils indirectement à la destruction de la vie ? L’explication la plus claire mais 
aussi la plus critiquable (et la plus critiquée) en est donnée par Freud au lendemain de la 
Première Guerre Mondiale : le ça viserait, selon Au-delà du principe de plaisir, une sorte de 
point zéro de désir, il viserait l’extinction de tous les stimuli, la neutralisation de toutes les 
excitations, en raison d’un impératif indépendant de l’appareil psychique et de ses 
constructions, qu’elles soient mortifères ou non. C’est que, dans l’énigmatique spéculation de 
1920, toute vie organique, pour des motifs strictement phylogénétiques, tenterait de 
réinstaurer l’état antérieur de sa condition – et Freud de prendre plusieurs exemples tirés de la 
vie animale, comme les saumons qui reviennent dans les eaux où ils sont nés –, jusqu’à 
vouloir l’inorganique et à revenir dans le non vivant. Dès lors, comme l’écrit Freud, « la 
totalité de la vie pulsionnelle sert à faire venir la mort »13. Le « fourvoiement biologisant » 
d’un certain Freud, dénoncé par Laplanche, s’annonce ici clairement. Car si, comme l’écrit 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
11 Caractère qu’il faut également relativiser. Cf. les remarques à ce sujet de Laplanche et Pontalis : J. 
LAPLANCHE et J-B. PONTALIS, Vocabulaire de la psychanalyse, Paris, Presses Universitaires de France, 
2011, p. 57-58. 
12 J. LAPLANCHE, Problématiques I, op.cit., p. 266.  
13 S. FREUD, GW, XIII, 41. Trad. fr. sous la dir. de J. Laplanche : S. FREUD, Au-delà du principe de plaisir, 
Paris, Presses Universitaires de France, 2010, p. 39. 



96  

O C T U B R E  2 0 1 4  

 
 
 

La pulsion à traduire : animalité, rêve et psychosomatique de l’humain (Freud, Laplanche, Dejours) | Augustin Dumont 

	
  

	
  

Freud en pleine contradiction avec d’autres textes et avec ses premières intuitions, 
« l’évolution de l’homme jusqu’à présent ne me paraît pas exiger d’autre explication que celle 
des animaux »14, il faudra dès lors présenter les choses comme suit :  

 
un groupe de pulsions avance impétueusement pour atteindre le plus tôt possible le but final de la vie 
[c’est-à-dire la pulsion de mort, AD], l’autre [c’est-à-dire la sexualité filtrée par des exigences 
synthétiques désormais régressives, AD] recule d’un bond, à un certain endroit de ce chemin, pour le 
parcourir une fois encore à partir d’un point déterminé et allonger ainsi la durée du chemin15. 
 
La pulsion de vie fait ainsi toujours retour avec ses tensions et son déplaisir, c’est-à-

dire des motions que la pulsion de mort doit liquider ensuite dans la jouissance – chemin le 
plus court vers la mort, vers l’extinction, c’est-à-dire encore le nirvâna, avance Freud, 
directement inspiré par les Upanishads, qu’il lit dans la traduction du premier grand 
orientaliste allemand, Paul Deussen, qui fut l’ami de Nietzsche.  

Le problème principal de cette compréhension de la sexualité réside, pour Laplanche, 
dans l’abandon par Freud des motifs exogènes de la pulsion, c’est-à-dire concrètement de 
l’action de l’autre, et plus précisément de l’autre adulte sur le petit humain, au profit d’une 
explication phylogénétique strictement endogène. Cette explication s’appuie au besoin sur la 
mythologie, mais cette dernière est alors surtout convoquée pour renforcer le plan 
phylogénétique, c’est-à-dire la réduction du désir humain à l’histoire évolutive. Comme le 
répète constamment Laplanche, il n’est pas question d’assimiler fourvoiement biologisant et 
déni du corps biologique. Au contraire, il s’agit de faire droit au biologique en l’inscrivant 
dans un processus complexe dont il ne saurait néanmoins tirer seul tous les fils.  

Laplanche récuse à dessein le pansexualisme de plusieurs interprétations de Freud 
(notamment Mélanie Klein) : si tout est sexuel d’entrée de jeu, rien ne l’est vraiment. Ainsi, et 
contrairement à ce que la psychanalyse a longtemps répété, le nourrisson ne surmonte pas 
d’entrée de jeu le plaisir d’organe dans un pur plaisir de représentation délié de tout rapport à 
l’objet, selon Laplanche, comme si la différence anthropologique était un acquis apporté avec 
la naissance, et par effet de retour inavoué, à nouveau de l’ordre du phylogénétique et de 
l’endogène16. Le désir du petit humain est en premier lieu tourné vers les objets, et c’est 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
14 S. FREUD, GW, XIII, 44. Trad. citée, p. 42.  
15 S. FREUD, GW, XIII, 43. Trad. citée, p. 41. 
16 C’est la ritournelle bien connue : « la nature de l’homme est de ne pas en avoir », sous-entendu : « et ainsi en 
est-il toujours déjà », ce qui risque de ressembler à une pétition de principe anthropocentrique. À nos yeux, on 
retrouve aussi une explication du désir parfaitement endogène chez Castoriadis. Sa « monade psychique 
originaire », immédiatement acquise au plaisir de représentation, n’ayant jamais eu à endurer le plaisir d’organe, 
d’emblée pleinement déliée, virtuellement étayée, est décrite comme asociale. C’est le rôle dévolu au social, 
selon Castoriadis, d’arracher dans un second temps cette monade à elle-même et de la conduire vers l’autre et le 
symbolique. La description qu’en donne Castoriadis, celle d’un désir défonctionnalisé, ignorant les délais et les 
lois logiques, est identique à la description que l’on donne classiquement du ça. Il y aurait identité entre la 
monade et le ça. Or dans une perspective laplanchienne, la psyché n’a constitué le ça que d’avoir été séduite par 
l’adulte, comme on le verra : le ça est transi par le social. Pris isolément, il est certes sociopathe, si l’on veut, 
mais justement, il est bien le fruit d’une élaboration à partir du social. Chez Castoriadis, l’intersubjectivité 
intervient à nos yeux bien trop tard. Tout se passe peut-être dans l’autre sens : l’altérité seule peut rendre compte 
d’une structuration psychique et/ou d’un comportement comme celui de la fameuse « monade autiste », 
longtemps à la mode dans la psychanalyse d’après-guerre (essentiellement anglo-saxonne) et reprise telle quelle 
par Castoriadis. L’expérience du nourrisson anorexique, appelée en renfort de cette lecture, ce nourrisson 
fantasmant le sein absent quitte à se laisser mourir de faim en oubliant d’appeler pour la nourriture, peu de temps 
après la naissance, est particulièrement problématique. Le nouveau-né serait déjà tellement disponible pour 
l’étayage et le symbolique que le socius serait justement là, à l’inverse, pour rappeler les impératifs du 
biologique, tout en prenant le relais, plus tard, de la monade, par sa capacité à l’alimenter en significations ! 
Chez Castoriadis, la société fait crever l’unité autistique mais, en fin de compte, l’étayage va de soi, puisque le 
représentationnel domine d’entrée de jeu complètement. Or sans l’intervention de l’altérité, il n’y a pas de 



97  

O C T U B R E  2 0 1 4  

 
 
 

La pulsion à traduire : animalité, rêve et psychosomatique de l’humain (Freud, Laplanche, Dejours) | Augustin Dumont 

	
  

	
  

l’instinct qui les lui donne. Cette considération n’entre en rien en contradiction avec l’idée 
selon laquelle l’évolution de l’être humain a progressivement inscrit dans le phylogénétique la 
possibilité de l’étayage, l’ouverture vers l’indétermination de l’étayage, avec son auto-
érotisme et son régime représentationnel. Ce dernier n’en rompt pas moins avec toutes les 
promesses déterministes de l’hérédité (et non avec la « biologie » en général, ce qui n’aurait 
aucun sens) : l’étayage est l’ouverture, à travers l’imprévu de la rencontre de l’adulte, vers 
l’immaîtrisable de la pulsion et ses destinées défonctionnalisées. Quant au plaisir de 
représentation, étayé sur le plaisir d’organe et bientôt primordial, il constitue l’entrée dans la 
sexualité humaine. L’auto-érotisme est d’abord intrinsèquement lié à l’objet, à l’ouverture sur 
le dehors : il est la subversion de l’instinct par la sexualité, la subversion de l’objet 
d’autoconservation à même sa visée, en l’occurrence l’aliment (le lait), et la transformation du 
sein en objet du désir. Plus encore : c’est toute la fonction, alimentaire dans ce cas-ci, qui 
devient la source de la pulsion sexuelle ; ce sont ensuite toutes les fonctions organiques en 
général qui sont étayées, donc subverties. À chaque étape de la subversion, le fantasme 
intervient bel et bien. Toutefois, comme y insiste Laplanche,  

 
La fantaisie, ou le fantasme, ce n’est pas simplement l’imagination du réel, ce n’est pas simplement 
l’aspect psychique du phénomène somatique. Le fantasme apporte autre chose qu’une simple dérivation 
naturelle. De l’ingestion à l’incorporation, donc de l’autoconservatif au sexuel, il y a plus et autre chose 
qu’une psychisation, ou même une symbolisation17.  
 
En effet, si l’incorporation du sein maternel dans la muqueuse buccale du nourrisson 

génère les premières liaisons psychiques, le fantasme ne s’arrache pas à proprement parler du 
corps pour produire cette élaboration, mais il demeure pour ainsi dire « au ras du corps ». Ce 
dernier rassemble, dans la totalité de ses organes et de ses fonctions, de multiples points 
d’appui pour les excitations sexuelles à venir, dont la source, pour ne plus être à proprement 
parler l’instinct, devient l’ensemble du corps, puisque chacune de ses parties peut faire l’objet 
d’une érotisation. Au point que la source du désir « n’est plus un lieu du corps d’où 
jailliraient, en voisinage, deux processus dont l’un serait autoconservatif et l’autre sexuel »18. 
L’idée d’une source de la pulsion se voit presque déclassée, comme aussi les notions d’objet 
et de but. L’objet de la pulsion, en effet, est obscur, et c’est pourquoi, suivant le mot de Lacan 
forgé à partir de la plus relevante des traductions anglaises du Trieb freudien (drive), la 
pulsion est « à la dérive ». Car quel est l’objet du rapport au sein ? Le lait comme tel 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
représentation, seulement des perceptions, et certainement pas de monade fermée sur soi. Cette monade est en 
réalité la première ébauche du narcissisme à venir et elle suppose donc la construction, par l’intermédiaire de 
l’adulte, d’un inconscient infantile. On confond ainsi, avec cette expérience du nourrisson, les bien réelles 
limites de l’instinct à la naissance – des limites en réalité assez banales dans le règne animal, l’humain se situant 
dans une bonne moyenne, contrairement à ce que l’on croit trop souvent par facilité – et le régime proprement 
érotique-représentationnel. Laplanche se montre ici tranchant : « J’ai plusieurs fois énoncé que la prétendue 
"expérience de satisfaction" et que la prétendue "satisfaction hallucinatoire du désir" chez Freud était un exercice 
réussi de prestidigitation. C’est faire surgir le sexuel de l’insatisfaction de l’autoconservation comme on fait 
surgir le lapin du chapeau. Mais il faut précisément que quelqu’un ait mis le lapin dans le chapeau, et c’est bel et 
bien l’adulte qui l’y a mis ». J. LAPLANCHE, Sexual, op. cit., p. 21. Par suite, « le dogme de la "monade" » (p. 
27), en psychanalyse, doit être critiqué. En effet, « la satisfaction réelle première ne peut être que celle du besoin 
(alimentaire dans l’exemple freudien) ; sa reproduction, que ce soit dans la mémoire, le fantasme ou même 
l’hallucination ne peut être que la reproduction d’une satisfaction alimentaire » (p. 46). « Non pas que je dénie la 
fonction active de l’enfant, comme symbolisation, fantasmatisation, et ceci dans l’après-coup. Mais cette activité 
porte sur des messages déjà compromis par le sexuel, en provenance de l’autre adulte. C’est même du fait de cet 
aspect énigmatique du message adulte que l’enfant est incité à développer une activité insolite de 
"traduction" » (p. 46).  
17 J. LAPLANCHE, Problématiques VII. Le fourvoiement biologisant de la sexualité chez Freud, Paris, Presses 
Universitaires de France, 2006, p. 61-62.  
18 Ibid., p. 63. 



98  

O C T U B R E  2 0 1 4  

 
 
 

La pulsion à traduire : animalité, rêve et psychosomatique de l’humain (Freud, Laplanche, Dejours) | Augustin Dumont 

	
  

	
  

n’intéresse déjà pas le comportement alimentaire le plus primitif, pas plus celui du nourrisson 
que celui de l’animal non humain d’ailleurs, si tant est que, sans le besoin de chaleur et 
différentes stimulations perceptives, le chaton, par exemple, ne va pas non plus chercher le 
lait. Comme y insiste Laplanche, « la parole en ce domaine revient pleinement à l’éthologie, 
animale mais aussi humaine, à l’observation concrète du nourrisson »19. Il serait réducteur de 
croire que l’animal, de son côté, est enfermé dans un rapport strictement autoconservatif à 
l’objet ; et, contre une psychanalyse autocentrée, Laplanche rappelle que « la psychanalyse ne 
peut pas penser son objet propre sans tenir compte des développements concrets de la 
psychologie et notamment de la psychologie animale »20. Quoiqu’il en soit, l’objet, mais aussi 
le but de la pulsion renvoient à autre chose qu’à du montage adaptatif. « Incorporer » l’autre 
adulte signifie bien sûr le faire entrer dans la vie psychique et fantasmatique, mais c’est aussi 
« métaboliser, détruire, refabriquer en soi, toutes choses qui sont hors de l’expérience 
immédiate de l’acte alimentaire »21. Ces « choses » n’en sont pas moins, comme l’indique la 
notion de métabolisation, immanente au corps, et à proprement parler, sans but. On ne voit 
pas bien quel pourrait être l’objectif d’une telle subversion de l’activité physiologique.  

Or s’il en est ainsi, c’est parce que le corps de l’adulte implémente la pulsion sexuelle 
dans le corps de l’enfant, en lui implémentant son propre inconscient sexuel. On est ici au 
cœur de la psychanalyse laplanchienne. C’est là qu’intervient justement la séduction 
généralisée. Point n’est besoin d’admettre au préalable l’existence en bonne et due forme de 
l’inconscient freudien avec tout ce que cela implique : admettre que l’adulte n’a pas la pleine 
maîtrise de la parole ou du soin apporté à l’enfant parce qu’il est traversé de pensées 
contradictoires suffit amplement. Comme dit Laplanche, si l’on peut nier qu’un inconscient se 
soit formé en cours de route, admettre simplement qu’un humain adulte produise des lapsus et 
des actes manqués suffit à reconnaître que le message de l’adulte est littéralement mais 
simplement compromis par l’opacité de son désir. L’étayage se produit dès la naissance par la 
relation à l’adulte, en particulier à travers les soins qu’il prodigue à l’enfant. Ce processus est 
à la fois traumatique et vital, puisque les montages adaptatifs nécessaires à la survie sont 
pauvres – mais pas inexistants – chez le petit humain : sans l’apport de l’inconscient adulte, il 
n’y aurait pas de subversion, mais pas non plus de survie. Cette altérité adulte, chargée d’une 
histoire singulière, se communique de corps à corps, à travers des gestes, des non-dits, des 
regards, des interdits, des attentes, mais aussi des paroles etc. Or par là-même nous assistons à 
la genèse de l’inconscient infantile. De corps étayé à corps en étayage – d’inconscient adulte à 
inconscient en gestation –, des motions pulsionnelles sont transmises, et de telles motions 
doivent bien être dites séductrices.  

 
2. La séduction généralisée et la traduction du message énigmatique 

 
L’enfant est séduit par l’adulte : là réside le cœur de la psychanalyse, selon Laplanche, 

découvert par le jeune Freud puis recouvert par le Freud plus tardif, et toujours éminemment 
difficile à accepter. S’il y a des névroses et parfois des psychoses infantiles, il n’y a, 
cliniquement parlant, de pervers qu’adulte. Un adulte peut donc être pervers ; un enfant, en 
revanche, l’est toujours. Toutefois, si l’enfant est qualifié de « pervers polymorphe » par 
Freud, c’est non seulement parce qu’il a une sexualité (certes encore dépourvue des moyens 
que lui conférera la puberté, mais ce ne sont justement que des moyens), mais en outre parce 
que celle-ci lui vient de son rapport à l’adulte. Or ce dernier ne doit pas être cliniquement 
pervers, évidemment, pour implanter dans l’enfant des motions qui, en l’absence de 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
19 Ibid., p. 69. 
20 Ibid. 
21 Ibid., p. 64. 



99  

O C T U B R E  2 0 1 4  

 
 
 

La pulsion à traduire : animalité, rêve et psychosomatique de l’humain (Freud, Laplanche, Dejours) | Augustin Dumont 

	
  

	
  

l’édification d’un surmoi et d’un moi chez le petit humain (c’est-à-dire des interdits, des 
normes sociales et du narcissisme concomitant), ne peuvent devenir que perverses. Il faut 
entendre cette perversité en un sens évidemment très spécifique : tout le corps de l’autre, 
l’autre adulte mais bientôt l’autre enfant, devient pour le petit humain source potentielle de 
plaisir, que ce soit par le toucher, le regard, etc., et nulle censure ne vient opérer de prime 
abord son action inhibante, de telle sorte qu’à ses yeux, « tout » peut, pour ainsi dire « en 
droit », être testé, joué, lié ou délié par le petit d’homme.  

Les hésitations de Freud sont bien pointées par Laplanche : l’inventeur de la 
psychanalyse pointe tantôt la séduction violente exercée par le père ou la mère (malgré eux ou 
non), tantôt il « innocente » les parents et décrit comment ce qui se voulait une tendresse 
inoffensive de leur part est transformé par l’enfant pervers en source de jeu sexuel auto-
érotique. Il n’y a en fait aucune contradiction entre cette tendresse de l’adulte et le message 
inconscient qu’elle véhicule. Certes, ce que Laplanche, par analogie avec la relativité 
d’Einstein, appelle séduction restreinte, vise l’interrogation du jeune Freud quant à ces scènes 
infantiles remémorées par les névrosés, dans lesquelles l’adulte joue un rôle manifestement 
traumatisant. Comme on le sait, à l’idée d’une séduction réelle de l’adulte sur l’enfant, 
déterminant une névrose à venir, Freud a progressivement substitué le fantasme névrotique, 
par l’enfant devenu adulte, d’une séduction de l’adulte, et abandonné la séduction restreinte, 
où l’adulte est, à divers degrés, cliniquement pervers. Mais la théorie laplanchienne de la 
séduction généralisée vise une séduction réelle et systématique, que nulle fantasmatique 
infantile ne doit recouvrir d’un voile de pudeur, et qui ne nivelle en rien les différences de 
degrés. En d’autres termes, elle ne camoufle pas les cas dramatiques d’agression par un adulte 
authentiquement pervers – au contraire, la théorie de la séduction généralisée doit permettre 
d’en rendre mieux compte.  

Dans cette nouvelle optique, l’adulte communique toujours ce que Laplanche appelle 
un « message énigmatique », dont l’enfant est et ne peut être que passif, à même son activité 
de déchiffrement. Le désir n’étant évidemment pas transparent à soi22, l’adulte n’a en aucun 
cas lui-même une claire conscience de ce qu’il communique à l’enfant. Quant à celui-ci, sa 
mission est de traduire les messages de l’adulte, pour reprendre ce concept essentiel de 
traduction – marque de l’influence reconnue par Laplanche des travaux d’Antoine Berman sur 
le romantisme allemand. Traduire ici, c’est traverser l’épreuve de l’étranger, s’approprier le 
langage de l’autre et, pour pouvoir le parler à son tour, en subvertir par petites touches la 
grammaire, la syntaxe et le vocabulaire, avec des moyens de niveau qualitatif et quantitatif 
variés. Il ne s’agit pas ici de ce que Ferenczi, inspiré par Freud, appelait la confusion des 
langues de l’adulte et de l’enfant, car sa partition entre un langage tendre et naïf, celui de 
l’enfant, et un langage passionnel, celui de l’adulte, oblitère ce dont il est question, à savoir 
l’énigme du message comme tel, et surtout son caractère inconscient. Ferenczi en fait 
l’économie, ne reconnaissant pas dans cette confusion des langues l’origine de l’inconscient, 
tandis qu’il dé-pervertit l’enfant du même coup – dont le langage, en réalité, n’est en aucun 
cas « naïf ». De cette altérité adulte, qui est bien sûr multiple, Laplanche dit ceci : 

 
Cet autre adulte, il est tout à fait illusoire […] d’essayer de le subdiviser en stades, selon la relation 
d’objet. En d’autres termes, il n’est pas question de dire qu’il y a un autre adulte oral, un autre adulte 
anal, un autre adulte phallique : ce qui ne ferait que réintroduire un point de vue endogène. L’autre, s’il 
est anal ou phallique – ce qui est bien possible –, l’autre, s’il est mû et dominé par un fantasme – et il est 
forcément dominé par des fantasmes – le sera à tous les moments de sa vie. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
22 « Les soins "maternels" ou l’attentat "paternel" ne sont séducteurs que parce qu’ils ne sont pas transparents 
mais opaques, véhiculant l’énigmatique ». J. LAPLANCHE, Nouveaux fondements pour la psychanalyse. La 
séduction originaire, Paris, Presses Universitaires de France, 2008, p. 127. 



100  

O C T U B R E  2 0 1 4  

 
 
 

La pulsion à traduire : animalité, rêve et psychosomatique de l’humain (Freud, Laplanche, Dejours) | Augustin Dumont 

	
  

	
  

Qu’est-ce donc que ces soi-disant stades ? Impossible de les concevoir en-dehors de la relation de 
tendresse et de soins. Prenons-les par ce biais : la relation de soins offre, propose, des lieux 
d’implantation pour ce que les gestes adultes vont véhiculer de fantaisies23. 

 
Laplanche propose de dérigidifier les stades en même temps que les messages adultes, 

non seulement leur succession dans le temps mais aussi leurs lieux24. Le soin vise bien sûr 
certaines zones corporelles en priorité, prédéterminées par notre configuration organique, et 
ces dernières font l’objet d’un étayage privilégié, mais c’est tout le corps qui est symbolisé. 
De plus, la sexualité est mue par de multiples temporalités, et en ce sens, un devenir n’est pas 
l’autre, de sorte que le stadisme – en fait moins issu de Freud que de son disciple Abraham 
puis de Klein – doit être relativisé. Le principal réside en ceci que, si la source de la pulsion 
sexuelle est « indissociablement fantasmatique et implantée dans le corps »25, c’est dans la 
mesure où cette source, c’est l’autre, avec toute sa charge érotique, avec son inconscient et 
ses propres traductions. De plus, si l’autre est la source de la pulsion, il en est aussi bien 
l’objet et le but. Il faut dire alors que « l’objet-source-but »26 de la pulsion humaine, « c’est ce 
qui reste du message énigmatique de l’autre véhiculé dans l’autoconservation »27, et donc 
dans ou par un corps qui – jusqu’à nouvel ordre – ne cesse pas d’être biologique en même 
temps qu’il est érotique. 

Dans cette aventure, Freud joue parfois contre lui-même. Tenir ensemble les deux 
corps, le corps biologique et le corps érotique, ne va pas de soi. En effet, si par l’étayage puis 
la vicariance, générés l’un et l’autre par l’activité traductrice du message énigmatique de 
l’autre, le moi et son narcissisme prennent le relais des instincts d’autoconservation en les 
subvertissant, on est tenté – c’est la tentation de Jung – de ne plus distinguer entre l’énergie 
psychique comme telle et une libido spécifiquement narcissique : 

 
Si le moi est le grand réservoir de la libido – si toutes nos actions passent finalement par notre amour de 
nous-même – si tout ce que l’être humain fait soi-disant pour se conserver en vie ne passe que par le fait 
qu’il se conserve en vie pour l’amour de…, pour l’amour de l’autre et pour l’amour de lui-même – si 
l’être humain ne vit que par amour – pourquoi alors maintenir un plan de l’autoconservation pure, où un 
sujet, dans l’abstraction, se maintiendrait en vie sans avoir besoin d’amour ?28 
 
Ce plan d’autoconservation, instinctive et strictement phylogénétique, devait pourtant 

être conservé selon Freud. Contrairement à Jung, le père de la psychanalyse veut coûte que 
coûte privilégier le conflit sur l’unité. La clinique lui apprend en effet que si la sexualité n’est 
pas menacée par autre chose qu’elle, il ne saurait y avoir de conflits psychiques, à la source de 
la formation de symptômes. Par suite, tout ne peut pas être sexuel, tout ne peut pas être 
psychique. Ceci suffit à disqualifier tout pansexualisme prétendument freudien. Du moins, si 
la sexualité est partout puisque tout peut être vicarié par la pulsion, et si la psychanalyse ne 
s’intéresse qu’au sexuel dans l’analyse – puisque les symptômes sont sexuels – loin s’en faut 
que le corps soit uniquement sexuel. Mais Freud s’empêtre dans sa réponse à Jung : certes, il 
veut préserver le conflit, mais il se pourrait que le conflit soit entièrement biologique, le 
sexuel et l’autoconservatif constituant deux dimensions d’une seule et même activité 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
23 J. LAPLANCHE, Problématiques VII, op. cit., p. 80. 
24 « Je suis atterré de voir qu’on continue à trouver des programmes d’enseignement où l’on enseigne Freud 
comme on ferait pour le catéchisme, avec la succession ordonnée des stades infantiles de la sexualité ». 
J. LAPLANCHE, Sexual. La sexualité élargie au sens freudien, Paris, Presses Universitaires de France, 2007, 
p. 20. 
25 J. LAPLANCHE, Problématiques VII, op. cit., p. 84. 
26 Ibid. 
27 Ibid. 
28 Ibid., p. 109. 



101  

O C T U B R E  2 0 1 4  

 
 
 

La pulsion à traduire : animalité, rêve et psychosomatique de l’humain (Freud, Laplanche, Dejours) | Augustin Dumont 

	
  

	
  

cellulaire (à ses heures, Freud croit en effet que l’on pourra isoler un jour une « substance » 
spécifiquement sexuelle dans l’organisme) ; il se pourrait encore (c’est une conséquence 
possible de la seconde topique) que l’Éros narcissique s’apparente à la vie. Dans ce dernier 
cadre, comme dans l’essai de 1920, toute la sexualité est du côté de la liaison, de la pulsion de 
vie, elle ne vient rien détruire, rien mettre en danger, elle est pure homéostasie. Elle 
chercherait seulement à unifier ce que la pulsion de mort – le retour des forces 
d’autoconservation – vient cycliquement détruire pour réinstaurer l’inorganique.  

Freud n’invente la pulsion de mort que pour préserver la notion de conflit au moment 
même où il chasse le conflit hors de la sexualité, identifiée à la seule pulsion de vie. Ce qui est 
alors évacué par Freud lui-même, c’est la duplicité de la pulsion sexuelle, à la fois refoulante 
pour préserver le moi et source de déliaisons capables de mettre ce moi en péril ; ce qui est 
exclu, en d’autres termes, c’est l’autre et sa séduction. Car, dans Au-delà du principe de 
plaisir, point n’est besoin d’être séduit et d’avoir à ingérer, c’est-à-dire à traduire, 
l’inconscient sexuel de l’adulte, point n’est besoin de recourir au fantasme pour tapisser la 
pulsion de signifiances multiples, puisque la pulsion de mort est un désir de mort inscrit dans 
la cellule elle-même et dès lors commune à tous les animaux. Pour Laplanche, la séduction de 
l’enfant par l’adulte est en quelque sorte le « démon » de Freud. Selon l’interprète, en effet, 
toute la sexualité est conflictuelle, et ce conflit est interne au corps érotique pulsionnel. L’on 
ne peut accepter le panpsychisme jungien, en fin de compte évidé de tout heurt lié à la 
rencontre imprévisible avec l’autre – un heurt supprimé par avance dans l’universalité statique 
de l’inconscient collectif. Mais l’on ne peut guère plus préserver le conflit en situant la 
disjonction entre l’autoconservatif et le sexuel. Laplanche privilégie donc les intuitions de 
Freud pour lesquelles le corps érotique, sexuel, est lui-même en conflit. Pour autant, une telle 
rivalité, un tel affrontement intra-érotique s’étaye sur et n’existe que dans le corps biologique, 
instinctif, autonome, et dans son aptitude autoconservative. Voilà ce qu’il faut saisir29.  

Dès lors, si, comme le note Laplanche, « il ne peut pas y avoir de pensée sans qu’il y 
ait des modifications correspondantes du corps » 30 , il faut bien reconnaître qu’il est 
impossible d’agir sur son corps érotique sans opérer de subtils « bougés » dans le corps 
biologique et que ceux-ci ont en soi une portée significative31. À tel point d’ailleurs que nous 
ne nous rapportons pas à de l’inné (le biologique) médiatisé et transformé par de l’acquis 
(l’érotique-symbolique), pour reprendre cette vieille opposition conceptuelle. Cela, non 
seulement parce que les modifications biologiques elles-mêmes ne sont pas forcément 
toujours réductibles au carcan de l’inné, mais en outre parce que ces notions sont 
particulièrement relatives au niveau de ce qui importe le plus : le moment où les pulsions 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
29  On trouve dans un entretien paru dans le Carnet/Psy n°70 d’intéressantes précisions concernant le 
fourvoiement biologisant : « Je dis fourvoiement "biologisant", et non fourvoiement biologique, parce que je ne 
pense pas du tout qu'il faille adopter une position anti-biologique. Pour moi, l'homme est un être psycho-
biologique de part en part, aussi bien lorsqu'il résout une équation du troisième degré ou qu'il est grand philo-
sophe. Je suis persuadé qu'il y a là aussi des processus neuro-physiologiques et il est impensable qu'il en soit 
autrement. Pour moi, le biologique nous traverse de part en part. Quand j'ai dit fourvoiement « biologisant », je 
me suis fait taper sur les doigts de façon malencontreuse. J'aurais dû parler du fourvoiement innéiste. Je dirais 
que c'est le fourvoiement phylogénétique et innéiste. Parce qu'on peut très bien être biologiste et penser qu'une 
partie du biologique est de l'acquis. Il y a du biologique acquis aussi bien que du biologique inné. J'ai voulu dire 
que l'inconscient inné, présent dans les gènes, génétiquement inné, est une erreur de Freud ».  
http://www.carnetpsy.com/Library/Applications/Article.aspx?cpaId=672  
30 J. LAPLANCHE, Problématiques VII, op. cit p. 128. 
31 Cf. aussi ce passage des Nouveaux fondements : « De même qu’il vaudrait d’être rappelé, pour une théorie 
générale des affects, que celle-ci, pas plus que la théorie de cet affect par excellence qu’est l’angoisse, ne peut 
éviter de se situer sur la scène même du corps. La modification corporelle et son vécu perceptif sont essentiels au 
vécu de l’affect, si bien qu’il n’y a rien de scandaleux ni d’anti-psychanalytique, à rappeler que les drogues 
peuvent modifier du tout au tout ce vécu, et à formuler le projet d’une action sélective et maîtrisée sur lui ». 
J. LAPLANCHE, Nouveaux fondements pour la psychanalyse, op. cit., p. 23. 



102  

O C T U B R E  2 0 1 4  

 
 
 

La pulsion à traduire : animalité, rêve et psychosomatique de l’humain (Freud, Laplanche, Dejours) | Augustin Dumont 

	
  

	
  

peuvent trouver un débouché concret dans la relation au corps de l’autre. Laplanche n’hésite 
pas à écrire ceci : « Ce qu’il faut dire, est à proprement parler stupéfiant : dans la sexualité 
humaine et son développement, l’acquis survient, non pas sur la base de l’inné, mais avant 
l’inné »32. En d’autres termes, au moment où les transformations hormonales de la puberté 
confèrent à l’adolescent des moyens qu’il n’avait pas auparavant, ses instincts sont déjà 
intégralement vicariés par ce qu’il a appris au contact de l’autre adulte depuis l’état de 
nouveau-né, où l’expérience de montages adaptatifs est transie de l’altérité et intégralement 
subvertie.  

Tout le reste, si l’on peut dire, est à mettre sur le compte de la « mythologie » 
freudienne : l’Œdipe, la castration et beaucoup d’autres explications de la sexualité humaine 
ne sont évidemment pas à rejeter en soi, mais ce ne sont jamais des « structures », pas plus 
que ce ne sont de simples « stades ». Ce sont des constructions historico-culturelles, d’une 
certaine manière omniprésentes du fait même de leur caractère social33. De son côté, même en 
rupture avec le phylogénétique freudien et ouvert sur l’Autre, qu’il faudra écrire avec un 
grand « a », le lacanisme a sa manière bien à lui de retrouver de l’endogène subrepticement34. 
Ainsi par exemple du complexe de castration. Basé sur l’idée selon laquelle la différence des 
sexes provient d’une suppression du pénis chez la femme, il trouve, chez Freud d’abord, un 
appui dans un biologisme lui-même mythifié. C’est le mot fameux de Freud : « Le destin, 
c’est l’anatomie ». Une bien mauvaise anatomie, puisque, comme le note Laplanche : 

 
Chacun sait en effet, en dehors de toute connaissance biologique scientifique, que l’animal femelle, tout 
autant que le mâle, a des organes génitaux externes visibles. Chez l’homme, il en va différemment : en 
raison de la station debout, les organes externes féminins sont cachés, d’où l’illusion, pour l’enfant 
notamment, qu’ils n’existent pas et que la différence des deux genres se situe entre un genre sexué et un 
genre asexué. 
Mais voilà que, tout à coup, ce roman d’une théorie primitive prend valeur, pour Freud, d’un fait 
biologique scientifique et inébranlable35. 
 
Voilà pour Freud. Mais il n’y a pas nécessairement lieu non plus de spéculer 

indéfiniment sur cette femme qui « n’existe pas », selon le mot de Lacan, sur l’assimilation de 
la femme à la béance, au vide, la raison du désir étant conférée au signifiant-phallus qu’elle 
rate structurellement, etc. Tout ceci n’a selon Laplanche aucune réalité, si du moins cette 
explication s’inscrit dans une enquête structurale à portée universelle. Dans ce cadre, il est 
impossible que l’observation clinique, d’où il fallait cependant partir dans son indécision et 
son flottement, mette en péril la théorie, qu’elle pourra seulement et inlassablement confirmer 
– les « vérités » de l’analysant s’identifiant subtilement et comme par magie aux « vérités » 
de la structure elle-même. Si la femme n’existe pas – comment alors camoufler notre 
désespoir ! –, ce sera toujours pour telle ou telle configuration psychique, c’est-à-dire pour 
telle ou telle traduction singulière du désir, traduction dont le propre est d’être radicalement 
ouverte à l’imprévu. Quelle que soit la générosité de Lacan à l’égard de l’Autre, l’intervention 
de ce dernier ne fait que mettre en branle et singulariser un jeu de structures préexistantes et 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
32 J. LAPLANCHE, Problématiques VII, op.cit., p. 136. 
33 « Lire le sexuel symbolisé partout, c’est aussi facile et aussi vain que d’y lire la "lutte des classes". Et que dire 
lorsque la psychanalyse invente ses propres clés : "Œdipe", "castration", ou "positions" kleiniennes. Clés 
universelles, très souvent utilisées a priori, avant que le sujet n’ait eu à prononcer un mot ». J. LAPLANCHE, 
Sexual, op. cit., p. 81. 
34 Ce n’est évidemment pas la querelle entre écoles psychanalytiques qui nous intéresse au premier chef ; il 
importe en revanche de souligner les écarts entre des compréhensions de l’être-homme bien distinctes, et dont 
toutes ne permettent pas de reprendre le dialogue du spéculatif et des sciences de la nature (une urgence 
pourtant) interrompu pour trop longtemps depuis la fin de la Naturphilosophie allemande.  
35 J. LAPLANCHE, Problématiques VII, op. cit., p. 140. 



103  

O C T U B R E  2 0 1 4  

 
 
 

La pulsion à traduire : animalité, rêve et psychosomatique de l’humain (Freud, Laplanche, Dejours) | Augustin Dumont 

	
  

	
  

nécessaires qu’interdit par principe la séduction originaire laplanchienne, c’est-à-dire la 
traduction d’une énigme qui pourra « ouvrir » par-devers elle toutes les langues possibles. Ce 
que nous avons du mal à accepter, c’est qu’il est impossible de prévoir ce que nos traductions 
(et par suite nos traditions historiques et culturelles) font du message énigmatique de l’autre, 
et c’est pourquoi aucun sens structurel ne saura jamais recouvrir la castration. Plus encore : il 
n’y a nulle raison d’identifier in fine cette dernière à une structure formelle. Tout comme le 
mythe de la structure plus tard, la biologie mythologisée de Freud ne date pas de ce dernier, 
elle fait partie – comme aussi toutes nos références traditionnelles à la « bête » qui est en 
l’homme – de ces  

 
codes de traduction mis à la disposition de l’enfant, du bébé, par l’univers culturel, pour lui permettre de 
tenter de traduire, tant bien que mal, les messages adultes. Une traduction qui n’est pas sans reste : ce 
reste, non lié par la symbolisation, étant précisément l’inconscient refoulé, lui-même source du 
pulsionnel. […] Le totémisme, le mythe de la castration, le mythe de la bête originaire en nous, loin 
d’être des sources d’angoisse, sont des instruments pour tenter de maîtriser l’angoisse36. 
 
Toutes ces constructions culturelles sont sans doute indispensables à la stabilité du 

psychisme, comme aussi pour partie l’explication psychanalytique elle-même lorsqu’elle 
oblitère l’imprévisibilité radicale de l’opération de traduction de l’autre et l’explique 
« scientifiquement » par des structures – certes parsemées de trous, lesquelles n’enlèvent rien 
à leur régularité. Il convient par suite « de leur refuser la dignité illusoire et pompeuse que le 
lacanisme prétend leur conférer, sous le titre métaphysique du "Symbolique" (avec une 
majuscule, bien sûr !) »37. La castration, avant d’être une théorie, avant d’être une structure, 
avant même d’être un fantasme, « est avant tout une réponse et non pas un questionnement 
pulsionnel »38. Elle est avant tout et déjà, faudrait-il dire, une traduction possible, une réponse 
à une question, une lecture de l’énigme abyssale de l’autre et de son message, et l’on ne peut 
écraser la question sur une réponse singulière, trop rapidement généralisée. Il n’y a pas de 
différence, à cet égard, entre l’enracinement mythologique ou préhistorique, chez Freud, de 
l’Œdipe dans le meurtre du père de la horde originaire, apparenté à un « fantasme originaire » 
sur le modèle de « l’instinct des animaux »39, et son inscription formelle et abstraite, 
dénaturalisée, dans la structure – le Nom-du-Père – chez Lacan (quoiqu’il en soit des 
multiples requalifications de cette structure chez ce dernier). On fait passer pour une question 
archétypale ou structurale une réponse possible à l’angoisse de l’énigme, à l’angoisse de la 
pulsion40 : la psychanalyse ressort alors en premier lieu – à son corps défendant il est vrai – de 
la « synthèse », de la liaison, et non plus de la « problématicité » même du corps désirant, 
pour utiliser ici un concept moins choquant en allemand qu’en français. Par sa parfaite 
prévisibilité, la structure n’en est pas moins une forme d’explication endogène41. Ainsi, écrit 
Laplanche : 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
36 Ibid., p. 141. 
37 Ibid. 
38 J. LAPLANCHE, Nouveaux fondements pour la psychanalyse, op. cit., p. 40. 
39 Ibid., p. 34. 
40 « L’originaire c’est donc un enfant dont les comportements adaptatifs, existants mais imparfaits, débiles, sont 
tout prêts à se laisser dévier, et c’est un adulte déviant, déviant par rapport à toute norme quant à la sexualité 
[…], et je dirais même déviant par rapport à lui-même, dans son propre clivage. Il faut ajouter encore cette 
nuance que, l’enfant restant présent dans l’adulte, l’adulte devant l’enfant sera particulièrement déviant, porté à 
l’opération manquée, voire au symptôme, dans cette relation à cet autre lui-même, cet autre qu’il a lui-même 
été ; l’enfant devant lui fait appel à l’infantile en lui ». Ibid., p. 103. 
41  Cela apparaît bien dans l’ouvrage d’Alfredo Zenoni : A. ZENONI, Le Corps de l’être parlant. De 
l’évolutionnisme à la psychanalyse, Bruxelles, De Boeck Université, 1998. Il est vital, dans cette lecture, que 
l’humain soit « d’emblée » en rupture avec le règne animal, comme y insiste partout l’auteur. S’il y a bien de 
l’altérité en soi et hors de soi, cet « Autre » ne sera jamais l’animal, avec lequel l’humain n’a littéralement aucun 



104  

O C T U B R E  2 0 1 4  

 
 
 

La pulsion à traduire : animalité, rêve et psychosomatique de l’humain (Freud, Laplanche, Dejours) | Augustin Dumont 

	
  

	
  

 
La situation originaire, c’est la confrontation du nouveau-né, de l’enfant au sens étymologique du 
terme, celui qui ne parle pas encore, au monde adulte. Si bien que, d’une certaine façon, ce qu’on 
nomme le complexe d’Œdipe lui-même retombe dans une certaine contingence. Ici l’anthropologie et sa 
relativisation des structures œdipiennes, ici la prospective également, peuvent nous venir en aide, car, 
après tout, que restera-t-il dans quelques décennies, dans quelques siècles – non pas d’une triangulation 
– mais du triangle œdipien classique ? Qui peut parier sur la subsistance de l’Œdipe sur lequel se fonde 
Freud ?42 
 
Dans la mesure où nos traductions ont immédiatement une portée intersubjective et 

sociale, puisqu’elles sont intrinsèquement relationnelles, elles se sédimentent en traditions, en 
régimes de sens institués culturellement. L’Œdipe judéo-chrétien est une forme culturelle de 
réponse à la traduction du désir énigmatique, mais rien d’autre : il n’est pas l’unique fantasme 
originaire, mais il n’a pas non plus d’existence exclusivement formelle ou structurelle.  

Par ailleurs, si l’enfant est d’abord celui qui ne parle pas, l’inconscient ne saurait être 
structuré comme un langage, entendu au sens du langage verbal, comme le croit Lacan. Car 
les représentations de mot (Wortvorstellungen), comme dit Freud, sont déjà des traductions 
secondes d’une traduction primaire des messages énigmatiques. Si toute la cure 
psychanalytique ajoute des représentations de mot, ou des nouvelles représentations de mot, 
aux représentations de choses, c’est bien parce que les représentations de mot, donc le langage 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
rapport selon Zenoni. Bien que l’ouvrage se tienne à distance respectable du thème du nourrisson autarcique, par 
exemple, il est d’autres voies plus subtiles pour retrouver et se tenir à l’endogène en psychanalyse. Ainsi, dans 
l’introduction de cet ouvrage, les résultats les plus récents de la paléoanthropologie se voient intégralement mis 
au service d’une rupture radicale et sans appel entre l’humanité et l’animalité, l’une et l’autre étant explicitement 
comparées à deux lignes droites parallèles, par définition sans aucun contact. Certes, il ne vient plus à l’esprit 
d’aucun paléoanthropologue de penser que « l’homme descend du singe » suivant l’ancienne vulgate du 
darwinisme mais, s’il est bien vrai que la paléoanthropologie ne trouve jamais, dans les fossiles humains, autre 
chose que de l’humain, précisément, et non du singe, loin s’en faut que l’humain soit « dès l’origine » autre 
chose qu’un animal (sous prétexte qu’il aurait sa biologie et sa morphologie propres et irréductibles), ce que la 
paléoanthropologie ne dit nulle part. Nous sommes entièrement d’accord avec Zenoni sur le caractère non 
seulement dépassé mais plus fondamentalement inadéquat de la sélection naturelle pour expliquer l’intégralité de 
l’évolution, du phylogénétique à la culture. Toutefois, autre chose est d’en tirer licence pour arracher purement 
et simplement l’humain au règne animal – l’animal étant également manqué dans l’application mécanique et 
réductionniste des critères de la sélection naturelle. L’humain, à en croire Zenoni, serait, seul, « libéré des 
contraintes de l’adaptation à un biotope défini » (p. 15), au point qu’il peut « vivre n’importe où et manger 
n’importe quoi » (p. 15), puisqu’il possède l’outil, le langage et le symbolique, et ce, encore une fois, « depuis 
toujours » – on n’est pas loin de lire : « depuis le miracle de sa création », ou plus simplement : « par essence ». 
Or rien de tout cela ne va de soi. La litanie de tout ce qui serait absent du monde animal est alors rejouée avec 
son assurance traditionnelle, l’animal n’ayant ni la bipédie, ni la technique, ni même de réactions affectives 
dignes de ce nom, son agressivité, par exemple, étant « purement fonctionnelle » (p. 16). Cf. aussi la litanie de ce 
que « jamais le singe ne pourra faire » (p. 22), d’ailleurs caricaturale sur le plan éthologique, et où il s’agit bien 
de se prémunir à l’avance de toute surprise en matière d’histoire évolutive, de bétonner le « propre » de 
l’homme, d’une part, tandis que l’on s’abstient à dessein de tout perspectivisme, même minimal, d’autre part, le 
singe se caractérisant principalement par son incapacité à faire ce que l’homme fait. Par ailleurs, l’ouvrage, déjà 
ancien, ne peut tenir compte du fait que l’argument de la bipédie, relativisé par Pascal Picq notamment, n’est 
plus le bon pour singulariser le registre locomoteur humain, mais il pouvait néanmoins faire preuve de plus de 
prudence s’agissant de l’éventail des qualités qui seraient absentes de l’animal. De manière invariable, on 
suppose alors que l’être humain est dès l’origine, c’est-à-dire dès « son absence d’origine » (p. 19), le seul vivant 
démuni à la naissance – ce qui est infirmé par toute une série d’observations éthologiques –, et l’on n’est pas 
surpris de lire encore qu’il serait le seul à faire face à l’altérité et à la requérir, l’animal comme la plante n’ayant 
pour leur part besoin de personne (cf. p. 39). En somme, la position lacanienne de Zenoni se justifie en dernière 
instance par la – bien réelle – spécificité anatomique initiale de l’humain, ainsi que par la spécificité de sa base 
biologique, sans quoi l’idée d’une rupture et d’une discontinuité avec le monde animal ne pourrait valoir. Nous 
ne sommes pas sûr que la question soit alors posée de la meilleure façon.  
42 J. LAPLANCHE, Nouveaux fondements pour la psychanalyse, op. cit., p. 90.  



105  

O C T U B R E  2 0 1 4  

 
 
 

La pulsion à traduire : animalité, rêve et psychosomatique de l’humain (Freud, Laplanche, Dejours) | Augustin Dumont 

	
  

	
  

verbal en général, est d’abord au service du conscient43. Toutefois, parler de message et de 
traduction au niveau de la séduction originaire signifie bien qu’il y a du langage à ce stade, et 
plus précisément, qu’il y a de la langue singulière. Mais cette « langue » de l’inconscient ne 
saurait être structurée à l’image du langage verbal, c’est-à-dire à l’image des 
représentations de mot. C’est au mieux l’inverse : le langage verbal épouse, reçoit et 
transforme à son tour, par le jeu d’associations et de barrages propre au système moi/surmoi, 
toutes les motions issues de la traduction originaire, c’est-à-dire de ce que l’on aimerait 
appeler une « vulnérabilité herméneutique du corps » et de ses affects, toujours en devenir, 
tâtonnante, et engagée dans l’énigme du rapport à l’autre. Le langage verbal prend en charge 
et filtre les multiples flux de sens d’un corps interprétant, et, comme tel, déjà à la fois fasciné 
et violenté, lié et délié, unifié et clivé, par le déchiffrement du message énigmatique de l’autre 
– où sont déjà rendues précaires, avant l’acquisition d’un langage verbal, sa sensation, sa 
perception, son affectivité, sa mémoire, etc. D’une façon quasi nietzschéenne on pourrait dire 
que l’appareil psychique, donc aussi le langage verbal, acquis, est d’abord là pour sélectionner 
des unités de sens permettant de soulager le corps ; il est là pour faciliter, simplifier la vie du 
corps, lequel est traversé constamment par des flux de messages énigmatiques trop denses et 
trop nombreux pour lui. Sans le langage verbal, le corps reviendrait au chaos. Le langage 
verbal ajoute des liaisons et du sens. L’inconscient ne peut être configuré à l’image de ces 
opérations de sens. Mais nous pensons qu’en retour, le langage verbal, d’abord au service des 
opérations conscientes, ne peut manquer de rejouer, littéralement – donc théâtralement : en 
redistribuant les rôles et en assignant les sujets à leurs « places » – l’opacité fondamentale du 
corps désirant, et ainsi de le complexifier.  

Sans contradiction, donc, le langage verbal vient à l’appui des opérations conscientes – 
l’inconscient refoulé, pour partie lesté de langage verbal, ne saurait pour autant fonctionner 
intégralement sur le modèle de celui-ci – dans le même temps où il ajoute un surcroît de sens 
aux opérations psychiques. Il ne peut aider le corps à disqualifier des flux insensés et 
intraitables qu’en proposant du sens, mais il n’en doit pas moins affronter le non-sens qu’il 
génère lui-même dans ses opérations. Le langage est bel et bien porteur d’absurdité, 
d’apories, d’impasses, mais il ne l’est pas tout seul, il ne l’est qu’au niveau où il vient 
reprendre en charge et s’approprier un travail de traduction déjà commencé sans lui, ou plutôt 
en partenariat avec lui (avec le langage de l’adulte), mais pas par mimétisme avec lui. 
Instrument supplémentaire et non seul chef d’orchestre du travail de traduction, le langage 
verbal rejoue, reprend à son compte et problématise à nouveau l’impossibilité de faire « tout à 
fait » sens ; il prolonge l’opacité des messages en même temps qu’il les déchiffre avec plus 
d’efficacité que ne pourrait le faire un corps érotique privé de verbalisation. Insistons donc : la 
représentation de mot ne vient pas introduire le clivage toute seule, quand bien même elle lui 
apporte une densité et une épaisseur nouvelles. En disant de l’inconscient qu’il n’est pas 
structuré comme un langage, nous ne retirons rien au langage : au contraire, nous lui ajoutons 
quelque chose. Car ne nous y trompons pas : l’assimilation du langage verbal à un simple 
trésor de signifiants – un trésor certes infini – n’est pas seulement problématique au regard 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
43 « Un certain lacanisme, probablement même son courant dominant, va dans le sens de situer le langage verbal 
au fondement de l’inconscient, un inconscient qui devient alors et comme par définition transindividuel ; on 
retrouve là, assurément différent de l’inconscient jungien, une sorte d’inconscient collectif ; quitte, par 
contrepoids, à faire fonctionner ce langage verbal, qui serait soi-disant celui de l’inconscient, selon le processus 
primaire ; on connaît bien cette maladie du jeu de mots à outrance, qui ne cesse de sévir dans tant de textes, 
modernes ou anciens, des lacaniens, plus encore peut-être que chez Lacan lui-même, et qui a été stigmatisé de 
façon comique, sous le terme de "l’effet yau d’poêle". Une telle théorie, celle d’un lacanisme centré sur le 
langage verbal, permet assurément une écoute "analytique" qui n’a plus rien à voir avec l’écoute du singulier 
puisque ce sont les effets universels, ou, si l’on veut, transindividuels, du langage qui sont alors privilégiés ». 
Ibid., p. 46-47. 



106  

O C T U B R E  2 0 1 4  

 
 
 

La pulsion à traduire : animalité, rêve et psychosomatique de l’humain (Freud, Laplanche, Dejours) | Augustin Dumont 

	
  

	
  

d’une théorie de l’inconscient, mais elle est également réductrice quant à la compréhension 
qu’elle se fait du langage lui-même. On manque alors la participation du langage verbal – 
articulé, gestuel, incarné – à tout le complexe de l’intentionnalité spécifique du corps, qu’il 
prolonge à sa manière. En ce sens, la perspective de Laplanche mériterait d’être articulée à la 
perspective de la phénoménologie psychiatrique, si tant est que, comme l’a montré Caroline 
Gros, « l’inconscient, pour Binswanger, n’est pas structuré comme le langage, mais comme 
une personne en chair et en os »44. 

Bien sûr, si le message énigmatique de l’adulte est délivré par des non-dits, des soins, 
des gestes, des regards et des attitudes, il est aussi largement implanté dans le nouveau-né par 
son langage verbal. Ce dernier est structuré par des règles, des « régularités », et perçu comme 
tel par le petit humain, quand bien même il ne le possède pas. C’est là qu’il importe de faire la 
distinction de Laplanche entre le « linguistique » et « le plan langagier et traductif »45. Le 
message de l’adulte, à la fois verbal et non verbal, « parle » de multiples manières à l’enfant. 
Mais s’il génère une activité traductrice, c’est justement dans la mesure où le processus 
primaire inhérent à l’inconscient, celui de la déliaison, du passage fluent des représentations 
les unes dans les autres selon les mécanismes de condensation ou de déplacement, doit gagner 
la forme linguistique plus qu’il ne peut, de manière pour ainsi dire anachronique, la mimer 
structurellement. Le langage verbal ne pourra être riche de symptômes, plus tard, que dans la 
mesure où le processus secondaire (le raisonnement logique, l’attention, le contrôle, etc.) s’y 
trouve surpris et défait par quelque chose qui agit bien en lui, mais par-devers lui ou par-
dessous lui. De même que si tout est sexuel, rien ne l’est vraiment, comme l’affirme 
Laplanche contre les lectures pansexualistes du freudisme, de même, si tout est linguistique, 
rien ne l’est vraiment. Tout est « langage », puisque la traduction est aux avant-postes, mais 
tout n’est pas « langage verbal », et l’inconscient n’est certainement pas constitué à l’image 
du langage verbal. L’inconscient, qui n’est rien d’autre qu’une instance traductrice, « est 
irréductible aux seules potentialités polysémiques d’un langage en général : le problème reste, 
selon nous, celui de l’inconscient individuel »46, donc de l’imprévisible et du singulier47.  

Le langage verbal reprend à son compte et retraduit ce qui est en fait une première 
traduction, c’est-à-dire une première interprétation d’un message, « originaire » du point de 
vue du nouveau-né, mais n’ayant évidemment aucune origine en tant que tel. Pour autant, 
toujours singulier, le message ne relève pas d’un inconscient collectif : il est lui-même la 
réappropriation dans la langue d’un adulte de ce qui a du sens et de ce qui n’a pas de sens 
pour lui, de ce qui, en termes nietzschéens, a de la valeur pour son désir (ce qui a le plus de 
valeur étant justement ce qui échoue à faire pleinement sens et donc à se dire verbalement). 
Chaque acte manqué, chaque lapsus indique une préférence, une orientation, un choix, des 
attentes, quelque chose de l’ordre de l’évaluatif – autant d’invitations à traduire. Une 
traduction, c’est une interprétation personnelle marquée par une histoire singulière, et aussi 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
44 C. GROS, Ludwig Binswanger, entre phénoménologie et expérience psychiatrique, Chatou, La Transparence, 
2009, p. 156. 
45 J. LAPLANCHE, Nouveaux fondements pour la psychanalyse, op. cit., p. 113. 
46 Ibid., p. 124. 
47 « On ne saurait exagérer les ravages qu’a pu opérer la piste lacanienne de l’écoute des signifiants lorsqu’elle 
est suivie de façon exclusive. Car alors, à la limite, celle-ci ne "s’autorise" jamais que de l’écoutant. C’est 
l’écoutant qui décide, et lui seul, que l’expression "prendre sur soi" comporte une allusion au rapport sexuel. 
C’est l’écoutant et lui seul, qui choisit d’entendre "ah ! que c’est difficile à dire" comme "ah queue c’est difficile 
à dire". On ne saurait ici se réclamer sans mesure de l’exemple de Freud, et de son recours fréquent aux plus ou 
moins "bonnes" plaisanteries pour appuyer ses interprétations. Car les interprétations de Freud […] sont loin de 
revendiquer la souveraineté que décrètent souvent nos maîtres interprètes. Si on pousse dans ses retranchements 
cette prétendue souveraineté, son seul recours est finalement de prétendre que le seul inconscient est celui qui est 
tapi dans le langage commun, indépendamment de la façon dont l’individu croit s’en servir, alors que lui-même 
ne ferait que le servir. Donc un inconscient collectif ». J. LAPLANCHE, Sexual, op. cit., p. 53-54. 



107  

O C T U B R E  2 0 1 4  

 
 
 

La pulsion à traduire : animalité, rêve et psychosomatique de l’humain (Freud, Laplanche, Dejours) | Augustin Dumont 

	
  

	
  

par les aléas ou par l’inscription de cette histoire dans le monde social-historique, qui tout à la 
fois la rend possible et la combat par sa normativité. Car cette traduction s’implante, par le 
langage verbal et la constitution du moi et du surmoi, dans la culture à laquelle elle participe, 
de même que la culture s’implante dans la traduction individuelle. Il est difficile de croire que 
le message énigmatique offert par l’adulte à la traduction de l’enfant n’est pas rendu d’autant 
plus opaque qu’il est grevé d’injonctions, d’interdits, de récits, d’attitudes propres à 
l’inscription du vivant dans ce que Dilthey appelait le « monde de l’esprit » et Husserl – plus 
largement encore – le « monde-de-la-vie », c’est-à-dire que ce message est co-constitué par de 
nombreuses traductions collectives. Toutes ces interprétations et ces traductions font la 
sexualité, littéralement, elles la génèrent et la transforment au fil du temps. C’est bien tout 
cela que le petit d’homme aura à ingérer, donc à « métaboliser ».  

Bref, la sexualité ne se constitue qu’à travers l’exogène, à tout niveau. Par l’activité 
traductrice, le corps érotique se construit. Et par là-même, ce corps est en conflit avec lui-
même. Il n’est point besoin d’aller chercher une pulsion de mort prétendument biologique, 
comme le faisait Freud, pour retrouver un conflit qui aurait déserté le désir sexuel. Le ça et sa 
déliaison tout comme le moi et ses synthèses narcissiques sont l’un et l’autre pleinement et 
intégralement sexuels. La traduction entendue comme désir sexuel est polemos de part en 
part. Mais si le corps érotique s’interprète, il s’interprète dans son enveloppe biologique, à 
partir de celle-ci, et en « impactant » sur elle. Que l’Éros soit en lutte avec lui-même, cela 
n’est possible que parce qu’il n’est pas tout, autrement dit, parce qu’il doit continuer de 
prélever son énergie sur le corps biologique autoconservatif. Si le moi s’attache à refouler et à 
contrôler ce qui a été subverti par le ça, si liaison et déliaison sont le propre de la pulsion et 
d’elle seule, à entendre comme unité clivée, celle-ci n’en continue pas moins de subvertir 
l’instinct et les forces d’autoconservation. Comme tel, l’instinct est exclu du conflit 
psychique, mais il est toujours un moteur de l’unité psycho-physique. De plus, le conflit 
psychique entre lui-même immédiatement en résonance avec le registre physiologique. Il n’y 
a pas de conflit psychique qui ne soit « métabolisation », et qui n’agisse en retour sur l’unité 
psycho-physique, telle qu’elle peut être objectivée par l’approche scientifique, pour une part, 
mais aussi, et de manière à la fois irréductible à cette approche et plus fondamentale, telle 
qu’elle est vécue en première personne, et donc inobjectivable, pour une autre part. Par suite, 
l’autoconservation peut être le support du conflit psychique « en ce sens que les fonctions 
pâtissent d’un conflit qui ne se situe pas à leur niveau »48.  

D’une certaine façon, l’autoconservation est toujours le terrain du conflit, parce que la 
survie est systématiquement impliquée dans les pathologies du désir. Insistons : l’on ne peut 
plus se contenter de dire de la sexualité qu’elle est psychique/symbolique et de 
l’autoconservation qu’elle est somatique/biologique. Corps érotique (ou corps étayé) et corps 
biologique sont tout deux des corps : un organe étayé par la subversion libidinale est un 
organe pour l’Éros, inscrit dans le travail psychique, mais il reste un organe du point de vue 
du bios. Ce dernier n’est pas, comme tel, partie prenante du travail psychique mais il doit 
toujours en répondre puisque, de la conversion somatique propre à la psychonévrose de 
défense (en particulier dans l’hystérie) à toutes les formes de somatisations, la fonction 
biologique, même en l’absence de lésion attestable, est toujours « impliquée » dans les 
désordres érotiques.  

Dans le même ordre d’idée, on évitera désormais de rabattre la pulsion de mort sur 
l’instinct « naturel » du retour à l’inorganique et la pulsion de vie sur la pulsion sexuelle, 
comme le faisait le Freud de 1920. Pulsion de mort et pulsion de vie sont les deux faces d’une 
seule et même pulsion sexuelle. Les motions de déliaison et de morcellement issues du ça 
viennent certes mettre en péril l’activité de synthèse propre au moi et, par le risque qu’elles 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
48 J. LAPLANCHE, Nouveaux fondements, op. cit., p. 138-139. 



108  

O C T U B R E  2 0 1 4  

 
 
 

La pulsion à traduire : animalité, rêve et psychosomatique de l’humain (Freud, Laplanche, Dejours) | Augustin Dumont 

	
  

	
  

font courir à l’individualité toute entière, elles ont partie liée avec un désir de mort, ou qui 
peut aller jusqu’à la mort. Mais elles viennent aussi aérer, délier, rouvrir un moi et ses 
« processus les plus ligotés »49. Si de son côté le moi cherche à perpétuer la vie en maintenant 
la stabilité, il est souvent prompt à effectuer trop de liaisons, à proposer des synthèses toutes-
puissantes, ne souffrant plus l’inquiétude et confinant à nouveau à la mort : « l’extrême de la 
liaison est aussi l’extrême de l’immobilisation »50. Le ça comme le moi participent ainsi l’un 
et l’autre à la pulsion de vie et à la pulsion de mort, que l’on ne peut observer et décrire que 
dans le conflit de ces deux instances psychiques.  

Bref, le corps sexuel est en conflit avec lui-même, mais le corps biologique demeure le 
support premier de toute énergie libidinale, de toute traduction, de tout investissement 
érotique, de toute interprétation. L’observation clinique semble le montrer : là où la 
symbolisation existe, là où les messages énigmatiques ont fait l’objet d’une traduction 
efficace, là existent des liaisons psychiques sûres, et là, enfin, l’organe biologique se prête, 
voire s’offre, à la subversion érotique continuée du corps. L’efficacité de la traduction signifie 
aussi que les liaisons psychiques sont plastiques, qu’elles accueillent le changement, s’offrent 
à la déliaison sans s’effondrer, et se réécrivent avec plus ou moins de facilité en cas de 
traumatisme (accident, maladie, etc.). Cette symbolisation est inhérente à la vicariance de 
l’ordre biologique en l’homme, elle permet à la pulsion de se réapproprier l’ensemble du 
corps propre mais aussi le corps d’autrui, et d’une manière générale, tout ce qu’elle rencontre 
dans son horizon (lequel n’est pas son « autre » absolu puisque la pulsion y participe elle-
même et y contribue) : sa culture, son histoire, les institutions sociales, etc. Cela ne signifie 
pas que le biologique soit symbolisé par le pulsionnel, il faut y insister : si ce qui échoue à 
être symbolisé revient dans le réel – pour reprendre Lacan –, par exemple sous la forme du 
délire, où la « lettre » met complètement à mal sa métaphorisation par l’« esprit », il n’aurait 
aucun sens de dire que le « non symbolisé » du délire, sa « lettre », s’apparente à de 
l’instinctif, du biologique ou encore du « naturel ». Un délire psychotique n’est jamais un 
contenu instinctif, mais une élaboration complexe, psychique, pleinement pulsionnelle, 
capable de prendre la place d’une partie du message inacceptable pour l’activité interprétante 
et traductrice du sujet. La symbolisation, en ce compris ses échecs, va donc bien, non du corps 
biologique, mais du corps érotique en séduction/traduction/construction au corps érotique plus 
ou moins stabilisé (mais toujours en construction). Encore une fois : la symbolisation et ses 
carences sont internes au travail psychique, c’est-à-dire au travail du corps érotique 
conflictuel, mais le corps biologique doit pourtant toujours en répondre puisqu’il est le seul 
et unique support de ce travail, et ultimement, peut-être, son seul répondant. 

Toujours est-il qu’il y a du non symbolique et que la traduction peut faire défaut ou 
manquer de consistance et ne pas parvenir à opérer, à rendre possible un langage ouvert sur le 
monde commun et en droit partageable. Plus fondamentalement encore, la source même de la 
pulsion sexuelle réside justement et étroitement dans l’intraduisible. En effet, « ces messages 
énigmatiques suscitent un travail de maîtrise et de symbolisation difficile, voire impossible, 
qui laisse nécessairement derrière lui des restes inconscients, des fueros, disait Freud : ce que 
nous nommons les "objets-sources" de la pulsion »51. De la sorte, c’est moins l’intraduisible 
au sens d’un quelconque « contenu » figé du message qui orienterait de manière déterministe 
le comportement ultérieur que ce qu’il devient ; autrement dit, seule importe la qualité de son 
inscription, et de sa perpétuelle réécriture, dans le travail psychique. Si « l’être humain est et 
ne cesse pas d’être un être auto-traduisant et auto-théorisant »52, et si le refoulement est la 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
49 Ibid., p. 145. 
50 Ibid., p. 146. 
51 Ibid., p. 128. 
52 Ibid., p. 129. 



109  

O C T U B R E  2 0 1 4  

 
 
 

La pulsion à traduire : animalité, rêve et psychosomatique de l’humain (Freud, Laplanche, Dejours) | Augustin Dumont 

	
  

	
  

première opération de cette traduction, c’est parce que tout ce processus interprétatif est 
littéralement hanté par des noyaux intraduisibles autour desquels il faut créer des liaisons. 
C’est cela que la cure analytique devra rejouer : la séduction originaire avec ses intraduisibles 
et ses « insymbolisables ».  

 
3. Dejours et l’intraduisible laplanchien : de la psychosomatique au rêve 
 
C’est à nos yeux l’un des grands apports du psychiatre, psychanalyste et psychologue 

du travail Christophe Dejours d’avoir prolongé les travaux de Laplanche dans la direction 
d’une psychosomatique originale. Selon l’École Psychosomatique de Paris (Marty, M’Uzan, 
Fain), à laquelle Dejours s’oppose en partie après y avoir adhéré un temps, la plupart des 
troubles psychosomatiques sont pour ainsi dire le fruit de « mauvaises névroses » – des 
névroses dont le conflit n’est pas assez « psychisé », pas assez riche. Ce sont de simples 
régressions, au contraire du processus de la conversion, repéré très tôt par Freud, grâce auquel 
l’hystérique peut investir un organe, en subvertir la fonction biologique à un très haut degré 
d’intensité (par une sorte de sur-étayage), sans le léser à proprement parler, et parvenir à en 
récupérer l’usage initial au cours de la thérapie (on pourra ainsi recouvrir la vue, remobiliser 
une jambe paralysée, etc.). Dans ce cas, l’organe ciblé est riche de sens, on peut lire en lui 
comme dans un livre ouvert. En dehors de ces hystéries spectaculaires, toutes les névroses 
« de transfert » ou psychonévroses de défense (hystérie, phobie, troubles obsessionnels) 
comme aussi les psychoses, peuvent recourir, à des degrés d’intensité variables, à des formes 
de conversion. Ce que l’École Psychosomatique de Paris nomme un trouble psychosomatique 
renvoie a contrario à un conflit incapable de parvenir au niveau psychique, incapable de 
mettre à profit le corps dans une formation symptomatologique riche ; incapable, donc, 
d’investir la « scène » du rapport au monde et à autrui pour trouver des débouchés 
symboliques utilisables par le névrosé. Le conflit, dans ce cas, échoue à faire retour dans le 
symptôme psychique (une phobie, une pensée obsédante, mais aussi un délire, etc.) ou 
somato-psychique (une conversion organique).  

Le symptôme « classique » est certes déjà de part en part un « vécu » corporel, et 
l’affect d’angoisse par lequel il apparaît à lui-même, par où il se manifeste au sujet avant de se 
manifester à autrui, se joue bel et bien dans le corps, en déstabilisant ses fonctions. Mais 
justement, à en croire cette école, l’absence du signal d’angoisse et du travail psychique 
concomitant, dans le cas du « trouble psychosomatique » au sens restreint, que l’on nomme 
aussi caractérose, ne permet pas au conflit de trouver une voie névrotique classique pour 
s’extérioriser ; bien plutôt celui-ci stagne-t-il dans le corps et se contente-t-il de perturber les 
fonctions organiques. Quant à la pensée de ces patients, elle est strictement « opératoire », 
selon le concept proposé par ces auteurs. C’est-à-dire que la mentalisation, faible voire 
absente, entraîne de la part des « caractéropathes » un discours factuel, décollé de tout 
fantasme, pauvre émotionnellement, et peu prompt à investir ou à conflictualiser la relation 
analytique elle-même. En l’absence d’une traduction efficace, d’une symbolisation, d’une 
métaphorisation de la pulsion par elle-même, le biologique parle à sa place, mais il ne parle 
qu’en se coupant de son fonctionnement « sain ». C’est là encore la preuve que la traduction 
érotique inhérente à la séduction originaire n’est pas la simple « métaphore » du registre 
biologique. En effet, dans les troubles psychosomatiques au sens strict des somatisations 
régressives dont parle l’École de Paris, l’étayage se « désétaye », au prix parfois de graves 
problèmes de santé, et ce qui se découvre sous l’étayage, ce n’est déjà plus – et ce ne sera 
jamais – une simple force d’autoconservation : c’est tout à l’inverse, et justement, une série de 
handicaps organiques fonctionnels.  

Dejours ne remet pas en cause l’existence de ces profils « psychosomatiques » au sens 
étroit du terme. La « pensée opératoire » rend bien compte d’un certain type d’organisation 



110  

O C T U B R E  2 0 1 4  

 
 
 

La pulsion à traduire : animalité, rêve et psychosomatique de l’humain (Freud, Laplanche, Dejours) | Augustin Dumont 

	
  

	
  

psychique, ou plutôt de carence organisationnelle. Il rappelle cependant qu’outre la 
conscience intime de notre mort propre, qui est, sauf accident brutal, presque toujours une 
mort par « somatisation » – par une ultime et extrême déliaison, à la fois biologique et 
psychique – il n’y a pour ainsi dire jamais de « bonnes névroses » ou de « bonnes 
psychoses », bien « psychisées ». La tendance générale à prendre toutes les plaintes 
somatiques des névrosés pour des conversions, c’est-à-dire à les entendre comme autant 
d’attestations d’un étayage, certes en souffrance, mais actif et « solide », est sans doute trop 
facile. Tout, dans les somatisations des névrosés – que ce soit en général ou spécifiquement 
au cours du travail analytique – ou dans celles des psychotiques, ne fait pas nécessairement, 
ou au moins pas facilement, l’objet d’une demande inconsciente et symbolisable adressée au 
désir de l’autre. Cela étant dit, il existe bien une série de troubles de type « pensée 
opératoire » et donc psychosomatiques au sens strict du désétayage régressif et de l’incapacité 
à l’élaboration psychique du conflit. Toutefois,  

 
à force de proclamer cette spécificité structurale des « somatisations » il ne reste pratiquement plus de 
névroses pures. À l’inverse, force est de constater que des patients, que nous sommes parfaitement 
fondés à considérer comme des névrosés, font parfois des maladies somatiques et qu’il n’est pas 
exceptionnel que de telles « somatisations » surviennent dans le cours d’une cure analytique53. 
 
Mais de plus, et surtout, il y a une positivité de la somatisation qui est totalement 

passée sous silence par l’École de Paris. Selon cette dernière, et d’après une formule de 
Michel de M’Uzan qui a fait mouche, la somatisation est « bête » ; elle n’a, au contraire du 
conflit psychique, aucun sens. Non seulement le choix de l’organe ou de la fonction serait 
indifférent, mais en plus la somatisation ne serait jamais autre chose qu’un échec, un pas de 
plus dans la déstructuration, et elle ne dirait rien, du moins elle n’agirait pas dans l’appareil 
psychique de l’individu. Dès lors l’économique prime entièrement sur le dynamique. À la 
rigueur, et en exagérant un peu, l’analyste martyen ou muzanien préférera que le conflit soit 
pris en charge par un épisode délirant, pourvu qu’il soit bref, puisque là au moins l’aspect 
dynamique fait retour, plutôt que par une simple désorganisation de l’appareil biologico-
physiologique.  

A contrario, les « somatisations symbolisantes » 54  dont parle Dejours doivent 
s’entendre comme de réelles expressions du conflit, même quand elles ne sont pas des 
conversions – où le symptôme corporel fait l’objet d’une exploitation spécifique par le sujet. 
Dans certains cas, donc, des déliaisons biologiques s’avèrent étonnamment capables de 
générer ou d’activer la création de nouvelles liaisons psychiques. Mais ces déliaisons sont 
moins « poussées », au sens de la pulsion, par des motions de désir symbolisables, que par 
une forme de violence compulsive que l’on gagne à cerner de plus près. À partir des années 
1980, Dejours fait l’hypothèse selon laquelle, dans ces symptômes psychosomatiques 
faiblement symbolisés,  

 
l’animalité serait la source de la violence et des motions destructrices. Motions dirigées contre 
l’extérieur d’abord, c’est-à-dire contre l’autre : contre celui dont la rencontre sollicite en moi cette 
animalité. Et si je m’oppose à l’exercice de cette violence instinctuelle par un retournement contre moi, 
alors cette animalité devient motion suicidaire ou motion mutilatrice. Si je m’y oppose au contraire par 
la répression (Unterdrückung), alors je préserve l’autre – fauteur de troubles – et je me préserve d’un 
passage à l’acte suicidaire. Mais en neutralisant l’excitation et l’intentionnalité inconsciente, je risque de 
déclencher un processus de « somatisation » : autre modalité de destruction de mon corps propre sans 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
53 Ch. DEJOURS, Les dissidences du corps. Répression et subversion en psychosomatique, Paris, Payot, 2009 
(première édition : 1989), p. 116. 
54 Ibid., p. 41. 



111  

O C T U B R E  2 0 1 4  

 
 
 

La pulsion à traduire : animalité, rêve et psychosomatique de l’humain (Freud, Laplanche, Dejours) | Augustin Dumont 

	
  

	
  

conscience du processus dans lequel je m’engage par un mouvement qui n’est pourtant pas suicidaire, 
stricto sensu55. 
 
Ici, on le voit, la pulsion de mort freudienne, transposée sur un plan spécifiquement 

psychosomatique – somme toute relativement étranger à Freud – joue toujours un rôle 
essentiel. Ce n’est pas une divergence radicale avec la perspective laplanchienne mais plutôt 
un remaniement interne de celle-ci. Pour Laplanche, la pulsion de mort freudienne, 
phylogénétique et opposée à la sexualité, au désir, n’a en fin de compte pas sa place, sinon 
justement comme « pulsion sexuelle de mort », laquelle renvoie à la part d’excès de déliaison 
ou d’excès de liaison d’une pulsion sexuelle par principe ambivalente, étant simultanément 
pulsion de vie et pulsion de mort. Dejours admettra franchement cette pulsion proprement 
sexuelle de mort, mais, sans cautionner purement et simplement la spéculation 
phylogénétique freudienne, il recourt également à la notion de pulsion de mort, dans ses 
premiers travaux, pour indiquer quelque chose de non sexuel, une poussée qui n’a pas de lien 
direct avec ce que les systèmes topiques peuvent avoir de mortifère. L’aspect encore freudien 
de cette pulsion de mort selon Dejours se manifeste dans l’idée suivante : ce qui fait retour 
des forces d’autoconservation dans le corps biologique là où l’érotisation n’a pas fonctionné 
s’apparente à un dérèglement visant à en finir avec la vie organique, ou au moins à mettre en 
difficulté la vie biologique. Ce « retour » est appelé ici pulsion de mort, voire animalité, et il 
se joue à l’insu de l’appareil psychique, c’est-à-dire du corps symbolique et érotique. 
« Désérotisées », les forces instinctives d’autoconservation ne visent plus l’autoconservation.  

Parce que dans cette réflexion l’animal n’est en tant que tel pas du tout l’objet de 
l’investigation de Dejours, l’on aura beau jeu de pointer les limites de la compréhension qu’il 
en propose, strictement négatives. Il faut le remarquer cependant, Dejours ne dit nulle part 
que l’animal est en soi violent, et encore moins qu’il serait plus violent que l’humain. La 
violence présumée de l’animal relève d’une projection que l’on peut déconstruire sans aucune 
difficulté. La violence évoquée par Dejours est inhérente à l’animalité de l’humain aux prises 
avec les impasses de ses traductions et non à l’animalité de l’animal56. L’usage assumé du 
concept d’instinct, dans le cas présent, vise d’abord à souligner que là où échoue la 
constitution d’une pulsion « solide », d’un corps érotique assuré, chez l’humain, l’instinctif ou 
l’autoconservatif ne peut faire retour dans le corps – le corps de la séduction et de ses échecs 
– que comme violence, comme atteinte à l’étayage érotique. Si le support biologique du désir 
s’abîme en raison des affres de ce même désir, c’est parce que, descellé de l’étayage érotique 
« sous » lequel il se tenait, il surgit comme tel. Mais il surgit seul, et sans l’étayage avec 
lequel il coopère depuis la séduction originaire, il est incapable de travailler normalement : 
l’instinctif pousse alors vers la mort en déconstruisant les liaisons biologiques. 

La violence en question peut être dirigée contre l’autre, source présumée de messages 
inaudibles ou inacceptables. Elle peut être aussi retournée contre soi. La répression 
(Unterdrückung) de cette violence s’oppose explicitement, dans ce contexte, au refoulement 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
55 Ibid., p. 79-80. 
56 Dejours reconnaîtra d’ailleurs plus tard que ce que nous allons appeler dans un instant l’inconscient amential, 
d’où sourd la violence inscrite dans le bios, n’est pas à proprement parler animal au sens de l’animal non 
humain, ni même naturel : « Et, contrairement à ce que j’avais écrit en 1986, l’inconscient amential ne serait pas 
plus naturel que l’inconscient sexuel (supposément plus culturel). Tous deux seraient formés en même temps ; 
tous deux seraient construits ; tous deux seraient héritiers de l’histoire des relations entre l’enfant et l’adulte ; 
tous deux, enfin, trouveraient leur origine dans la rencontre entre le corps de l’enfant et la sexualité de l’adulte ». 
Ch. DEJOURS, Le corps d’abord. Corps biologique, corps érotique et sens moral, Paris, Payot, 2003, p. 190-
191. De son côté Laplanche note : « En fait, il faut arriver à se dire que "l’animal en l’homme" n’est pas l’animal 
réel, adapté, que nous connaissons mais le sauvage, la brute sexuelle. Et cette brute sexuelle n’est pas au début, 
ce n’est pas le "vrai" animal. Nous n’avons pas un animal préhistorique tapi en nous dès le début. Nous avons 
constitué cet animal ». J. LAPLANCHE, Sexual, op. cit., p. 149. 



112  

O C T U B R E  2 0 1 4  

 
 
 

La pulsion à traduire : animalité, rêve et psychosomatique de l’humain (Freud, Laplanche, Dejours) | Augustin Dumont 

	
  

	
  

(Verdrängung), inhérent aux seules pensées lourdes de symbolisations latentes. La 
somatisation n’est pas simplement « bête », puisqu’un « choix » inconscient la travaille de 
l’intérieur : charger ou protéger autrui, charger le corps de l’autre ou charger son propre 
corps. La somatisation, du moins celle qui n’est pas une conversion érotique, s’apparente à la 
pulsion de mort : 

 
L’émergence des comportements innés et l’actualisation de l’animalité déclenchées par la rencontre 
avec l’autre s’inscrivent chez l’homme (sauf dans les circonstances exceptionnelles de réaction de 
survie face à des agressions concrètes) dans le registre de la destruction et non de la conservation. Le 
paradoxe, donc, c’est que les instincts de conservation soient, chez l’homme, au fondement de son 
pouvoir de destruction et de sa violence. Compulsivité, automatisme et stéréotypie font de l’héritage 
phylogénétique une source permanente de difficultés psychiques, et du passage à l’acte l’adversaire 
premier du moi. Et la lutte contre le passage à l’acte, lorsque la pensée échoue à l’élaborer, apparaît en 
définitive comme ayant toutes les qualités de la pulsion de mort57. 
 
Dejours se dirige alors progressivement vers l’élaboration d’une « troisième topique », 

dite « topique du clivage », où l’inconscient se voit scindé entre un inconscient amential et un 
inconscient refoulé – l’inconscient psychanalytique classique – que l’on dira secondaire. Seul 
ce dernier fait l’objet de représentations refoulées. La zone amentiale ne fait par définition 
l’objet d’aucune mentalisation. Les noyaux intraduisibles, les restes non symbolisés de la 
séduction originaire, sont donc soit riches d’un sens latent mais traumatique et font alors 
l’objet d’un refoulement névrotique, ou bien d’une projection à l’extérieur comme dans la 
psychose, soit hors de portée de l’élaboration. Dans ce dernier cas, ils ne sont pas seulement 
non symbolisés mais ils sont non symbolisables – il n’y a même pas eu de tentative de 
traduction tant la partie du message de l’autre incriminée était inaccessible à la synthèse. Ils 
sont dès lors cantonnés à la stase amentiale. Cette zone n’est pas comme telle « animale », 
elle ne s’apparente à l’« animalité » de l’homme, chez Dejours, qu’à partir du moment où des 
motions qui en sortent passent la barre du clivage et font violemment irruption dans le 
passage à l’acte, la décompensation ou la somatisation. L’inconscient amential ne joue aucun 
rôle dans la vie psychique et par conséquent dans la vie intersubjective, il est purement et 
simplement inexistant pour le sujet, contrairement au clair-obscur des motions refoulées et 
toujours à l’œuvre dans le rêve, le lapsus, l’acte manqué, etc. Ainsi, la subversion libidinale 
ou l’étayage, consécutives à la séduction généralisée et à l’origine du corps érotique, sont 
donc concurrencées par le clivage ou, pour ainsi dire, par la création d’une zone de 
l’inconscient, amentiale et résolument non érotique. La violence du trouble psychosomatique 
suppose que le corps érotique ait été, dès ses premières tentatives de traduction, réellement 
mis en danger par l’action de l’autre et de ses messages, ou du moins d’une partie de ceux-ci. 
Les motions non mentalisées sont issues de l’empêchement d’une élaboration psychique du 
désir par l’enfant.  

Il faut donc étoffer la nosographie psychopathologique. À côté ou en plus d’une 
manipulation et d’une totale réappropriation des pensées de l’enfant par le ou les auteurs des 
messages énigmatiques, d’une suppression par leurs soins de l’équivocité du message – 
laquelle débouche souvent sur la constitution d’une psychose, où toute la difficulté est d’avoir 
une pensée « à soi », une pensée qui ne soit pas « volée » par autrui – ; à côté ou en plus d’une 
surinterprétation précoce de la séduction adulte et de son ambivalence traumatisante, plus tard 
nouée dans l’interdit – d’où la névrose pourra tirer ses forces de refoulement – ; à côté ou en 
plus de l’emprise despotique et totalitaire exercée par un message adulte, légitimant sans 
retenue le polymorphisme infantile, ses pulsions partielles, et inscrivant chez l’autre un 
clivage inacceptable en soi – d’où sourd le déni pervers de la différence des sexes – ; à côté 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
57 Ch. DEJOURS, Les dissidences du corps, op. cit., p. 83. 



113  

O C T U B R E  2 0 1 4  

 
 
 

La pulsion à traduire : animalité, rêve et psychosomatique de l’humain (Freud, Laplanche, Dejours) | Augustin Dumont 

	
  

	
  

ou en plus de ces errances inhérentes au travail psychique de traduction, de constitution du 
corps érotique et de ses pathologies, il y aurait ainsi toujours place pour un empêchement pur 
et simple de la pensée concernant certains contenus des messages. De tels contenus n’ont 
donc pas été élaborés en représentations offertes au refoulement névrotique, ni au rejet ou à la 
forclusion psychotique, et pas davantage au déni pervers : la traduction n’a tout simplement 
jamais eu maille à partir avec – et encore moins prise sur – ces contenus, qui ne parlent 
résolument pas le langage de l’organisation psychique.  

Les patients psychosomatiques au sens strict des « caractéropathes » à pensée 
opératoire, c’est-à-dire des « somatisants régressifs » dont parlent Marty et l’École de Paris 
seraient dans la perspective de Dejours des patients prioritairement (dés)organisés par cette 
incapacitation radicale de l’activité traductrice-érotique (souvent en raison d’une 
condamnation pure et simple, par les adultes, de la rêverie, du jeu, du fantasme ou même 
simplement de la distraction de l’enfant en bas âge). La pensée a ici fait l’objet d’une 
répression. Si l’acte de répression lui-même peut éventuellement être élaboré avec le temps, 
quoique la tâche ne soit par définition pas facile, les pensées qui seraient advenues dans 
l’ordre psychique si la répression n’avait pas eu lieu n’ont en revanche, et forcément, jamais 
lieu. Logiquement, il faut souligner la pauvreté de l’inconscient secondaire et refoulé en 
regard de la zone amentiale, dans la caractérose, qui n’offre qu’un nombre extrêmement 
restreint de contenus symbolisables sur lesquels s’accrocher pour protéger le corps 
biologique. La subversion libidinale est ici mise en minorité, et le sujet n’a pour calmer son 
angoisse d’autrui, c’est-à-dire l’angoisse de la violence arbitraire d’autrui (il n’a pas d’autre 
angoisse que celle-là), qu’un recours à des perceptions calmantes, tout aussi arbitraires et non 
érotiques, en l’absence de contre-investissement fantasmatique de la part de l’inconscient 
secondaire. Ces perceptions protectrices ne sont donc pas des représentations inconscientes 
(symboliques, élaborées). S’il en est ainsi pour le patient-type de Marty, tel qu’on peut le 
repenser à partir de Dejours, il n’en reste pas moins que la subversion libidinale est chez tout 
sujet mise en danger dans son organisation, ou au moins contrebalancée, par l’inconscient 
amential, en fonction de sa densité, de l’espace qu’il occupe par rapport aux autres instances 
et de la quantité d’énergie dont il se nourrit. Car, dans tous les cas, « là où le corps érotique 
n’a pu se bâtir, reste un corps animal placé sous le primat du physiologique. Les 
comportements sont alors dictés par les rythmes neuro-endocrino-métaboliques et les 
montages innés »58. On le voit, Dejours mobilise toujours la pulsion de mort d’Au-delà du 
principe de plaisir. Pour nous, le corps évoqué ici n’est pas le corps de l’animal, mais le corps 
animal de l’humain une fois défait son corps érotique. L’important se situe cependant en ceci 
que si les montages innés prennent les commandes, ces rythmes biologiques sont, lorsqu’ils 
entrent en concurrence avec le corps érotique, des machines de mort : 

 
Là où les parents ont attaqué l’activité de penser de l’enfant, celui-ci cristallise de l’animalité 
compulsive, en quête de perceptions adéquates. La différence entre l’animal sauvage et l’homme, c’est 
précisément la construction des systèmes inconscients et pré-conscients qui affranchissent l’homme de 
ses rythmes biologiques59. 
 
La compréhension de l’animal comme un être mécaniquement rivé à des rythmes 

biologiques est dépassée et ne nous intéresse pas ici, dans la mesure où elle ne tient pas 
compte de ce qui est spécifique à la subversion animale de l’ordre biologique – laquelle se 
joue ailleurs puisque l’animal n’a pas d’inconscient au sens laplanchien (issu du jeu de la 
séduction et de la compromission du désir adulte-enfant dans l’étayage). L’« animalité 
compulsive » de l’homme empêtré dans des somatisations régressives n’est pas celle de 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
58 Ibid., p. 128. 
59 Ibid. 



114  

O C T U B R E  2 0 1 4  

 
 
 

La pulsion à traduire : animalité, rêve et psychosomatique de l’humain (Freud, Laplanche, Dejours) | Augustin Dumont 

	
  

	
  

l’animal, car il s’agit justement ici des avatars de la subversion libidinale humaine, en regard 
de laquelle il convient de mettre l’inconscient amential, topiquement en relation avec les 
autres instances. 

Si donc l’on savait avec Laplanche qu’il existait des noyaux intraduisibles, et que 
ceux-ci avaient même pour principale fonction d’activer la pulsion (à traduire), on voit à 
présent qu’il faut distinguer entre les noyaux que la traduction a jugé intraduisibles, donc 
qu’elle a traités, refoulés et projetés et qui continuent d’exercer une excitation, et ce qui, 
n’ayant jamais été pensé, n’a pas même approché la traduction. On ne peut à proprement 
parler pas dire que ces pensées ont été classées sans suite, sorte de primo-forclusion 
originaire : aucune instance ne les a classées et donc reconnues comme inclassables, puisque 
ces pensées n’ont jamais eu lieu60. Seule existe l’onde de choc d’une violence d’écrasement 
de représentations qui auraient dû éclore, et ce serait précisément cette violence qui 
reviendrait dans le corps, à l’insu le plus complet de l’appareil psychique, en cas de 
somatisation (ou que le corps de l’autre ne peut que subir en cas de passage à l’acte brutal). 
Cette absence de pensée peut aussi être liée à l’assistance par l’enfant à des épreuves que les 
adultes, les auteurs des messages énigmatiques, n’ont pas eux-mêmes pu symboliser. Celles-ci 
peuvent susciter de dangereuses décompensations chez l’adulte. Par suite, et pour protéger 
l’adulte de la décompensation, l’enfant renoncera purement et simplement à interpréter ces 
situations. Il n’est bien sûr pas toujours possible de distinguer clairement entre les 
somatisations-conversions, sollicitées du corps biologique par l’appareil psychique afin 
d’adresser une demande inconsciente mais symbolique à autrui, et les somatisations issues de 
l’inconscient amential et donc de la pulsion de mort non sexuelle – somatisations qui ne 
demandent rien ni au moi ni à autrui, une fois que les motions-sources amentiales passent la 
barrière du clivage et font irruption dans les organes.  

Mais quelles sont ces motions, quel est le contenu de l’inconscient amential si rien n’a 
été pensé ? Ce contenu n’existe paradoxalement qu’en tant que répression de contenu : soit la 
répression des pensées de l’enfant par l’adulte soit la répression par l’enfant devenu adulte, et 
possédant un surmoi plus ou moins solide, de la violence de la première répression. Le 
« contenu » de l’inconscient amential ne peut être découvert que par la négative, dans le 
négatif photographique de la répression, c’est-à-dire dans la somatisation. Contrairement à 
ce qu’avance l’École de Paris, le choix de l’organe n’est pas « bête », car les organes visés (ou 
plutôt les fonctions organiques visées) par l’inconscient amential sont toujours ceux dont 
l’étayage a été réprimé et dont nulle représentation n’existe :  

 
Quant à la cible de la « somatisation », elle serait donnée par le lieu même où l’étayage n’a pu assumer 
son rôle : la « somatisation » se localise sur la fonction qu’il faut réprimer faute d’avoir pu en subvertir 
l’énergie par l’entremise de la pulsion en souffrance61. 
 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
60 Par ailleurs, la répression violente n’est pas seule à l’origine de ces points d’arrêts du corps érotique. La 
capacité à ouvrir le corps de l’enfant au sens et au symbolique se heurte aussi tout simplement aux impasses 
amentiales des auteurs des messages énigmatiques, dont on pourra facilement « hériter ». Ces impasses peuvent 
bien sûr faire l’objet d’une élaboration de la part de l’enfant, mais elles laissent néanmoins souvent un reste 
filtrer dans la zone amentiale : « la subversion libidinale du corps physiologique, pour faire advenir le corps 
érotique, serait captive de la capacité des parents à jouer avec le corps de l’enfant sur les différents registres 
possibles de l’agir expressif. Jouer avec le corps, avec les fonctions du corps, cela suppose la liberté psychique et 
expressive des parents. Les registres sur lesquels ces derniers ne peuvent pas jouer (soit parce qu’ils sont froids, 
insensibles et non sollicitables, soit parce qu’ils sont trop excitables et angoissés lorsqu’ils sont invités par 
l’enfant sur ce terrain de jeu et qu’ils y réagissent alors par la violence) laissent des traces durables sur le corps 
de l’enfant ». Ch. DEJOURS, Le corps d’abord, op. cit. p. 27. 
61 Ch. DEJOURS, Les dissidences du corps, op.cit., p. 141. 



115  

O C T U B R E  2 0 1 4  

 
 
 

La pulsion à traduire : animalité, rêve et psychosomatique de l’humain (Freud, Laplanche, Dejours) | Augustin Dumont 

	
  

	
  

C’est le plus souvent par l’intermédiaire de simples perceptions que s’active alors la 
somatisation, en l’occurrence les perceptions à l’origine de la répression. Loin du signal 
d’angoisse du retour de la représentation refoulée, ou plutôt de l’affect qui s’en est dissocié, 
chez le névrosé – lequel retour n’est possible qu’avec un solide système préconscient – la 
perception immédiatement mais uniquement « consciente » de certains types d’objet va 
réveiller une violence brutale au niveau amential. Retournée contre le sujet lui-même, cette 
violence est alors imprimée par l’inconscient amential dans le corps biologique, dont 
l’absence d’étayage se voit brutalement mise à nu. Dejours évoque ainsi une patiente qui, sans 
avoir rejeté et refusé de symboliser, à la manière du psychotique, une représentation 
accablante, en l’occurrence celle de la naissance, n’a tout simplement jamais pu se représenter 
et élaborer la naissance, de par l’écrasement adulte de toute pensée relative à celle-ci. Elle n’a 
donc pas élaboré de délire lié à la naissance ou à la gestation. En revanche, percevant un jour 
le cri d’un nouveau-né, elle somatise au niveau des ovaires : 

 
À la place du complexe de représentations préconscient qui aurait pu être investi du fait de la rencontre 
perceptive avec le cri d’un nouveau-né, le corps somatise. Mais ce faisant, il rompt le silence : l’organe 
(et la fonction à laquelle il se rattache) indique avec une extrême précision ce qui, de l’inconscient, a été 
sollicité par le transfert. 
La « somatisation » permet dans ces conditions de remonter à la question des origines et de découvrir 
les motions infanticides de la mère. En ce sens, la « somatisation » rétablit, à partir d’un vécu de 
transfert, une continuité psychique entre perception et histoire des origines. Elle rétablit aussi la fonction 
antipulsion de mort de l’élaboration fantasmatique et du travail du préconscient. […] En introduisant ce 
qui était jusque-là dénié dans le champ de la pensée et de la parole, l’analyse reperméabilise en quelque 
sorte la voie de l’étayage au profit de l’établissement d’un équilibre plus favorable des investissements 
entre perception consciente et représentation préconsciente.  
Ce faisant, la « somatisation » pourrait être travaillée par l’interprétation au même titre que d’autres 
fonctions psychiques, et trouverait sa place dans le travail de l’analyse. En d’autres termes, la 
« somatisation » pourrait frayer la voie à un processus de symbolisation et relever de l’analyse […]62.  
 
Les perceptions « blanches » (c’est-à-dire non soutenues par l’inconscient refoulé) de 

la patiente déclenchent ainsi des décompensations somatiques, que la relation intersubjective 
peut également déclencher, notamment lorsque l’autre demande au sujet un acte par lequel 
une fonction organique proscrite devrait être mobilisée. C’est alors la zone de sensibilité de 
l’inconscient qui est touchée. Cette zone est chez Dejours le point d’intersection de 
l’inconscient sexuel (refoulé), de l’inconscient amential (non refoulé) et du système 
préconscient-conscient classique. Les perceptions ne peuvent pour Freud se transformer en 
représentations capables de « travailler » le système inconscient qu’à partir du moment où ces 
dernières sont d’abord appréhendées par le préconscient, qui peut choisir ensuite de les 
distribuer aux autres instances par le refoulement, le rêve, la censure, etc. Ainsi, si une 
perception de la vie quotidienne, apparemment anodine, traumatise brutalement le névrosé au 
sens classique du terme, c’est parce qu’elle se rapporte à des représentations inconscientes et 
aux affects qui y sont liés. Mais chez un sujet « opératoire », l’absence d’organisation 
névrotique permet à certaines perceptions de percuter immédiatement la zone de sensibilité et 
d’ébranler ainsi directement l’inconscient en sa partie clivée, c’est-à-dire amentiale. C’est-à-
dire que ces perceptions ou ces demandes engagent cela même qui n’a pas pu être pensé, et 
échappent donc au contrôle du préconscient. Encore une fois : cette zone de sensibilité de 
l’inconscient existe chez tous les sujets, mais son importance dépendra de la taille et de la 
répartition de l’énergie entre les instances – la caractérose martyenne se rapportant 
essentiellement à la dualité entre la zone de sensibilité et l’inconscient amential. Selon 
Dejours, le seul moyen de défense que possèdent tous les sujets contre les perturbations 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
62 Ibid., p. 142-143. 



116  

O C T U B R E  2 0 1 4  

 
 
 

La pulsion à traduire : animalité, rêve et psychosomatique de l’humain (Freud, Laplanche, Dejours) | Augustin Dumont 

	
  

	
  

perceptives au niveau de la zone de sensibilité est le déni, dont on sait qu’il est la stratégie de 
premier choix du pervers, où ce déni est d’ailleurs bien plus élaboré puisqu’il est d’abord déni 
de représentations et non de simples perceptions. On peut cependant toujours se protéger des 
perceptions traumatisantes pour le registre amential en déniant purement et simplement leur 
survenue. Ce déni est toutefois très difficile à utiliser, notamment par les patients 
« opératoires », tant l’inconscient amential exige une décharge immédiate de la violence 
perceptive, par le passage à l’acte, la fuite ou la somatisation.  

Comme on le voit avec la patiente de Dejours, la somatisation peut faire progresser le 
caractéropathe si elle débouche, par l’intermédiaire d’une relation à un nouvel « autre » 
énigmatique – l’analyste – sur une représentation, qui sera toutefois strictement élaborée à 
partir d’un vécu de perturbation physiologique corrélé à une certaine perception ou à une 
certaine demande, « blanches » l’une et l’autre. L’aller-retour entre les perceptions du 
conscient, soit perturbatrices soit apaisantes, et les somatisations, donne un sens à l’analyse de 
ces patients usant de « pensée opératoire », rendue il est vrai d’autant plus difficile que 
l’analyste, arrêté par la focalisation du patient sur des perceptions calmantes, est 
systématiquement et à son tour empêché de penser. Une somatisation reste donc encore 
« potentiellement » symbolisante tout au long de l’âge adulte. Dejours ne les encourage 
jamais dans l’analyse évidemment : elles prennent souvent l’allure d’accidents au pronostic 
variable mais toujours dangereux. Il préconise ainsi parfois, pour ce type de patient, la 
technique du « pare-excitation » au détriment de l’activation du conflit.  

Quoiqu’il en soit, la perception « blanche », ou d’autres rencontres avec une réalité 
extérieure non symbolisée mais traumatisante pour la zone amentiale, peuvent parfois, grâce à 
l’analyse notamment, enrichir l’inconscient refoulé et être intégrées au travail psychique, au 
point que la seconde rencontre avec la même perception obligera le sujet à se confronter aux 
détours, aux traces mnésiques des interprétations précédentes de cette perception. Et il en est 
ainsi là où, d’ordinaire, dans le cas de somatisations répétées et non analysées, dans le cas de 
passages à l’acte brutaux ou de décharges violentes, le gain pour l’appareil psychique est nul 
quel que soit le nombre de confrontations. Le névrosé est sans doute privilégié dans la 
réintégration de ces perceptions « blanches », impliquant sa zone amentiale : il essaiera 
spontanément de faire fonctionner son appareil psychique sur le modèle du traitement d’une 
motion refoulée. Il tentera de mettre ces perceptions en latence et d’en intégrer la violence. 
Cela suppose évidemment un inconscient secondaire plus large que l’inconscient amential, un 
solide système préconscient et une intense activité onirique. L’absence de pensée, voire même 
la décharge brutale si elle n’a pas pu être évitée, va faire ensuite comme telle l’objet 
d’élaborations et l’on va au fond tenter de constituer une nouvelle énigme à la place du vide. 
Chez certains sujets particulièrement dominés par leur inconscient amential et l’absence 
d’élaboration, une participation de l’inconscient refoulé au passage à l’acte amential peut 
néanmoins être parfois notée. L’amentialité, en effet, renvoie à un vide terrorisant pour 
l’humain, un vide coupé de tout sens, que l’on pourra tenter d’occulter en le couplant à des 
motions de désir refoulées, elles-mêmes souvent extrêmement rudimentaires. Le passage à 
l’acte prend alors une coloration plus ou moins sexuelle. Des motions inconscientes 
participent à la décharge, et c’est là une tentative dramatique d’élaborer une violence qui 
cependant ne peut l’être tant que la zone amentiale lui donne seule sa raison d’être, c’est-à-
dire tant qu’elle prive cette violence de toute élaboration : 

 
La violence n’acquiert sa forme finale que lorsque la compulsion se trouve augmentée et démultipliée 
par la co-excitation sexuelle, c’est-à-dire lorsque l’excitation venant de la colère, éprouvée comme une 
conjuration ultime du risque du vide, est relayée par le plaisir sexuel d’éprouver une excitation revenue 
et augmentée en soi dans le contact violent avec le corps de l’autre. Le sujet se retourne contre l’autre 
parce que c’est à cause de la présence même de ce dernier qu’il éprouve soudain la progression 
terrorisante du vide en lui. Et c’est grâce à la violence contre le corps de l’autre qu’il parvient à ressentir 



117  

O C T U B R E  2 0 1 4  

 
 
 

La pulsion à traduire : animalité, rêve et psychosomatique de l’humain (Freud, Laplanche, Dejours) | Augustin Dumont 

	
  

	
  

à nouveau de l’excitation en lui et, ainsi, à écarter le spectre de la mort psychique. Un état d’ivresse et 
de jouissance peut alors s’enclencher et s’accroître de la contribution fantasmatique à la puissance 
retrouvée. Dans la perspective de la troisième topique, la sollicitation de l’inconscient amential ne 
provoque pas initialement la violence, mais la désorganisation de la pensée. C’est la peur du vide 
intérieur qui constitue le déclencheur, la peur de la mort affective. La colère compulsive est une réaction 
éperdue de fuite. Son érotisation est ce qui la transforme en violence63.  
 
D’une manière générale, tout est cependant mis en œuvre pour que la barrière du déni 

ne soit pas franchie : ni la demande d’autrui ni l’agression perceptive ne peuvent alors 
déstabiliser la partie clivée de l’inconscient, et certains sujets peuvent presque se passer d’une 
confrontation traumatisante à la réalité ; ils ont en ce sens moins de tentations que le 
psychotique d’attaquer cette réalité. Le travail analytique, lorsqu’il est attentif à cette 
dimension psychosomatique, cherche de son côté à élargir spécifiquement l’inconscient 
refoulé et à reculer la barre du clivage – certains névrosés pouvant y arriver parfois avec leurs 
propres moyens.  

Mais plus fondamentalement, bien que l’on ne puisse utiliser directement des motions 
issues de l’inconscient amential dans le rapport à autrui, du moins autrement qu’à travers 
l’agression et la violence du passage à l’acte ou de la somatisation, une « traduction », lente et 
patiente, de motions issues de la première zone semble possible indirectement, pour Dejours, 
et ce, tout au long de la vie ! Comment est-ce possible ? Selon Dejours, et c’est un point à nos 
yeux capital, le rêve est l’opérateur privilégié de ce travail de communication entre 
l’inconscient amential et l’inconscient secondaire : « Le passage entre les deux ne serait pas 
direct, et exigerait la médiation de la perlaboration par le rêve »64. 

 
4. Le rêve comme dialogue entre les corps biologique et érotique 
 
L’œuvre de Freud permet déjà d’entrer dans la complexité de la Traumarbeit, alors 

centrée uniquement sur les instances psychiques. Parce que le rêve est toujours un compromis 
– à l’image de n’importe quel symptôme – entre des systèmes topiques différents, il est à la 
fois indéterminé et surdéterminé, et ouvert à de multiples interprétations. Freud le reconnaît 
lui-même bien que, d’une certaine façon, il referme la béance herméneutique du rêve en 
instituant l’accomplissement de souhait (Wunscherfüllung) comme seule clé de lecture valable 
du processus onirique, dans lequel chaque instance désire autre chose que ses voisines. Le 
relâchement de la censure à l’état de sommeil apaise le surmoi sans pour autant l’effacer, et 
permet au moi d’accueillir un désir inconscient, qu’il refoule en état de veille pour ne pas 
avoir à gérer l’angoisse de sa survenue. Cette indulgence du moi par rapport aux mentions 
inconscientes s’explique par le désir de dormir, coextensif au besoin biologique du sommeil. 
Si le rêve est, au point de vue économique, le « gardien du sommeil », comme le croyait 
Freud, c’est parce qu’il tente dans la mesure du possible de préserver le repos du moi en 
prenant en charge des motions inconscientes perturbatrices pour celui-ci – lequel se réveillera 
d’ailleurs en sursaut en cas d’échec du rêve à tenir ce compromis. En satisfaisant un désir 
inconscient, le rêve permet de prolonger le repos. Le rêve, stricto sensu, cherche ainsi à 
élaborer l’angoisse – c’est en particulier le cas, et contrairement à ce que l’on pourrait croire, 
des rêves angoissants – plus qu’il ne lui offre un moyen de se décharger brutalement, qui 
appellerait le retour au contrôle et à la vigilance de l’état de veille (lequel est par ailleurs 
toujours vulnérable, sans quoi il n’y aurait pas de symptômes diurnes : obsessions, phobies, 
etc.). Le rêve a d’abord pour mission de diminuer la tension de l’appareil psychique, mais 
pour cela il doit précisément l’élaborer.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
63 Ch. DEJOURS, Le corps d’abord, op. cit., p. 124. 
64 Ch. DEJOURS, Les dissidences du corps, op. cit., p. 84. 



118  

O C T U B R E  2 0 1 4  

 
 
 

La pulsion à traduire : animalité, rêve et psychosomatique de l’humain (Freud, Laplanche, Dejours) | Augustin Dumont 

	
  

	
  

Le rêve est donc déjà, indépendamment de la troisième topique proposée par Dejours, 
le cœur battant du travail de traduction continuée tout au long de la vie puisqu’il s’attache à 
produire des liaisons psychiques que les poussées inconscientes viennent défaire et qu’il faut 
incessamment « réparer ». Le rêve est le lieu, l’atelier où se réélaborent sans cesse les 
messages énigmatiques et leur devenir dans la vie du sujet. Car la vie ne cesse d’apporter à 
celui-ci de nouveaux matériaux énigmatiques de l’extérieur, et ces derniers doivent se greffer 
sur un corps érotique à divers degrés plus ou moins fort et plus ou moins fragile, selon son 
rapport singulier à l’intraduisible archaïque du sujet. Ces nouveaux matériaux doivent être 
traduits dans la langue même où se sont élaborés et où continuent de s’élaborer les noyaux 
intraduisibles. Rêver est donc dangereux, puisque dans cette activité, les matériaux en 
question sont révélés au moi en même temps qu’ils sont élaborés. Si l’humain a tout à gagner 
du rêve, puisque par son intermédiaire il peut fabriquer des liaisons nouvelles, créatives, et 
des « solutions », les « problèmes » comme tels s’y manifestent tout aussi bien.  

La prodigieuse activité onirique du névrosé, tant remarquée par Freud, ne doit pas être 
généralisée. Dans ce cadre, la poussée est trop forte pour être ignorée : la demande de 
traduction cherche de multiples voies de résolution non sans rencontrer sur son chemin la 
compulsion de répétition, qui oblige aussi le rêve à se répéter. Mais la psychosomatique 
s’intéresse également aux configurations névrotiques qui ne rêvent pas, comme aussi à la 
place du rêve dans les configurations pathologiques autres que la névrose. L’insomnie 
chronique se présente ainsi aisément comme le symptôme d’un refus inconscient de rêver, 
bien souvent en provenance du surmoi : la crainte d’abandonner la vigilance s’apparente à un 
refus de laisser le rêve traiter certaines motions inconscientes. Plutôt que d’être tyrannique 
dans la vie vigile, à travers la formation de symptômes pénibles – chez le névrosé freudien 
classique – qui forcent l’élaboration, le surmoi peut en effet choisir de ne pas mobiliser la 
créativité du symptôme, par conséquent de ne pas mobiliser non plus la créativité 
concomitante du rêve, et de protéger le moi en allongeant au maximum la vie diurne. Au point 
de vue économique, le surmoi refuse dans ce cas de dilapider de l’énergie dans la formation 
de symptômes. Ces derniers s’accompagnent en effet de l’angoisse avec laquelle ils cherchent 
par définition des compromis, et la solution de l’insomnie chronique permet d’échapper, plus 
ou moins maladroitement et de manière évidemment précaire, aussi bien à l’angoisse qu’aux 
symptômes sans devoir ébranler le narcissisme du moi. Le prix à payer en est toutefois une 
fatigue harassante et une panne dans la remise en cause de soi. Quant au narcoleptique qui ne 
peut à l’inverse s’empêcher de dormir, il aura tendance à dormir pour rêver (en vain) plutôt 
qu’il ne rêve pour continuer à dormir, selon la psychosomatique psychanalytique : il est dans 
l’incapacité désespérée de mettre en latence une série de pensées problématiques, et le besoin 
urgent d’un rêve pour classer une pensée de ce type ne peut être différé. De multiples 
perspectives de recherche se sont ainsi ouvertes, à l’image de celles-ci. 

L’apport de Dejours et de la troisième topique réside dans la prise en compte du destin 
amential et biologique dans le rêve. Cette réflexion s’élabore comme elle se doit en dialogue 
avec la neurobiologie puisque le corps biologique et ses programmes concurrentiels du corps 
érotique sont systématiquement interpellés et touchés par ses errances. La réduction de 
l’enquête onirique sur le seul avantage adaptatif que le rêve procurerait à l’humain dans 
l’évolution doit être levée, puisque le rêve humain se comprend d’abord à travers la circularité 
du passage entre les corps biologique et érotique, sachant qu’au niveau du corps érotique le 
problème n’est précisément plus de se conserver mais de pouvoir désirer, quitte à en mourir 
délibérément. Le dialogue vise plutôt à prendre en compte le mécanisme des cycles du 
sommeil. Toutes les heures et demies le sommeil paradoxal – moment présumé du rêve – fait 
son retour d’une manière que les neurobiologistes disent volontiers automatique et 
programmée, bref, indépendante des aléas de la veille. Pour ces derniers, d’ailleurs, la 
fonction première du rêve serait justement de répéter des schémas instinctuels moteurs, 



119  

O C T U B R E  2 0 1 4  

 
 
 

La pulsion à traduire : animalité, rêve et psychosomatique de l’humain (Freud, Laplanche, Dejours) | Augustin Dumont 

	
  

	
  

d’ordre strictement inné. Tous les individus ne rêvent cependant pas systématiquement, 
comme on vient de le rappeler, et ne se rappellent pas nécessairement de leurs rêves ou même 
d’avoir rêvé. En tout état de cause, le rêve a nécessairement partie liée avec le sommeil 
paradoxal, mais pas l’inverse, puisque l’on peut vraisemblablement ne pas rêver en phase 
paradoxale. Selon l’hypothèse, bien documentée, élaborée par Dejours, la production de rêve 
correspondrait plutôt à la fin de la phase paradoxale, voire à ce bref intervalle de temps entre 
le sommeil paradoxal et la veille, le rêveur ayant pour mission de traduire, c’est-à-dire de 
rendre compatibles deux régimes différents d’activation cérébrale : le sommeil et la veille. Le 
passage de l’un à l’autre est rejoué plusieurs fois au cours d’une même nuit, comme si le 
corps renégociait plusieurs fois l’expérience du changement d’état. Les mécanismes 
intégratifs sensori-moteurs seraient donc sauvegardés par le rêve, comme si celui-ci rappelait 
des comportements innés perturbés par l’évolution érotique de l’humain, qui risquerait de se 
détacher entièrement de ceux-ci.  

Depuis une vingtaine d’années, la neurophysiologie du rêve s’est largement 
développée et plus d’un élément mériterait d’être discuté dans la présente perspective. On 
retiendra cependant que, pour Dejours, le rêve n’a l’intensité et la récurrence qu’il peut avoir 
chez l’humain que dans la mesure où, précisément, il opère la jonction entre la mémoire 
psychique et la source instinctive sur laquelle l’étayage prélève son énergie, et qui ne se 
rappelle qu’à travers le retournement dangereux de la somatisation. On peut donc lire le rêve 
dans les deux sens : ce n’est pas seulement l’inné qui se rappelle automatiquement en lui, 
c’est aussi le corps érotique et toutes ses expériences symboliques, étayées, qui adressent au 
corps biologique, lors du sommeil, une demande d’intégration et de répétition. Car seul le 
corps biologique est solidaire de l’inconscient amential, et l’on ne saura toucher ou agir sur ce 
dernier qu’en refaisant résonner, qu’en remettant en jeu des schèmes instinctuels. Que le 
sommeil paradoxal permette de synthétiser les apprentissages et les montages innés, du point 
de vue de la neurobiologie, n’entre dès lors pas en contradiction avec la capacité du rêve (qui 
n’est qu’un moment de cette phase, voire un moment légèrement postérieur à celle-ci) non 
seulement de rejouer le conflit intra-érotique des systèmes psychiques, jamais « réglé » une 
fois pour toutes, mais aussi et par là-même d’instaurer simultanément des compromis avec les 
schèmes instinctifs archaïques du corps biologique : 

 
Le rêve assurerait ainsi aux expériences de la veille qu’elles ne soient pas seulement reprises et 
stabilisées par le sommeil paradoxal en harmonie avec les programmes génétiques pour faire progresser 
les apprentissages, mais qu’elles soient reprises aussi au niveau proprement psychique et puissent ainsi 
participer à la construction de l’histoire individuelle du moi. En cas d’absence de rêve, on peut postuler 
que cette dernière étape psychique n’est pas convenablement réalisée et que les apprentissages se 
poursuivent à l’insu de l’appareil psychique qui ne capitalise pas mentalement ces expériences de façon 
personnalisée. Cette hypothèse, selon laquelle le rêve serait une production non obligatoire et non 
régulière, affranchit le travail onirique de la rigidité biologique qu’implique la référence au sommeil 
paradoxal et à ses contenus comportementaux stéréotypés. C’est à cette condition qu’on peut 
comprendre la variété extraordinaire des contenus oniriques, qui exige une créativité faisant mauvais 
ménage avec les contraintes biologiques auxquelles on le supposait lié65. 
 
Le rêve « joue » les conflits pulsionnels (à travers le déplacement, la condensation ou 

la figuration) tout en rejouant le conflit fondamental de la pulsion elle-même en toutes ses 
parties et de l’instinct, c’est-à-dire qu’il remet chaque nuit l’étayage comme tel sur le métier 
en même temps qu’il réélabore ses contradictions internes. Voilà pourquoi « le rêve est un 
organisateur psychosomatique »66. Cette remise sur le métier, cette remise en jeu, est 
créative : le rêve ne répète pas même lorsqu’il se répète ! C’est-à-dire qu’il tente d’ajouter du 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
65 Ch. DEJOURS, Le corps d’abord, op. cit., p. 54-55. 
66 Ibid., p. 55.  



120  

O C T U B R E  2 0 1 4  

 
 
 

La pulsion à traduire : animalité, rêve et psychosomatique de l’humain (Freud, Laplanche, Dejours) | Augustin Dumont 

	
  

	
  

réel au réel et de provoquer de nouvelles pensées, de nouvelles liaisons psychiques – une 
mission qui n’est pas toujours un succès évidemment. 

Le rêve réorganise l’appareil psychique, d’une part, en garantissant un compromis 
entre retour du refoulé et refoulement de pensées menaçantes issues de la veille. À l’état de 
veille, justement, de telles pensées peuvent seulement être mises en latence ; seul le rêve les 
extrait du préconscient et les enfonce dans l’inconscient pour pouvoir les traiter plus tard en 
accueillant leur retour partiel, déformé, condensé, figuré dans le contenu manifeste du rêve, et 
ainsi plus acceptable. Le rêve lie l’excitation en élaborant l’angoisse. Il est donc aussi 
l’opérateur privilégié de la mémoire. Ne pas rêver entraîne aussi bien une incapacité à oublier, 
à classer, qu’une incapacité à se souvenir de manière créative. Le souvenir du rêve après la 
nuit (ou de ses bribes), suppose que son contenu problématique ait réussi à passer de la 
mémoire à court terme à la mémoire à long terme. Il est ensuite oublié en raison de la 
concurrence de ces représentations avec celles que doit traiter le préconscient à présent éveillé 
et prêt à imposer sa censure. Quant au rêve immédiatement oublié, c’est-à-dire la majorité de 
nos rêves, il signifie de son côté que nulle stabilisation dans la mémoire n’a été requise par 
l’appareil psychique, ou bien que cette requête a échoué. D’une certaine manière, donc, « le 
refoulement des rêves eux-mêmes répond à la même logique que le refoulement par le 
rêve » 67 . L’inconscient secondaire s’élargit – se reconstruit – seulement à travers la 
remémoration du rêve, fût-elle fugace, et même bien postérieure au moment du réveil. Le rêve 
construit l’inconscient refoulé en même temps qu’il construit la mémoire.  

Mais s’il va plus loin, c’est parce que dans la foulée le rêve cherche, d’autre part, à 
impliquer le corps biologique et ses montages sensori-moteurs innés afin de rétablir 
l’équilibre physiologique perturbé par l’inconscient amential, et influencer indirectement 
celui-ci. Cela, sans pouvoir toutefois activer l’élaboration de ses contenus tant qu’il n’y a pas 
eu transgression de la barrière du déni par une confrontation avec la réalité (perception 
blanche, somatisation, passage à l’acte, demande adressée à un tiers ou vice versa), et pour 
autant que cette confrontation s’offre, grâce à l’intercession de nouveaux messagers 
énigmatiques, à une retraduction, même précaire. En ce sens, si tout est somatique, puisque 
rien n’est vécu en dehors du corps, la « somatisation » désigne (maladroitement) 
l’implantation dans le corps biologique d’une impossibilité de penser. Il est toutefois des 
somatisations qui, en la problématisant, lèvent cette impossibilité et la rendent au rêve, lequel 
n’en mobilisera que mieux les mécanismes moteurs avec lesquels il dialogue.  

Si tout ceci est encore trop abstrait phénoménologiquement, tant il n’y a jusqu’à 
nouvel ordre qu’un seul « je » qui puisse vivre en première personne, et en un seul corps, ces 
deux corps, on peut lire dans la troisième topique de quoi repenser une articulation que, pour 
la même raison, l’on rechigne parfois à penser. Tout est somatique, mais il est des 
perturbations somatiques induites par la pulsion de mort, et dont il faut bien dire qu’elles se 
marquent immédiatement dans la seule organisation biologique, sans que l’on y 
« comprenne » quoi que ce soit – et pour cause. À l’image du rêve, en quelque sorte, puisqu’il 
est lui-même à la limite de la somatisation, il est cependant des somatisations « réussies » 
selon Dejours. Il faut y insister car c’est là le sens même de l’étayage : les deux corps, 
biologique et érotique, bien qu’ayant leurs logiques propres, tentent de supporter chacun 
l’autre, voire de se renforcer l’un l’autre. C’est-à-dire que le corps biologique et ses 
mécanismes automatiques, concurrentiels de l’empire érotique, autorisent ou offrent au corps 
érotique un support immédiatement au service de la pulsion sexuelle (de vie et de mort), 
laquelle en retour favorise la bonne santé du corps biologique. Ce dialogue s’effectue à 
chaque instant au cœur de nos artères, de nos viscères, de notre système neurovégétatif, etc.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
67 Ibid., p. 58. 



121  

O C T U B R E  2 0 1 4  

 
 
 

La pulsion à traduire : animalité, rêve et psychosomatique de l’humain (Freud, Laplanche, Dejours) | Augustin Dumont 

	
  

	
  

Il est par ailleurs certaines « somatisations » particulièrement riches d’intensité et 
immédiatement au service de la pulsion de vie. L’exemple de l’orgasme comme somatisation 
réussie, chez Dejours, illustre d’une certaine façon l’autre versant du rêve en sa pleine 
positivité. L’orgasme est complémentaire du rêve et opposé à celui-ci en ce qu’il dissout la 
représentation latente productrice d’excitation, issue du travail d’étayage érotique, en une 
décharge impliquant positivement tout le corps biologique, là où le rêve refoule efficacement 
la pensée latente tout en l’élaborant érotiquement et en l’accordant avec les impératifs 
biologiques. Potentiellement traumatisant comme le rêve lui-même puisqu’il traduit 
également deux langues, celle du biologique et celle de l’érotique – deux « logiques » qu’il 
met en contact – l’orgasme peut être subtilement refusé de plusieurs manières. Accepté et 
vécu, il suppose la constitution d’un solide corps érotique capable de ne pas se fragmenter 
violemment dans la dissolution somatique de l’excitation, à laquelle invite ce même corps : 

 
L’acte sexuel orgastique serait en quelque sorte une déconstruction, ou du moins une procédure inverse 
de celle du rêve, qui alternerait avec lui périodiquement. Au point qu’on peut légitimement se demander 
si toute la vie psychique n’évolue pas entre ces deux pôles : l’un de construction de l’inconscient refoulé 
(par le rêve), l’autre de déconstruction (par l’orgasme). Dans cette perspective, l’orgasme viendrait 
remanier les résultats du travail du rêve, de même que le rêve viendrait reprendre le sujet au point où il 
en est après la déconstruction opérée par l’acte sexuel orgastique. Le corps comme lieu du désir 
érotique, et comme lieu de l’excitation sexuelle, serait ainsi l’enjeu des remaniements alternatifs du rêve 
et de l’orgasme68. 
 
Si le ça et le moi alternent poussées de déliaison et liaisons psychiques au sein du seul 

appareil psychique, l’ensemble de cet appareil est comme tel, avec ses conflits, à son tour 
alternativement lié au corps biologique et délié de celui-ci dans le rêve et l’orgasme. Outre ces 
derniers, d’autres conversions possibles de la pulsion de mort, celle du registre biologique 
délié et désétayé, en pulsion sexuelle (de vie et de mort), c’est-à-dire en  représentations, sont 
indiquées par Dejours : la décharge de la pulsion de mort dans la perception, la sublimation, la 
relation d’emprise ou encore la relation d’amour.  

 
5. Ouvertures conclusives sur l’animalité de l’humain 
 
Le principal, dans l’optique qui est ici la nôtre, réside dans la compréhension proposée 

de l’unité corps-esprit, pour le dire en termes on ne peut plus classiques. Dejours  éprouve le 
besoin de scinder le corps en deux, comme Laplanche, au moment même où il unifie 
radicalement le corps et l’activité psychique, ou encore le biologique – que l’on peut décrire 
factuellement et objectiver – et l’activité de création de sens et de traduction érotique, 
inobjectivable. Il y a d’une part un corps biologique et d’autre part un corps érotique. Mais 
par là-même, on peut faire l’hypothèse selon laquelle « toute maladie serait toujours 
simultanément et mentale et somatique »69. Ainsi, point n’est besoin d’hypostasier l’activité 
du « cerveau », comme le font aujourd’hui les sciences cognitives70, par où l’on réintroduit au 
fond une forme de dualisme larvé et interne au corps, entre le cerveau et les autres organes du 
corps. En effet, ce qui apparaît comme « sens en construction » dans l’organe lésé dont la 
plainte parvient aux oreilles pleinement érotiques – si l’on peut dire – du nouveau messager 
énigmatique, à savoir l’analyste, permet d’affirmer que « l’activité de penser ne se situerait 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
68 Ibid., p. 76.  
69 Ch. DEJOURS, Les dissidences du corps, op. cit., p. 154. 
70 On voit notamment combien certaines explications cognitivistes du rêve comme une sorte de « camion-balai » 
du cerveau, une simple activité de triage neuronal, mérite d’être mise à distance.  



122  

O C T U B R E  2 0 1 4  

 
 
 

La pulsion à traduire : animalité, rêve et psychosomatique de l’humain (Freud, Laplanche, Dejours) | Augustin Dumont 

	
  

	
  

pas dans le seul cerveau mais passerait par le corps tout entier » 71 . Affirmation ici 
puissamment méditée et solidement argumentée.  

Plus encore, l’interaction entre les systèmes-corps est essentielle. Car l’étayage 
humain, toujours différencié et « en évolution », tout comme le corps biologique, est une 
interprétation du monde – pour user d’un terme banni trop vite par la psychanalyse, en raison 
de sa conception parfois peu généreuse, ou trop rapide, de l’herméneutique. L’étayage est 
bien une interprétation du monde vécu corporellement ; il est une manière de symboliser, 
d’évaluer et de juger dans une histoire, une langue et une culture, de tout ce qui est alter pour 
lui, comme et en tant que corps vécu – indissociable du corps physico-chimiquement 
décomposable. Mais plus qu’un simple parallélisme, l’étayage participe pleinement de 
l’évolution, de la « construction » et de la transformation progressive, non seulement du 
cerveau des neurosciences, que l’on ne saurait mettre à plat par la seule chimie, mais aussi du 
corps biologique tout entier – et ainsi l’anatomie, dans son historicité même, peut elle être 
coextensive au monde du sens, ce qui n’en pose pas moins une série de problèmes72.  

En outre, il convient de ne pas en rester à l’affirmation selon laquelle toute l’anatomie, 
et non le seul cerveau, est impliquée dans l’étayage traduisant et symbolisant. Il faut aussi 
montrer qu’à travers les messages de l’adulte, ce sont aussi toute une histoire et une culture 
inobjectivables qui se déversent dans le corps de l’enfant comme et en tant qu’énigmes à 
partir desquelles ce dernier est pour ainsi dire sommé de créer du sens. Le rapport à l’altérité, 
à son histoire et à la grande histoire dans laquelle elle s’insère – puisque l’adulte ne séduit pas 
aujourd’hui comme il y a dix siècles ni ici comme ailleurs – se pense et s’offre à 
l’interprétation dans les symptômes des humains mais ne se mesure pas. Pourquoi ? Non 
seulement parce que l’érotisation du corps ne s’appréhende pas comme sa biologisation, mais 
en outre parce que ces deux corps indissociables sont tributaires de l’altérité. Si le corps 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
71 Ibid., p. 154. Dejours y revient p. 163, critiquant au passage la dite psychiatrie biologique. 
72 L’auto-interprétation du vivant dans son monde s’organicise, se physiologise, se fonctionnalise, selon Dejours, 
parce que, traduit ici en des termes nietzschéens qui ne sont pas les siens, elle a de la valeur pour le vivant qui 
sélectionne et incorpore des motions particulières avec le temps. Cette auto-interprétation ne peut s’inscrire dans 
le corps biologique que dans la mesure où une forme de psychisation et d’élaboration quelle qu’elle soit la fait 
advenir, mais cette élaboration n’est circulairement possible qu’à partir du corps. Le psychique prélève ainsi et 
sélectionne des motions, des valeurs, non selon l’unique critère (darwinien) de l’adaptabilité mais bien selon de 
multiples perspectives, complexes, de multiples manières de se rapporter à l’énigme de l’apparence, et ces 
valeurs se physiologisent. Comme l’écrit Nietzsche dans un fragment posthume : « la volonté de puissance 
interprète : quand un organe prend forme, il s’agit d’une interprétation […] En vérité, l’interprétation est un 
moyen en elle-même de se rendre maître de quelque chose. Le processus organique présuppose un perpétuel 
INTERPRÉTER » (F. NIETZSCHE, Œuvres philosophiques complètes, Paris, Gallimard, 1968-1997, vol. XII, 
1978, p. 141). Dès lors, là où le néo-darwinisme contemporain ne veut pas démordre sur la naissance de la 
fonction à partir de l’organe, il convient de proposer l’inverse (c’est ce que fait entre autres Dejours lui-même, 
cf. p. 176) : une fonction d’abord nécessitée par l’étayage génère chez l’individu des modifications organiques, 
et l’organe dépend dans une certaine mesure de la fonction, c’est-à-dire à un niveau plus fondamental, de 
l’interprétation sélective du monde, marquée par l’histoire du malade, et simultanément par l’histoire tout court. 
Retour, donc, à la position de Cuvier face à Saint-Hilaire (le finalisme et le fixisme en moins !) pour Dejours : 
« La fonction n’apparaît pas comme une propriété de l’organe, c’est l’organe qui apparaît plutôt comme l’enjeu 
instrumental de la fonction » (p. 178). On aura tôt fait de taxer cette hypothèse de néo-lamarckienne – hypothèse 
en effet inaudible pour la génétique contemporaine comme pour le darwinisme en général, pour lequel le primat 
donné à la fonction, c’est-à-dire en réalité au constant « débat » du vivant avec son milieu et avec lui-même, est 
une hérésie (l’adaptabilité, déclassant toute « interprétation », étant l’unique critère de sélection). On se 
contentera de remarquer que si la physiologie actuelle préfère privilégier le « contrôle » et la « commande », la 
perspective déployée dans ces pages privilégie l’« intégration » ou la « dérivation », c’est-à-dire encore la 
subversion, comme l’ajoute encore Dejours (p. 179). Le neurologique est ainsi comme tel en rivalité avec le 
psychique dans leurs exploitations respectives du corps biologique, puisque le psychique « devance » toujours, 
par son élaboration « fonctionnelle » du sens et du symbolique, ce qu’il laisse derrière lui dans l’anatomie sur 
laquelle il s’est d’abord appuyé (cf. p. 181). 



123  

O C T U B R E  2 0 1 4  

 
 
 

La pulsion à traduire : animalité, rêve et psychosomatique de l’humain (Freud, Laplanche, Dejours) | Augustin Dumont 

	
  

	
  

humain est d’entrée de jeu duplice, et si sa temporalité est indissociable de l’histoire et de la 
culture, l’objectivation du seul corps biologique (voire du seul cerveau) à un moment de cette 
histoire (de son « évolution ») permet seulement de lever un coin du voile – ce qui est 
précieux et indispensable –  sur le dépôt objectivable d’un processus en tant que tel infini et 
bifrons. Un processus dont le corps biologique n’est qu’un pôle de la relation, c’est-à-dire de 
la relation d’abord profondément herméneutique de l’humain-dans-le-monde et de l’humain 
avec-autrui. On peut en effet dire que l’étayage subversif, c’est-à-dire l’expérience de la 
traduction érotique, a au fil de l’évolution mais aussi sur le temps court, à l’échelle de 
l’individu, « des conséquences qui se matérialisent. […] La subversion libidinale conduit, à 
terme, à des modifications anatomiques. Le psychique parvient, par l’intermédiaire de 
l’étayage, à se cristalliser, à s’organiciser, à s’anatomiser »73. Dejours propose d’ailleurs 
plusieurs exemples de ce rapport de co-implication objectivable entre le biologique et 
l’érotique, notamment dans le cadre de la psychose, où les échecs de la subversion libidinale, 
le non-traduit stagnant dans la zone amentiale, « occasionnent des dégâts essentiellement 
situés dans le système nerveux central »74 lorsque la barrière du clivage est transgressée et que 
la fonction biologique s’en trouve atteinte75.  

Tel est le destin de l’animal humain dans son émancipation à la fois complice et 
conflictuelle de l’ordre biologique. Cette émancipation est rendue possible par l’interprétation 
simultanément individuelle, sociale et historique de messages énigmatiques venus d’ailleurs, 
et qui seraient, pour reprendre Nietzsche, comme les textes de la réalité – au pluriel puisque 
l’énigme du message de l’adulte ouvre aussi à l’énigme du corps biologique avec son 
autonomie propre, et bientôt à l’énigme de la nature, de l’histoire, de la langue et de la 
culture. Ces textes sont chaque fois des perspectives, des manières singulières d’hériter du 
problème de l’apparence, c’est-à-dire de la vie finie. Déchiffrés et traduits, ces textes sont 
transformés et réinterprétés par chaque sujet. Ceux-ci opèrent à leur tour de nouveaux choix 
dans l’apparence, de nouvelles sélections de ce qui vaut pour leur désir, ces valeurs n’étant 
jamais le fruit d’un choix conscient et délibéré mais d’un jeu de forces en partie inconscient, 
continuellement perturbé, et marqué par le traumatisme et l’accident. L’étayage, donc la 
construction de l’appareil psychique, est la première opération de sélection de valeurs, le 
premier découpage d’unités de sens. De telle sorte d’ailleurs qu’il n’y a rien d’autre dans le 
désir de l’humain qu’une unité problématique et instable de textes, d’archives éparses et de 
forces hétérogènes : chacune des instances psychiques désire autre chose que ses paires, et à 
ce corps érotique clivé répond le désir instinctif et biologique de se conserver, lui-même en 
décalage par rapport au premier, puisqu’il le soutient, en recueille les impasses, et ne coïncide 
néanmoins pas avec lui. Le rêve est dans ce cadre l’un des opérateurs les plus remarquables 
de ce processus multipolaire d’interprétation de la vie par le vivant humain. À travers lui, 
c’est bien toute une humanité archaïque et une animalité qui continuent de se manifester, de 
réclamer ses droits, de vouloir et de poétiser, comme le croyait Nietzsche, c’est-à-dire de 
créer.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
73 Ibid., p. 163-164. 
74 Ibid., p. 166. 
75 La compréhension de la psychose implique ici pleinement le biologique sans se faire écraser par lui ; la 
réduction unilatérale de la psychose à un problème génétique ou neurochimique, bref, l’absolutisation de 
l’endogène, est une impasse. Ainsi, la psychiatrie biologique, parmi d’autres disciplines, se protège à bon compte 
de l’extériorité radicale à travers laquelle nous nous constituons. Le privilège accordé au phylogénétique le plus 
étroit n’est certes pas une nouveauté dans la science occidentale, mais la résurgence d’un scientisme agressif 
aujourd’hui implique que nous répondions à celui-ci en se plaçant sur son terrain, c’est-à-dire en lui faisant 
savoir que sa démarche n’est épistémologiquement pas recevable – et il en sera ainsi chaque fois que l’on omet 
de poser la question du sens, que seul un positivisme borné croit incompatible avec le projet de la science 
moderne.  



124  

O C T U B R E  2 0 1 4  

 
 
 

La pulsion à traduire : animalité, rêve et psychosomatique de l’humain (Freud, Laplanche, Dejours) | Augustin Dumont 

	
  

	
  

Les limites de notre investigation à partir de la psychanalyse, sont toutefois évidentes, 
et ne font pas encore pleinement droit aux considérations nietzschéennes. Certes, on 
comprend bien pourquoi du « point de vue animal », l’humain apparaît comme un dément, un 
être à la fois tragique et comique mais incompréhensible – c’était bien la suggestion de 
Nietzsche dans le troisième livre du Gai savoir. L’humain, animal à l’étayage infini mais 
infiniment précaire, ne peut être pensé dans un pur et simple rapport de continuité avec les 
autres vivants. Mais quant au fait que l’animalité continue d’être créatrice dans l’homme, de 
déranger, de bousculer, de danser, de proclamer – c’était la suggestion du premier livre du 
Gai savoir –, la psychanalyse mobilisée ici l’interprétera essentiellement en disant qu’il ne 
saurait en être autrement puisque toute l’énergie psychique de l’être humain demeure prélevée 
sur un seul conatus primordial : les instincts autoconservatifs ancrés dans le biologique. En 
effet, dira la psychanalyse de Christophe Dejours, même subvertis, ces instincts sont 
continuellement en dialogue et en conflit avec les impératifs de la vie érotique, et il n’est pas 
anodin que le rêve soit le lieu par excellence où l’animalité puisse encore chanter. Au cœur de 
la dépossession de soi, et par là-même, le sujet chercherait à posséder encore son héritage 
phylogénétique, à le faire entrer coûte que coûte dans la relation érotique et à autoriser son 
élaboration par l’inconscient refoulé, dans le même temps où ce dernier doit accepter d’être 
pris en charge et cadré dans une certaine mesure par des montages sensori-moteurs et par les 
impératifs de l’anatomie. Pour être « innés », ces impératifs n’en sont pas moins 
circulairement toujours en évolution de par les aventures interprétatives de l’humain dans son 
histoire longue, l’inné n’étant que cela même qui se physiologise et s’organicise à la fois sous 
la pression de l’appareil psychique, de ses sélections, et inévitablement en décalage avec lui, 
le psychique étant continuellement poussé par la rencontre avec le dehors, tous les dehors.  

Cette réponse est sans doute insuffisante quant à la compréhension implicite qu’elle se 
fait de la dimension d’animalité. Fils de son temps, Freud est, on ne le sait que trop bien, 
puissamment marqué par Darwin. En ce sens, l’« anthropocentrisme » qu’on a pu reprocher 
plus tard à la psychanalyse vient en réalité de surcroît et pour ainsi dire malgré Freud. Tout 
vivant, en ce compris l’humain, n’est à ses yeux d’abord et avant tout qu’un corps biologique 
autoconservatif, certes subverti, retardé, compliqué d’un appareil psychique. Mais l’animal 
non humain, lui, ne disposant pas d’un tel appareil, n’est rien qu’une enveloppe biologique. À 
distance de toute la zoologie hétérodoxe de son temps (Uexküll, Portmann, Buytendijk), 
Freud ne s’embarrasse d’aucun « vécu animal », d’aucun « monde animal ». L’animal semble 
à ses yeux réductible à sa seule empreinte phylogénétique. Quant à eux, Laplanche et Dejours, 
fils rouges de la présente esquisse, discutent Freud pied à pied et élaborent leurs hypothèses 
exclusivement en regard de sa doctrine, dont ils héritent au moins de manière minimale, voire 
négative, du darwinisme. Leur interrogation première est la même que Freud : c’est celle de la 
pulsion humaine, rien qu’humaine, en décalage avec les instincts « animaux », mais appuyée 
sur eux. Dans ce cadre, pour user toujours de la métaphore philologique chère à Nietzsche, 
l’animalité se présenterait exclusivement comme un « texte » commun à tous les animaux (un 
matériel phylogénétique au service de l’autoconservation), dont l’homme aurait à charge la 
subversion et la dérivation – à ses risques et périls. Si l’animal n’y gagne pas au change, le 
bénéfice que pourra en tirer l’humain n’est peut-être pas aussi élevé qu’attendu : le 
naturalisme de Freud l’amène à ne considérer l’étrange vie érotique de l’humain qu’en regard 
et à partir de cette vie biologique qu’il dira à tort « purement animale », et dans laquelle il ne 
faudrait rien voir de plus qu’un ensemble de « faits » coupés du registre du « sens » propre à 
l’appareil psychique humain, où l’économique et le dynamique dansent leur étrange duo.  

La zoologie dite d’inspiration phénoménologique permet certainement de relativiser 
une césure trop caricaturale entre l’animal et l’humain. Toutefois, la question de l’accès au 
« monde » de l’animal est par elle seulement repoussée d’un cran. Somme toute très peu 
phénoménologiques, à nos yeux, les théories d’Uexküll ou de Portmann n’opèrent aucune 



125  

O C T U B R E  2 0 1 4  

 
 
 

La pulsion à traduire : animalité, rêve et psychosomatique de l’humain (Freud, Laplanche, Dejours) | Augustin Dumont 

	
  

	
  

réduction phénoménologique digne de ce nom et n’aménagent aucune technique spécifique 
permettant au sujet phénoménologisant d’entrer en relation avec la conscience animale. De 
leur part, il s’agit davantage d’un emprunt de concepts (sujet, monde, vécu, etc.) que de 
l’emprunt d’une attitude spécifique. Sans doute ces préalables méthodologiques leur ont-ils 
semblés impraticables, peut-être pour de bonnes raisons, ou bien rébarbatifs. Il est plus 
probable, cependant, que leur connaissance réelle de la phénoménologie soit demeurée faible, 
en raison du très petit nombre de textes alors publiés par Husserl ou ses élèves. Ces préalables 
méthodologiques leur auraient néanmoins permis de neutraliser dans une certaine mesure la 
teneur du coup immédiatement métaphysique de leurs travaux. Uexküll, par exemple, propose 
ainsi une monadologie d’inspiration bien plus leibnizienne que réellement transcendantale, 
dont la séduisante distribution des perspectives animales donne beaucoup à penser, sans 
qu’aucune réflexivité transcendantale ne puisse toutefois justifier ou « attester », au sens 
technique du mot, de l’ontologie mise en place.  

S’agissant de phénoménologie toujours, mais d’un autre côté, Binswanger est l’un des 
premiers à reprocher à Freud de n’avoir donné aucune autonomie véritable aux concepts de la 
psychologie. Du point de vue de la phénoménologie clinique, en effet, la psychanalyse ne 
s’offre à la compréhension qu’à partir de la biologie et des impératifs de l’adaptation. Certes, 
l’appareil psychique de l’humain indique qu’avec lui tout se complique par rapport à la vie 
animale. Pour autant, la complexification demeure ici solidaire de la naturalisation : les 
concepts de refoulement, d’inconscient ou de préconscient, par exemple, s’expliquent en 
définitive à partir du registre biologique seul, critique ainsi Binswanger. Chez Freud, 
l’humain doit certes « négocier » – et difficilement – le devenir d’un seul et même conatus 
naturel (comme tel partagé par tous les animaux) au niveau de cet appareil psychique 
progressivement apporté par l’évolution, avec l’intégration des interdits dans les cultures 
humaines, la constitution concomitante d’un inconscient, etc. Pour discourir d’un tel appareil, 
Freud ne peut bien évidemment se contenter du registre lexical des sciences de la nature, et il 
n’hésite pas à invoquer le « sens » des actes psychiques – il est vrai en des termes si possible 
objectivants et rappelant la causalité naturelle. Cependant, le sens qui émane des conflits 
psychiques, pour Freud, n’est que le représentant à ce niveau, précisément, du problème de la 
circulation de l’énergie dans le corps biologique. Le psychique est comme un miroir 
déformant de ce point de vue : nous ne nous rapportons à nos fonctions vitales qu’en tant 
qu’elles sont médiatisées par le travail psychique, mais seul le biologique, en dernière 
instance, est déterminant et nous fait entrer – étrangement – dans le « sens ». Un sens 
naturalisé, irréductible à ce que la tradition phénoménologique entend par « sens », comme le 
reproche Binswanger, à savoir les significations constituées par et au cœur des visées 
intentionnelles d’une conscience capable de s’éprouver en première personne sur fond d’un 
monde spatio-temporel et intersubjectif, dont les seules lois de la matière ne sauraient rendre 
compte absolument puisqu’au contraire leur apparition même s’enlève sur un tel monde.  

Il nous a toutefois semblé intéressant d’exploiter la lecture laplanchienne et 
dejourienne de Freud et d’introduire ainsi le problème de l’interprétation et du conflit du sens, 
jusqu’à l’histoire et à la culture, en partant du corps biologique et de sa subversion. Cette 
voie d’accès au problème du sens de l’être-animal – celui de l’humain ou de l’animal – n’a 
nulle priorité en soi, mais elle permet pour ainsi dire de provoquer le questionnement « par en 
bas ». Ici, c’est en suivant le fil du biologique lui-même et de sa subversion que l’on en arrive 
à la problématique de l’auto-compréhension du vivant dans et par le sens. 

Formulons alors notre propre suggestion à partir du cadre psychanalytique déployé 
dans ces pages, sans nous réapproprier sa conception pauvre du monde animal. L’animalité, 
pourrions-nous ainsi proposer, n’est peut-être pas seulement un fond à subvertir dans 
l’étayage, par l’humain, mais est elle-même déjà, comme telle, un processus de traduction 
multiplement différencié. De quoi l’animalité est-elle la traduction ? De tout ce dont le vivant 



126  

O C T U B R E  2 0 1 4  

 
 
 

La pulsion à traduire : animalité, rêve et psychosomatique de l’humain (Freud, Laplanche, Dejours) | Augustin Dumont 

	
  

	
  

hérite passivement. L’animalité renvoie alors plus largement au mouvement de l’existence, 
c’est-à-dire à la confrontation du vivant avec toutes les formes d’altérité possibles pour lui 
dans le cadre spatio-temporel. Florence Burgat a récemment relu avec grand profit la 
philosophie de la nature de Hegel. À ses yeux, parce qu’il est en mouvement, et donc toujours 
à distance des objets qu’il désire, parce qu’il perçoit et parce qu’il ressent, tout animal est en 
rupture avec la simple vie organique et se reçoit d’une inquiétude existentielle. L’humain seul 
rend stéréotypique le comportement animal lorsqu’il l’étudie en behavioriste, insiste-t-elle, 
c’est-à-dire lorsqu’il réduit l’animal à de simples « postures comportementales, faciles à 
étudier en laboratoire, issues de situations contraignantes qui détruisent la spontanéité sans 
laquelle disparaît le comportement comme totalité signifiante »76. Une fois inscrit dans son 
monde complexe et lui aussi ambivalent, l’animal, comme le montre l’éthologie la plus 
pertinente, c’est-à-dire la moins behavioriste, endure la médiation, éprouve la distance, 
traverse l’hésitation là même où on le croit simplement « instinctif », et craint la mort. Il agit 
d’une manière signifiante et non mécanique, s’appropriant ce qui lui apparaît autre 
(congénère, proie, milieu etc.) tout en se montrant capable, comme y insiste Burgat, à la fois 
de laisser-être cette altérité, de laisser se creuser une forme d’écart entre cette dernière et ses 
appétitions impératives, mais sans lui être indifférent, c’est-à-dire en manifestant une 
attention non intéressée pour ce qui est.  L’animalité, alors, n’est plus simplement le texte à 
traduire dont l’homme seul s’émancipe : elle est l’opération partagée par les vivants en 
mouvement de traduire sans cesse ce dont ils héritent passivement (la physiologie) ainsi que 
tout ce qui pour eux devient message à traduire (du semblable à l’environnement). Par leurs 
multiples opérations de traduction, les vivants diversifient le sens même du mouvement 
interprétatif, de l’être-en-mouvement-dans-le-sens. Tous inscrivent leur mouvement dans une 
totalité signifiante tout en le déterminant, en le spécifiant.  

Il n’y a alors aucune raison de ne pas inscrire pleinement l’humain dans la 
communauté de l’animalité (plutôt que des animaux). Le perspectivisme s’impose plus que 
jamais : ce que nous avons présenté ici, à l’aide de la psychosomatique psychanalytique, n’est 
pas alors à entendre comme le simple processus de subversion humain d’une unique animalité 
sous-jacente au corps érotique, mais bien plutôt comme la marque de l’animalité spécifique de 
l’humain, c’est-à-dire comme sa façon irréductible de subvertir, par sa propre mobilité dans le 
sens, son corps biologique. Cette subversion-là, de fait, est en rupture avec les autres 
animaux, qui ne proposent pas de système érotique-symbolique. Ces animaux non humains, 
pour autant, ne sont en rien réductibles à une simple enveloppe biologique adaptative ou à 
quelques comportements stéréotypés. Seulement ils appréhendent et interprètent autrement 
leur pouvoir-être-en-mouvement, ils sont les acteurs d’autres morphologies et d’autres 
comportements, eux aussi subversifs – sans quoi il n’y aurait nulle évolution chez l’animal – à 
partir d’un découpages complexe d’unités de significations et de valeurs autres que les nôtres. 
C’est pourquoi nous avons fait de Nietzsche l’arrière-fond de notre lecture : tout texte, tout 
message, est déjà une interprétation de la réalité basée sur des valeurs contradictoires et 
conflictuelles, et si la construction d’un système érotique est à son tour une interprétation 
originale de ces textes énigmatiques, rien ne dit qu’elle soit la seule qui ait accès au sens. 
Toute interprétation est une sélection, de telle sorte que chaque « animalité » peut être 
envisagée sous un angle privatif et un angle positif. On ne peut se contenter de désigner 
l’animal non humain comme celui qui n’a pas de système érotique-symbolique. En l’absence 
d’inconscient – du moins au sens précis de l’inconscient refoulé enté sur l’étayage –, l’animal 
privilégie, dans son histoire, des systèmes de « perception-conscience » extrêmement 
développés, dont l’humain est intégralement privé. Loin d’accomplir simplement la chaîne 
des vivants, il y a aussi, chez l’être humain, comme chez tout vivant, quelque chose qui 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
76 F. BURGAT, Liberté et inquiétude de la vie animale, Paris, Kimé, 2006, p. 14. 



127  

O C T U B R E  2 0 1 4  

 
 
 

La pulsion à traduire : animalité, rêve et psychosomatique de l’humain (Freud, Laplanche, Dejours) | Augustin Dumont 

	
  

	
  

« recule » en lui, dirait Renaud Barbaras77, quelque chose qui n’éclot pas et ne se détermine 
pas. Ce qui n’éclot pas chez l’humain, ce sont aussi toutes les autres interprétations du 
mouvement, qui se développent dans d’autres anatomies, dont les organes sont soumis à 
d’autres fonctions, et qui sélectionnent d’autres significations particulières.  

Dans les désordres de l’érotisation du corps humain, l’instinctif se découvre pour lui-
même, mais immédiatement, il se retourne contre lui-même tant il tient à son étrange 
solidarité avec le corps érotique pour ne pas devenir pure et simple puissance destructrice. Il 
n’est donc déjà plus une simple « animalité » au sens freudien. Sans doute l’animalité nue ne 
se rencontre-t-elle pas chez l’humain. Mais il faut dire bien plus : elle ne se rencontre peut-
être nulle part ou, pour lire les choses dans l’autre sens, elle se rencontre partout tant 
l’animalité doit être au fond d’abord le nom d’un processus de traduction toujours différencié 
– processus qui rend complices les uns des autres les vivants en mouvement, mais les oppose 
radicalement aussi, puisqu’ils ne parlent jamais la même langue. Nous ne sommes pas en train 
de dire que chaque animal aurait sa pulsion à lui, émancipée des instincts, qu’au fond plus 
personne ne posséderait. L’opposition freudienne/laplanchienne instinct-pulsion désigne un 
processus de subversion radicalement humain, il renvoie à l’interprétation humaine du 
mouvement, c’est-à-dire à ce que l’on a envie d’appeler l’animalité spécifique de l’humain. 
Notre propos conclusif ne cherche donc pas à aplanir les différences : il les révèle. 

Dans la communauté des êtres en mouvement, l’humain privilégie manifestement le 
conflit des instances au moins autant, et peut-être davantage, que l’unité homéostatique, en 
même temps qu’il cherche à réfléchir l’apparence pour elle-même, c’est-à-dire la totalité 
infinie de ce qui se donne à lui dans le sensible comme et en tant que problème ou énigme. 
Tout vivant en mouvement est certes inquiet parce que concerné par l’énigme de ce qui 
s’offre à lui : les différentes formes d’animalité renvoient à différentes manières d’avoir prise 
sur le mouvement et de subvertir celui-ci dans un sens particulier, dans une chaîne signitive 
particulière (de l’alimentation à la reproduction en passant par l’habitat). Mais justement, les 
animaux semblent capables d’avoir une « prise » sur son monde, et aux messages qu’ils 
doivent déchiffrer répondent des traductions efficaces. Il ne s’agit pas de dire que l’animal 
n’éprouve jamais l’échec, mais il s’agit de dire que les traductions qu’il propose lui 
permettent de s’orienter dans son monde avec une expertise dont l’humain est parfaitement 
privé. En effet, l’histoire évolutive de l’humain semble le pousser dans la direction d’une 
traduction de plus en plus indéterminée. L’humain ne semble pas capable de privilégier un 
type de signification de l’apparence : son système érotique le somme d’en revenir toujours à 
l’énigme elle-même, et ranime sans cesse un flottement, potentiellement insoutenable, entre 
activité synthétique et activité de déliaison, flottement qui déstabilise au premier chef son 
corps biologique, pourtant seul support de ses réalisations érotiques. C’est l’apparence en tant 
qu’apparence ou l’énigme en tant qu’énigme qui est l’objet véritable des traductions de 
l’homme et de ses pathologies. L’éparpillement et le désordre de ses traductions en même 
temps que leur unité problématique ramènent l’humain au problème du message énigmatique 
en tant que tel et le privent de l’investissement prolongé ou de l’expertise d’une signification 
singulière de ce message, d’une manière spécifique de traduire l’apparence.  

Pourquoi cela ? Parce qu’au cœur des traductions humaines réside l’intraduisible, 
comme nous l’avons vu, et celui-ci ne cesse de faire retour. C’est donc le caractère en 
dernière instance incompréhensible et par suite radicalement énigmatique de l’apparence – 
c’est-à-dire de ce qui s’offre à lui comme messages pluriels, contradictoires, incompatibles – 
qui « pousse », littéralement, qui fait de l’humain un animal pulsionnel, reconduit par là-
même à l’apparence en général. S’il y a un élément qui semble avoir de la valeur pour l’être 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
77 R. BARBARAS, La vie lacunaire, Paris, Vrin, 2011, p. 7.  



128  

O C T U B R E  2 0 1 4  

 
 
 

La pulsion à traduire : animalité, rêve et psychosomatique de l’humain (Freud, Laplanche, Dejours) | Augustin Dumont 

	
  

	
  

humain, dans ses processus de traduction, d’interprétation et de sélection contradictoires, c’est 
bien l’intraduisible, puisque toute la pulsion repose sur lui.  

L’apparence en tant qu’apparence, le message en tant que message : voilà un niveau de 
généralité accessible par une réflexivité unique en son genre. Il ne s’agit pas d’un simple 
degré réflexif supérieur à celui des animaux évolués, et pas davantage d’une caractéristique 
qui rendrait l’humain supérieur à l’ordre animal et qu’il faudrait hypostasier ontologiquement 
ou d’une quelconque manière. Il s’agit seulement de la conséquence de ses choix interprétatifs 
au fil de son évolution dans le temps, de toutes les opérations concrètes qui découlent de ses 
interprétations de l’apparence et de ses messages énigmatiques, de l’anatomie à l’histoire 
mondiale. Il ne s’agit pas d’une essence figée une fois pour toute, puisqu’il n’y a, pour tous 
les vivants en mouvement, que des processus temporels et changeants d’interprétation de 
l’altérité. Si l’animalité nue de l’être humain, entendue comme une couche instinctive 
préalable à toute élaboration pulsionnelle, ne se révèle jamais, sa manière à lui d’être un 
animal, d’exercer son animalité, c’est-à-dire de remettre toujours en jeu son pouvoir-être-en-
mouvement dans de multiples opérations de traduction, l’amène à rencontrer et à réfléchir 
l’apparence comme et en tant qu’apparence puisque celle-ci demeure intraduisible en son 
fond, et à revenir sans cesse à l’acte même de traduire. Les animaux non humains doivent 
également traduire leur mouvement et celui-ci, de fait, se différencie de multiples manières, 
mais les animaux sont à chaque fois les experts d’une compréhension précise de l’apparence, 
c’est-à-dire d’une traduction qui fonctionne, d’une langue qui, pour être toujours en évolution 
bien sûr, permet systématiquement aux individus de se comprendre. Ils se comprennent 
d’ailleurs tellement bien qu’ils semblent se passer d’un langage fortement sophistiqué comme 
celui de l’humain. Et à moins de rencontrer un obstacle qui rendrait impossible l’exercice de 
leur compréhension du monde, ils n’ont pas besoin de tomber malades pour accéder à celui-ci. 
Or, cela, l’érotisation humaine du corps biologique l’interdit. L’humain est privé d’expertise. 
Non pas au sens de Lorenz, celui d’un animal humain non spécialisé techniquement. Mais sur 
un plan herméneutique fondamental : l’humain est celui qui ne comprend pas, et les humains 
entre eux, c’est-à-dire la communauté des corps érotisés, est une communauté de la non-
compréhension. C’est que, précisément, le problème de l’humain est, contrairement à ses 
frères sauvages, la relative non-efficacité de ses traductions. Et pour cause : jusqu’ici – car 
nous sommes rendus à l’imprévisible de l’histoire –, l’intraduisible hante toujours 
constitutivement ses traductions et les défait les unes après les autres, le contraignant à en 
réinventer constamment. Or l’intraduisible est au cœur du constant débat de l’humain et de 
son corps avec la pathologie, c’est-à-dire la souffrance à travers laquelle seulement il accède à 
un monde partagé. L’humain est toujours malade de l’énigme de l’apparence comme telle, 
c’est-à-dire du caractère au fond intraduisible de la phénoménalité. Dès lors, il n’est guère 
approprié de caractériser l’espèce humaine par telle ou telle propriété : d’autres animaux 
disposent évidemment de la technique, du jeu, de l’inquiétude, de formes de langage, du rire 
et, pourquoi pas, d’une culture et de différentes formes de conscience de soi. Il s’agit plutôt de 
montrer que l’inquiétude, le jeu, le langage, la technique et la culture de l’humain tendent à 
mettre à nu l’apparence – et c’est bien là tout ce qui est mis à nu. L’humain, animal 
métaphysique ? Eh bien oui.  

 
 
 


