De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

De la caverna al castillo.
Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia

Fernando Miguel Pérez Herranz
Universidad de Alicante

... amaréis a mi pueblo amaréis a Israel que os ha dado a Dios que os ha dado el mas grande libro que os
ha dado al profeta que era amor y en verdad qué tiene de extrafio que los alemanes pueblo de naturaleza
hayan detestado siempre a Israel pueblo de antinaturaleza ... castigan al pueblo de la Ley y de los
profetas al pueblo que quiso el advenimiento del humano en la tierra si saben o presienten que son el
pueblo de la naturaleza y que Israel es el pueblo de la antinaturaleza portador de una loca esperanza que
lo natural aborrece y por instinto abominan del pueblo contrario que en el Sinai declard la guerra a la
naturaleza a lo animal en el hombre y de esa guerra testimonian la religion judia y la religion cristiana ...
Dios ... dicta todo cuanto para zafarse de la tara natural y animal debe el hombre hacer y sobre todo no
hacer y la prohibicion de matar es el primero de Sus mandamientos el primer grito de guerra contra la
naturaleza... Albert Cohen, Bella del Seiior, Anagrama, Barcelona, 1987 (1968"), pags. 708-710.

I Meditacion: La cuestion polémica

En donde se inicia esta meditacion y se trata la cuestion polémica nuclear: ;para qué el ego
trascendental?

Corria el afio 2008 y Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina escandalizaba a los seguidores
del materialismo filos6fico con un articulo' titulado: «;Para qué el Ego Trascendental?». La
respuesta al interrogante planteado fue bien contundente: «Para nada si se entiende en
detrimento de esa pluralidad originaria de singulares en interfacticidady». La justificacion de
esta tesis esta formulada en términos de filosofia fenomenolodgica, pero es clara: frente al ego
trascendental, Urbina postula una pluralidad de sujetos desconectados, carentes de conciencia
y de percepcidn interna, y sin identidad:

Finalmente, si el lugar del Ego Trascendental esta en el limite de la confluencia de la critica y la
constitucion, resultard que el Ego Trascendental no es sino la misma pluralidad originaria de egos
singulares en interfacticidad, como hemos explicado. Se lo podria interpretar como el sumatorio de esa
pluralidad originaria, pero se correria el riesgo de anular la interfacticidad y de entender que el Ego
Trascendental ampara y orienta eidéticamente, como ilusion trascendental, lo que no es sino facticidad

insobornable.

Se ha de advertir que del mismo dambito del materialismo filosofico llegaron también
respuestas muy favorables como la de Silverio Sanchez Corredera, aunque pidiera cautela
ante el peligro de dar al sujeto una unidad hipostética o un trasfondo ultimo sustancializado.
El Ego, como el Ser, se dice de muchas maneras, advierte Silverio. Habria que hablar, quiza,
de «Socio-ego Trascendental», «Pluri-ego trascendental», «Trasi-ego Trascendental», etc. Las
consecuencias mas graves de la deconstruccion de Urbina del ego trascendental tendrian que
ver con lo que Victor Gémez Pin llama la dignidad de la razén,” si entendemos que el ego
trascendental supone el corte ontoldgico entre lo humano y lo no humano. De este modo se

! Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina, "Para qué el Ego Transcendental", Eikasia, n° 18, 2008, pags. 13-32.
? Victor Gomez Pin, "La dignidad de la razon" en E. Ranch y F. M. Pérez Herranz (eds), Seminario de Filosofia.
Centenario de René Descartes (1596-1996), Universidad de Alicante, 1997, pags. 139-149.

11

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

difuminaria el salto cualitativo entre el animal y el ser humano y la antropologia no seria mas
que un capitulo de la etologia. La dignidad de la razén quedaria disuelta en un conjunto de
habitos o de costumbres segin el esquema humeano y habria desaparecido toda
trascendentalidad humana. Ante esta consecuencia, Sanchez Corredera defiende el ego
trascendental no como un absoluto o como un individuo, sino como un ego trascendental
«socialistay, en cuanto se configura socialmente; en cuanto necesita al sujeto individual
completo: «autonomo», «libre»... para constituirse; y en cuanto este sujeto no es solo el
miembro de un grupo, sino un sujeto de operaciones que se ordenan en una escala
institucional.

Ahora bien, este ego o sujeto trascendental al que recurre Silverio, nos parece, es un
sujeto que ha realizado ya un largo recorrido, desde su sustancializaciéon como psyché (Safo y
Sécrates), pasando por el alma cristiana, hasta el sujeto de la historia o de los derechos
humanos. Un sujeto que, por decirlo suavemente, ha fracasado por ser o extremadamente
enérgico hasta desencadenar la barbarie o extremadamente débil para resistirla.’ Y es la
investigacion de Urbina la que nos conduce a la cuestion nuclear de nuestra época de
posguerra mundial (que algunos han llamado eufemisticamente posmoderna) o, mas aun, me
atreveria a decir la Unica cuestion fundamental, de fundamento (grund), tras haber fracasado
la concepcidon del hombre como psyché, alma sustantiva, monada eidética o ego trascendental
sustrato, raiz y fuente de la moralidad. Un fracaso que comienza ya con el Agustin de Hipona
que legitima la guerra; que continlia con la escoléastica fundadora de la Inquisicion y la
justificacion de la minoria de edad de los indigenas amerindios; que se corona con la
revolucion jacobina y su instrumento preferido, la guillotina; que se populariza con los
nacionalismos racistas (;hay otros?) del siglo XI1X... La guinda a esta negra® tarta la ponen las
barbaries comunista y nazi culminadas con la Shoah del siglo xX. ;Qué puede ser esa
universalidad de lo humano, fuera del marco fallido del alma sustantiva, monada eidética o
ego trascendental?

Pero ademas del sujeto fracasa también el objeto por antonomasia de la modernidad: la
Ciencia. Las ciencias, contaminadas y absorbidas por la Técnica, han transformado el mundo
—como queria Marx—, si, desde luego; pero no lo han mudado en un paraiso terrenal, sino
mas bien en una superficie esférica nihilista achatada por los polos de la explotacion y la
violencia.

Adelantandose a las catastrofes del siglo xx, y mas tarde en pleno fragor bélico y
degradado entre las naciones europeas, Edmund Husserl (1859-1938) llevo a cabo el ejercicio
mas persistente y minucioso para dar con un lenguaje adecuado capaz de permitirnos salir de
este embrollo, de esta contradiccion europea, que ha logrado las metas més excelentes en artes
y ciencias, a la par de las mayores barbaries imaginables en politica y sociedad. Naturalmente,
ese giro, esa torsion, esta revolucion filosofica (que seria pareja a la revolucion escotista del
siglo X1v), no es facil de formular y, a fortiori, de aceptar. De ahi la gran dificultad de
entender al filosofo moravo asi como de las muchas incomprensiones que ha provocado. De
manera parecida, Emmanuel Lévinas, en medio y después de la gran catastrofe, contintia la
busqueda de un nuevo lenguaje en el terreno de la ética, un fundamento para la «nueva
convivencia» humana capaz de colapsar la guerra, que el filosofo lituano sita en el inicio de
la civilizacion helena. El dolor, el sufrimiento (ahora lo empezamos a comprender) es tan

> M. Horkheimer y Th. W. Adorno, Dialéctica de la llustracion, Trotta, Madrid, 1994.
* La Europa negra la denomina M. Mazower (véase en Ediciones B, Barcelona, 2001).

12

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

objetivo como lo es el crematorio que lo provoca. De haber vivido algunos afios mas, Husserl
habria podido reescribir lo que ya escribid en Investigaciones logicas, cambiando s6lo una
palabra: «Percibo la angustia que me oprime la garganta exactamente en el mismo sentido en
que percibo el gas que destruye mi cuerpoy.

En todo caso, hay algo en lo humano que nos conmueve y nos ofrece una esperanza
que ni siquiera la Shoah puede ahogar: las catedrales y la pintura renacentista; los afectos de
la alegria de Spinoza...; la musica de Monteverdi, de Tomas Luis de Victoria, de Mozart, de
Beethoven, de Malher, de Schoenberg...; la ciencia no utilitarista de la relatividad de Einstein
y de la mecanica clasica de Schroedinger... Por eso hay que agradecer este libro de Urbina en
un contexto europeo tan trivial, insulso y aculturizado como el que vivimos, sobre todo en
Espaia, embriagados de gritos e insultos, de picaresca de chalet, de politicos avaros o
desesperados, de una academia vendida a la cuantificacion y a las estadisticas en las que se
escuda para ocultar su insignificancia. Debemos, tenemos la obligacion filosofica de buscar
otra orientacioén, de dejar un legado de esperanza a las generaciones que vienen para que
tengan la oportunidad de fertilizarlo. Urbina lo muestra clara y distintamente: no es en el ego
trascendental, ni el monadologico, ni el alma sustantiva... (dejemos esos conceptos en manos
de los sonadores de imperios), sino en la zona originaria alli donde hay que encontrar lo que
nos hace humanos, en esa zona tan rica y exuberante por un lado, y tan confusa y sombria por
otro, tan descentrada y a la vez tan concreta, con una enorme capacidad pasional y sin apenas
espacialidad, temporalidad, significatividad o afectividad, pero en la que se originan esas
mismas dimensiones de espacio, tiempo, significado y afectos; ese nivel en el que se plantea
el sentido de lo humano, que nada tiene que ver con la luminosidad de la que hacen gala las
Ideas platonicas y plotinianas, aunque igualmente se separa tajantemente del mundo animal.

Y, desde luego, habra que dar un paso mads. Ciertamente el ego trascendental es
superfluo, como lo es el mundo al que totaliza. No hay ese mundo ontolégico definido como
un lienzo de tres piezas coloreadas, mas hilvanado que cosido: la blanca alma, el azul cosmos
y el rojo dios, la solucion cristiana para poder distinguir el dios creador del dios de la Ley,
como vio tan certeramente Spinoza.® El mundo se ird configurando a medida que se
despliegan los sujetos, segun posibilidades morfo-topoldgicas. Ni ego trascendental ni
ontologia de géneros o de lienzos, sino de hombres creativos y destructivos abriéndose al
mundo, cuya materia, como dice Primo Levi, «con su pasividad socarrona» es «rica en trucos,

3 Edmund Husserl, Investigaciones logicas, Apéndice, Revista de Occidente, Madrid, 1976, pag. 770.

®"Si Dios dijo a Adan que él no queria que comiera del arbol del conocimiento del bien y del mal, seria
contradictorio que Adéan pudiera comer de dicho arbol y seria, por tanto, imposible que Adan comiera de él;
puesto que aquel decreto deberia llevar consigo una necesidad y una verdad eterna. Pero, como la Escritura
cuenta que Dios le dio ese precepto a Adan y que, no obstante, Adan comi6 del arbol, es necesario afirmar que
Dios tan sélo reveld a Adan el mal que, necesariamente, habia de sobrevenirle, si comia de aquel arbol; pero no
le reveld que era necesario que dicho mal le sobreviniere. De ahi que Adan no entendid aquella revelacion como
una verdad necesaria y eterna, sino como una ley, es decir, como una orden a la que sigue cierto beneficio o
perjuicio, no por una necesidad inherente a la naturaleza humana misma de la accion realizada, sino por la
simple voluntad y al mandato absoluto de un principe. Y por ese mismo motivo, a saber, por defecto de
conocimiento, el decdlogo fue una ley solamente para los hebreos; ya que, como no habian conocido la
existencia de Dios como una verdad eterna, no podian menos de percibir como una ley lo que se les revelaba en
el decélogo, a saber, que Dios existe y que solo €l debe ser adorado. En cambio, si Dios les hubiera hablado
inmediatamente, sin emplear ningin medio corpdreo, lo hubieran percibido, no ya como una ley, sino como una
verdad eterna. Baruch Spinoza, Tractatus 1V, [63, 10-40].

13

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

solemne y sutil como la esfinge» y que continuamente nos sorprende y nos desborda.” Y
Urbina nos regala con un libro desde el que poder arrancar de nuevo ante tanto fracaso
occidental —la crisis que denuncid Husserl—, un fracaso que no puede ocultarse mediante
esa palabra magica con la que se pretende exorcizarlo: posmodernidad.

Yo resumiria la extensa leccion que nos regala Urbina con una frase muy corta: el
logos heleno ha de ser rectificado (invertido) por el sujeto moral semitico, y ya de una vez sin
gnosticismo. Las cuestiones futuras tendran que vérselas con el siguiente interrogante: ;Podra
la conciencia moral, en conexién con el /logos, recuperar su legitimidad frente a la evidencia
del guerrero cristiano y a la negacion del primado de la ontologia tecnocientifica? ®

Estromatologia

En donde se presenta el arranque de la respuesta filoséfica: la contraposicion entre la serie eidética
(cientifica) y la serie fenomenoldgica (filosdfica), confundidas en la historia de la filosofia occidental
hasta Husserl y su idea de intencionalidad.

Urbina responde a la cuestion polémica del ego trascendental con un libro de casi
quinientas paginas titulado Estromatologia. Teoria de los niveles fenomenolégicos’ (que
habra de leerse como una introduccion a posteriores desarrollos més concretos). Es un libro
en el que confronta los niveles naturales (scala naturae) y los niveles fenomenoldgicos
(filosoficos), en la linea del proyecto filosofico que inicid Husserl a caballo entre el final del
siglo XIX y el inicio del siglo XX en contra del naturalismo, del cientificismo y del
historicismo, hijos del positivismo decimonénico. Las dos series se han confundido
sistematicamente desde Platon, por lo que es necesario disociarlas, estudiar cada una en su
propio territorio.'’ Si los naturalistas alcanzan la realidad humana en el nivel superior de la
escala, los fenomenologos parten de esa realidad humana dada en su nivel inferior y, mediante
reduccion («asombro ante el mundoy), tratan de llegar al limite mantenido por la epokhé. El
método utilizado en la construccion de las dos series es, desde luego, el mismo: el método
formalizado por Platon en La Republica (532a-c) del ascenso hacia el mundo de las Ideas,
Modelos o Esencias, y del descenso hacia el mundo de los fendmenos, de la vida ordinaria o
del mundo cotidiano. Los términos usados por Urbina son andbasis o regressus y catabasis o
progressus. De manera que ya nos encontramos con la primera diferencia respecto del mito
platonico inaugural de la caverna, pues Platon ha confundido las dos series, la Ontica y la
fenomenoldgica. La confusion de los dos niveles procede de la hipostasis de un ser
metafisico: las Ideas-modelo, que el ateniense postula para escapar del mito del Hades en los
versos de Anacreonte (que cito por la traduccion de Juan Ferraté y su antologia de poetas
griegos, que me ha acompafiado desde que estudiaba aquellos ya miticos «Estudios
Comunes», desaparecidos a mayor gloria de la especializacion humanistica, un eufemismo
para designar la voluntad de poder departamental universitaria):

7 El Continuo topologico (que no es un género), y no el ego trascendental, es el analogado por medio del cual se
tratan las ontologias regionales o especiales, que poseen sus propios criterios de cierre.

¥ Sobre las cuatro ideas que entretejen el tejido cultural europeo—Logos, Sujeto moral, Guerrero cristiano y
Tecnociencia—, F. M. Pérez Herranz, "Navigare necesse est, vivire non necesse", en F. M. Pérez Herranz y E.
Néjera (eds.), La filosofia y la identidad europea, Pretextos, Valencia, 2010, pags. 37-69.

? Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina, Estromatologia. Teoria de los niveles fenomenoldégicos, Brumaria, Madrid,
2014.

' Aunque ya Aristoteles desdoblé la dialéctica platonica, en la que estan confundidas las dos series, en Logica
(epistemologia) y Retorica (argumentacion). Cf. M. Mayer, Por una historia de la ontologia, 1dea Books,
Barcelona, 2000.

14

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

De la dulce vida es poco
el tiempo que aun me queda;
por eso a menudo lloro:
el Tartaro me da miedo.

Pues del Hades al abismo

es terrible, y doloroso

bajar alli, y es seguro

que el que baja ya no sube."'

Platon, se sabe desde el primer curso de carrera, no se resigna al prondstico de
Anacreonte y cree posible la salida del Tartaro, pues ya lo hicieron Heracles, Sémele,
Dionisos, Asclepio o Briareo:

— ¢ Quieres, pues, que a continuacidon examinemos de qué manera se formaran tales personas
y como se les podré sacar a la luz, del mismo modo que, seglin se cuenta, ascendieron algunos
desde el Hades hasta los dioses? (Platon, Republica, 521c).

Ahora ya no es necesario bajar al Hades, porque Platon ha superado el mito y sabe que
vivimos en el oscuro Hades, sabe que habitamos en la caverna u oquedad natural con una
pequeia abertura de salida y entrada. La realidad humana pulula bulliciosa en el Hades, que
no es lugar al que se llega, sino en el que se estd. Y esa confusion entre ambos niveles ha
contaminado toda la filosofia de Occidente, que se ha visto envuelta siempre en grandes
dificultades para separar la filosofia de la ciencia.

Husserl defendi6 con una clarividencia extrema, frente al cientificismo moderno, que
el hombre no es un hecho mundano mas, sino el lugar propio de la razén y de la verdad, y que
la filosofia no tiene mas dedicacion que la de dar cuenta de ese lugar. El mismo exploré un
camino por medio de una anabasis purificada de las adherencias cientificistas de la época y lo
hizo proponiendo un concepto heredado de su maestro Franz Brentano, el régimen de la
intencionalidad, de manera que el nivel fenomenologico quedase articulado por medicion de
una determinada estructura en la que la subjetividad (operatoria) quedara integrada en el
propio analisis. Pero esta empresa es de tal calado que, segiin Urbina, Husserl tampoco acerto
a realizar una disociacion clara entre lo eidético y lo fenomenologico, una disociacion que le
impidi6 alcanzar la «tierra prometida» y que la fenomenologia «no estandar»'® de nuestra
época intenta explicitar. Este programa puesto en marcha por la investigacion del malogrado
Maurice Merleau-Ponty, lo vienen desarrollando filésofos como Henry Maldiney o Marc
Richir y, entre nosotros, el propio Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina, el autor del libro que
hemos ?3itado y que nos esta sirviendo para realizar aqui algunas meditaciones al hilo de su
lectura.

Historia de la filosofia

Continua esta meditacion con la mirada dirigida ahora hacia la historia de la filosofia y se sefialan los
tres momentos en que se produjeron brechas cuasi-irreversibles en el planteamiento filosdfico: el

" Juan Ferraté, Liricos griegos arcaicos, Seix Barral, Barcelona, 1966.

'2 Expresion de Jean-Tousssant Desanti.

3 Un conjunto de textos del propio Marc Richir y de estudios sobre su obra se encuentra en los numeros 40,
septiembre de 2011, y 47, enero de 2013, de esta misma revista EIKASIA.

15

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

nacimiento de la filosofia con Platon (completada con Aristoteles); la primera revolucion con Escoto
(culminada con Kant); y la segunda revolucion con Husserl (desde el muy singular Spinoza).

Los griegos descubrieron el Logos, la Idea que ofrece estabilidad y trascendencia a las
cosas de este mundo —caverna o Hades— en el que vivimos: la estabilidad exige algtn tipo
de necesidad, y la trascendencia algun tipo de realidad que nos exonere de la suposicion limite
de que todo lo que nos ocurre sea una ensofiacion. Kant, tras la revolucién escotista,'* afirma
lo Trascendental, que no significa sino las condiciones en las que son posibles los objetos, de
manera que tal cosa ha de ser asi o asa, porque, si no, no seria posible la representacion del
objeto. La correlacion entre las operaciones subjetivas y las sintesis objetivas son univocas vy,
por esa razon, como ya supo el propio Escoto, la Metafisica es una ciencia. La Metafisica, un
saber de realidades, no puede operar sobre puras abstracciones. Escoto resuelve las
dificultades mediante el concepto de natura communis, que es indiferente a su realizacion
fisica o a su contemplacion ideal y que penetra tanto al ente concreto como al conocimiento
sensible o a la idea abstracta que de ¢l obtenga el intelecto. Por eso la Metafisica se las ve con
verdaderas realidades y sus conocimientos son tan reales como los de las ciencias naturales y
experimentales, aunque su objeto se le da en diverso plano. Husserl aun queda engarzado en
ese pensamiento y quiere hacer de la fenomenologia una ciencia estricta.

Urbina mienta las dos previas revoluciones filoséficas —Ia de Platoén, completada por
Aristoteles y la de Escoto, clausurada con Kant— sin apenas comentarios, para centrarse en la
tercera y ultima, por ahora: la revolucion fenomenoldgica de Husserl —en la senda de
Spinoza, del tnico filésofo que se opuso a la infinitud de la conciencia, del ego trascendental,
y construyé la primera ontologia universal— '’ una filosofia aun por cerrar, pues el
naturalista Heidegger, el discipulo sucesor de Husserl, fue infiel a la filosofia intencional de
Su maestro.

Antes de seguir, nos inquieta una pregunta: ;No habria sido, entonces, el
posmodernismo el movimiento que habria sellado el naturalismo y habria constituido en
Gltima instancia —a través del estructuralismo—'® el triunfo de la fenomenologia? «EI
posmodernismo es lo que queda cuando se completa el proceso de modernizacion y la
naturaleza desaparece para siempre» resume Fredric Jameson. De alguna manera asi parece
haber ocurrido y a causa de su triunfo se habria diluido la figura de Husserl como uno de los
iniciadores. ;{Entonces? Me parece que es en este contexto en el que se debate Urbina y de ahi

' "Se ha visto més arriba en el breve esbozo de la estructura de pensamiento escotista comparada a la estructura
de pensamiento tomista. Caso inico de una revolucion filosofica que se ignora; se trata ciertamente de la unica
revolucion doctrinal digna de este nombre que se haya producido en la historia del pensamiento occidental".
André de Muralt, La apuesta de la filosofia medieval. Estudios tomistas, escotistas, ockamistas y gregorianos,
Marcial Pons, Madrid, 2008, pag. 155.

' Husserl afirma que la ética de Spinoza ha sido la «primera ontologia universal». "Mediante ella —pensaba—
era posible lograr el verdadero sentido sistematico tanto para la actual ciencia de la naturaleza como para la
psicologia, que tenia que construirse, en paralelo y analogamente a ella; un sentido sistematico sin el que ambas
permanecerian, en fin, incompresibles", La crisis de las ciencias europeas, y la fenomenologia trascendental,
traduccion de J. Mufioz y S. Mas, Critica, Barcelona, 1991, pag. 68.

'6 Asi, Michel Foucault: “En otros términos, hemos examinado de nuevo la idea husserliana segun la cual todo
tiene sentido, que el sentido nos rodea y nos embiste antes de que comencemos a abrir los ojos y a hablar. Para
los de mi generacion, el sentido no aparece solo, no “existe ya” o mejor, si, “existe ya”, pero bajo cierto nimero
de condiciones que son condiciones formales. Y de 1955 en adelante nos hemos dedicado principalmente al
analisis de las condiciones formales de la aparicion del sentido” en P. Caruso, Conversaciones con Lévi-Strauss,
Foucault y Lacan, Anagrama, Barcelona, 1969, p. 68.

16

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

sus discusiones con las figuras mas sefaladas de la posguerra: con Merleau-Ponty, si; pero
.y . 1
también con Foucault, Deleuze, Derrida, etc.!”

Volvamos atras: Si en la constitucion misma de la filosofia —frente al mito, la
literatura oral, etc.— el platonismo erigi6 el absoluto «mas alla del horizonte de las focas», la
primera revolucion filosofica, la del escotismo que culmina Kant, erigié el absoluto en el
interior mismo del hombre, en la autoafirmacion de una subjetividad auténoma e infinita, de
un ilimitado ego trascendental (con la tnica excepcion de Spinoza).'® Husserl elimind esa
carga, la intencionalidad mediante, y Urbina postula desde la fenomenologia no estandar una
estabilidad no eidética, sino meramente intencional. Husserl lucha para eliminar esa «jaula»
que constituye el correlacionismo (escotista), es decir, el univocismo entre pensamiento y ser:
a cada nocion en si misma responde una determinacion real en la cosa. Habra de liberarse la
trascendencia del mundo vivido y desplegar diferentes niveles de correlacion hasta el limite,
alli donde el indice de intencionalidad sea muy débil o casi nulo.

«TRANS»

Urbina utiliza algunos términos que conviene explicitar, porque no son usuales ni
siquiera entre profesionales (no es cuestion baladi la perplejidad que produce la terminologia
fenomenoldgica, compuesta por una amalgama de términos cultos preferentemente tomados
del griego clasico, del popular lenguaje ordinario y aun de las matematicas). Términos que se
presentan como propios de la fenomenologia no estandar en paralelo con los términos
utilizados en la scala naturae: emergencia, evolucion, reduccion, anamorfosis...; y también en
el pensamiento filosofico: dialéctica, hermenéutica, andlisis... Los términos aqui utilizados
giran alrededor del prefijo «trans». Trans posee el significado de «paso al lado opuesto» o
«situacion en el ladoy, y arrastra muchos matices: «a través de», «pasar de un lado a otroy,
«situado del otro lado», «situado a continuacion» y «cambio o trastorno» (Diccionario de uso
del espariol de Maria Moliner). En latin tiene el significado «de la otra parte», «al otro lado»
(trans flumen = a la parte de alld del rio, Ciceron). Segun P. J. Nufiez, Progymnasmata
(1585), procede por metatesis del griego pérav = el otro lado, enfrente...

La transposibilidad es un término acuiiado por Henry Maldiney, que Urbina sitia en
paralelo al concepto de «multiples caminos simultaneos» del fisico Richard P. Feynman, de
manera que lo transposible se abre a lo imprevisto y nos conduce a lo absolutamente
novedoso; lo transposible va mucho mas lejos de lo eidéticamente necesario, de las
probabilidades...

La transpasabilidad se define como la implicacion mutua de diversos niveles de
correlacion; tiene que ver con el poder resonante de la subjetividad en sus diferentes niveles
(un término debido a Henry Maldiney resultado de los problemas que le plantearon las
psicosis)... De manera que en la fransposicion (que simbolizaremos con el signo ==) se
produce un salto, un hiato, sin que el nivel de partida haya funcionado como un nivel dado,
sino solo como un nivel de base (una distincion de Richir). La transposiciéon no es una
transformacion anamorfica, ni eidética ni reduccionista. Y el resultado sera el de

' Estos filésofos, jhabrian corrompido el pensar fenomenologico? Véase la presentacion del citado n® 47 de
Eikasia de Pablo Posada.

'8 Cf., la argumentacién del delicioso ensayo de Vicente Serrano, La herida de Spinoza. Felicidad y politica en
la vida posmoderna, Anagrama, Barcelona, 2011.

17

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

transoperaciones de una subjetividad colectiva que se estd configurando, que se nombra con
el concepto de comunidad de singulares. Estos singulares establecen con absoluta precision
multiples caminos transposibles tales que, cuando estan en disposicion de resolver la
identidad de la buscada trayectoria, o identidad de sentido, bajaran de nivel, hasta alcanzar el
inferior, que es el nivel de la vida y de la ciencia, el nivel objetivo, perceptual y operatorio (al
modo de los caminos cuanticos que alcanzan el nivel de los objetos cotidianos)."”

La transduccion habrd que entenderla como la traslacion de la serie de escala
fenomenolodgica a la scala naturae, a la escala cientifica, es decir, la traslacion de lo que en
una serie fenomenologica constituye un mecanismo explicativo a la serie natural, en la que ya
no valdria como explicacion cientifica, pero que se presenta como tal. Es pues, una metafora
muy socorrida por los cientificistas, que confunde asi las dos series (véase, mas adelante, el
apartado sobre el principio antropico).

Este planteamiento fenomenologico salva la objecion del idealismo (las correlaciones
ideas / ser) y, a la vez que establece todo este conjunto de términos y operaciones «transy,
desvanece el ego trascendental que desde fuera domina todas las correlaciones. Se llega asi a
ese nivel originario descubierto por Husserl en el que no cabe hablar ya de subjetividad, de
ego, sino de una subjetividad colectiva aun sin configuracion, sin identidad; una subjetividad
in fieri o comunidad de singulares.

El lector familiarizado, mucho o poco, con la fenomenologia objetard que hay que
justificar esa necesidad intencional, la base del escalonamiento de niveles, una necesidad no
cientifica, pues el nivel eidético posee sus métodos clasicos —induccion, deduccion, teoria de
probabilidades...— bien contrastados. ;jEs posible configurar esa necesidad intencional
estratificada, esa necesidad de la contingencia (Meillassoux)?”® Este es el reto de la
fenomenologia no estandar y el mayor obstaculo para que sus propuestas sean aceptadas.

AGARY SARA

Regresemos, pues, al origen historico, a la caverna de la que algunos consiguieron
salir para contemplar el mundo real de las Ideas. Es necesario buscar otro tipo de necesidad,
esta vez no eidética, una necesidad mas débil pero al mismo tiempo mas eficiente, que no
anule los niveles ni ponga en riesgo la trascendencia: esa operacion es la programada por la
necesidad intencional. Y en un giro discursivo, que a mi se me adviene muy significativo,
Urbina, a través de Clemente de Alejandria, se vuelve hacia la otra tradicion, a la semitica, la
hebraica, y narra el episodio de Sara, que permite que su esposo Abraham cohabite con Agar,
la esclava egipcia, para continuar la estirpe (Génesis 16). ;Cémo lo interpreta el alejandrino?
Sara simboliza la Sabiduria y Agar, la madre de Ismael, la ciencia. Si la Sabiduria es estéril, la
ciencia es prolifica aun cuando irrelevante: lo que se transmite es la Verdad de la Sabiduria
(aunque la Sabiduria también puede ser prolifera y Sara engendrard a Isaac). Por eso, cuando

' Si alguien me pidiera un ejemplo de transposicion le sugeriria que meditara sobre el siguiente texto de Didi-
Huberman, en el que va pasando desde las cortezas de los abedules al horror de las camaras de gas: "En el
sentido mas estricto, el recuerdo verdadero debe dar, de un modo épico y rapsddico, una imagen de quien
recuerda, asi como un buen informe arqueolodgico debe indicar no solo las capas de donde provienen los
descubrimientos, sino también y sobre todo las que fue necesario atravesar para llegar a ellos" (...) "Es lo que la
corteza me dice del arbol. Es lo que del arbol me dice el bosque. Es lo que el bosque, ¢l bosque de abedules, me
dice de Birkenau...". George Didi-Huberman, Cortezas, Shangrila, Santander, 2014, pags. 63 y 65.

20 Q. Meillassoux, Aprés la finitude. Essai sur la nécessité de la contingence, Seuil, Paris, 2006.

18

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

la ciencia se desploma, la eidética queda inerme, sin una necesidad que la sustente: la
intencionalidad. (Y también los conflictos entre los herederos de Ismael y de Isaac se haran
imperecederos)

El contraste entre las dos series, la eidética (reduccionista) y la fenomenologica
(reductiva), no significa que estén desconectadas. La realidad humana es el término en el que
desemboca la serie natural y, a la vez, el término desde el que arranca la serie fenomenologica
(reparese en esta proposicion, que habra de ser convertida en postulado; mas adelante).”’ En
la serie eidética la realidad humana ocupa el término superior, resultado de un mecanismo
reduccionista (un nivel es explicado cuando se reduce a un nivel inferior, que es lo que hacen
las ciencias naturales); en la serie fenomenoldgica la realidad humana ocupa el término
inferior y hay que ir hasta el limite en el que las sintesis trascendentes parecen desvanecerse;
pero el paso de un escaldn a otro ya no se explica al modo de las reducciones cientificas, sino
como consecuencia de la transposicion o resonancia...”> Parece obvio, en consecuencia, que
los reproches entre filésofos y cientificos procedan de la confusion entre las dos series y del
posterior rechazo de la serie fenomenolodgica por parte de los cientificos.

LOS PELIGROS DE LA FENOMENOLOGIA Y SU CORRECTOR

Decimos que la serie fenomenologica es una serie intencional que se corresponde con
la serie natural explicada eidéticamente, aun cuando sea una correspondencia invertida. En las
explicacion cientifica lo superior (lo méas complejo, rico, concreto...) se explica por lo inferior
(lo mas indeterminado, empobrecido, abstracto...) [andbasis natural o regressus]; en la
explicacion filosofica lo inferior (lo mas empobrecido y abstracto) se explica por lo superior
(lo mas rico, descentrado, riguroso y enérgico) [catdbasis natural o progressus]. Asi que
ciencia y filosofia estan conectadas. Insistimos en este postulado;, porque el gran
descubrimiento de Husserl es el nivel originario, en el que no cabe la eidética y al que la
fenomenologia llega por reduccion. Husserl ha inaugurado una revolucion filoséfica que deja
atras la platonica y la kantiana, pero es una revoluciéon muy peligrosa, porque sin el control
cientifico de los conceptos se cuelan con gran facilidad las pseudo-ciencias, > la especulacion
gratuita, los esoterismos varios, el «retorno de los brujosy, el irracionalismo (incluido el de
algunos fenomenologos, el de Henry, por ejemplo, porque «la ciencia no lo sabe todo»)...** y
pone en cuestion la posibilidad y la verdad de la teoria del conocimiento.”

Urbina no es cientificista, pero no es anticientifico e introduce un corrector, al
proponer la correspondencia entre la investigacion fenomenologica y la investigacion

! En las paginas 28, 30, 61 ... 383, 384... de la Estromatologia.

* Resonancia es utilizado aqui como sinénimo de transpasabilidad. El concepto fisico es muy conocido y
utilizado y significa la interaccion libre de dos sistemas dindmicos que presentan recurrencia. René Thom
advierte que el fendmeno de competicion de resonancias no ha sido objeto de estudio matematico, quiza por la
dificultad que entrafia. El concepto de transpasabilidad retine estos matices del paso de un nivel a otro y merece
ser estudiado detenidamente, Cfr. R. Thom, Estabilidad estructural y morfogénesis, Gedisa, Barcelona, 1987,
pags. 145-146.

“F. M. Pérez Herranz, "La pseudociencia, contrafigura de la ciencia", Jornadas sobre supersticién, creencia y
pseudociencia. Cuando se apagan las luces de la razon, Sociedad Asturiana de Filosofia, Oviedo, 2003, pags.
79-133.

M. Henry, "Lo que la ciencia no sabe", Mundo cientifico, n° 91, 1989, pags. 512-516.

% Sobre las precauciones ante la filosofia husserliana desde la dialéctica de Th. Adorno, véase el preciso y fino
analisis de Alberto Hidalgo, ";Nueva fenomenologia o refundacion de la fenomenologia? Una presentacion
materialista", Eikasia, n® 40, 2011, pags. 183-237.

19

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

cientifica de la mecénica cuantica. La necesidad intencional no es la necesidad eidética
(diriamos para entendernos, la necesidad del célculo probabilista de los mundos posibles de
Leibniz; la necesidad de las ecuaciones diferenciales, de Newton a Laplace, etc.). Ese
paralelismo procede de una transposicion de niveles en la mecéanica cudntica que va en
paralelo con la fenomenologia, porque ambas exigen la presencia de un observador que defina
la realidad. La idea que permite este paralelismo es la de trasposicion (la «deformacion
coherente» de Merleau-Ponty). Creo que es en esta articulacion correcta o incorrecta de las
dos series en donde se juega la aceptacion o el rechazo de la fenomenologia. ; Coémo salir de
este impasse? Urbina propone entonces la estromatologia como modelo para pensar la
fenomenologia no estandar.

LOS ESTROMATA

Veamos como intervienen, entonces, el registro intencional y el sujeto observacional.
Los estromata (de stroma, capa extendida sobre la que se puede extender otras capas) no
necesitan una organizacion eidética, cientifica, ni una superestructura metafisica (Platon), ni
una circularidad correlacionista univoca (Escoto-Kant); les basta la necesidad proporcionada
por la correlacion intencional: la correlacion entre operaciones y sintesis del sujeto por
mediacion de contenidos materiales (/hyléticos). En esquema:

— Correlacion “
Operaciones | Contenidos hyléticos | Sintesis

El descubrimiento de ese nivel originario por Husserl se encuentra ya lejos del
racionalismo tradicional. La necesidad de la intencionalidad —Ia necesidad de la
contingencia— no es la necesidad que se le manifiesta a un ego externo que hace calculos con
los mundos posibles (Leibniz), ni la necesidad implicada en la continuidad y su infinito
(Newton, Laplace). El nivel originario inicia la estabilidad con una necesidad anclada en la
transposibilidad, que se abre a lo absolutamente novedoso. Hay que resaltar esta idea: la
estratificacion excluye un ego exterior a los niveles de la serie. Por eso, el racionalismo de
Leibniz seria la contrafigura de la razéon fenomenoldgica no estandar. Y por eso también, se
encuentra un paralelismo entre la aventura fenomenoldgica y la aventura de la nueva fisica,
que sortean el problema de la presencia de un observador fisico: no se puede pedir a un fisico
cudntico que defina el estado cuantico del universo, porque ello supondria la salida del
mismo; no se puede pedir a un filésofo que se salga de los niveles articulandolos
eidéticamente, porque su misma subjetividad estéd incluida en ellos (pag. 36).

Para establecer una estromatologia en la que actia la transposicion, es decir, una
teoria de los niveles fenomenoldgicos, es condicion necesaria anular la positividad de un
estrato metafisico superior, que procederia a una imposicion eidética y degradaria los niveles
a mera apariencia (ensofiacion). El modelo platonico de la caverna con su espectador liberado
de las argollas que lo retienen y que viaja hasta la claridad de las Ideas, modelo homonimico
de la realidad, ahora duplicada, se hace ya insostenible.

De la caverna al castillo

En este apartado se declara el cambio de modelo que exige esta segunda revolucion filosofica tras la
revolucion escotista-kantiana: del prisionero de la «caverna» de Platon pasamos al agrimensor del
«castilloy de Kafka (y en medio se nos queda el modelo hegeliano del «sefior-siervoy).

20

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

(Como dar cuenta imaginativamente de esta segunda revolucion filosofica, tras el
nacimiento de la filosofia en Platon y de la primera revolucion escotista-kantiana? ;Poseemos
algin modelo mito que lo presente a la mirada de los curiosos? Pues si; y magnifico. El sujeto
de Urbina para el cambio de modelo filosoéfico no es ya el prisionero de la «caverna» de
Platén, sino el agrimensor del «castillo» de Kafka. Modestamente yo incorporaria otro
modelo mito, indice o sefial de la segunda etapa: «el serior y el siervo» de Hegel. En el
modelo hegeliano el sujeto absoluto choca con su misma representacion, de manera que el
final de la catabasis del amo se encuentra y enreda con el final de la andbasis del esclavo, que
absorbe al amo por un momento. Y queda en un estadio intermedio entre el prisionero
platonico que va al encuentro de la luz y el del agrimensor kafkiano que va al encuentro de la
oscuridad, de las tinieblas, de unas oficinas interminables, de un conde Westwest (Oeste-
oeste) al que nadie ha visto jamds, etc. La confrontacion amo / esclavo tendria lugar,
siguiendo la metafora, a media tarde, entre dos luces... Pero no nos desviemos del camino que
nos conduce hacia el Castillo imaginado por Kafka. El sefior K. comienza su andadura en la
oscuridad de la noche:

Ya era de noche cuando K llegé. La aldea yacia hundida en la nieve. Nada se veia de la colina; bruma y

tinieblas la rodeaban; ni el mas débil resplandor revelaba el gran castillo. Largo tiempo K. se detuvo

sobre el puente de madera que del camino real conducia a la aldea, con los ojos alzados al aparente
Y

vacio.

Y a partir de ahi no habréd viaje lineal, sino viaje zigzagueante entre la aldea y el
castillo. Los lugares que recorre K. son inconmensurables y no se dejan englobar bajo la Idea;
dan lugar a experiencias y las experiencias son irreductibles. No hay Idea que pueda subsumir
lo que ocurre en la posada, ni en la escuela, ni en el hotel ni en las innumerables oficinas del
castillo. El agrimensor experimenta la epokhé de un trabajo al que se va a incorporar y en el
que es suspendido y retenido interminablemente. K. experimenta la «expulsion del mundo
comun» [el exilio] y sus simpatias se inclinardn hacia esa familia que también anda
desarraigada (la de Barnabas, Olga y Amelia). El Castillo es un aparente vacio, no un sol que
ilumina la salida de la Caverna; de poco valen los ojos en el castillo. Schloss no solo significa
castillo o palacio, sino también cerradura. K. realiza cuatro viajes, cuatro aproximaciones al
castillo, y vuelve a la aldea y sus lugares: posada, alcaldia y escuela.

En la primera expedicion (primera anabasis) K. se dirige al castillo, pero la distancia
entre la aldea y el castillo se le aparece tan inmensa, que no ha conseguido alcanzarlo en un
dia. En la segunda expedicion (segunda andbasis) K. abandona la aldea y llega al hotel de los
sefiores... Puede ver, con la complicidad de la camarera Frieda, al jefe de la décima oficina del
castillo, el sefior Klamm (= garra, aprieto, precipicio). K. solo se ha hecho amigo de la familia
proscrita, pero «por desgracia es usted un extraro, alguien que siempre y dondequiera estd en
camino». Es decir —especifica Urbina—, K. es un filosofo (pag. 44) que ha aprendido que
entre la aldea y el castillo hay un nivel intermedio, el hotel de los sefiores, en el que rige una
estructura diferente. En la tercera expedicion (tercera andbasis), K. aprende la regla
fundamental: la prohibicion de la metdbasis, de la confusion de las reglas que rigen los
niveles. K. se entrevista con el maestro y con el alcalde y siente que quiza podria quedarse a
vivir alli tranquilamente; pero quiere entender el sentido de la situaciéon y provoca una
conversacion que constituye la clave del libro: la insercion de la aldea en una administracion

% Franz Kafka, EI castillo, traduccion de D. J. Vogelmann, Alianza, Madrid, 1971.

21

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

racional, que funciona en otro nivel, donde el individuo no cuenta. El alcalde solo se preocupa
por el funcionamiento mecénico de la aldea, contrata a K. y lo pone a trabajar en tareas
triviales... K. se adentra en zonas prohibidas del interior del castillo, sin entrar en
conversaciones capciosas o burocraticas. K. quiere alcanzar el sentido y lo que consigue no es
mas que vivir la vulgar existencia de la aldea. Alli Frieda le presiona para que acepte la
estabilidad de la vida en comun (su nuevo oficio de ayudante de maestro) o se marche de la
aldea: a Francia o jmira tu qué cosas! a Espafa. En la cuarta expedicion (cuarta andbasis), K.
se encierra en si, es incapaz de amar, manipula a todo el mundo... ;Y por qué la familia (Olga,
Amalia y Barnabds, el mensajero) ha quedado apartada del mundo vivido de la aldea? ... Olga
lo inicia en los misterios de lo invisible. Y Amalia reconoce en K. un alma gemela: «7Tu no
pareces ser como la gente de la aldea...». Amalia también confunde los niveles y se hace
filésofa, queda en un suspiro, en epokhé.

En este cuarto intento, K. habia accedido al nivel originario, al nivel en el que se
generan los sentidos, el limite de la trascendencia absoluta, el nivel de la génesis del tiempo...,
en el que se da un enjambre de relaciones al azar, lo individual no tiene lugar, una danza
burlesca en la que los papeles aparecen y desaparecen... jPero si todo comenzd con una
demanda corriente, sin envés, subterfugio o enigma: «Hay que contratar un agrimensor para la
aldea». A lo que se respondié con una no menos respuesta ordinaria: «Para qué; no lo
necesitamosy». Una respuesta que en aquel laberinto lleg6 a la oficina B y no a la oficina A; de
ahi paso a la oficina C y a su primer control y luego a un segundo control... y ya la peticion ni
se detiene ni se cumplimenta. Y como la administracion es un organismo perfecto, en el que
no se cometen errores, cuando no cabe soportar la tension mantenida en un proceso en curso
se sanciona el asunto de manera justa aun cuando arbitraria... ;Qué ha ocurrido? Que hemos
entrado en un mundo indefinido que ya no puede aguantar una cueva, con su oquedad y su
pequenia abertura, en un edificio laberintico que necesitara sin duda de «arcos de medio
punto» para sostenerse.

En el Castillo, en la administracion, todos los elementos se encuentran entrelazados
hasta lo infinito, se pierden las referencias estables que atin posee la aldea... ;Como imaginar
este mundo? Mds que a la mecanica cudntica yo lo asociaria a la dindmica no-Lineal, a ese
conjunto de drbitas de puntos homoclinicos que asustaba al mismo Poincaré que lo descubrid

[Fig. 1]:

On sera frappé de la complexité de cette figure, que je ne cherche méme pas a tracer. Rien n'est plus
prope a nous donner une idée de la complication du probléme des trois corps, et en général de tous les
problémes de Dynamique ou il n'y a pas d'intégrale uniforme et ou les series de Bohli sont
divergentes.”’

Sorprende la complejidad de esta figura, que ni siquiera intento dibujar. Nada mas indicado para poder
hacernos una idea de la complejidad del problema de los tres cuerpos y, en general, de todos los
problemas de Dindamica en que no hay integral uniforme y en que las series de Bohli son divergentes.

¥ Henri Poincaré, Les méthodes nouvelles de la mécanique céleste, tome III, Libraire Scientifique et technique,
Albert Blanchard, Paris, 1987, pag. 389.

22

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

Fig. 1. Puntos homoclinicos

Es cierto que los humanos aun nos esforzamos por encontrar explicaciones. El
determinismo es lo que mas nos conviene, no el simple determinismo de las ciencias, sino el
determinismo absoluto, el fatalismo; sea el programa de una divinidad, sea la historia
clausurada por Napoledn o por Bismarck. Los hombres de la aldea no estan preparados para
abordar el infinito.

Urbina ve en El castillo de Kafka los tres estratos de la Estromatologia: el inferior, la
aldea en la que viven los hombres corrientes; el nivel superior de la administracion del
castillo, descentrado pero concreto y riguroso, sin criterios de identidad; pero como esos dos
niveles son inconmensurables, se requiere un estrato intermedio, el hotel de los sefiores, que
evita el cortocircuito entre la aldea y la administracion. El agrimensor s6lo podra hacerse
consciente de la complejidad del mundo cuando vuelva a la aldea tras haber conocido la
administracion, porque es aqui donde se encuentra la realidad originaria, el nivel superior, y
solo puede ser reconocida en su despliegue. No temamos entrar en el nivel de la
administracion.

Condiciones de la estromatologia

En donde se da cuenta de las condiciones que ha de cumplir la estromatologia en confrontacion con
todo naturalismo. Se muestra, por una parte, la superacion de la estructura metafisica y, por otra, la
afirmacion de la serie fenomenologica.

Muestra Urbina las condiciones que hacen posible la estromatologia. Por una parte, la
condicién filosofica que obliga a la superacion de la superestructura metafisica (las Ideas-
modelo platénicas) y del correlacionismo trascendental (de Escoto a Kant). Y, por otra, la
condicion intencional que obliga al deslinde entre la serie natural y la serie fenomenoldgica.
Ambas series estan invertidas, aunque —por el postulado,—confluyen en la realidad humana:
el término de llegada es el término superior de la escala natural; y el término de partida es el
término inferior de la escala fenomenologica. De modo que alld donde termina la catabasis
(progressus) de lo natural, se inicia la anabasis (regressus) de lo fenomenoldgico.

El naturalismo que denuncia la fenomenologia es la tesis de que la realidad humana
supone la coronacion de la scala naturae, la serie que va de los quarks al ser humano.” Los
cientificos suelen hablar de ella como si fuese una proposicion evidente. Es curioso: no hace
mucho oi decir a un cientifico que impartia una conferencia subido a una tarima escolar que el
ser humano no es mas que un conjunto de moléculas quimicas; a la hora del almuerzo que
comparti con €l y con otros congresistas, nos comentaba sus problemas familiares, enredado

* Murray Gell-Mann, EI Quark y el Jaguar. Aventuras de lo simple a lo complejo, Tusquets, Barcelona, 2007.

23

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

en un proceso interminable de divorcio y de custodia de los hijos. Las moléculas también
sufren problemas familiares y juridicos podria ser el titulo de un libro que narrase esta serie
eidética, que, sin duda, se convertiria en un gran best seller.

Urbina analiza la teoria de niveles de Gilbert Simondon, que le sirve de articulacion
entre las transposiciones en la escala fenomenologica y las emergencias en la serie eidética de
la scala naturae®y muestra el limite propio de la escala natural, al pasar de lo inter-
individual a lo trans-individual. Es necesario cambiar el caracter de la escala, porque la serie
ontogenética al llegar ahi ha dejado de funcionar; el nivel de lo humano es trans-individual,
porque ha interrumpido la serie natural ontogenética en tanto que no es su culminacion: lo
humano inaugura una nueva serie.

Observacion;: El hilo conductor de la presente meditacion es la idea de Naturaleza,
que estudio desde mi tesis doctoral. Aqui vengo resaltando esta conexion ciencia /
fenomenologia en su punto de articulaciéon por inversion de las dos series. La razéon es
poderosa: el punto de contacto entre las dos escalas —oOntica y fenomenologica— es el
territorio propio de la Naturaleza. Arrojar esta idea al cubo de la basura implica no estar
preparado para prever efectos malignos, como el naturalismo denunciado o el ocasionalismo;
pues la naturaleza no puede ser exclusivamente la ocasidn para que el hombre despliegue su
voluntad de poder, como supuso el romanticismo, o para vivir en armonia con ella, como
promovio la New Age. La naturaleza posee su propio territorio.

Husserl y la intencionalidad

Trazaremos ahora sobre la pizarra las dos dimensiones de la idea de intencionalidad de Husserl: la
dimension horizontal con sus operaciones y resultados sintéticos; y la dimension vertical con su
articulacion de operaciones y resultados; y, como parametro, la cuestion de las intermediaciones o
contenidos materiales.

En las Investigaciones logicas, Husserl pone la intencionalidad como mecanismo
explicativo confrontandolo con el eidos, caracteristico de las ciencias. Si por eidos el hombre
queda naturalizado, por la intencionalidad, queda liberado. ;Como acercarnos a esta idea tan
polémica, controvertida y crucial? Sigamos a Urbina. El andlisis intencional se desdobla en
dos dimensiones: el vector intencional (vertical) y la correlacion intencional (horizontal). La
dimension vertical, que se estructura en tres columnas: polo subjetivo noético, contenido
hylético y polo sintético noemdtico, recoge los tipos de operaciones y sus resultados
sintéticos: operaciones o trans-operaciones, sintesis de identidad o sintesis esquematicas sin
identidad, etc. El descubrimiento de Husserl del nivel originario es inmune a la eidética, nivel
que llama Husserl fantasias puras o libres. La dimension horizontal, que se estructura en tres
filas o niveles: superior, intermedio e inferior, expone como se articulan operaciones y
sintesis y la dificultad que procede de la intermediacion de esos seres intermedios extrafos,
los contenidos materiales: sensaciones, impresiones, €squicios...

Nos arriesgamos a construir un cuadro con los elementos de la matriz fenomenolégica.
Urbina no lo hace e imagino que quiere evitar la simplificacion «pour les nulls». Pero la
fenomenologia no estandar, como su nombre indica, se encuentra por estandarizar, y conviene

** Gilbert Simondon, L'individu et sa genése physico-biologique, PUF, Paris, 1964. Para iniciarse en Simondon
remito al espléndido estudio de Pelayo Pérez, "El caso Simondon", Eikasia, n® 3, 2006.

24

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

. .. . 730 r
hacerse con esquemas conceptuales intuitivos para su mejor comprension.” (Véase el Cuadro
I, y ruego a Urbina que perdone mi osadia idolatrica).

Nivel de la correlacion intencional
Vertical / Columnas
Matriz fenomenologica Polo subjetivo de las Hylé Polo objetivo de las sintesis
operaciones Significa- escalonadas
(noético) (materia) ciones (noematico)
Sentido
1,2 Comunidad de Sintesis sin apercepcion
Superior singulares Afeccion Sin identidad
Horizontal / Riqueza indefinida hylética
Filas Phantasia | labismo
Nivel 3 Sujeto transoperatorio Kinestesias Sintesis pasivas/activas
intencional Intermedia Fantasias perceptivas
Imaginacién
4,5 Sujeto operatorio Aparecencia sintética
Inferior
Identidad
Percepcion

Cuadro 1. Matriz fenomenologica
Repasemos el cuadro con algo mas de detenimiento.
DIMENSION VERTICAL

En 1905, el mismo afo en el que Einstein publica los articulos que cambian las bases
de la fisica, Husserl presenta un curso en el que aplica la intencionalidad a la percepcion, a la
atencion, a la phantasia-imagen y al tiempo y utiliza su método de epokhé, de detencion y
retroceso de las posiciones eidéticas avanzadas (tomo XxxVIil de la Husserliana). Intencional
significard, a partir de aqui, todo tipo de correlacion entre un polo operante y otro sintetizado,
cualquiera que sea el nivel en el que se establezca. Husserl, que acierta a caracterizar los
cuatro niveles, sin embargo —sefiala Urbina— no los articula arquitectonicamente, porque
considera que no son sino modificaciones de la correlacion intencional fundamental o
apercepcion perceptiva, que no deja de ser un mero residuo del naturalismo.

Pero lo mas inquietante del planteamiento de Husserl es que el tltimo recurso que
aplica para establecer la conexion de niveles es la apelacion a una subjetividad trascendental,
lo que le da un sesgo idealista a su filosofia. Ahora bien, como los niveles intencionales son
niveles de correlacion entre un polo de operaciones subjetivas y otro de sintesis objetivas, ello
implica diferentes niveles de operatividad y de subjetividad en relacion a los niveles de
sintesis conseguidas. Por eso la fenomenologia no estandar descarta el ego trascendental:
porque la subjetividad se da en niveles (estromatologia) y no se pueden reducir todos a la
escala de un sujeto operatorio, mas propio de la serie eidética (el sujeto gnoseoldgico de la
ciencia). Asi, habra subjetividades diferentes segliin las sintesis producidas: la subjetividad
transoperatoria con sintesis de identidad en el mondlogo interior o la subjetividad no egoica
del nivel originario de la fantasia con sintesis esquematicas, etc. Solo si se considera que el
nivel operatorio objetivo es el nivel fundamental y que todos los demés son simples

3% Est4 tomado de la exposicion de las paginas 81-82 y 206-209; de un resumen de la pagina 350; del comentario
de la pagina 444, en el que se afirma que por disociacion de la eidética y la intencionalidad se encuentran las
estructuras horizontales; y por disociacion de la sensacion y la afectividad, las verticales. En la pag. 461 se habla
de que las fantasias perceptivas son la «luz» que relaciona la oscuridad fenomenolédgica con la objetividad clara.
Etc.

25

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

modificaciones, seria necesario recurrir al ego trascendental (Kant) o a la monadologia
trascendental (Leibniz) para asegurarse la conexion de todos los niveles. Pero esto seria
extrapolar el artificio de la ciencia a la vida humana.

Urbina pone de relieve los descubrimientos principales de Husserl: @) la separacion
entre el mundo de la phantasia pura y el mundo objetivo (que se ha nivelado desde los
conceptos filoséficos escotistas de ex natura rei y esse objectivum). La phantasia es el
territorio originario, sin imdgenes e inmediato; sin concordancias ni conflictos; libre y
arbitrario, carece de cualquier tipo de constriccion identitaria; anuda sensacion, sentido y
aparicion; posee una aire de familia con el sensus communis kantiano o comunicacion
universal sin concepto. En la fantasia de da la comunicacion sin mediacion de los aqui
absolutos, no de egos intencionales; es un territorio enigmatico que no forma parte del
encadenamiento del mundo, en el que nada se presenta y en el que se generan el espacio, el
tiempo, el sentido, los afectos...; b) la conciencia de imagen es un nuevo registro que amplia
la percepcion; c¢) la experiencia artistica es una correlacion intencional de nuevo cufio que
denomina fantasia perceptiva, irreductible a la imagen y a la fantasia pura. Ademas, Husserl
ha establecido los niveles extremos de la fantasia: @) sin apercepcion y ®) perceptiva... Lo
que descubre Husserl, por tanto, son los dos extremos del arco de la conciencia: las fantasias
libres y las percepciones objetivas. Lo sorprendente es que estos extremos no entran en
contacto, ni siquiera por conflicto.

Este nivel de la fantasia libre, aun siendo arbitrario se refiere a la realidad de un modo
inmediato y directo, nada de indirecto o simbdlico; se mueve en una no temporalidad, un
mundo libre de las constricciones identitarias... Husserl lucha a brazo partido con este enigma,
con el que habian topado Hegel®' y los romanticos, y subraya que las fantasias puras aparecen
de modo fluctuante y discontinuo, «a la Proteo». Pero insiste en que no hay géneros —los
«lienzos ontologicos»— o clases de contenidos: la diferencia entre la aprehension perceptiva
y la apercepcion de la fantasia es una diferencia de la conciencia. En las percepciones se
diferencian el contenido y el objeto de aprehension, pero en la fantasia contenido y objeto son
lo mismo. En la fantasia no hay sintesis trascendentales, pues habrian de salir de la
inmanencia de la sensacion.

Las consecuencias de este planteamiento son enormes y decisivas para la definicion de
ser humano (con todo lo que conlleva en sus aspectos morales, juridicos, derechos humanos,
etc.). Por una parte, esta indeterminacion y «libertad» implican una riqueza, una concrecion,
una energia y un rigor que se extiende (por transposicion) al resto de niveles, en los que va
perdiendo fuerza: «Lo propio de la fantasia es su total libertad, su caracter discrecional
incondicionado» dice Husserl. Mas tarde sefialard que en el nivel originario de la serie

! Hegel da un giro a la cuestién, aunque se mantenga en el ambito de la imaginacion: la imaginacion no es

entendida s6lo como sintesis sino como disolucion. Los textos clasicos de Hegel son dos: el primero procede de

la Filosofia real y alli da cuenta de la «noche del mundoy:
El ser humano en esta noche, esta nada vacia, que lo contiene todo en su simplicidad —una riqueza
inagotable de muchas representaciones, multiples, ninguna de las cuales le pertenece — o esta presente.
Esta noche, el interior de la naturaleza, que existe aqui —puro yo— en representaciones
fantasmagoricas, es noche en su totalidad, donde aqui corre una cabeza ensangrentada —alld otra
horrible aparicidén blanca, que de pronto estd aqui, ante él, e inmediatamente desaparece. Se vislumbra
esta noche cuando uno mira a los seres humanos a los 0jos —a una noche que se vuelve horrible.

La imaginacién se muestra asi en su aspecto negativo, destructor, desmembrador, como un poder que dispersa la

realidad continua en una multitud confusa de objetos parciales

26

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

fenomenoldgica hay una extrafia riqueza —como en el Castillo de Kafka— que nos desborda,
que nos resulta incomprensible, pero de la que «bdsicamente» vivimos y a la que
continuamente retornamos para no mecanizarnos (pag. 205). ;Como no declarar aquel
mensaje de Hanna Arendt sobre la riqueza que trae al mundo cada ser nacido?:

Sin la accion, sin la capacidad de comenzar algo nuevo y de este modo articular el nuevo
comienzo que entra en el mundo con el nacimiento de cada ser humano, la vida del hombre
seria condenada sin salvacion.”

Observacion,. Podriamos preguntarnos cémo los seres humanos vamos
empobreciéndonos, vamos perdiendo esa riqueza in-finita a medida que nos vamos haciendo
mas maduros y abstractos, mas cientificos y mas eidéticos (y mas cobardes, y mas temerosos
y mas estipidos); sin olvidarnos de como afloran sin solucion de continuidad los caminos
transposibles mas deleznables, miserables, barbaros o deletéreos. Porque todo se origina en
ese territorio mas rico, mas energético y mas riguroso. (Y si; nos lo estamos preguntando en
un trabajo inédito: La lanzadera del mal). Y también tendriamos que preguntarnos por los
mecanismos de esta drastica limitacion, disminucién o empequeiiecimiento del significado.
(Y también nos lo hemos preguntado y hemos respondido con la investigacion sobre
Semantica topologica). En el seno de las fantasias libres aparecen fantasias perceptivas que
configuran asi el nivel intermedio entre las fantasias libres y el nivel de los objetos
construidos operatoriamente (las fantasias perceptivas juegan el papel de la «luz» que
relaciona la oscuridad fenomenoldgica con la objetividad clara (pag. 461), esa conexion que
Descartes afiord). Husserl localizd estas fantasias perceptivas en el arte, que Urbina trata tan
brillantemente en otras ocasiones,” y se evita asi la alucinacion generalizada. El arte (;y no
tendria que extenderse a la politica, a la vida misma?) seria el territorio en el que se
reconcilian la objetividad y el sentido. Nosotros lo hemos generalizado de otra manera; mas
adelante comentaremos algo sobre el asunto, aunque adelantemos que en esa infinitud de
sentidos de la fantasia, la Topologia (en el sentido de Riemann y Poincaré) realiza una
dréstica seleccion: solo tomardn sentido las figuras topologicas pertinentes. Es lo que hemos
llamado tegrema de limitacion semantica de Thom-Petitot, del que hemos hablado en otras
ocasiones.

LA DIMENSION HORIZONTAL

Si la reduccion fenomenologica en la dimension vertical se ha ocupado de la indole de
la mediacion entre lo subjetivo y lo objetivo, en la dimension horizontal se ocupa de la indole
de la mediacion entre los estratos superior e inferior. Se trata ahora de investigar como se
articulan las operaciones y las sintesis.

2 Hanna Arendt, “Labor, trabajo, accion”, De la historia a la accion, Paidoés, Barcelona, 1995, pag. 107. Y
también: "El milagro que salva al mundo, a la esfera de los asuntos humanos, de su ruina normal y «natural», en
el que se enraiza ontologicamente la facultad de accion. Dicho con otras palabras, el nacimiento de nuevos
hombres y un nuevo comienzo es la accion que son capaces de emprender los humanos por el hecho de haber
nacido". La condicion humana, Paidds, Barcelona, pag. 266.

3 Por ejemplo, en el bellisimo (preciso y breve) analisis de algunos poemas de Eliot, Mallarmé y Celan en "La
oscuridad de la experiencia estética", Eikasia, n® 47, 2013, pags. 25-48.

** Por ejemplo, en mi tesis doctoral: Las Ideas filoséficas de la «morfogénesis» y del «continuoy en el marco de
la teoria de las catastrofes de René Thom, Universidad de Alicante, 1994. Se encuentra digitalizada en:
http://hdl.handle.net/10045/5469.

27

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

La eidética y la intencionalidad son estructuras diferentes y aun inconmensurables.
Bien, jpero la eidética ni es despreciable ni es un residuo! Es el primer momento del método,
recuérdese, por el postulado;. Urbina echa mano de las matematicas para aclarar el concepto:
en la estructura intencional el infinito es enumerable y, por tanto, nos encontramos en una
escala humana, mientras que en la eidética el infinito es no enumerable y la escala es no-
humana. Asi pues, la reduccion fenomenoldgica, dicho en vulgar, no se enfrenta directamente
a los objetos que se ofrecen en la tienda, al vino que se pone a la venta, sino a las operaciones
que se realizan en su trastienda, a las manipulaciones que se realizan en la bodega. Dicho para
académicos: no se ocupa de las condiciones de posibilidad de los objetos (Kant), sino de la
experimentacion directa de la trascendentalidad misma (pag. 102). ;Cémo se lleva a efecto
esa experiencia? En el Cuadro I se intuye facilmente en donde radica el problema. Entre el
polo subjetivo de las operaciones y el objetivo de las sintesis, la intermediacion es doble: los
contenidos hyléticos (materiales) y las significatividades. Pero la Aylé y el sentido no son
objetivables, desaparecen una vez cumplida su funcion de vinculo para las sintesis. ;Cuéles
son esos enigmaticos contenidos que intermedian el vector intencional? Podriamos decir que
cada filosofia se define en virtud de la consideracién que realice de esos contenidos Ayléticos.
En esquema:

— Correlacion 1
Operaciones «—Intermediacion— Sintesis
Contenidos hyléticos Significatividades
(materiales) (sentido)

Frente a toda la filosofia moderna de la representacion, Husserl defendié que aquello
que percibimos son objetos y no contenidos. La teoria de la representacion tiene
consecuencias muy llamativas y graves; podria decirse que es la puerta por la que entran los
culturalismos de toda clase y condicion: desde los amables multiculturalismos hasta los
tragicos nacionalismos (recordemos para olvidadizos interesados que las brutales guerras del
siglo XX se llevaron a cabo entre «naciones»). Pero Husserl corta por lo sano: ni realidad en si
(fuera los fundamentalismos filos6ficos y teoldgicos) ni reduplicacion imaginaria (cultural).
(Por qué duplicar el mundo, una vez mas? (;Por qué esa esquizofrenia cultural? Muy sencillo;
por el argumento del pro domo sua: «Yo tengo mi propia moraly», diran los listillos de turno; y
su moral puede ser quemar a las brujas, por caso. ;Por qué esa esquizofrenia matematica? «En
epistemologia soy nominalista; en ontologia, realista», diran los fildsofos de la naturaleza, y
entonces puedo apelar a Dios o al principio antropico, segin gustos; y asi sucesivamente).
Pero lo duplicado —defiende Husserl—es el propio fenémeno, y es en €l en el que hay que
realizar la distincion entre: la aparencia, que es el aparecer, lo que aparece sin ser percibido y
solo sentido; y la aparecencia, que es lo que aparece como percibido.”

No es facil salir del representacionalismo; y no es facil seguir a Husserl en la era del
cine, de la TV, de la informacion virtual, del turismo de agencia...’® ;Cémo aceptar que no
hay objeto verdadero, efectivo, por un lado, y objeto intencional, por otro, si todo objeto es
necesariamente intencional? Asi que, como se ve, no hay manera de salir del problema que

% Aparencia es un término castellano en desuso. Covarrubias ofrece tres acepciones: "Lo que a la vista tiene un
buen parecer y puede engafiar en lo intrinseco y sustancial. 2. Razones aparentes, las que de repente mueven,
pero consideradas no tienen eficacia ni son concluyentes. 3. Aparencias son ciertas representaciones mudas que,
corrida una cortina, se muestran al pueblo y luego se vuelven a cubrir; del verbo appareo". Tesoro de la lengua
castellana o espariola, Castalia, Madrid, 1995.

%Yo me presento (aparenciay,) segin la idea que tii te haces de mi (aparencia,).

28

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

obligd a filosofar: la investigacion de esa materia, lo hylético, lo vivido inmanentemente, lo
intencional, y no de lo representado, de lo que se presenta a la vista. Una investigacion del
fenomeno como lo que aparece (aparecencia) y como lo que atraviesa todos los niveles de
experiencia y de realidad: la aparencia. Pero esa respuesta husserliana no queda sin
consecuencias, claro estd. Por ahi pueden colarse de rondon la mistica, el esoterismo, la
especulacion mas desaforada... Claro es que el beneficio también puede ser maximo y
excelente: la posibilidad de unas sociedades humanas del saber, de la inteligibilidad, del hacer
prudente y del desear firme y generoso.

Y bien: jen qué consiste la sylé, la materialidad sensible no intencional, que recorre
todos los niveles segun el indice del vector intencional?

Corrientes de la fenomenologia

Hagamos un paréntesis en la meditacion y dejemos las cosas en su sitio. La fenomenologia no es
dogmadtica, a pesar del empeiio que ponen algunos de sus epigonos. Hay diferentes posiciones
(herejias) fenomenologicas, que pueden resumirse en tres corrientes principales, segun el criterio de
definicion de la idea de trascendencia utilizado: la fenomenologia material con su giro teoldgico,
religioso, mistico...; el idealismo fenomenologico con su ego trascendental; y el materialismo
fenomenologico sostenido por los conceptos «transy.

Recordemos: Los resultados de la epokhé fenomenoldgica conducen a considerar toda
objetividad como intencional, descargada de la teoria de la representacion y del dualismo de
la realidad. La objetividad es intencional (operaciones sobre materias que conducen a sintesis)
y trascendente, real y verdaderamente (como lo era la Eucaristia del concilio de Trento: no
simbolo de Cristo, sino «real y verdaderamente» el mismo Cristo). Y ademas apela a la
trascendencia de lo absolutamente indeterminado, fuera del espacio, del tiempo y de la
significacion (lenguaje). Esta idea de trascendencia ha sido interpretada de tres maneras
principales, segin se subrayen la trascendencia vertical, o la trascendencia horizontal, o se
asuman ambas trascendencias.

I) En la fenomenologia material se subraya la trascendencia vertical, el nivel
originario e inmediato y se anulan las sintesis horizontales; si clama el polo subjetivo, el polo
objetivo se desvanece. Esta posicion es la fuente del giro teologico de la fenomenologia y de
su retorno exacerbado a lo religioso, a lo mistico o a lo espiritual. Urbina encuentra en Michel
Henry a su mejor exponente. La fenomenologia no se ocupa de las cosas, sino del modo en
que se dan; y puesto que el modo de aparecer, de manifestarse los objetos implica la prelacion
del aparecer sobre lo que aparece, entonces Henry supondra que sin el aparecer no hay nada,
porque las cosas no se promueven por si mismas. Y si la fenomenologia se centra en lo que
aparece, entonces se desnaturaliza el verdadero fenomeno: la manifestacion hylética... Ante
esta revelacion, es evidente que todos los conocimientos, incluidos los cientificos, palidecen
como sombras y se desvanecen como imagenes irreales...

Esta deriva de la fenomenologia siempre ha producido mucho recelo, si no
directamente repudio, en los &mbitos cientificos, pero también en los filoséficos, pues a la vez
que desestabiliza definitivamente el mundo, magnifica la Vida como apertura a la vida

29

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

trascendente y de ahi solo hay un paso para concluir en espiritismos y religiosidades varias.’
De esta posicion, y de otras que no vienen al caso ahora, proviene, por un extremo, la
descalificacion de la fenomenologia y, por el otro, la aproximacion desde distintos territorios,
a veces extranos, como la filosofia escolastica y especificamente tomista, segun apunta José
Ferrater Mora.>®

IT) En el idealismo fenomenologico o fenomenologia estandar se anula la columna
hylética de la fenomenologia material en la que desaparece la correlacion intencional
contraida en su nucleo hylético. ;Por qué? Porque considera las vivencias hyléticas como
inmanentes y, al situar la intencionalidad en primer plano, entonces la region de la conciencia
pura acaba en subjetividad trascendental monadoldgica. En el idealismo fenomenologico la
correlacion se distiende en los extremos: noético (subjetivo) y noematico (objetivo). Husserl,
es necesario refrescar la idea, defiende (frente a Twardowski) que el objeto real y el objeto
intencional son el mismo objeto, sin mediacion (frente a la dialéctica). La materialidad se
desplaza, por tanto, hacia el lado subjetivo, como vivencia no intencional. En este caso, lo
hylético se declara inmanente —dice Urbina— y se ciega la trascendencia vertical. Ahora
bien, sin la trascendencia de lo hylético no puede asegurarse la trascendencia objetiva, cuya
consecuencia es el idealismo. La cuestion, entonces, es, tras la reduccion que descubre la
correlacion entre una conciencia absoluta (flujo de vivencias) y una objetividad intencional,
cémo puede asegurarse que la experiencia tenga rango objetivo con validez intersubjetiva. La
respuesta no puede ser otra que la eidética, la ciencia, por mediacion de los nucleos eidéticos
esenciales que mantienen fijos los nexos intencionales. Y esta investigacion habria de
llamarse, en paralelo con las matematicas, la disciplina eidética de la conciencia
trascendental pura. De manera que ahora los niveles se contraen hacia abajo (en vez de hacia
arriba, al nivel originario, hylético), hacia el nivel originario de la percepcion, del que los
demas niveles serian meras modificaciones.

Otra consecuencia peligrosa proviene del estatus de la subjetividad: habra un
deslizamiento desde la conciencia pura a una suerte de monadologia leibniziana de egos,
eliminando la raiz originaria de la subjetividad, su facticidad y su contingencia, que son
ineliminables. Urbina discute detenida pero escuetamente el problema del idealismo
trascendental de Husserl para cuestionar finalmente la obsesion de éste por la reduccion
fenomenoldgica y trascendental pretendidamente cientifica, de esa ciencia de la experiencia
trascendental que solo una subjetividad absoluta y purificada puede ejercer... En el momento
de las operaciones, el idealismo fenomenoldgico menoscaba lo hylético al declararlo
inmanente; en el de los contenidos, refuerza innecesariamente la intentio por el eidos; y en el
de las sintesis, se absolutiza la subjetividad por cancelacion de la facticidad y contingencia en
el nivel originario.

1) En el materialismo fenomenologico, defendido por Urbina junto a Merleau-Ponty,
Mandley o Richir, se asumen ambas trascendencias: la trascendencia vertical de lo hylético
asegura la trascendencia horizontal de las sintesis intencionales. La subjetividad ahora resulta
escalonada entre un sujeto operatorio y un singular no egoico, mediados por un ego
transoperatorio; pues si en los niveles inferiores hay sujetos operatorios, en los superiores es

37 Gustavo Bueno, a quien Urbina dedica su libro, ya zanj6 estas cuestiones en un ensayo muy abierto y fresco,
lejos del forzado sistematismo que ha atenazado tanto su posterior pensamiento: Cuestiones cuodlibetales sobre
Dios y la religion, Mondadori, Barcelona, 1989.

8 Cf. José Ferrater Mora, Cambio de marcha en filosofia, Alianza, Madrid, 1974, pags. 56-57, nota.

30

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

la propia subjetividad la que esta haciéndose (in fieri), al igual que se hacen el espacio, el
tiempo y el sentido. Esta tercera opcion asume la doble trascendencia, la hylética y la
sintética, correspondiente a la doble concepcion del fendmeno: aparencia (el aparecer, que ya
no es inmanente como en Husserl) y aparecencia (lo que aparece). El materialismo
fenomenoldgico defiende en general cuatro tesis:

1) La doble trascendencia que niega la posibilidad de una subjetividad absoluta, el
famoso ego trascendental. 2) El fendmeno doble: la infentio ha de ser disociada del eidos. 3)
Corolario: el sometimiento del eidos (escala in-humana) a la intentio (escala humana). 4) La
transpasibilidad, el hueso a roer. En la estromatologia fenomenoldgica no hay continuidad de
las fases, sino hiatos y niveles reconocidos en la transposicion; el mayor centramiento que
supone la mayor determinaciéon no implica mayor riqueza, aunque si mayor complejidad; la
riqueza pertenece a la materialidad plural, infinita e indefinida, a la que se llega por
hipérbasis. En la serie eidética, natural, se ignora el ya de la transposicion, sobre todo el del
ultimo nivel, y se asiste como al despliegue de la ficcion de una scala naturae a vista de
pajaro. La transposicion es un cambio en las condiciones estructurantes de la temporalizacion,
una modificacion de la temporalidad. Quien se inicia en la fenomenologia no estdndar ha de
empezar a pensar en sedimentaciones instantdneas (por suspension, no por anulacién del
tiempo), en transposiciones que no se dan elemento a elemento, sino en sedimentaciones que
se establecen sin haber sido actualizadas. (Y, obviamente, no es facil admitir una cosa como
¢ésta). Tales son sus claves.

Aparencia y aparecencia

Continuemos la meditacion que nos llevard a contemplar el rostro de un dios que se manifiesta y que se
esconde...

El materialismo fenomenoldgico, que niega la posibilidad de una totalizacion eidética,
pone el dualismo no en la realidad (la cosa en si y el fendomeno, residuo de la potentia
absoluta y ordinata de Pedro Damian, y que da paso a la distincion ontologia general y
ontologia especial), sino en el fendmeno.”” Al cegar la trascendencia de lo hylético, hemos
dicho, el idealismo fenomenologico se escora hacia la subjetividad, flujo de vida
originariamente constituyente, centrado en un ego trascendental correlato constante y
absolutamente necesario de todo objeto... Ahora bien, la aparencia o aparecer (lo que aparece
sin ser percibido) y la aparecencia (lo que aparece como percibido) no constituyen una
percepcion doble (como suponia Twardowski), porque, entonces, la realidad seria imaginaria;
la dualidad fenoménica remite a una dualidad de trascendencia: la trascendencia referida a los
resultados de las sintesis operativas y la trascendencia de la hylé que nos afecta y que, en el
limite, es la materia indeterminada misma que constituye «la cegadora proximidad de lo
real». La filosofia fenomenologica anula toda posibilidad de interpretar la realidad como algo
en si; lo percibido es siempre un objeto intencional, es decir, la trascendencia se disocia de la
cuestion de su existencia.

Este conflicto entre aparencia y aparecencia es un tema favorito de la mitologia, de la
religion, del arte, etc. Para explicarlo, y como en otras ocasiones, Urbina se remite a la

%% La distincion entre potentia Dei absoluta y potentia Dei ordinata se remonta a Pedro Damian (1007-1072),
entre la omnipotencia secreta del Ser divino y el orden que Dios manifiesta en el mundo. Cf. F. Leon Florido,
Las filosofias en la Edad Media, Biblioteca Nueva, Madrid, 2010, pags. 211 ss.

31

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

tradicion semitica.*’ Dios se manifiesta en el Sinai con su propio rostro que libera a quien le
ve: «Y llamo Jacob el nombre de aquel lugar Peniel («el rostro de Dios»), porque dijo: Vi a
Dios cara a cara, y fue librada mi alma» (Génesis, 32,30). Pero esa vision es muy peligrosa:
«Y dijo: Yo soy el Dios de Abraham, el Dios de Isaac y el Dios de Jacob. Entonces Moisés
cubrié su rostro, porque tuvo miedo de mirar a Dios» (Exodo 3,6). «Y sefialaras limites al
pueblo alrededor diciendo: Guardaos, no subdis al monte, ni toquéis sus limites; cualquiera
que tocare el monte, de seguro morira» (Exodo 19,12). Y el mismo pueblo ruega a Moisés que
hable ¢l con Dios para evitar la muerte: «Y dijeron a Moisés: Habla ti con nosotros, y

nosotros escucharemos; mas no hable Dios con nosotros, para que no muramos» (Exodo
41
20,19)...

(Quién es ese Dios? Ese Dios es el mismo que permite a Satands tentar a Job y el que
hace cosas grandes e inescrutables y maravillas sin niumero (Job 5-9); ese Dios que asusta con
suefios y aterra con visones; ese Dios con el que no se puede contender y que no aparta de mi
su mirada, ese Dios sin «ojos de carne» (Job 10,4); ese Dios que descubre lo profundo de las
tinieblas y saca a luz la sombra de la muerte; ese Dios que multiplica las naciones y las
destruye (Job 12, 23); ese Dios en el que yo confio aunque me destruya, porque es mi
salvacion (Job 13) y al que espero ver por mi mismo en mi propia carne (Job 19); ese Dios
que permite a los malvados prosperar y regocijarse, y voraces oprimir y desamparar a los
pobres (Job 20)... Ahi, en el Libro de Job estan todos los caminos revueltos: los caminos de
los asesinos, de los ladrones, de los adulteros... y el camino en el que Dios mismo se presenta
y muestra su grandeza y su poder: «;Donde estabas tu cuando yo creé la tierra, y quién
dispuso sus medidas, y quién encerro al mar y quién hizo llover sobre el desierto para hacer
crecer la hierba?...». Y asi, en un ilimitado tren de preguntas hasta dejar exhausto y agotado
al perplejo y humano Job. Sé6lo es necesario ahora colocar todas esas metaforas como
aparencias y empezara a entenderse algo de lo que ocurre en ese nivel originario y al que el
hombre estd expuesto.

Habriamos empezado a bucear en ese ser humano tan extrafio y tan extravagante; ese
ser humano a quien nada sobrepasa en «pavor» (deinotaton), como canta el coro de la
Antigona de Soéfocles; y que, cuando es sobrepasado por la realidad, requiere de
construcciones fantasmagoricas (de phaino = brillar, y alegoria): la religion, las leyendas, las
ficciones ideologicas, el mismo Capital...,"* que hacen del hombre un ser fantasioso muy
especiﬁcz)Zl tan alejado de la vida natural.”® ;Por qué le cuesta tanto al hombre soportar la
realidad?

Volvamos ahora a la hylé. El contenido hylético no es una imagen, pero se da
absolutamente; no es imagen ni signo, porque los objetos entonces serian en si e

“0En la tradicion helena, este episodio se narra en el contexto de los celos. La diosa Hera, esposa de Zeus, tienta
a la bella Sémele, amante de Zeus, para que le pida al dios que se le muestre en todo su esplendor. Zeus,
obligado por la promesa de conceder cualquier deseo a Sémele, asi lo hace y la madre de Dionysos muere
carbonizada por los rayos de Zeus.

*! Las traducciones proceden de la version de Casiodoro de Reina revisada y conocida como La Biblia del Oso,
Alfaguara, Madrid, 2001. Para cerrar con intensidad este capitulo, invito a la escucha de la musica y la letra de la
opera Moisés y Aaron de Arnold Schonberg.

*2F. M. Pérez Herranz, "Marx y las crisis", Mundo Obrero, noviembre de 2013.

Y que hace dar vueltas y vueltas: las herramientas, el lenguaje... Véase, por ejemplo, Meditacion de la técnica
de José Ortega y Gasset.

* Nietzsche se pregunta por la "verdad que el espiritu puede soportar" (Ecce Homo, prologo). Y Eliot escribe:
"Vayanse, vayanse, dijo el pajaro: el género humano no puede soportar tanta realidad" ("Burnt Norton", Cuatro
cuartetos).

32

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

inalcanzables, y no hay tal en-si y los objetos conocidos son ellos mismos. Es esta la cuestion
clave que oblig6 a los cristianos a desdoblar a Dios en potentia absoluta y potentia ordinata.
La respuesta de Husserl fue la de abandonar ese dualismo metafisico, tan eficaz, por otra
parte, para el poder politico, para ese Leviatdn exterior a la naturaleza propia de los entes, que
impone su voluntad de poder inconmensurable con la vida humana y sus ambientes
ecologicos; una voluntad de poder arbitraria que crea coercitivamente una ley alienante que
no tiene presente la naturaleza de las cosas y que ha abandonado el arte de la prudencia, de la
sindéresis...

Asi que el materialismo fenomenoldgico, frente al idealismo fenomenologico y frente
al naturalismo, negara cualquier escaramuza de totalizacion de la subjetividad, por una parte,
y de totalizacion del eidos, por otra. Y, como consecuencia de ese recorrido, el eidos in-
humano quedara sometido a la intentio humana.

LOS NIVELES

Ahora se puede ir comprendiendo el concepto de transpasabilidad (=), que es el
nuevo concepto para suplir la serie eidética. Si la Aylé, la materia que recorre todos los
niveles, es la misma, no hay reduccionismo de unos niveles a otros, no se fundan unos niveles
sobre otros (evolucion, emergentismo, etc); se ponen en contacto por transpasibilidad o
resonancia, que en una primera exposicion significa que un nivel no funda el siguiente. La
transoperacion fenomenoldgica es, en consecuencia, diferente a la operacion eidética: la
anabasis (regressus gnoseologico) no realiza el recorrido de trituracién paso a paso, sino que
se produce de golpe; es en la catabasis (progressus ontologico) en la que se reconocen los
niveles, pero, aun asi, un nivel no se funda en el anterior, sino que solo se basa en €l y por eso
se puede afirmar un nivel originario. Aqui se encuentra la dificultad de la fenomenologia y, si
expandimos el concepto lo suficiente frente al conocimiento cientifico, jde la filosofia como
tal! Cualquier profesor de filosofia que no haya renunciado a la defensa del saber filoso6fico se
pasa la vida tratando de justificar esta tesis, mientras sus colegas de ciencias defienden el
cientificismo y el naturalismo muy satisfechos y bien pagados de si mismos, y, sin titubeos,
reducen al ser humano a quimica, a biologia molecular, a conductismo..., cada uno desde la
disciplina que cultivan, desde el criterio que se suele denominar, por abuso del lenguaje,
«filosofia espontanea de los cientificos».

Asi pues, una teoria de los niveles (estromatologia) se puede desarrollar de tres
maneras diferentes: @) los niveles no son sino despliegues de una riqueza originaria (la
fenomenologia clésica); b) la naturalizaciéon por mantenimiento de los nexos eidéticos incluso
en la zona originaria (el proyecto de Jean Petitot, Jackendorff y otros, cuyos trabajos se
inscriben bajo el marbete naturalizar la fenomenologia.*; ¢) la fenomenologia no estandar
que apela a la trasposicion de sus niveles.

De manera que el materialismo fenomenoldgico que se abre hacia la realidad humana
como el territorio propio de la verdad comporta los peligros de esa hipérbasis que no es
posible reconstruir, que no es posible formalizar metodoldgicamente, asi como los peligros a
los que nos hemos referido como derivas mistica, religiosa, arquetipica, etc. Esta situacion de
riesgo exige alguna correccion (més adelante hablaré de «compatibilidad con las cienciasy).

5 Jean Petitot, Francisco Varela, Bernard Pachoud, Jean-Michel Roy (eds.), Naturaliser la Phénoménologie,
CNRS Editions, Paris, 2002.

33

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

La pregunta que se debe hacer ahora es: jPodemos colegir su legitimidad de alguna manera?
Pues si la scala naturae o serie eidética no puede fundarse, se moveria en el vacio y habria de
recurrir a la mitologia para su justificacion. O, quiza, y aqui se encontrarian los cientificos con
la horma de su zapato, en la misma serie fenomenologica. Esto es lo que ocurre con el
llamado principio antropico.

EL PRINCIPIO ANTROPICO

Los cientificistas suponen que no hay mas escala que la scala naturae y que ésta solo
se puede recorrer cientificamente. Mas, cuando las ciencias no bastan, entonces no queda otra
alternativa que apelar a alguna narracion del tipo: «Erase una vez». Por ejemplo: «Erase una
vez (...) una centésima de segundo después de la gran explosiéon (Big Bang)..»* que se
camufla de explicacion, aunque esté soportada sobre el mito de los origenes. Pero hay otra
respuesta que se soporta en la serie fenomenoldgica. Asi la respuesta muy conocida del fisico
Roger Penrose, quien obviamente no considera una estromatologia fenomenoldgica, ni
siquiera una filosofia que contemple las fases sucesivas organizadas eidéticamente y
subordinada a los resultados de las ciencias; mas como las explicaciones cientificas
normalizadas no son suficientes, Penrose ha de incorporar algin principio que legitime la
serie. Penrose echa mano del principio antrdpico: el universo que percibimos es tal que
produce seres que lo perciben, de manera que hay una relacidon entre los pardmetros que
definen la vida recipiente y los parametros que percibimos en el mundo.*’ La solucion de
Penrose es, dice Urbina, un homenaje sin saberlo a la estromatologia, pues el principio
antropico es producto de una metdbasis cuando se traslada a una estromatologia ontica, algo
que en ella no tiene sentido alguno, pero si lo tiene en una estromatologia fenomenolégica,
con la que est4 en correspondencia.

El método anabasis / catabasis

La disociacion de las dos series, la ontica y la eidética, ha requerido operaciones de
gran intensidad. En primer lugar, se ha llevado la intencionalidad hasta el limite; después se
ha desanudado el vinculo filosofia / ciencia de la tradicion clésica. Para llevar a cabo la
operacion metodologica de anabasis (regressus) fenomenoldgica radical, Urbina utiliza el
concepto de hipérbasis (reduccion hiperbolica)*® que se inicia después de la catdbasis
(progressus) natural de la serie eidética. Este punto es decisivo, pues recordemos que por el
postulado; la serie fenomenologica se despliega con posterioridad a la natural, como su
desarrollo «verdadero». Lo explicita Urbina en distintos momentos, de los que selecciono el
siguiente:

Esto no impide que la serie entera de la scala naturae, llegada a este punto de la serie natural
[los seres humanos], pueda invertirse, y que pueda procederse, por reduccion, a promover la
nueva «escala de Jacob», la escala o serie fenomenoldgica, que va del peldano de la vida
humana, ahora inferior, a los demés niveles que regresan, por anabasis, a niveles superiores...
(pags. 383-384).

* Muchos libros ni siquiera disimulan su contexto mitico-religioso: S. L. Chorover, Del Génesis al genocidio,
Blume, Barcelona, 1982. J. Gribbin, Génesis, Salvat, Barcelona, 1986. J. S. Trefil, El momento de la creacion,
Salvat, Barcelona, 1986. P. W. Atkins, La creacion, Salvat, Barcelona, 1986...

*"R. Penrose, El camino a la realidad, Debate, Barcelona, 1006, pags. 1011y 1018.

* Sin caer en la tentacién de la hiperbasia, en la trasgresion arrogante.

34

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

La hipérbasis nos abre el nivel superior de la matriz fenomenologica, la matriz
originaria. ;Habra posibilidad de andlisis de esta zona en la que no existe identidad? Para
orientarnos en todo este complejo proceso metodologico he pretendido resumirlo en el
esquema del Cuadro II.

Cuadro I1. Andbasis / catdbasis de las dos series: cientifica y filoséfica

La fenomenologia, frente al naturalismo, declara la naturaleza humana como humana.
No es desde luego ninguna casualidad que desde el naturalismo se hayan cometido barbaros
crimenes, como explicita el texto que hemos puesto como exergo: «... antinaturaleza ...
castigan al pueblo de la Ley y de los profetas al pueblo que quiso el advenimiento del
humano en la tierra si saben o presienten que son el pueblo de la naturaleza...». No creo que
Urbina considere esta mencion extemporanea, por cuanto ¢l también cita ese contexto al
referirse a los textos de Husserl recopilados por S. Luft y que abarcan los tltimos afios de su
vida: «Debio de pensar que el nazismo no era, al fin y al cabo, sino el reduccionismo
naturalista revestido de energetismo eugenésico» (pag, 452).* Lo mas dificil de aceptar, sin
duda, es ese ascenso de golpe al nivel oscuro originario, que exige un gran rigor después para
recorrer, paso a paso, todos los niveles hasta recuperar la realidad humana haciéndola
comprensible.

Mas, y en cualquier caso, al proyecto fenomenoldgico le acechan demasiados peligros,
y le es necesario iniciar alguin movimiento que le proteja de la especulacion, del misticismo,
de la religiosidad, de los arquetipos... Hay que asociar la fenomenologia a términos que se
encuentren en un conjunto que tienda a producir una imagen positiva cuando se le asocia a un
asunto determinado, como la felicidad, la responsabilidad, la libertad... A este modo de
argumentacion lo he llamado en alguna ocasion «efecto Julito», el efecto que produce una
palabra «virtuosa» junto a otras mas mundanas en el receptor del mensaje. Urbina, desde el
inicio de su libro, asocia la filosofia fenomenolodgica a la ciencia, especialmente a la fisica
cudntica. Es cierto que esta asociacion también tiene sus peligros, fundamentalmente el

4 Sobre la naturalizacion en Heidegger, véanse de Julio Quesada, Heidegger de camino al holocausto, Critica,
Madrid, 2008; "Heidegger: la decapitacion de la fenomenologia y el totalitarismo nazi", Eikasia, n° 47, enero de
2013.

35

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

hegeliano: ;acaso los dos programas, el filosofico y el cientifico, no estaran respondiendo a
una especie de espiritu (ZeitGeist) que se despliega univocamente como Idea Absoluta? La
respuesta ha de ser negativa, de rechazo frontal, por la definicion misma de fenomeno
(aparencia/aparecencia) y, por lo tanto, el paralelismo no puede ir mas alld de su
accidentalidad o de algin concepto débil de «aire de familia», quiza simplemente como
respuestas a la filosofia y a la fisica clasicas: la abolicién del infinito y la presencia de lo
discontinuo.

En medio de estas derivas, Urbina defiende el principio de correspondencia entre las
ciencias humanas y las ciencias naturales, entre las explicaciones fenomenoldgicas y las
gnoseologicas.” Las cuestiones que plantea este principio, habria que decirle al cientificista,
tienen que ver con los niveles que se corresponden entre el nivel superior fenomenolédgico y el
inferior natural, ese nivel mas rico y riguroso a la vez que mas indeterminado y descentrado.
Ese nivel originario (como la administraciéon que se encuentra en el Castillo) nos desborda,
pero a €l recurrimos constantemente. Y a posteriori, tras la Shoah, no nos queda otro remedio
que recurrir a ¢€l, porque vivimos de ¢él, y su desaparicion nos convertiria en puros
automatismos, listos para ser procesados como no-humanos. Para hacer mas fuerte ese
principio, Urbina lo ejemplifica con tres casos, dos tomados de la ciencia: de las matematicas
(los transfinitos de Cantor) y de la fisica (mecanica cudntica de Feynman) y el tercero, de la
experiencia estética. El interesado recorrera felizmente estos ambitos de la creatividad
humana y compensara asi la experiencia del otro lado de la barbarie.

1II Meditacion: Comunicacion de niveles

En esta segunda meditacion se lleva a cabo el andlisis o despliegue de la matriz fenomenologica en sus

tres niveles: superior o proteico, intermedio o ambivalente mythos/16gos; e inferior o mundo callejero,

mundo vivido, y que concluird con las dimensiones que la dinamizan: espacio, tiempo, significado y

afectos.

Desarrollemos la matriz fenomenolédgica con la ayuda del Cuadro III. Visitaremos
muy rapidamente el estrato superior de las phantasiai; el estrato intermedio que une el alma-
cuerpo (Leib) y el cuerpo-cuerpo (Korper); y el estrato inferior, el unico dado, el mundo
vivido y objeto de los interminables anélisis fenomenologicos.” A los dos primeros los asocia
Urbina con los mitos clasicos de Proteo y de las Sirenas, y al tercero, con el més rutinario y
feriado de Calle mayor (y como en otras ocasiones quiero resaltar la cara oscura de las cosas
humanas, la «sangre iracunda» en expresion de Azana. La calle mayor no sélo se contempla
desde la acera amable de las compras de Navidad o del dia de Accion de Gracias, sino
también desde la acera ruin y mezquina de las burlas y las humillaciones).”

Nivel de la correlacion intencional
Vertical | Columnas
Matriz fenomenologica Polo subjetivo Hylé Polo objetivo
de las operaciones de las sintesis escalonadas
(noético) (hylético) (noematico)
1,2 Transoperaciones 1,2
Superior Sintesis esquematicas

¥ Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina, "Le principe de correspondance", Annales de phénoménologie, n° 12, 2013.
! Como los que realiza José Ortega y Gasset en El espectador; 1éanse algunos geniales como aquellos en los que
medita sobre el marco o sobre estética en el tranvia, etc.

> Me refiero, claro esta, a la pelicula Calle mayor de Juan Antonio Bardem (1956), cuyo tema era precisamente
el de la burla y la ignominia a la que se ve sometida una confiada joven por unos estipidos sefioritos de
provincias.

36

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

Horizontal / Phantasia Proteo sin identidad
Filas (separacion: abismo)|
3 Transoperaciones 3 Apercepciones
Intermedia (sintesis de identidad) crean
Nivel Ego transoperatorio Sirenas habitos (sintesis pasivas
(vector) secundarias) con objetividad.
intencional Nivel de intermediacion:
Phantasias perceptivas
4,5 Operaciones 4,5 Objetos (objetividad)
Inferior Mundo vivido de objetos
Percepcion Main street

Cuadro II1. Matriz fenomenologica desarrollada
LA ZONA ORIGINARIA: PROTEO

Comencemos con el nivel superior de la matriz fenomenoldgica, el correspondiente al
nivel de la fisica cuantica en la serie natural, una de las hazanas intelectuales mas
impresionantes del siglo XX, opiniéon que compartimos con el autor. Urbina lamenta que la
filosofia no haya realizado una proeza de esta envergadura, quizd —anado yo— porque los
filésofos estdn engolfados en la academia con sus programaciones y sus didacticas y sus
cuantificaciones y sus estadisticas, y se han asentado como funcionarios de las
administraciones y aun de las naciones, y no de la humanidad. Aunque, para ser justos, hay
que mencionar el trabajo de aquellos pocos que lo han intentado: Bertrand Russell, Ludwig
Wittgenstein, Henri Bergson, Theodore Adorno... y, desde luego, Edmund Husserl. El
esfuerzo de Husserl fue enorme y muchos son los que contintian leyendo los minuciosos y
prolijos analisis que llevo a cabo, como nuestro Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina. Husserl
intent6 algo parecido a la investigacion de la mecanica cuantica en la fenomenologia: alcanzar
el nivel originario, mas alla de la filosofia clasica, en el pliegue en el que se recogen la
discontinuidad y la localidad. Husserl califico de proteico (proteursartig) el nivel originario,
porque su contenido basico son las phantasiai: sintesis esquematicas y afectivas sin identidad,
aunque sintesis al fin y a la postre. La indeterminacién de esta zona originaria se nos muestra
bajo los aspectos de concrecion y rigor; y los procesos que se realizan son altamente
energéticos. El nivel originario es maximamente concreto, porque es maximamente
descentrado, sin ser complejo. Es inmensamente riguroso, con un rigor que no es el de lo
eidético, el rigor del célculo diferencial, por ejemplo, sino el rigor que encontramos en el
nuevo modelo filosofico —E! castillo de Katka— o en los «caminos paralelos» de Feynman.
Un nivel, en fin, que implica maxima energia, al modo de los choques cuanticos, frente a la
baja energia del mundo clasico; quizd nos encontremos en esos puntos de la trayectoria en los
que se consuma la catastrofe ultravioleta o en los que la energia se encuentra condensada en
un agujero negro...

Y por qué razon se presenta tan dificilmente analizable este nivel? Por su baja
intencionalidad, explica Urbina. En el nivel originario simplemente hay sentidos, no
significaciones. Y aunque el sentido puede ser insignificante, es extraordinariamente
importante, porque por ¢l comienza lo humano: si no se iniciase el sentido, la complejidad
resultante en la catdbasis natural seria la de una maquina o la de un psicotico. Por una parte,
es una sintesis sin identidad; por otra, es un parpadeo (clignotement) entre la sensacion y el
sentido, esto es, un aparecer y un desaparecer continuos, una oscilaciéon (sin mediaciones
negativas, operacion propia de la dialéctica), pues no hay un sentido previo de subjetividad.
El sentido y la sensacion se hallan en oscilacion (clignotement) permanente, apareciendo y
desapareciendo sin solucion de continuidad.

37

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

En este estrato no hay sujeto operatorio, ni hay intersubjetividad, ni conciencia
reflexiva de un ego; no hay identidades sintéticas, ni siquiera fantasias perceptivas. Tan solo
hay un aqui singular incluido en esa comunidad de singulares, sin la cual desapareceria como
aqui humano. Esta co-pertenencia es la raiz de la comunidad humana empatica (Ein-fiihlung).
Serd en un nivel posterior cuando, paulatinamente, mediante transposiciones, el sentido se
vaya definiendo y recortando, se potencie el vector intencional, el rigor se suavice y la energia
se amortigiie, y podamos hablar ya de cultura, de tribus, de naciones o de imperios.

Observacions: Urbina realiza un continuo esfuerzo para no desviarse de la
investigacion cientifica que le sirve de guia. La analogia entre los «caminos en paralelo» de
Feynman y los sentidos fenomenologicos (pag. 242); o las particulas virtuales de la fisica
cuantica le permiten definir por analogia la transpasabilidad (pag. 245). Hay que recordar que
a pesar de la hipérbasis o salto del regressus sin escalones, el punto de partida del analisis
fenomenoldgico es el punto final del andlisis cientifico. Es necesario retraer el postuladoy,
porque corrige cualquier veleidad especulativa, mistica, arquetipica o religiosa. Urbina habla
de extrapolacion del andlisis de Feynman al nivel fenomenologico de la fantasia (pag. 258) vy,
asi, el contacto entre la zona superior de la fantasia y la zona inferior del sentido requiere un
mediador (no dialéctico), que Husserl encontrd en el arte: si los actores son buenos, nuestra
experiencia no es imaginaria, sino ajustada a las fantasias perceptivas. Urbina dedicara todo el
capitulo 14 a establecer una correspondencia entre la fenomenologia y la mecénica cuéntica.

PHANTASIA

Todos estos términos: concrecion, rigor, energia, trama de caminos de sentido,
comunidad de singulares, virtualidad... confluyen en la nociéon de phantasia, el gran
descubrimiento de Husserl (1905), a la que distingue radicalmente de la imaginacion. Estas
cuestiones le suscitaron el problema del tiempo, pues las fantasias puras no pueden ser nunca
presentes, su temporalidad no es la de un flujo continuo de presentes: suscitan solo sintesis
esquematicas sin identidad. (Lo que nos recuerda la desconocida raiz comun de Kant). La
imaginacion, presentacion de lo presente, remite a una sintesis objetiva por duplicacion vy, asi,
a partir de una fotografia puedo imaginar el caballo ausente. Si tanto la imaginaciéon como la
percepcion discurren en la temporalidad objetiva, continuidad de presentes, la phantasia
discurre como presentacion de lo no presente. Es directa, como la percepcion y sus
caracteristicas, la temporalidad sin presente y ausencia de sensaciones, de esquicios, que se
dan en la percepcion. En vez de sensaciones hay que hablar de phantasmata, aunque sea la
misma hylé, lo que les sirve de sustrato. Asi pues, la hylé se puede mostrar como phantasma
no presente (aparencia) y como sensacion presente (aparecencia). En esquema:

Imaginacion

objetiva (duplicacion) no presente
Objetiva TEMPORALIDAD
Percepcion OBJETIVA
Directa FANTASIA
temporalidad sin presente

La phantasia se escinde en un fantasia «salvaje», en la que domina la fuerza de los
ritmos innovadores, en una zona desajustada, esquematica, y en una zona «disciplinada» por
la identidad. La separacion o hiato entre las zonas salvajes y disciplinada se relacionan por

38

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

transpasibilidad a la zona en la que la fantasia se modela por la identidad. Este marco general
permite la posibilidad de analizar el nivel originario, e/ nivel especificamente humano, nivel
de minimos, con el minimo del aqui singular, en comunidades singulares (el nucleo de la
subjetividad) y con el minimo de sentido (el ntcleo de la significatividad). Esta zona excluye
conciencias absolutas, monadologias eidéticas (el alma sustancial, vaya): no hay mas que
subjetividades haciéndose como un si sin conciencia (en contacto consigo mismo) y un si no
autoadherente (como el del animal). En esa zona originaria de intencionalidad minima, las
proto-impresiones son absorbidas por una comunidad de aquies singulares y por unos
caminos desfasados y sin tiempo, en busca de la irreversibilidad; por eso parece tan violenta,
pues no hay siquiera un flujo temporal que los acoja. Las cuestiones de la zona originaria son,
pues, las cuestiones de la fantasia.>

(Y por qué es tan importante, tan decisiva esta zona? Porque este territorio proteico —
en el que la indeterminacidn corre pareja con la indeterminacion radical del esquematismo
fuera del lenguaje— es el territorio de lo especificamente humano (contra Descartes) al que
ascendemos por epokhé, por suspension de la vida efectivamente vivida entre objetos y
sujetos, en intersubjetividad e interobjetividad, y sin cuyo recurso el hombre quedaria
condenado a la condicion de mero armazon o bastidor del hombre (Gestell), sin la seguridad
siquiera que posee el animal. Pues no hay especie humana (naturalismo), hay especies
animales. El hombre sale de esa situacion primordial por el «intercambio de miradas», dice en
otra ocasion Urbina.”*El avance en la experiencia formativa se da en la medida en que se
interpone otro sujeto. Es esta correccion del univocismo del ego trascendental de Husserl y es
la posicion del barroco hispano, en el que el progreso de la experiencia formativa siempre se
da por mediacion del otro: Segismundo por mediacion de Rosaura, etc.”” El ser humano, al
duplicar el sentido y necesitar epokhé, experimenta lo abierto con plenos ojos: «Nosotros no
tenemos nunca, ni siquiera un dia, el puro espacio por delante» (Rilke) (pag. 256). «jTerrible
condicion!» exclamaran los unos; "jValiente estupidez!" protestaran los otros.

Observaciong: /Y acaso la neutralizacion de lo especificamente humano no es lo que
pretende la ideologia del Leviatain? Podriamos decir que la filosofia del presente tiene que
tener en cuenta los esfuerzos del arte —cine, TV, musica...—, los contextos en los que se
lleva a cabo esta investigacion fenomenologica... La cuestion que se presenta aqui es
tremebunda, como diria Ortega. Si toda la experiencia, toda la variabilidad humana, virtuosa o
viciosa, normalizada o perversa, es absorbida por el Capital: ;como podria liberarse la
experiencia del nivel proteico de los mercaderes, de los financieros? ;Como resistir a la
voluntad de poder del Capital?’® Quiza esa fuese la cuestion que queria salvar el marxismo

> Marc Richir en Fenomenologia por escorzos redescubre la phantasia husserliana, una phantasia que no es
intencional, pero que es la base en la que se fundan todos los actos intencionales y, en consecuencia, todas las
instituciones que estructuran la experiencia humana.

** Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina, "Introduccion a la estromatologia", Eikasia, 2011, pag. 164.

>3 «La diferencia entre el método calderoniano y el cartesiano estriba en que en éste el experimento no rebasa el
marco del solipsismo, mientras que en aquél solo es posible el «avance» o el «progreso» en la experiencia
formativa en la medida en que se interpone otro sujeto, asi Rosaura o Basilio, como lugar transferencial de
prueba". Eugenio Trias, La aventura filoséfica, Mondadori, Barcelona, 2000, pag. 114.

> No podemos entrar en cuestiones politicas o histéricas. En forma de telegrama o de respuesta Twitter de 140
caracteres: el pensamiento dialéctico (univocista) trata de acoger y explicar desde si su propia posicion, que es la
verdadera («Todo lo real es racional», etc.). Pero las revoluciones (filosoficas o de otra indole), se presentan
como alternativas. La fenomenologia de Husserl es la alternativa al naturalismo y al historicismo; esto quiere
decir que el naturalismo —el vencedor al fin y a la postre tras las dos guerras mundiales y la Shoah, el
naturalismo de Heidegger— continta siendo el poder, de la misma especie violenta e in-humana. Esa dialéctica

39

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

que se cruzaba con la fenomenologia.’’ Y ahi radica lo que Spinoza llamaba conatus; Fichte,
Anstoos, el impulso inicial; el barroco hispano, prodigio; o Alain Badiou la fuerza brutal y
contingente del acontecimiento, cuya Unica salida es la derivacion horizontal del sentido (de
los afectos, diria Spinoza), antes que de los eide. Aqui se genera el tiempo y se constituye el
sentido y se imprimen las primeras sensaciones: jel inconsciente fenomenoldgico! Intensisimo
enigma de la esfinge que surgid en las periferias de las ciudades de la postguerra mundial para
desasosiego de intelectuales y fildsofos. ;Por qué camino aparecera el Edipo que resuelva el
enigma?

EL ESTRATO INTERMEDIO: LAS SIRENAS

El siguiente nivel es mas asequible a la investigacion. Las sirenas que rodean la nave
de Ulises son seres duales, conocen cuanto sucede. Esta zona de la fantasia también fue
descubierta y explorada por Husserl. A diferencia del nivel anterior, el nivel intermedio posee
estabilidad suficiente como para generar habitos y producir sintesis de identidad. Si el
territorio anterior era radicalmente inconsciente (recuérdese, sin rastro de ego), ahora se ha de
explorar una zona en la que hay un yo y un ti1 y en la que se reconocen cosas percibidas, pero
en fantasia: un soliloquio, un mondlogo interior, un seguimiento de personajes en una novela,
en el teatro... Reconocemos «significaciones simples», animadoras intencionales de
kinestesias de fantasia, cosas de las que no podemos decir que sean objetos. Es un terreno atin
escabroso, de dificultosa orografia, escasamente intencional, sin creencias, sin operaciones
intersubjetivas..., pero que se encuentra «a la vista». Es la zona intermedia entre la zona de las
fantasias libres y la inferior de la objetividad, plenamente intencional. Es el lugar de la unién
del alma cuerpo y del alma (el alma es también cuerpo: Leib y no Korper), el yo expresivo en
el que habitualmente vivimos.

El acceso a la zona intermedia puede realizarse tanto desde el sujeto reflexivo,
operatorio, como desde la zona proteica. Y aqui hay que hacer una observaciéon de gran
interés. El precio que se paga por este anclaje es el de la sedimentacion de una serie de
habitos que se instituyen prematuramente, sin ni siquiera haber sido vividos. Un territorio
explorado ampliamente por la literatura, el arte, la musica...

EL ESTRATO INFERIOR: MAIN STREET (CALLE MAYOR)

Es a partir del estrato inferior, del mundo de lo dado, desde el que se puede montar la
hipérbasis metodologica. Esta zona conocida, por ser vivida, es la zona clasica de la
intencionalidad, el mundo de la experiencia, de los objetos con los que traficamos
habitualmente y en la que los objetos pueden ser manejados y negociados entre sujetos y en

conduce directamente a los totalitarismos, como denuncié Hanna Arendt. Pero lo vencido y marginado por la
universalidad particular (historicismo) sigue vivo si es universal, como supieron detectar Walter Benjamin o
Theodor Adorno. Eso ha ocurrido muchas veces. Otras alternativas fueron destruidas sin que el vencedor fuese
mas humano que el vencido. Por ejemplo, el hispanismo barroco fue destruido por el economicismo anglosajon.
Bien (y qué? ;jAdonde dirigi6 al mundo sino a la barbarie del siglo xx? Las verdades se construyen
histéricamente —temporalidad—, pero en absoluto la verdad estd en funcion de la historia. Contra el
historicismo europeista, se leerd con provecho a Jack Goody, Capitalismo y modernidad: el gran debate, Critica,
Barcelona, 2004. “La industrializacion occidental es consecuencia de una causalidad geogrdfica”, resume este
asunto en la pag. 145.

T Cf. la discusion de Alberto Hidalgo en el articulo citado, ";Nueva fenomenologia o refundacion de la
fenomenologia? Una presentacion materialista".

40

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

circunstancias que muchas veces pueden embrollarse; es la zona que podemos controlar por
medio de costumbres y de instituciones o por la misma ciencia. Aunque no por vivida esta
zona resulta mas facilmente analizable que las otras zonas con las que se comunica, dice
Urbina, pues todas estan en comunicacion por transpasabilidad o resonancia, lo que destruye
todo dogmatica sobre la vida humana, afiado por mi parte.

EGO TRASCENDENTAL

La reduccion fenomenoldgica clasica habia conducido a un idealismo en el que la
subjetividad trascendental es una conciencia absoluta como flujo originario. La
fenomenologia genética de los afios veinte conlleva el riesgo de un regressus ad infinitum 'y el
reforzamiento eidético de la intencionalidad. Si se reconduce la reduccion husserliana a la
hipérbasis, la suspension de la eidética deja limpios los niveles intencionales y en el limite no
habra una subjetividad trascendental como flujo Aylético originario, sino una subjetividad
andnima, sin conciencia de ego, un mero aqui (frente a un ahi) que oscila o parpadea con los
sentidos, y que estd integrada en una comunidad de singulares. No hay, pues, subjetividad
originaria, sino un nivel originario fuera de la intencionalidad en el que la subjetividad se
hace, como se hace el sentido y se hace el tiempo.

Los estratos de esta ego-logia no estandar que neutraliza y anula al sujeto
trascendental, con arreglo al vector intencional y su temporalidad, quedaran distribuidos’® en
el nivel inferior del sujeto operatorio; en el nivel intermedio del ego transoperatorio; y en el
nivel superior de los singulares sin conciencia egoica. Y los niveles se encuentran en relacion
de inclusion segln el concepto de transpasabilidad (=), de manera que en el nivel del sujeto
operatorio resuena la libertad del singular. Es este el lado débil para los criticos y fuerte para
los fenomendlogos (Véase Cuadro IV).

1,2
Superior
Phantasia
Singular sin conciencia egoica
Inclusion (libertad absoluta)
fenomenologica 3
Filas Intermedia
Nivel Transpasabilidad Ego transoperatorio
intencional 0 EI inconsciente simbolico (Freud)
resonancia El nivel donde se fragua la lengua
=) 4,5
Inferior
Sujeto operatorio
(constrefiido por lo posible)

Cuadro IV. Subjetividad no estandar

La fenomenologia trata de lo que aparece en sus distintos niveles, de sujetos
transoperatorios y de sus sintesis operadas. Ahora bien, los materiales que estan en la base del
aparecer no aparecen jamas: son aparencia radical y, sin embargo, en la mas humilde
percepcion estd la mas profunda y misteriosa aparencia material. Nos topamos con un tema

*No podemos entrar aqui a analizar la matriz fenomenoléogica desde la idea de fotalidad. Obsérvese, no
obstante, que los cuadros estan construidos como totalidades combinatorias a partir de clases atributivas
(vinculadas por transpasabilidad) sobre las que se desarrollan clases distributivas (los niveles en los que quedan
«repartidos» los fendmenos).

41

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

extraordinario que ya se nos ha presentado en la consideracion de lo humano: la conexion
entre la fenomenologia no estandar y la investigacion barroca sobre el cuerpo/alma humano
que llevaron a sus mas altas cumbres los hispanos (en su gran mayoria conversos) de los
siglos XvI y xvII, desde Juan de la Cruz, Teresa de Avila o fray Luis de Leén a Baltasar
Gracian, pasando por Cervantes, Quevedo o Calderdn. La tradicion barroca hispana no solo
defendio que el avance de la experiencia se realiza junto con otros sujetos, sino ademas, y
contra el fatalismo protestante, que en el individuo siempre queda un residuo de libertad que
nunca se puede ceder, ni siquiera al Estado, al Leviatan (contra Maquiavelo, contra Hobbes).
Asi lo proclama, por ejemplo, Pedro Crespo en El alcalde de Zalamea de Calderén en su
jornada I: Al rey la hacienda y la vida/ se ha de dar, pero el honor/ es patrimonio del alma,/ y
el alma solo es de Dios. Esa investigacion era muy dificil, si no imposible, desde la filosofia,
tan apegada a la voluntad de poder (deslumbrada por la eficacia de Agar y despectiva con su
legitima Sara). Husserl (de la estirpe de Ledn Hebreo, de fray Luis de Leon o de Spinoza, de
los médicos hispanos del siglo XvI segin algunos)’’ analiz6 minuciosamente ese flujo
originario de impresiones y, segun la lectura de Urbina, quedd atrapado por el rigor
cientificista (y univocista de la cultura protestante en la que vivio, aflado de mi cosecha; de
igual modo que los conversos hispanos quedaron atrapados en el reino que conquistaba el
Nuevo Mundo sin hacer caso de la organizacion politica y econdmica que alla existia).
Husserl no fue mas alla y postul6 una subjetividad trascendental (los hispanos tampoco fueron
mas alla y postularon un alma para su salvacion eterna). Quizd una visita por la Hispania
barroca le hubiera ahorrado algin que otro prolijo andlisis a Husserl.

Los pensadores del barroco hispano sabian que todo estaba demasiado mezclado en
los niveles originales de la diferencia especifica humana: desde la musica de Salinas al honor
y la venganza. Todo sale del mismo sitio. Recuérdense esos personajes de Calderon: Luis e/
gallego, Semiramis, Lopez de Almeida y tantos y tantos, que se debaten en ese nivel
originario frente a la incomprension de los enriques octavos, los nembrots y los basilios de
todos los tiempos.”® Y por eso podemos hablar del EXCESO, de ese exceso que nos constituye
precisamente como seres humanos.®!

Ese mundo proteico indeterminado y descentrado, concreto, rico y enérgico es
correlativo a la universalidad de la humanidad, previa a los circulos culturales, mitologicos,
tribales, religiosos... que aparecen ya en el nivel de los sujetos operatorios, pero que nunca
podran superar (aufheben) los niveles intermedio y superior, porque siempre se estd en
resonancia con ellos. Lo saben bien quienes han vivido suficientes afos y les es propio y
verdadero hacer el gesto de aquel figurante que ha de representar a un viejo judio que toma
una cerveza en un meson de las afueras de Berlin en la pelicula Cabaret (1972) de Bob Fosse.
Este actor improvisado, ante el canto del joven ario —Tomorrow belong to me—, ni siquiera
se levanta de su silla, porque todo eso ya lo ha vivido y no tiene ganas de cantar esa terrible
cancion, ni siquiera como ficcidn, y asi se lo indica al director Bob Fosse. El figurante
prefiere abandonar el rodaje antes que levantarse y seguir el canto de la bestia rubia. Si,

> Esta afirmacion sorprendera y sera descalificada por nuestros «europeistas». Para vacunarse, lean, por
ejemplo, el libro de Miguel Garcia-Bard, La compasion y la catastrofe, Sigueme, Salamanca, 2007.

% Cf. A. Regalado, Calderén. Los origenes de la modernidad en la Espaiia del Siglo de Oro, 2 vols., Destino,
Barcelona, 1995.

1 E] exceso es un tema muy querido por Pelayo Pérez que ha escrito una preciosa filigrana sobre el concepto:
"El exceso", Eikasia, n°, 47,2013, pags. 575-574.

42

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

también en ese registro se ejercen las transoperaciones que se articulan en los niveles de las
. . . 62
percepciones y de las identidades.

LY qué es aquello que no es flujo? Las aparencias que nunca aparecen, los materiales
que no aparecen jamas, pero que son necesarias, porque sin la hylé, la realidad se
desvaneceria.... De manera que la aparencia y la aparecencia determinan las columnas de la
matriz fenomenologica. En esquema:

— Correlacion “—
Aparecencia: «—Intermediaciéon— Aparecencia:
Operaciones Aparencia sintesis
Contenidos hyléticos (materiales)
significatividades

Y asi puede prescindirse ya de la subjetividad trascendental y de la intersubjetividad
monadologica de egos cientificos. Un descarte que exige un gasto enorme de energia para
mantener el equilibrio en el nivel inferior de la intersubjetividad: religiones, mitos y mythos,
leyendas, ideologias... intentaran alcanzar equilibrios vitales a través de los reinos y de los
imperios, de los ejércitos y de las policias... para contrarrestar la exuberante energia del nivel
originario —el exceso— necesaria para generar sentidos ante la indeterminacion de todos
esos «caminos transposibles», de todos esos posibles caminos que nos obligaran a resolver
como identidades. Un enorme trabajo energético, porque no se ha de despreciar ninguno de
los «caminos transposibles» hasta que esta o aquella trayectoria se resuelva en identidad. Al
alcanzar esa identidad de sentido, bajaran de nivel, hasta el inferior objetivo, operatorio y
perceptual. La cuestion —grave cuestion diria Ortega— es que no hay ningun camino
efectivo mejor que otro, el bien y el mal estan alli enredados como lo estaban en el arbol del

paraiso. Cuando Yahvé prohibi6é comer del arbol del conocimiento, sabia que aquella orden 43

no era una prohibicién, sino una advertencia, tal como comprendi6é Pablo de Tarso en uno de
los lugares mas visitados de sus epistolas: «Pero yo no conoci el pecado, sino por la ley. Pues
yo no conoceria la codicia si la ley no dijera: 'No codiciaras’» (Romanos 7, 7). Y un poco
después dira: «porque no sé lo que hago; pues no pongo por obra lo que quiero, sino lo que
aborrezco, eso hago» (Rom. 7,15), que es la traduccion paulina del dicho de Ovidio: «Video
meliora proboque, deteriora sequor».

Urbina alaba la valentia de cientificos y artistas para entrar en este territorio dificil, por
oscuro y exigente, frente a la pusilanimidad de los filésofos, sometidos a la sacralidad de la
tradicion, de «hacedores de resimenes de resimenes de resumenes...». Si el reto al que nos
invita Urbina se cruza con el optimismo de Hanna Arendt, se hard posible la valentia
filosofica.

Observacions. Urbina insiste en el paralelismo de la fisica cudntica y la
fenomenologia. Pero el siglo XX conocid otra revolucion en la fisica que llego6 por otra via: los
sistemas dindmicos no-Lineales, popularmente conocidos como feoria del Caos. También por

62 ;Podria responderse desde la idea de transpasabilidad a la dificultad detectada por Marx sobre el goce que atn
nos procura el arte griego y la poesia épica? "Pero no es dificil comprender que el arte griego y la poesia épica
guardan relacion con ciertas formas de desarrollo social. La dificultad estriba en el hecho de que ellos nos
proporcionan todavia un placer estético y tienen en cierto aspecto el valor de norma y de ideal inaccesible". C.
Marx, Contribucion a la critica de la economia politica, Progreso, Moscu, 1989, pag. 154.

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

esta via se desploma el ego trascendental que vincula unos géneros de materia
especificamente cristianos y modernos. Estamos abiertos ya a la zona originaria: proteica,
indeterminada, descentrada, oscura... y a la vez concreta, rica, energética... una zona
originaria-cadtica que ha explorado la teoria del Caos...” A partir de ell se configuran las
multiples subjetividades que se forman en el mundo de la vida. Es ya una exigencia
intelectual acceder al nivel originario, si no queremos estar condenados a vivir de modo
imaginario, esa imaginacion de la que ya sabia Spinoza que posee la capacidad de ir mas alla
de sus limites. Puede incluso imaginar una divinidad omnipotente o la soberbia pretension de
que el hombre es un ser infinito, un ego trascendental fuente de moralidad, etc., por
inadecuadas o ridiculas que sean tales ideas. Y sabemos también que entre los niveles
originario y objetivo se lleva a cabo una dréstica disminucién de esos multiples caminos, una
limitaciéon no solo imaginaria, sino también estructural, debido a las limitaciones de la
morfologia topoldgica humana (teorema de Thom-Petitot) (Mdas adelante se entenderda que
hable de morfologismo y no de materialismo).

Dimensiones

Se continua esta segunda meditacion con la mencion de los marcos de la catdabasis o vuelta al mundo
de la vida y de las identidades sintéticas. Se perfilan las dimensiones que dinamizan la matriz
fenomenoldgica

La matriz fenomenologica se presenta como una serie de niveles de operatividad
(subjetividad) en correlacion con otra serie, tomada de los resultados de las sintesis. Esta serie
de correlaciones queda marcada por el vector intencional que impide salirse de la matriz. La
estructura intencional obtenida establece la indole de la correlacion entre los tres niveles: en el
nivel inferior o mundo vivido de objetos; en el nivel intermedio o subjetividad egoica no
estrictamente operatoria; y en el nivel superior o de las sintesis puramente esquematicas.
Ahora bien, las sintesis exigen unos marcos que permiten recorrer la entera serie
fenomenoldgica de arriba abajo. Estos marcos o dimensiones que son la temporalidad, la
espacialidad, la significatividad y la afectividad dan espesor a la matriz y marcan su indice de
intencionalidad (Cuadro V). Y afadiré lo siguiente: estos marcos siempre han de darse sobre
individuos recortados a la escala individualizada de los cuerpos humanos, de cuerpos
recortados a escala distributiva, individual [la individualidad formada en términos de Urbina:
Leib (cuerpo interno) / yo expresivo / Korper (cuerpo externo)] y finitos (la finitud spinozista,
no heideggeriana).

% Nj en el sentido mitico ni en el cientifico. El Caos en Hesiodo no es desorden, sino abismo, corte, abertura o
bostezo que hay entre Gea —de amplio pecho, sede de los inmortales olimpicos, y de anchos caminos— y el
tenebroso Tartaro. El Caos en matematicas es rigurosamente determinista. Cf. D. K. Arrowsmith, y C. M. Place,
An introduction to Dynamical Systems, Cambridge University Press, 1990. R. C. Hilborn, Chaos and Nonlinear
Dynamics, Oxford University Press, 1994...

44

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

Cuadro V. Dimensiones de la matriz fenomenoldégica
CRONO-LOGIA

La sintesis de las operaciones en cualquier nivel ha de realizarse en el tiempo, en un
marco de temporalidad. En la scala naturae, el tiempo es materia en movimiento. Por
ejemplo, Sir Charles Lyell defiende el uniformismo y el gradualismo geologico; Charles
Darwin y los evolucionistas defienden la transformacion de los organismos; la biologia
molecular habla de relojes-biologicos; y la fisiologia conductista de inputs-outputs en tanto
que funciones del tiempo. En la scala naturae, el tiempo es objetivo, un marco continuo en el
que se dan simultdineamente todos los acontecimientos —es la escala incluso de la escoldstica;
recuérdese que entre los articulos condenados por el obispo Esteban Tempier (1277) se
encuentra el siguiente: «La duracion y el tiempo no son nada real, sino existente solamente en
la aprehensién»—.%* Pero las herejias de una época se normalizan y se hacen fuertes en otras.
Y si Plotino, Agustin de Hipona o Schelling han pensado el tiempo desde la cara herética, es
la propia fisica del siglo XX la que rompe con el tiempo continuo y simultdneo de la mano de
Einstein y de su teoria de la relatividad restringida (1905) y luego, de la relatividad
generalizada (1915). En paralelo, Husserl, en los manuscritos de Bernau, se desdice
igualmente de la temporalidad continua que habia aplicado a la temporalidad inmanente. La
ciencia sigue ese camino y la revision de Dirac de la ecuacion de Schrodinger (1928) coincide
con los analisis husserlianos (1933); y, asi, hasta la nueva fenomenologia revisa el concepto
con la revision de la temporalidad en la fisica cuantica realizada por Feynman. Urbina remite
una vez mas al principio de correspondencia entre la serie Ontica de la scala naturae y la serie
estromatologica que analiza la fenomenologia: tanto la fisica como la fenomenologia cambian
el tiempo plano por un tiempo estratificado. El nivel de la temporalidad no es un marco fijo,
sino movil, relativizado. Se desgaja, asi, un nuevo nivel de temporalidad del mundo practico
de la ciencia clasica que habia neutralizado el tiempo a partir de la ley de caida de los graves
(g = % mv?), al quedar la velocidad elevada al cuadrado. En este nuevo nivel einsteniano-
fenomenoldgico, la temporalidad no dispone ya de presentes en continuidad y no es adecuado
hablar de tiempo, sino de tiempo vinculado al espacio: espacio-tiempo. En esquema:

Tiempo
Nivel superior Velocidad cercana a la luz
Espacio y tiempo se funden en un espacio-tiempo
Nivel inferior El mundo vivido
El espacio se separa del tiempo

% Quod euum et tempus nichil sunt in re, set solum in apprehensione. La traduccion del Syllabus de Tempier es
de F. Leon Florido, Las filosofias en la Edad Media, op. cit., pags. 157 y ss.

45

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

La gravitacion universal de Newton unificd todos los movimientos mundanos, desde
los astros a las pequeias atracciones de masas terrestres (corroborado por Cavendish)—, pero
hubo de pagar su correspondiente precio: ignorar el tiempo, porque la distancia entre las
masas habria de ser instantanea y entonces el tiempo se hace irrelevante. Los cuerpos se
atraen bajo el modelo del animal y su presa, mas que bajo el modelo de la perturbacion de
unas galaxias por otras. Einstein introduce el principio de localidad para las iteraciones y, en
consecuencia, pasa a primer plano la situacion del observador (jno hay tiempo si no hay
profetas!).

La transformacion de Einstein, que revoluciona la fisica con su idea de relatividad, la
estd llevando en paralelo Husserl que, alrededor de 1905, revoluciona la filosofia con su idea
de intencionalidad. Husserl somete a tratamiento intencional la percepcion, la atencion, la
phantasia-imaginacioén y el tiempo, y comienza asi la teoria del conocimiento como una
fenomenologia. Husserl indaga este sentido del tiempo einsteiniano, abandonando la escala
del mundo cotidiano en el que domina y transcurre el tiempo de los relojes, impuesto por la
ciencia. Husserl supone que hay temporalidades en las que el tiempo trascurre a un ritmo
distinto, como ocurre en la escucha de una melodia. En esquema:

Tiempo «intencionaly de Husserl

Estrato de temporalizacion / espacializacion
Nivel superior Formacion de sentidos; se hace el tiempo.
Paso de situaciones reversibles en irreversibles...

Estrato de de temporalidad espaciada, discontinua
Nivel intermedio Sintesis de perceptos de phantasia: melodias...

Estrato de temporalidad objetiva
Nivel inferior Objetividades en el mundo vivido.
Hay presentes y continuidad

Urbina recorre, con el mismo estilo sobrio que muestra en el resto del libro, las
dificultades con las que se va enfrentado Husserl: el tiempo fenomenoldgico y el tiempo
coésmico; la temporalidad, propia de las sintesis y no de los contenidos; la cuestion clave de la
hylé que recorre todos los niveles, etc., y va ajustando la investigacion de Husserl a la
estromatologia propuesta, recorriendo los tres niveles.

El nivel inferior, el del presente objetivo, continuo y simétrico empieza a ser disuelto
por el nivel de intermediacion, en el que el tiempo es espaciado y discontinuo, y se privilegia
la novedad. ;Qué es el presente? Un limite entre unas pro-tenciones —lo que precede implica
intencionalmente todo lo posterior— Yy unas re-tenciones —lo que sigue implica
intencionalmente todo lo anterior— con las que se entrelaza. En los textos de Bernau, Husserl
ya no privilegia el presente, sino lo nuevo que anticipa y orienta; porque el presente, al
sintetizar pasado y futuro, anula la irreversibilidad del tiempo. Y por contraposicion, el
privilegio de la novedad impone el espaciamiento del tiempo y la desaparicion de la
continuidad de presentes que se estabiliza en el nivel inferior del tiempo objetivo. La
temporalidad como sucesion exhibe una irreversibilidad inexplicable en este nivel y exige el
paso hacia el nivel superior en el que ya no hay flujo temporal, excepto si se habla
metaforicamente. En el nivel superior no hay temporalidad porque no hay nada que cambie,
no hay sintesis de identidad... Husserl se resiste a dejar de hablar de flujo —reflexiona

46

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

Urbina— quiza porque le obliga la subjetividad absoluta, ese ego trascendental siempre presto
a absorber toda variabilidad, toda novedad... Resuenan las palabras de Lévinas:

La verdadera temporalidad —escribe Lévinas—, en la que lo definitivo no es definitivo,
supone la posibilidad, no de recuperar todo aquello que podria haber sido, sino la de no
arrepentirse mas por las ocasiones perdidas ante lo infinito ilimitado del porvenir (...) se trata
de ponerse de nuevo en la aventura de la existencia para ser al infinito.*

Nada mas dificil que encontrar palabras para definir y expresar el tiempo como ya
pudo comprobar Agustin de Hipona. Urbina remite una vez mas a la mecanica cuantica como
analogado. Pero de manera sutil, y casi imperceptible, se traslada por algunos de los
«caminos» de Feynman hasta encontrarse con la topologia: «Los «caminos» se separan,
divergen —escribe Urbina— se separan, interfieren y se cancelan deshojando el espacio que
aparece como un hojaldre exfoliado» (pag. 376), que es la definicion misma del jespacio de
Riemann!, el concepto con el que ha luchado con la méxima tensién el matematico y filésofo
René Thom® y que nos da un impulso para rotar nuestro trabajo: ;Como dar cuenta de esa
dimension temporal que se deshoja, un espacio que aparece hojaldrado, exfoliado? El
mesianismo, la mistica, la poesia, la pintura, la musica, el cine... lo intentan y, a veces, lo
consiguen. También, creo, puede intentarlo la filosofia.

TOPO-LOGIA

La crisis del tiempo arrastra con ella la crisis del espacio. La mecanica clasica o
newtoniana considera un espacio afin tetradimensional (espacio-tiempo) R*. En él, el tiempo
se define como la aplicacion #R*—R. En este espacio las distancias se someten a las
transformaciones de Galileo, de modo que el postulado de relatividad expresa la exigencia de
intersubjetividad.®” E1 movimiento, por su parte, es una funcion continuamente diferenciable
x:I—R".Y la velocidad y la aceleracion son vectores definidos por la magnitud y la direccion.
Las curvas de este sistema coordenado (galileano-newtoniano) son las graficas de
movimientos o lineas universales especificadas por masas de puntos y la energia potencial,
cuya caracteristica fundamental es ser invariante bajo transformaciones de simetria
formuladas en leyes. Las leyes cuantitativas expresan relaciones numéricas entre magnitudes:
posiciones, velocidades, masas, etc. Las leyes se sistematizan en teorias, es decir, se
acomodan bajo principios de conservacion. Los principios son «leyes de leyesy», rigen las
leyes de la naturaleza. Pongamos algunos ejemplos:*® a la simetria entre pasado y presente o
capacidad de producir un cierto efecto, corresponde la conservacion de la energia. Esta ley
atafie a la energia total del sistema —potencial y cinética— que permanece constante; a la
invarianza de las leyes por traslacion espacial le corresponde la conservacion de la cantidad
de movimiento, a la invarianza de las leyes por rotacion espacial le corresponde la
conservacion del momento angular. En las ecuaciones de Newton, los movimientos vienen
determinados por las posiciones iniciales, x(#) y las velocidades iniciales x'(z)) que

% Enmanuel Levinas, Totalidad e infinito, Sigueme, Salamanca, 2006, pag. 289.

% René Thom, "Une définition continue du nombre", Publication de I'I. R M.A., n° 420/COL-20, R.C.P.25, Vol.
41, Estrasburgo, 1991, pags. 163-189.

7 Cfr. R. Thom, "Preface" a S. Laplace, Essai philosophique sur les probabilités, Chr. Bourgois, Paris, 1986, p.
16.

68 Cfr. G. Holton, Introduccion a los conceptos y teorias de las ciencias fisicas, Reverté, Barcelona, 1979. J.
Largueault, Systémes de la nature, Vrin, Paris, 1985. A. Boutot, "El poder creador de las matematicas", Mundo
cientifico, n° 98, enero, 1990. Etc.

47

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

determinan la aceleracion x"(#). De manera que la fundamental segunda ley (x" = F(x, x', 7))
se ha de entender siempre en sistemas de referencia inerciales (la Fuerza (F), estd determinada
experimentalmente en cada uno de los sistemas mecanicos). Esta segunda ley, fundamento de
toda la mecanica clésica, ha de someterse al principio de relatividad de Galileo, esto es, ha de
ser invariante respecto de las traslaciones, lo que exige un espacio homogéneo (cualquier
punto posee las mismas propiedades), y ha de ser invariante respecto de las rotaciones, no
admite direcciones preferentes. Ejemplos de sistemas mecéanicos son la caida de los graves,
los eclipses de sol y de luna, el campo electromagnético, los osciladores o el propio sistema
solar.

Pues bien, en los sistemas dinamicos no-Lineales toda esta maravilla de simetrias e
homogeneidades han de bajarse del pedestal al que se la habia aupado. En estos sistemas se
pierde la predictibilidad jsin perder la determinacion! Se rompe con la homogeneidad del
espacio de manera que las diferentes regiones del espacio poseen virtuales posibilidades
cualitativamente diferentes. Lo resume con humor Ilya Prigogine:

Es divertido recordar la forma en que Anaxagoras concebia la riqueza de las posibilidades creativas
incluidas en la naturaleza: cada cosa contiene, en cada una de sus partes, una infinita multiplicidad de
gérmenes cualitativamente distintos intimamente mezclados. Aqui también, cada region del espacio de
fases guarda una riqueza de posibilidades cualitativamente diferentes que pueden dar lugar a
movimientos cualitativamente distintos.”

Los sistemas no-Lineales recuperan ideas de los dinamistas decimondnicos —
Boscovich, Kant..— y, posteriormente, de Faraday. Los sistemas no lineales nos permiten
comprender la conducta de un sistema cuando entran en contacto dos procesos y responder a
la pregunta de la conducta de un sistema con la variacion de sus parametros en relacién con
otro sistema, pues a partir de Poincaré¢ se ha abierto la posibilidad de utilizar el analisis
cualitativo de ecuaciones diferenciales. Si los sistemas lineales son aquellos cuyos efectos son
proporcionales a las causas o aquellos en los que el todo es el resultado de la suma de sus
partes, y cuyo modelo es la serie de Fourier, tan querida por los ingenieros, los sistemas no-
Lineales son aquellos que, partiendo de condiciones adecuadas, dan lugar a soluciones
inesperadas. Por su dificultad, estos sistemas no habian podido ser formalizados hasta hace
unas pocas décadas y estan aun en fase de formalizacion.” Poincaré, con su imaginacion y
genio, demostrd los tipos de comportamiento de estos sistemas y encontré los puntos
singulares, genéricos y topicos de los sistemas. Una labor continuada por excelentes
matematicos: Andronov, Adol'fovitt, Kolmogorov, Arnold, Smale, Moser, Thom..., que
estudiaron lo que ocurre alrededor de estos puntos si se los perturbaba aun cuando
ligeramente: algunos cambiardn, otros no. A los que no cambian se los denominara
estructuralmente estables: flujos cuya topologia no cambia aunque se alteren las ecuaciones
que los describen. Los sistemas dindmicos han ido incorporando conceptos como «seccion de
Poincaréy, «atractores extraiosy», «puntos hiperbdlicos», etc., que son la materia (hylé) misma
de estas ciencias que, en general, se vienen denominando fisica del Caos —mas propiamente
sistemas expansivos—, ' materias que han reestructurado los campos cientificos y que
precisamente por ser esta materialidad una materia de formas, de morfologias, la ciencia de
los sistemas no lineales se confrontan con las ciencias de las constantes fisicas, a las ciencias

%91. Prigogine e 1. Stengers, La nueva alianza. Metamorfosis de la ciencia, Alianza, Madrid, 1983, p. 230.

A, Kulakov, Introduccion a la fisica de procesos no lineales, Mir, Moscu, 1988.

"M “Los sistemas denominados «cadticos», mas correctamente «expansivos»". R. Thom, "Determinismo e
innovacion” en J. Wagensberg, Proceso al azar, Tusquets, Barcelona, 1986, pag. 66.

48

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

de las fuerzas, y se piensan como «ciencias de las Formasy, porque, por decirlo en un juego
de palabras, la materia es la forma y la forma es la materia. Lo resumo en el Cuadro VI.

Constantes fisicas, mediciones

FUERZAS TERMODINAMICA
RELATIVIDAD
SISTEMAS FISICOS CUANTICA
Analisis local, cualitativo
FORMAS
(morphé) SISTEMAS DINAMICOS NO LINEALES

TEORIA DE SISTEMAS EXPANSIVOS

Cuadro VI. Sistemas fisicos

Los trabajos de C. F. Gauss, Bernhard Riemann y Henri Poincaré han establecido los
limites del espacio newtoniano (que neutralizd, a su vez, el espacio aristotélico), que ahora
queda estratificado por el espacio topoldgico, un espacio que no es ese espacio natural
newtoniano vacio, homogéneo..., aunque tampoco el espacio vivido fenomenologico, sino un
espacio intermedio.

Veamos como se pone en correspondencia con la estratificacion que propone Urbina.
El tiempo y el espacio son conceptos conjugados, la temporalizacioén y la espacializacion, se
han de poder poner en correspondencia los estratos del tiempo con los estratos del espacio
(Cuadro VII).

Tiempo- espacio, ideas conjugadas
Niveles TIEMPO ESPACIO
Superior, Temporalizacion en busca de la Espacializacion diastélica (distincion)
originario irreversibilidad El hacerse del espacio
Intermedio Temporalidad inmanente de Espacialidad diastdsica (separacion) o topoldgica
sucesion Se deslindan interioridad/exterioridad
Inferior Temporalidad como continuidad de Espacialidad diastematica (distancia)
presentes Mundo vivido.
Tiempo objetivo Espacio tridimensional de puntos y distancias

Cuadro VII. Espacio-tiempo

En el nivel superior se da la espacializacion, separacion de caminos de sentido junto a
la temporalizacion, al hacerse irreversible el proceso, el hacerse del espacio (y el tiempo)...
Aqui se produce la «libertad kinestésica», ese sistema de sensaciones en busca de un
momento Optimo: la espacializacion Optica, la espacializacion haptica... En el nivel inferior, la
espacialidad (y la temporalidad) ya estan configuradas como espacio métrico (puntos y
distancias) (y tiempo, un continuo de presentes). El espacio y el tiempo quedan ligados por
simultaneidad... Y en el nivel intermedio entre la espacializacion y el espacio objetivo, hay
una espacialidad de orientacién, no de coordenadas absolutas (junto a una temporalidad
espaciada sin presentes), espacio con lugares pero sin distancias, un espacio que se abre a la
interioridad, la primera forma de espacialidad conjugada con el tiempo. Es este espacio
topologico —orientacion, localizacion, exteriorizacion— el que ha estudiado y enriquecido la
investigacion de la fisica de los sistemas no-Lineales y que consideramos en paralelo con el
nivel intermedio de la estratificacion de Urbina.

49

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

LOGO-LOGIA

La dimension logo-légica es el nervio que mantiene la matriz fenomenoldgica tanto en
sus filas como en sus columnas; es el logos que anima y mueve las transoperaciones
correspondientes y despliega todos los niveles sintetizados; es la flecha dindmica intencional
que impulsa el movimiento operatorio por el que una subjetividad se ve abocada a una
transcendencia horizontal, a una sintesis, sea de identidad sea esquematica. Los niveles logo-
logicos son los niveles de significatividad que traducen las dindmicas horizontal y vertical de
la matriz, desde la significacion objetiva a la pluralidad de sentidos esquematicos pasando por
las fantasias perceptivas. Husserl elimina cualquier adherencia naturalista del significado; mas
(como hacerlo sin apelar a un alma, a un sujeto trascendental?

No podemos detenernos ni un instante, por lo abrumador, en los planteamientos de la
lingtiistica que ha revolucionado la gramatica tradicional, desde Saussure, Benveniste,
Jakobson, Coseriu o Chomsky, atravesada por la filosofia analitica del lenguaje del siglo XX.
Husserl ha defendido, en el nivel originario, el nivel en el que se originan los sentidos, la tesis
de la maxima amplitud y libertad de los sentidos, sin limites definidos. Sin embargo, el hecho
de que los significados se repitan de manera tan mondtona en todos los soportes conocidos,
desde la escritura a la literatura, desde el arte a la estética, nos hace sospechar la existencia de
una drastica limitacion entre ese nivel originario y el nivel intermedio.

SEMANTICA TOPOLOGICA

Permitaseme entonces hacer un comentario a mis trabajos sobre Semadntica
Topoldgica, en los que he tratado de mostrar lo que Urbina llama nivel intermedio. La
Semantica Topoldgica, heredera de estos planteamientos (a través del estructuralismo y el
giro morfoldgico), lo vincula a la cuestion del sentido. En rapido resumen: El teorema de
limitacion semdntica, que he denominado teorema de Thom-Petitot, se encuentra en relacion
con las gramaticas de casos. Si se considera el verbo como un operador, su valencia sera igual
al nimero de lugares para los operadores o actantes; lo que llama la atencidon no es tanto el
numero de posiciones como la razoén de que su numero sea tan limitado. jPor qué la dréstica
limitacion de la valencia? El teorema de limitacion semdntica es paralelo a los teoremas de
limitacion sintactica. Consideramos que la sintaxis no es arbitraria, sino impuesta por las
interacciones semanticas entre los actantes. La propuesta de una limitaciéon numérica de los
casos y la consiguiente lista finita de universales casuales abre el camino a una clasificacion
de las lenguas y a una primera clasificacion léxica de los verbos: todos los verbos que
pertenecen a un determinado tipo presentan el mismo arquetipo topologico. Los campos
semanticos mas comunes y/o primitivos vendrian a ser alrededor de unos veinte y los verbos:
a) «procesualesy, cuspoides y umbilicos; b) «repetitivos o iterativosy; c) «estaticos»: rodear,
cercar..., que expresan el hecho de que una entidad impide a otra -canalizada o no- poder
difundirse. d) Verbos «de ausencia», con formas especiales de escision: perforar, agujerear...

Observaciong : Me parece que una de las cuestiones mas estimulantes para los seres
humanos del futuro en general y de la filosofia en concreto, serd la de abrirse a esa infinitud
de sentidos, y descubrir en esa infinitud de sentidos posibilidades para una vida absorbida
desde hace siglos por el voraz y monstruoso Capital. Hasta ahora, los mejores filosofos que ha
dado Europa en el siglo XX, exceptuando a unos pocos que ya hemos mencionado, en vez de
abrirse a esos nuevos horizontes, han utilizado sus mejores recursos para justificar imperios
trasnochados, guerras barbaras y la opresion de unos hombres por otros. El mensaje de

50

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

Lévinas resuena una y otra vez: ;es posible un mundo que no esté direccionado por la guerra
de conquista? ;Es posible un mundo en que la condicién humana no se adquiera mediante la
destruccion de los otros, sino mediante la asuncion de la responsabilidad por el Otro? Y se
pedira también a la fenomenologia la capacidad de pensar esa cara invertida del ser humano,
frente a la incapacidad del naturalismo, cuyas respuestas impulsan desde la explotacion de
continentes enteros (utilitarismo, tecnicismo) hasta la «solucion final» para aquellos que no
pertenezcan al Dasein-Volk (racismo).

THYMO-LOGIA

LY qué seria de todos estos elementos, esquematizaciones, vectores intencionales,
transoperaciones... sin una energia que los anime? Sin el coraje, el brio o el impetu de los que
trata la Thymologia todas esas sintesis quedarian practicamente paralizadas. Ayudados por
una metafora clasica, podriamos decir que no es suficiente el auriga platonico (el complejo
significativo); se requiere la fuerza del caballo blanco de la ira, auxiliar por naturaleza del
racional, fuerza y energia para que se dirija a su objetivo sintético.”” En Homero, thymés
designaba los afectos, lo que provoca las emociones, frente a ndos que suscita las imagenes,
las ideas; el thymos es la sede de la alegria, lo que pone al hombre en movimiento, y, mas
tarde, pasara a significar la fuerza de 4nimo y la energia del deseo, etc.”” Urbina despliega esa
fuerza, ese coraje que comportan los afectos, dentro de la matriz fenomenolédgica en sus tres
niveles: afecciones esquematicas, sentimientos y emociones practicas. (Cf. Cuadro VIII).

Thymologia
AFECCIONES «SALVAJES»
Afecciones ESQUEMATICAS Vector intencional muy débil
o de la fantasia Significatividad en forma de esbozos de sentido que se interfieren y ajustan dando lugar

a temporalizacion / espacializacion
Afectividad se confunde con cognoscibilidad

SENTIMIENTOS
Afecciones intermedias o las afecciones «salvajes» armonizadas y «civilizadasy
SENTIMIENTOS las afecciones estan controladas por significatividades que resultan de habitos

kinestésicos: temporalidad espaciada y espacialidad topologica

EMOCIONES PRACTICAS
Afectos objetivos o Afectos y emociones promovidos por un vector fuertemente intencional animados por
EMOCIONES PRACTICAS significados con vistas a una accion

Cuadro VIII. Niveles de la thymologia

Esta fuerza afectiva, dice Urbina, no la exploraron los filésofos presocraticos, sino los
poetas: Mimnermo, Arquiloco, Semonides, Alcman, Estesicoro, Ibico, Simonides, Safo (de

72« Y qué —pregunté yo— podria decirse acerca de esto? ¢Que no hay en sus almas algo que les impulsa a
beber y algo que los retiene, esto ltimo diferente y mas poderoso que aquello? ... No sin razon, pues —dije—,
juzgaremos que son dos cosas diferentes la una de la otra, llamando, a aquello con que razona, lo racional
(Aoyotikdv) del alma, y a aquello con que desea y siente hambre y sed y queda perturbada por los demas
apetitos, lo irracional y concupiscible (emBvuntikév), bien avenido con ciertos hallazgos y placeres ;Y sera algo
distinto de esta tltima o un modo de ella, de suerte que en el alma no resulten tres especies, sino sélo dos, la
racional (Aoyiotikdv) y la concupiscible (emBvpunticov)? (O bien, asi como en la ciudad eran tres tipos de linajes
que la mantenian, el traficante, el auxiliar y el deliberante, asi habrd también un tercero en el alma, el irascible
(Bvpoedée), auxiliar por naturaleza del racional, cuando no se pervierta por una mala crianza? ...” Platon, La
Republica, 439¢-441a.

" B. Snell, El descubrimiento del espiritu. Estudios sobre la génesis del pensamiento europeo en los griegos,
Acantilado, Barcelona, 2007.

51

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

cuya obra el propio Urbina ha realizado una espléndida traduccién),”* Alceo, Anacreonte...”
Si los poetas han desplegado la afectividad en sus manifestaciones mdas genuinas, los
presocraticos fueron reacios a su tratamiento. Esa investigacion fue clausurada por Platon con
la expulsi%n de los poetas, que eran incompatibles con el nuevo programa epistemologico de
las Ideas.

Una larga tradicion filosofica platonica y estoica ha mantenido a raya a los afectos.
Podra parecer extrafio que hayan sido un racionalista, Descartes, y un sefardi descendiente de
hispanos, Baruch Spinoza,”” quienes hayan devuelto los afectos a la ciudad. Esto no es algo
casual. Los conversos hispanos habian asimilado los predicados espiritualistas a predicados
corporeos, una tradicion que conduce a Descartes y Spinoza. Antonio Goémez Pereira
(Antoniana Margarita, 1554) es un adelantado de la tesis cartesiana del animal maquina; Juan
Huarte de San Juan (Examen de ingenios para las ciencias, 1575) trata las categorias
afectivas a partir de combinaciones humorales en la tradicién galénica. Citaré, como muestra,
a nuestro humanista Alonso Lopez Pinciano, Philosophia antigua poética:

Esto se entendera mejor, si digo los soldados con que cada una de las potencias o escuadras milita, los
cuales son dichos afectos y passiones, como antes fue dicho; de los cuales digo asi, segun el orden de su
generacion: son los primeros amor y odio, y luego deseo, huida, esperanza y desesperacion, temor,
osadia y ira; y mas el gozo y la tristeza, las cuales acompaiian a las demas pasiones todas. Las primeras
cuatro (que son amor y odio, deseo y fuga) son soldados de la concupiscible y las otras cinco
(esperanza, desesperacion, temor y osadia y ira) pertenecen a la irascible; y el gozo y la tristeza, a la una
y a la otra. Todas tienen su contrario, excepto la ira. (Philosophia antigua poética, 54-56).

En el contexto del jesuitismo espiritual —no se olvide que Descartes estudidé en un
colegio jesuita y fue provocado para hablar de las pasiones por una mujer, la princesa
Elisabeth de Bohemia— y del racionalismo incipiente, que dignifican la experiencia y la
expresion de las pasiones, éstas se desprenden de la distincion ethos-pathos caracteristica de
la retorica clasica y se empezaran a considerar como expresiones legitimas del alma / Leib
conectadas fisioldgicamente con el cuerpo / Kérper.

Aun asi, los filésofos se han preocupado mas del conocimiento y del analisis de las
ciencias que de los afectos, reducidos a desempenar el papel de un subapartado menor de la
¢tica y ahi se pueden esconder en los grandes temas de los derechos humanos, por ejemplo.
Ahora bien, no cabe duda de que uno de los desarrollos que pide la filosofia hoy es el de la
cuestion de los afectos, dejados tantas veces «a la buena de dios» en manos del arte, de la
literatura, del teatro... 0, en nuestro tiempo, del cine y de las series televisivas.

Recordemos que Descartes en Las pasiones del alma y Spinoza en la parte 1v de su
Etica desarrollaron una teoria de los afectos que han quedado casi como piezas Unicas de
coleccionista.”® Ahora bien, la llevaron a cabo desde una dimension univocista que el barroco

" Safo y sus discipulas. Poemas, edicion de R. Sanchez Ortiz de Urbina, ediciones del Oriente y del
Mediterraneo, Madrid, 2009.

" Todos estos poetas se encuentran traducidos por Juan Ferraté en la antologia Liricos griegos arcaicos.

"®E. A. Havelock, Prefacio a Platén, Visor, Madrid, 1994.

TCf. A. Hidalgo Tufién, "La filosofia de los sentimientos", Cuadernos de critica e investigacion, n® 11/12,
Facultad de Bellas Artes, Universidad de Barcelona, 1988, pags. 53-81.

" Afortunadamente, un grupo de profesores vinculados a las universidades de Salamanca y Oporto estin
trabajando sobre las pasiones en un proyecto de gran altura. Véase José Luis Fuertes, Angel Poncela, David
Jiménez et al. (org.), La teoria de las pasiones y la Escuela de Salamanca. Edad Media y Edad Moderna,

52

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

tratd6 de una manera muy singular. En la musica, por ejemplo, se establecieron correlaciones
entre los sonidos y los sentimientos.”” Una tradicion que procedia de las Institutionis
oratoriae de Marco Fabio Quintiliano. El gran retérico amplia la teoria de la catarsis basada
en los afectos primarios de la compasion y el miedo, y contrapone el pathos, excitado y
vehemente, al ethos sosegado y afectivo. En esta linea, Gioseffo Zarlino, Institutioni
harmoniche (1558). Dimostrationi harmoniche (1571) y Supplimenti musicali (1588)
establece unas reglas que se convierten en el paradigma europeo de la composicion
polifonica: intervallare, propio de los parlamentos de los dioses y héroes de la tragedia griega,
vigor y virilidad; ristreto o conttrato, adecuado para expresar el desfallecimiento y la
sumision (por ejemplo, el lamento de Dido de la Eneida); quieto, adecuado para expresar
afectos tranquilos y mesurados, etc.

Uno de los explicitos propdsitos principales de la musica (barroca) era despertar las
pasiones o afectos, que se concebian como estados racionalizados que podian ser generados y
estimulados por los sonidos. Giulio Caccini (1550-1618), de la Camerata florentina, Antonio
Lucio Vivaldi (1678-1741) o Johann Sebastian Bach (1685-1750) consideran que las escalas
mayores y tempos alegres transmiten alegria y las escalas menores y lentas expresan tristeza y
las disonancias evocan miedo o panico. El stacatto [la nota se acorta] representa las alegrias;
el legato [ligadura] representa la tristeza.

El jesuita Athanasius Kircher (1601-1680) defiende en Musurgia universalis sive ars
magna consoni et dissoni, 1650 que la teoria de los afectos es la Retdrica de la nueva musica.
Hay conexion rigurosa entre los estados animicos y la armonia. La Musurgia explora
detalladamente las caracteristicas de los distintos temperamentos y las particularidades con las
que diferentes hombres y animales expresan sus afectos o pasiones. Etc. Este programa
concluirda con la correspondencia entre las tonalidades y las pasiones. (En el cuadro IX
ofrezco algunos ejemplos a partir de tres manuales muy seguidos en su tiempo).

Marc Antoine Charpentier Johann Mattheson Jean Philippe Rameau
Régles essentielles de la Das neu-erdffnete Orchestre, 1713 Traité de I’harmonie, 1722
composition, 1670
Do mayor Alegria, espiritu guerrero Colera, enfado, impertinencia Viveza, regocijo
do menor Depresion, tristeza Dulzura desbordante Ternura, lamentacion, tristeza
Re mayor Gozo, enfado , beligerancia Terquedad, agudeza , escandalo Viveza, regocijo
re menor Solemnidad, devocion Calma, religiosidad, grandilocuencia, | Dulzura, tristeza
(religiosa) alegria refinada
Dulzura, jovialidad Insinuacidn, persuasion, brillantez, Canciones tiernas y alegres
Sol mayor alegria.
Severidad magnificente Gracia, complacencia, nostalgia Ternura, dulzura
sol menor moderada, alegria, ternura
. Magnificencia, jovialidad Diversion, alarde Tormentoso, rabioso
Si b mayor
sib menor | Depresion, terrible Extroversion Canciones tristes

Cuadro IX. Tonalidades y pasiones

Instituto teoldgico "San Pedro Alcantara", Caceres, 2013; y de los mismos coordinadores La feoria filosofica de
las pasiones y de las virtudes. De la Filosofia Antigua al Humanismo Escolastico Ibérico. Textos y estudios de
Filosofia Medieval, 6. Edicoes Himus, Oporto, 2013, volumen en el que me honro participar con el articulo "La
modernidad de Francisco Suarez", pags 267-292.

" Véase el excelente trabajo de Lucia Diaz Marroquin, La retérica de los afectos, Reichenberger, Zaragoza,
2008.

53

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

En la misma teoria de los afectos el univocismo comporta algunas insuficiencias. Los
dos grandes afectos de Spinoza, la firmeza (el deseo por el que cada uno se esfuerza en
conservar su ser) y la generosidad (el deseo por el que cada uno se esfuerza en ayudar a los
demas hombres y unirse a ellos mediante amistad) chocan inevitablemente con lo que
podemos llamar el «sindrome de Bruto», capaz de asesinar a quien solo le ha hecho
generosamente el bien, o «sindrome de Actedén», que "crid tantos perros que lo vinieron a
comer" segun Ovidio en Las metamorfosis. Es la figura del adagio latino Ale luporum catulos
o del refran castellano Cria el cuervo, sacarte ha el 0jo.*

(Habria que considerar, por contra, que las teorias de los afectos de Descartes y de
Spinoza son naturalistas? Después de la tesis de Antonio Damasio pudiera parecer que si,
porque los considera en su cara univoca: tal afecto, tal conexion neuronal. Veamos. Damasio,
en primer lugar, no contempla el lugar de las afecciones; en vez de sentimientos, Damasio
habla de emociones, vinculadas al cuerpo, que regulan la praxis vital; serian reacciones
simples que aseguran mediante respuestas quimicas, el estado emocional que ajusta el medio
interior del organismo a circunstancias exteriores de la accion, con el objetivo de preservar la
vida y el propio organismo. Hay emociones primarias: miedo, ira, asco, sorpresa, tristeza,
felicidad...y emociones sociales: simpatia, turbacion, vergiienza, culpabilidad, orgullo, celos,
envidia, gratitud, admiracion, indignacion, desdén... Y, en fin, los sentimientos quedarian
vinculados a la mente como patrones neuronales reflexivos o representaciones mentales de las
emociones. El sujeto cartografia los estados corporales. El sentimiento esta tanto en el estado
concreto que provoca el mapa, como en el mapa mismo. Asi los sentimientos: Dolor, placer...

En la fenomenologia no estdndar, los estratos estan configurados de manera diferente.
Las afecciones originarias son la primeras modulaciones de la fuerza esquematica y de ahi la
importancia fundamental de la fantasia en el nivel originario, en el que se hacen los sentidos y
afloran las subjetividades. Los sentimientos son transposiciones de afecciones originarias; y
los afectos, trasposicion de los sentimientos. La fenomenologia no estdndar, entendemos,
tiene por delante un programa amplisimo para romper el univocismo de Husserl en la teoria
de los afectos.

META- SHOAH

Pero ademas podra explicarse de forma novedosa, esa conducta / comportamiento /
praxis de la barbarie del siglo XX que constituy6 la Shoah y que atn no se ha podido digerir
de ninguna de las maneras aunque se busquen explicaciones desde todos los puntos de vista
posibles: la teologia; la manifestacion del «alma alemanay; la modernidad; el totalitarismo
politico; el nihilismo; la condicién judia; el descoyuntamiento sadico de la sociedad; la nuda
vida; etc.®' La fenomenologia no estandar abre un territorio mas amplio comin a toda la

% Juan del Mal Lara, La philosophia vulgar, Catedra, Madrid, pag. 1278 ss.

1 Un estudio general en A. Serrano de Haro, "La filosofia ante el Holocausto: orientaciones categoriales y
bibliograficas", Vigencia y singularidad de Ausschwitz, Anthropos, Barcelona, n® 203, 2004, pags. 95-109.
Estudios mas especificos: Zygmunt Baumann en Modernidad y Holocausto, Sequitur, Barcelona, 1997,
Emmanuel Lévinas, "Algunas reflexiones sobre la filosofia del hitlerismo", en M. Beltran, J. M. Mardones y R.
Mate (eds.), Judaismo y limites de la modernidad, Riopiedras, Barcelona, 1998; G. Agamben, Homo sacer. El
poder soberano y la nuda vida, Pre-Textos, Valencia, 1998; George Steiner, Pasion intacta, Siruela, Madrid,
2001; Claude Lanzmann, Shoah, Arena libros, Madrid, 2003; Christiane Stallaert, Ni una gota de sangre impura.
La Esparia inquisitorial y la Alemania nazi cara a cara, Galaxia Gutenberg/Circulo de Lectores, Barcelona,

54

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

condiciéon humana del conjunto de grupos humanos, de comunidades, de paises o de
coaliciones estales de los hombres. Y ahi, en la afectividad originaria de las kinestesias de
fantasia, en la concrecidon oscura y descentrada, en esa phantasia en la que atin no se han
incorporado principios de identidad, muy débil intencionalmente, anidan no solo los
materiales que alimentan la firmeza y la generosidad, sino los materiales que nutren el «huevo
de la serpientey...

Ahora se podra entender mejor la referencia a esa formulacion anterior de Levinas, de
encontrar un mundo (una topologia, decimos nosotros) que desraice todo el lenguaje de la
guerra y, mas all4, las raices del odio, que es la raiz del mal, como ensefa Spinoza. Y por eso
no se puede bajar la guardia, se requiere mucha energia para evitar el que salga a flote la
barbarie.

Es éste otro de los retos magnificos al que nos invita la filosofia de Urbina, tras un
marxismo en todas sus variaciones socialistas, comunistas, anarquistas... que no fue capaz de
cultivar los afectos, sometidos todos ellos a la voluntad de poder. «Primero el poder; luego, ya
se veray». La vida de los afectos en el marxismo tradicional, de Lenin a Althusser (y entre
nosotros, Gustavo Bueno; es bien sintomadtico jpor sorprendente! que la ejemplificacion de
mayor enjundia de Ensayos materialistas, sea la tesis de Vidal Pefia sobre Spinoza, y que pase
de soslayo por la teoria de los afectos), habian quedado arrojada al saco de la ideologia.
Parece que se ignora que la fuerza del poder ha pasado de las herramientas clasicas al control
de los afectos bajo la propaganda, etc.** El giro que ha dado el postestructuralismo a esta
cuestion, desde el puro poder al poder de los afectos (Foucault, Deleuze, Lyotard...) es de una
riqueza extraordinaria que rompe con la rigidez eidética (cientificista) anterior. Hay que
alegrarse también, en consecuencia, de que entre las dimensiones dindmicas de Urbina se
encuentre el thymos y que se despliegue el mundo de los afectos mas alld de la teoria de las
ideologias..., de aquella brutal dicotomia entre burgués / comunista y que dejaba el mundo de
los afectos, primero, a Corin Tellado y, luego, a Tele5.

111 Meditacion: morfologismo filoséfico

Se concluye este articulo con una tercera y minima meditacion sobre la ontologia liberada del
univocismo del ego trascendental. Y se hace una propuesta de cambio del término materialismo
ontologico, constituido desde el escotismo que corta ontologicamente materia y forma— por el de

2006; B. A. Kaplan, Unwanted beauty: aesthetic pleasure in Holocaust representation, University of Illinois
Press, Illinois. 2007 y un etcétera inabarcable.

%2 En la serie televisiva Mad men se muestra como se gesto la propaganda y el control de los afectos en los afios
sesenta del pasado siglo, tras la segunda guerra mundial, por personas como el protagonista, un hombre sin
formacion académica pero que ha vivido una vida muy intensa y que es capaz de encauzar las emociones, los
sentimientos y los afectos por la via de la publicidad. Para que ésta actiie eficazmente es conveniente que el
receptor o destinatario no haya formado su subjetividad y que las emociones del emisor se transmitan
directamente a las emociones del receptor. La izquierda académica, que ha estudiado todos estos recursos de la
afectividad a través de los medios audiovisuales, ha empezado ya a sacar sus beneficios en el movimiento
sociopolitico que se autodenomina Podemos, imitando otro Podemos que también alcanz6 el poder por medio de
estos recursos de las redes sociales, en las que cualquiera puede expresar mas sus emociones y sentimientos que
su teoria critica. En Podemos se saben utilizar los afectos de manera ajustada a la tecnologia que los sustenta; sin
embargo, es un movimiento cuyos dirigentes principales carecen hasta ahora (finales de 2014) de la més minima
experiencia politico-administrativa; no han tenido que realizar sus presupuestos ni siquiera en el pueblo mas
pequeiio de Espana. Y, sin embargo, han conseguido a través de las redes sociales, la TV, etc., en programas con
un alto contenido de «emocionalidad», un gran apoyo de la poblacion.

55

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

morfologismo filos6fico. Morphé acoge a la materia y a la forma como dos caras imposibles de
separar.

Este marco dindmico —cualidad, espacio, tiempo, logos y accidén/pasion — que
enmarca la matriz fenomenolédgica, configurado en el exterior de los sistemas categoriales
aristotélico o kantiano, y desarrollado por Urbina en Estromatologia, puede considerarse
como un método de apertura a una nueva ontologia que desborda el univocismo de Husserl,
heredado del cartesianismo y del kantismo.* Me atreveria a considerar la obra de Urbina
como resolucion del viejo problema de los universales:

Si bien se mantiene el univocismo en el nivel inferior del mundo cotidiano regido por
los métodos cientificos clasicos (galileano-newtonianos) deductivos y experimentales, y en el
que se producen las sintesis de identidad, se abren las puertas a la ontologia analogista del
nivel intermedio, en el que pueden ensayarse todas las semejanzas, oposiciones y aporias
posibles por medio de la topologia y los sistemas no-Lineales. Pero no se hurtan tampoco las
filosofias equivocas, alli donde se con-forman el sentido y la significacion, sintesis sin
identidad, el nivel superior en el que nos reconocemos como humanos, en paralelo a la
mecénica cudntica de Feynman.

Tal parece ser la propuesta de la filosofia no estdndar de Urbina: una matriz
fenomenoldgica que da paso a una ontologia plural, haciéndose continuamente (in fieri) en los
distintos niveles y enmarcada en las cuatro dimensiones de la temporalidad, la espacialidad, la
significatividad y las pasiones. Repasaré brevemente algunos aspectos de una ontologia que
abandona el ego trascendental:

ONTOLOGIA PLURAL

Esta ontologia plural, ni regida ni sometida al ego trascendental, tritura las regiones o
géneros o lienzos de materialidad de la ontologia del cristianismo y de la modernidad: una
ontologia univocista de cufio escotista que separa materia y forma (al socaire de problemas
teoldgicos como el del «cuerpo yacente de Cristo») y pone en correspondencia perfecta y casi
término a término las formas consideradas por el intelecto con las formas existentes en la
realidad (ideas claras y distintas); una ontologia que distingue la potentia Dei absoluta de la
potentia Dei ordinata, ontologia reformulada por Pedro de Fonseca y Francisco Suédrez en una
metaphysica generalis, referida al ens commune, y una metaphysica specialis, referida al
summum ens, es decir, a Dios, que aun Pierre Aubenque utiliza para explicar a Aristoteles.**
De manera que, como hace Gustavo Bueno, puede meterse indiscriminadamente toda la
experiencia fenomenologica de los niveles, tan rica y tan determinante en la vida de los seres
humanos, o bien en el segundo género de materialidad o, en caso de no saber qué hacerse con
estos o aquellos fendmenos, en la materialidad trascendental, que no seria, en el mejor de los
casos, sino la materia indeterminada de la scala naturae, y no un envoltorio, como suelen
considerar sus seguidores; mas bien habria de compararse a una especie de sustancia
plomifera o quiza una escultura, la estatua del pescador beocio Glauco a la que se refiere
Platon en la Republica (611d), y a la que se van adhiriendo toda clase de sustancias —

%3 Resumo asi esa polémica continua entre el Husserl exotérico del ego trascendental y la ciencia, y el Husserl
esotérico que se reconoce en la Lebenswelt pre-cientifica, en lo que nos hace humanos, en definitiva. Véase el
clarificador articulo ya citado de A. Hidalgo, ";Nueva fenomenologia o refundacion de la fenomenologia? Una
presentacion materialista".

% Pierre Aubenque, El problema del ser en Aristételes, Taurus, Madrid, 1991, pags. 269-270.

56

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

conchas, algas y piedrecillas— y, podriamos afiadir nosotros, cualesquiera otras sin
determinar procedentes de los mas remotos lugares de los océanos.

CONEXIONES ENTRE LOS NIVELES

La gran dificultad de una ontologia asi estructurada tiene que ver con la conexion entre
los distintos niveles fenomenologicos. Los conceptos filosoficos de transposibilidad y
transoperacion estan muy lejos de ser aceptados si no es como consecuencia de haber
tomado la decision de hacerse fenomenélogo no estandar.®® Esta dificultad me ha animado a
incorporar el concepto de proyeccion topologica como analogado, tomando como punto de
partida el propio concepto de estromatologia, que remite a un concepto de cufio topoldgico.
Los estromata, los sedimentos, estdn muy cercanos a la estructura folidtil y hojaldrada,
ahojada; los estromatolitos, dice Urbina, son rocas de contextura hojaldrada (pags. 13, 242,
376), una estructura topoldgica introducida por Riemann, la superficie de Riemann. Esta
superficie toma un sentido afin al de repliegue de Balfour, que elimina las hipdtesis de la sopa
primordial... Entonces, los conceptos de transpasabilidad y transoperacion, asi como los de
epokhé, que dura un instante, o hipérbasis, que se da de golpe, repentinamente, pueden ser
matizados desde el concepto de proyeccion topologica y nos permite explicar las sucesivas
transformaciones que se producen desde la estructura n-dimensional del mundo en el que
vivimos a la estructura uni-dimensional del habla y de los signos escriturales, a través de la tri
(o tetra, si incorporamos el tiempo)-dimensionalidad de los cuerpos y de la bi-
dimensionalidad del soporte, papiro o libro. La escritura, siguiendo el precioso analisis de
Freud en Moisés y la religion monoteista,*® podriamos decir que es una proyeccion de la
piramide para poder ser transportada por el desierto.®” El proceso que va de la vivencia a la
percepcion lo hemos interpretado por medio de sucesivas proyecciones desde las coordenadas
tri o tetra-dimensionales o mundo de las vivencias, a las coordenadas bi-dimensionales de la
percepcion y a las coordenadas uni-dimensionales del lenguaje. La vivencia se da siempre
envuelta en una variedad n-dimensional.

Asi queda explicado, creemos, de manera mas inteligible, el concepto tan dificil de
intuicion: no es la intuicion de la percepcion sensible, sino la intuicion de la propia vivencia
con sus dimensiones adicionales: gestuales, lingiiisticas...

TEOREMA DE LIMITACION SEMANTICA Y DE LAS FIGURAS DE CONCIENCIA
En esa infinitud de sentidos del nivel superior de la matriz fenomenologica, la

topologia realiza una drastica seleccion, tal como sefialamos anteriormente. La conexion entre
los actantes en el espacio topologico nos ha permitido, ademads, encontrar las cuatro formas de

% El propio Urbina comprende que una cosa es ser fenomeno6logo, perteneciente a esta clase de filosofos, y otra
la experiencia estética abierta a cualquiera que se entrene en la experiencia artistica. "La oscuridad de la
experiencia estética", Eikasia, n® 47, 2013, pag. 27.

86 Sigmund Freud, Escritos sobre judaismo y antisemitismo, Alianza, Madrid, 1970.

*”No seria la piramide, como supondria Derrida, lo tmico que no podria ser sometido a la deconstruccion,
excepto por metafora, sino el espacio n-dimensional de las variedades topologicas. Cf. Jacques Derrida, "El pozo
y la piramide", Mdrgenes de la filosofia, Catedra, Madrid, 1989. También, Peter Sloterdijk, Derrida, un egipcio.
El problema de la piramide judia, Amorrortu, Buenos Aires, 2007.

57

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

conciencia originarias: dos eliptico-instrumentales: vencedor / vencido; rebelde / sumiso; y
otras dos hiperbolico-corporales, excluyente / excluido y protector / protegido.™

CORRECCION DE LA EPHOKE Y DE LAS HIPERBASIS

La semantica topoldgica, que anuda tiempo-espacio-sentido-afecto, incorpora un
corrector desde la ciencia al proyecto fenomenologico en el inicio de la andbasis
fenomenolodgica. Si se parte de la scala naturae, la epokhé ni puede ignorar las ciencias ni
puede anularlas. Por eso hemos defendido, pongamos por caso, que todo cambio —por
ejemplo, la paz por la guerra de Lévinas— ha de ser compatible con la topologia que la haria
posible.” Urbina defiende esta tesis continuamente: En ningiin caso se pueden anular los
resultados de la ciencia (pag. 457); hay que denunciar la deriva anticientifica de la
fenomenologia (pag. 458); ésta ha de intercambiar sus hallazgos con las ciencias (pag. 459);
ha de eliminarse esa separacion entre ciencia y filosofia... Y, ademas, advierte del peligro de
la fenomenologia descontrolada: «Pero ahi la fenomenologia deja de serlo; se hace
simplemente especulativa» (pag. 374). Por mi parte, afiadiria algo mas: que el resultado de la
reduccion fenomenolodgica ha de ser compatible con la ciencia. Compatible no quiere decir
que la ciencia (la neurobiologia, por ejemplo) sea la filosofia primera y, a la postre, haga
inatil la filosofia (las tesis de Patricia Church y los neurobidlogos norteamericanos);’
tampoco que la fenomenologia haya de reinterpretarse segun los resultados de la ciencia, pues
hay que ser al mismo tiempo muy cauto con la ciencia (y sobre todo con los fraudes de los
cientificos «desesperados» por encontrar una primicia que los haga premios nobeles, etc.). La
mecénica cudntica que a Urbina le sirve de punto de analogia (Marc Richir era fisico
cudntico), ha dado y da lugar a no menos especulaciones que la fenomenologia. La propia
mecanica cuantica, ademas del debate interno entre causalistas y a-causalistas, también ha
dado lugar a planteamientos que rayan, y aun atraviesan, lo esotérico, lo religioso, etc.”’

MORFOLOGIA

(Como corregir ese «golpe» de la hipérbasis? Mi criterio es que solo puede ser
corregido adecuadamente al contrastarlo con las formas en el sentido de morfologias, de las
morfologias que permite el sistema (no puede apelar a marcianos verdes con antenas, dicho en
metafora topica). Morfologia mira a la vez hacia la ciencia de las formas (la disciplina que
formaliz6 D'Arcy Thompson, On growth and Form, 1961), que ya es materia, y a la Idea
filosofica aristotélica de Forma como especie. La Idea filosofico-cientifica de Forma —
eDdoc/eidos, Dodéalidea, popeny/morphé— evoca simultdneamente «ver» y «saber», y

% F. M. Pérez Herranz, "Un modelo topologico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia",
Eikasia, n° 43,2012, pags. 175-204

% F. M. Pérez Herranz, "El (inmarcesible) arbol del bien y del mal: entre el atractor maligno y el préjimo" en F.
M. Pérez Herranz (ed.), La colera de Occidente. Perspectivas filosoficas sobre la guerra y la paz, Plaza y
Valdés, Madrid, 2013, pags. 23-60.

% Paul y Patricia Smith Churchland consideran que el alma/estados mentales es/son un/unos suceso/s o proceso/s
del sistema nervioso central. La psicologia popular ha de ser reemplazada por la neurociencia: El lenguaje
fisicalista y el lenguaje ordinario son incompatibles; el lenguaje intensional es estéril; eliminacion de la
psicologia del sentido comun; la neurociencia (perspectiva molecular) como sustituto de la psicologia, incluidas
las ciencias de la conducta (perspectiva molar)... Cfr. Patricia S. Churchland, Toward a Unified Sciencie of the
Mind / Brain, 1986; “Neurosemantica: sobre mapas mentales y la representacion del mundo” en Ciencia y
Sociedad, Fundaciéon Santander Central Hispano, Madrid, 2000.

! Véase como muestra los textos de relativo éxito en su dia: Gary Zukar, La danza de los maestros, Argos
Vergara, Barcelona, 1981. Fritjof Capra, El tao de la fisica, Luis Carcamo, Madrd, 1984.

58

NOVIEMBRE
2014



De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontologia | Fernando Miguel Pérez Herranz

pertenece a aquella espléndida constelacion semantica de conceptos que articularon el original
discurso de los antiguos griegos, junto a otros entre los que destacan por su capacidad de
expresion, logos, aletheia o arxé... La gramdtica comparada ha descubierto la raiz
indoeuropea de morphé, que designa nociones vinculadas a la visién y el conocimiento. El
vocablo de partida wid/weid da, a la vez, *Fidein, que se vierte al griego y al latin como «ver»
y *Feidévai, que se vierte como «saber»; en sanscrito se confirma: veda significa saber;
vidvam, el vidente; y vidura, el héroe que ve y que sabe.”” Si morphé / forma procede de ese
vinculo con la escala humana de la percepcion, no es sorprendente que en Aristdteles reciba el
fundamento en la teoria de la sustancia, pues las sustancias aristotélicas son, en general, las
cosas perceptibles. «Los objetos de tamario medio —afirma el helenista Barnes— constituyen
el mobiliario primario del mundo de Aristételes».”® Morphé, que es palabra simétrica a
fenomeno, a phainomenon, de aparecer, lo que aparece, lo que se manifiesta, remite a la raiz
phos, luz; pero no se agota en aquello que parece, apunta también a lo que se oculta, a lo que
no aparece nunca: aparencia y aparecencia. El fendémeno puede quedar explicito por
retraccion, al encogerse y entrar en el interior de otro, como el caracol que retrae los cuernos
y entra en su caparazon.

SUJETO CORPOREO-MORFOLOGICO

Ahora bien, esa morfologia, conceptualizada como especie, ha de dar paso al sujeto
corporeo individualizado como limite de la matriz fenomenoldgica. En el complejo conflicto
de las conexiones entre ética y moral, las normas éticas que afectan al cuerpo humano
individualizado serdn siempre privilegiadas por encima de las normas morales que afectan a
los grupos o comunidades. De manera que la matriz fenomenologica ha de trazar sus limites
en el cuerpo humano individualizado (que desborda la mera racionalidad e incorpora los
afectos, el sufrimiento, la desolacion...); pero no puede ignorar las verdades cientificas como
identidades, verdades locales que no pueden nunca totalizar la serie eidética.

Final

Y para concluir estas meditaciones, tengo que abandonar la tonalidad del espacio-
tiempo y de la significacion y reanudar la tonalidad de los afectos, del goce, de la alegria
spinozistas, que produce leer un libro como el de Ricardo Sénchez Ortiz de Urbina. Un libro
que nos muestra la regla y el camino para continuar la segunda revolucion filoséfica de
Husserl, quien, como a un nuevo Moisés, le fue imposible acceder a la tierra prometida y
hubo de conformarse con quedarse a sus puertas, quizd por haberse acogido al ego
trascendental sin conviccion. Después de muchos roturadores de esas tierras pedregosas, van
apareciendo huertas, carmenes, jardines..., a los que ahora se afiade una herramienta —la
estromatologia—que, sin duda, permitira roturar nuevas tierras para sembrar toda clase de
arboles frutales. Esperamos que pronto Urbina nos muestre partes del jardin que esta
sembrando, cultivando y cosechando.

2 A. Motte et alii (ed.), Philosophie de la Forme. Eidos, idea, morphé dans la philosophie grecque. Des origines
a Aristote, Editions Peeters, Louvain-La-Neuve, 2003.
37, Barnes, Aristoteles, Catedra, Madrid, 1982, pag. 80.

59

NOVIEMBRE
2014






	Blank Page



