
11  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

De  la  caverna  al  castillo.    
Meditaciones  sobre  el  ego  trascendental  y  su  ontología    
Fernando  Miguel  Pérez  Herranz  
Universidad  de  Alicante  
    

  
 
... amaréis a mi pueblo amaréis a Israel que os ha dado a Dios que os ha dado el más grande libro que os 
ha dado al profeta que era amor y en verdad qué tiene de extraño que los alemanes pueblo de naturaleza 
hayan detestado siempre a Israel pueblo de antinaturaleza ... castigan al pueblo de la Ley y de los 
profetas al pueblo que quiso el advenimiento del humano en la tierra sí saben o presienten que son el 
pueblo de la naturaleza y que Israel es el pueblo de la antinaturaleza portador de una loca esperanza que 
lo natural aborrece y por instinto abominan del pueblo contrario que en el Sinaí declaró la guerra a la 
naturaleza a lo animal en el hombre y de esa guerra testimonian la religión judía y la religión cristiana ... 
Dios ... dicta todo cuanto para zafarse de la tara natural y animal debe el hombre hacer y sobre todo no 
hacer y la prohibición de matar es el primero de Sus mandamientos el primer grito de guerra contra la 
naturaleza... Albert Cohen, Bella del Señor, Anagrama, Barcelona, 1987 (19681), págs. 708-710. 
 
 

I Meditación: La cuestión polémica 
 

En donde se inicia esta meditación y se trata la cuestión polémica nuclear: ¿para qué el ego 
trascendental? 

 
Corría el año 2008 y Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina escandalizaba a los seguidores 

del materialismo filosófico con un artículo1 titulado: «¿Para qué el Ego Trascendental?». La 
respuesta al interrogante planteado fue bien contundente: «Para nada si se entiende en 
detrimento de esa pluralidad originaria de singulares en interfacticidad». La justificación de 
esta tesis está formulada en términos de filosofía fenomenológica, pero es clara: frente al ego 
trascendental, Urbina postula una pluralidad de sujetos desconectados, carentes de conciencia 
y de percepción interna, y sin identidad: 

 
Finalmente, si el lugar del Ego Trascendental está en el límite de la confluencia de la crítica y la 
constitución, resultará que el Ego Trascendental no es sino la misma pluralidad originaria de egos 
singulares en interfacticidad, como hemos explicado. Se lo podría interpretar como el sumatorio de esa 
pluralidad originaria, pero se correría el riesgo de anular la interfacticidad y de entender que el Ego 
Trascendental ampara y orienta eidéticamente, como ilusión trascendental, lo que no es sino facticidad 
insobornable. 
 
Se ha de advertir que del mismo ámbito del materialismo filosófico llegaron también 

respuestas muy favorables como la de Silverio Sánchez Corredera, aunque pidiera cautela 
ante el peligro de dar al sujeto una unidad hipostática o un trasfondo último sustancializado. 
El Ego, como el Ser, se dice de muchas maneras, advierte Silverio. Habría que hablar, quizá, 
de «Socio-ego Trascendental», «Pluri-ego trascendental», «Trasi-ego Trascendental», etc. Las 
consecuencias más graves de la deconstrucción de Urbina del ego trascendental tendrían que 
ver con lo que Víctor Gómez Pin llama la dignidad de la razón,2 si entendemos que el ego 
trascendental supone el corte ontológico entre lo humano y lo no humano. De este modo se 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina, "Para qué el Ego Transcendental", Eikasía, nº 18, 2008, págs. 13-32.  
2 Víctor Gómez Pin, "La dignidad de la razón" en E. Ranch y F. M. Pérez Herranz (eds), Seminario de Filosofía. 
Centenario de René Descartes (1596-1996), Universidad de Alicante, 1997, págs. 139-149. 



12  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

difuminaría el salto cualitativo entre el animal y el ser humano y la antropología no sería más 
que un capítulo de la etología. La dignidad de la razón quedaría disuelta en un conjunto de 
hábitos o de costumbres según el esquema humeano y habría desaparecido toda 
trascendentalidad humana. Ante esta consecuencia, Sánchez Corredera defiende el ego 
trascendental no como un absoluto o como un individuo, sino como un ego trascendental 
«socialista», en cuanto se configura socialmente; en cuanto necesita al sujeto individual 
completo: «autónomo», «libre»... para constituirse; y en cuanto este sujeto no es sólo el 
miembro de un grupo, sino un sujeto de operaciones que se ordenan en una escala 
institucional. 

 
Ahora bien, este ego o sujeto trascendental al que recurre Silverio, nos parece, es un 

sujeto que ha realizado ya un largo recorrido, desde su sustancialización como psyché (Safo y 
Sócrates), pasando por el alma cristiana, hasta el sujeto de la historia o de los derechos 
humanos. Un sujeto que, por decirlo suavemente, ha fracasado por ser o extremadamente 
enérgico hasta desencadenar la barbarie o extremadamente débil para resistirla.3 Y es la 
investigación de Urbina la que nos conduce a la cuestión nuclear de nuestra época de 
posguerra mundial (que algunos han llamado eufemísticamente posmoderna) o, más aun, me 
atrevería a decir la única cuestión fundamental, de fundamento (grund), tras haber fracasado 
la concepción del hombre como psyché, alma sustantiva, mónada eidética o ego trascendental 
sustrato, raíz y fuente de la moralidad. Un fracaso que comienza ya con el Agustín de Hipona 
que legitima la guerra; que continúa con la escolástica fundadora de la Inquisición y la 
justificación de la minoría de edad de los indígenas amerindios; que se corona con la 
revolución jacobina y su instrumento preferido, la guillotina; que se populariza con los 
nacionalismos racistas (¿hay otros?) del siglo XIX... La guinda a esta negra4 tarta la ponen las 
barbaries comunista y nazi culminadas con la Shoah del siglo XX. ¿Qué puede ser esa 
universalidad de lo humano, fuera del marco fallido del alma sustantiva, mónada eidética o 
ego trascendental?  

 
Pero además del sujeto fracasa también el objeto por antonomasia de la modernidad: la 

Ciencia. Las ciencias, contaminadas y absorbidas por la Técnica, han transformado el mundo 
—como quería Marx—, sí, desde luego; pero no lo han mudado en un paraíso terrenal, sino 
más bien en una superficie esférica nihilista achatada por los polos de la explotación y la 
violencia. 

 
Adelantándose a las catástrofes del siglo xx, y más tarde en pleno fragor bélico y 

degradado entre las naciones europeas, Edmund Husserl (1859-1938) llevó a cabo el ejercicio 
más persistente y minucioso para dar con un lenguaje adecuado capaz de permitirnos salir de 
este embrollo, de esta contradicción europea, que ha logrado las metas más excelentes en artes 
y ciencias, a la par de las mayores barbaries imaginables en política y sociedad. Naturalmente, 
ese giro, esa torsión, esta revolución filosófica (que sería pareja a la revolución escotista del 
siglo XIV), no es fácil de formular y, a fortiori, de aceptar. De ahí la gran dificultad de 
entender al filósofo moravo así como de las muchas incomprensiones que ha provocado. De 
manera parecida, Emmanuel Lévinas, en medio y después de la gran catástrofe, continúa la 
búsqueda de un nuevo lenguaje en el terreno de la ética, un fundamento para la «nueva 
convivencia» humana capaz de colapsar la guerra, que el filósofo lituano sitúa en el inicio de 
la civilización helena. El dolor, el sufrimiento (ahora lo empezamos a comprender) es tan 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
3 M. Horkheimer y Th. W. Adorno, Dialéctica de la Ilustración, Trotta, Madrid, 1994. 
4 La Europa negra la denomina M. Mazower (véase en Ediciones B, Barcelona, 2001). 



13  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

objetivo como lo es el crematorio que lo provoca. De haber vivido algunos años más, Husserl 
habría podido reescribir lo que ya escribió en Investigaciones lógicas, cambiando sólo una 
palabra: «Percibo la angustia que me oprime la garganta exactamente en el mismo sentido en 
que percibo el gas que destruye mi cuerpo».5 

 
En todo caso, hay algo en lo humano que nos conmueve y nos ofrece una esperanza 

que ni siquiera la Shoah puede ahogar: las catedrales y la pintura renacentista; los afectos de 
la alegría de Spinoza...; la música de Monteverdi, de Tomás Luis de Victoria, de Mozart, de 
Beethoven, de Malher, de Schoenberg...; la ciencia no utilitarista de la relatividad de Einstein 
y de la mecánica clásica de Schroedinger... Por eso hay que agradecer este libro de Urbina en 
un contexto europeo tan trivial, insulso y aculturizado como el que vivimos, sobre todo en 
España, embriagados de gritos e insultos, de picaresca de chalet, de políticos avaros o 
desesperados, de una academia vendida a la cuantificación y a las estadísticas en las que se 
escuda para ocultar su insignificancia. Debemos, tenemos la obligación filosófica de buscar 
otra orientación, de dejar un legado de esperanza a las generaciones que vienen para que 
tengan la oportunidad de fertilizarlo. Urbina lo muestra clara y distintamente: no es en el ego 
trascendental, ni el monadológico, ni el alma sustantiva... (dejemos esos conceptos en manos 
de los soñadores de imperios), sino en la zona originaria allí donde hay que encontrar lo que 
nos hace humanos, en esa zona tan rica y exuberante por un lado, y tan confusa y sombría por 
otro, tan descentrada y a la vez tan concreta, con una enorme capacidad pasional y sin apenas 
espacialidad, temporalidad, significatividad o afectividad, pero en la que se originan esas 
mismas dimensiones de espacio, tiempo, significado y afectos; ese nivel en el que se plantea 
el sentido de lo humano, que nada tiene que ver con la luminosidad de la que hacen gala las 
Ideas platónicas y plotinianas, aunque igualmente se separa tajantemente del mundo animal. 

 
Y, desde luego, habrá que dar un paso más. Ciertamente el ego trascendental es 

superfluo, como lo es el mundo al que totaliza. No hay ese mundo ontológico definido como 
un lienzo de tres piezas coloreadas, más hilvanado que cosido: la blanca alma, el azul cosmos 
y el rojo dios, la solución cristiana para poder distinguir el dios creador del dios de la Ley, 
como vio tan certeramente Spinoza.6  El mundo se irá configurando a medida que se 
despliegan los sujetos, según posibilidades morfo-topológicas. Ni ego trascendental ni 
ontología de géneros o de lienzos, sino de hombres creativos y destructivos abriéndose al 
mundo, cuya materia, como dice Primo Levi, «con su pasividad socarrona» es «rica en trucos, 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
5 Edmund Husserl, Investigaciones lógicas, Apéndice, Revista de Occidente, Madrid, 1976, pág. 770. 
6 "Si Dios dijo a Adán que él no quería que comiera del árbol del conocimiento del bien y del mal, sería 
contradictorio que Adán pudiera comer de dicho árbol y sería, por tanto, imposible que Adán comiera de él; 
puesto que aquel decreto debería llevar consigo una necesidad y una verdad eterna. Pero, como la Escritura 
cuenta que Dios le dio ese precepto a Adán y que, no obstante, Adán comió del árbol, es necesario afirmar que 
Dios tan sólo reveló a Adán el mal que, necesariamente, había de sobrevenirle, si comía de aquel árbol; pero no 
le reveló que era necesario que dicho mal le sobreviniere. De ahí que Adán no entendió aquella revelación como 
una verdad necesaria y eterna, sino como una ley, es decir, como una orden a la que sigue cierto beneficio o 
perjuicio, no por una necesidad inherente a la naturaleza humana misma de la acción realizada, sino por la 
simple voluntad y al mandato absoluto de un príncipe. Y por ese mismo motivo, a saber, por defecto de 
conocimiento, el decálogo fue una ley solamente para los hebreos; ya que, como no habían conocido la 
existencia de Dios como una verdad eterna, no podían menos de percibir como una ley lo que se les revelaba en 
el decálogo, a saber, que Dios existe y que sólo él debe ser adorado. En cambio, si Dios les hubiera hablado 
inmediatamente, sin emplear ningún medio corpóreo, lo hubieran percibido, no ya como una ley, sino como una 
verdad eterna. Baruch Spinoza, Tractatus IV, [63, 10-40]. 



14  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

solemne y sutil como la esfinge» y que continuamente nos sorprende y nos desborda.7 Y 
Urbina nos regala con un libro desde el que poder arrancar de nuevo ante tanto fracaso 
occidental —la crisis que denunció Husserl—, un fracaso que no puede ocultarse mediante 
esa palabra mágica con la que se pretende exorcizarlo: posmodernidad.  

 
Yo resumiría la extensa lección que nos regala Urbina con una frase muy corta: el 

lógos heleno ha de ser rectificado (invertido) por el sujeto moral semítico, y ya de una vez sin 
gnosticismo. Las cuestiones futuras tendrán que vérselas con el siguiente interrogante: ¿Podrá 
la conciencia moral, en conexión con el lógos, recuperar su legitimidad frente a la evidencia 
del guerrero cristiano y a la negación del primado de la ontología tecnocientífica? 8 
 
Estromatología 
 

En donde se presenta el arranque de la respuesta filosófica: la contraposición entre la serie eidética 
(científica) y la serie fenomenológica (filosófica), confundidas en la historia de la filosofía occidental 
hasta Husserl y su idea de intencionalidad. 

 
Urbina responde a la cuestión polémica del ego trascendental con un libro de casi 

quinientas páginas titulado Estromatología. Teoría de los niveles fenomenológicos9 (que 
habrá de leerse como una introducción a posteriores desarrollos más concretos). Es un libro 
en el que confronta los niveles naturales (scala naturae) y los niveles fenomenológicos 
(filosóficos), en la línea del proyecto filosófico que inició Husserl a caballo entre el final del 
siglo XIX y el inicio del siglo XX en contra del naturalismo, del cientificismo y del 
historicismo, hijos del positivismo decimonónico. Las dos series se han confundido 
sistemáticamente desde Platón, por lo que es necesario disociarlas, estudiar cada una en su 
propio territorio.10 Si los naturalistas alcanzan la realidad humana en el nivel superior de la 
escala, los fenomenólogos parten de esa realidad humana dada en su nivel inferior y, mediante 
reducción («asombro ante el mundo»), tratan de llegar al límite mantenido por la epokhê. El 
método utilizado en la construcción de las dos series es, desde luego, el mismo: el método 
formalizado por Platón en La República (532a-c) del ascenso hacia el mundo de las Ideas, 
Modelos o Esencias, y del descenso hacia el mundo de los fenómenos, de la vida ordinaria o 
del mundo cotidiano. Los términos usados por Urbina son anábasis o regressus y catábasis o 
progressus. De manera que ya nos encontramos con la primera diferencia respecto del mito 
platónico inaugural de la caverna, pues Platón ha confundido las dos series, la óntica y la 
fenomenológica. La confusión de los dos niveles procede de la hipóstasis de un ser 
metafísico: las Ideas-modelo, que el ateniense postula para escapar del mito del Hades en los 
versos de Anacreonte (que cito por la traducción de Juan Ferraté y su antología de poetas 
griegos, que me ha acompañado desde que estudiaba aquellos ya míticos «Estudios 
Comunes», desaparecidos a mayor gloria de la especialización humanística, un eufemismo 
para designar la voluntad de poder departamental universitaria): 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
7 El Continuo topológico (que no es un género), y no el ego trascendental, es el analogado por medio del cual se 
tratan las ontologías regionales o especiales, que poseen sus propios criterios de cierre. 
8 Sobre las cuatro ideas que entretejen el tejido cultural europeo—Logos, Sujeto moral, Guerrero cristiano y 
Tecnociencia—, F. M. Pérez Herranz, "Navigare necesse est, vivire non necesse", en F. M. Pérez Herranz y E. 
Nájera (eds.), La filosofía y la identidad europea, Pretextos, Valencia, 2010, págs. 37-69. 
9 Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina, Estromatología. Teoría de los niveles fenomenológicos, Brumaria, Madrid, 
2014. 
10 Aunque ya Aristóteles desdobló la dialéctica platónica, en la que están confundidas las dos series, en Lógica 
(epistemología) y Retórica (argumentación). Cf. M. Mayer, Por una historia de la ontología, Idea Books, 
Barcelona, 2000. 



15  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

 
De la dulce vida es poco  
el tiempo que aún me queda; 
por eso a menudo lloro: 
el Tártaro me da miedo. 
 
Pues del Hades al abismo 
es terrible, y doloroso 
bajar allí, y es seguro 
que el que baja ya no sube.11 
 
Platón, se sabe desde el primer curso de carrera, no se resigna al pronóstico de 

Anacreonte y cree posible la salida del Tártaro, pues ya lo hicieron Heracles, Sémele, 
Dionisos, Asclepio o Briareo:  

 
— ¿Quieres, pues, que a continuación examinemos de qué manera se formarán tales personas 
y cómo se les podrá sacar a la luz, del mismo modo que, según se cuenta, ascendieron algunos 
desde el Hades hasta los dioses? (Platón, República, 521c).  
 
Ahora ya no es necesario bajar al Hades, porque Platón ha superado el mito y sabe que 

vivimos en el oscuro Hades, sabe que habitamos en la caverna u oquedad natural con una 
pequeña abertura de salida y entrada. La realidad humana pulula bulliciosa en el Hades, que 
no es lugar al que se llega, sino en el que se está. Y esa confusión entre ambos niveles ha 
contaminado toda la filosofía de Occidente, que se ha visto envuelta siempre en grandes 
dificultades para separar la filosofía de la ciencia. 

 
Husserl defendió con una clarividencia extrema, frente al cientificismo moderno, que 

el hombre no es un hecho mundano más, sino el lugar propio de la razón y de la verdad, y que 
la filosofía no tiene más dedicación que la de dar cuenta de ese lugar. Él mismo exploró un 
camino por medio de una anábasis purificada de las adherencias cientificistas de la época y lo 
hizo proponiendo un concepto heredado de su maestro Franz Brentano, el régimen de la 
intencionalidad, de manera que el nivel fenomenológico quedase articulado por medición de 
una determinada estructura en la que la subjetividad (operatoria) quedara integrada en el 
propio análisis. Pero esta empresa es de tal calado que, según Urbina, Husserl tampoco acertó 
a realizar una disociación clara entre lo eidético y lo fenomenológico, una disociación que le 
impidió alcanzar la «tierra prometida» y que la fenomenología «no estándar»12 de nuestra 
época intenta explicitar. Este programa puesto en marcha por la investigación del malogrado 
Maurice Merleau-Ponty, lo vienen desarrollando filósofos como Henry Maldiney o Marc 
Richir y, entre nosotros, el propio Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina, el autor del libro que 
hemos citado y que nos está sirviendo para realizar aquí algunas meditaciones al hilo de su 
lectura.13 

 
Historia de la filosofía 

 
Continúa esta meditación con la mirada dirigida ahora hacia la historia de la filosofía y se señalan los 
tres momentos en que se produjeron brechas cuasi-irreversibles en el planteamiento filosófico: el 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
11 Juan Ferraté, Líricos griegos arcaicos, Seix Barral, Barcelona, 1966. 
12 Expresión de Jean-Tousssant Desanti. 
13 Un conjunto de textos del propio Marc Richir y de estudios sobre su obra se encuentra en los números 40, 
septiembre de 2011, y 47, enero de 2013, de esta misma revista EIKASÍA. 



16  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

nacimiento de la filosofía con Platón (completada con Aristóteles); la primera revolución con Escoto 
(culminada con Kant); y la segunda revolución con Husserl (desde el muy singular Spinoza). 
 
Los griegos descubrieron el Logos, la Idea que ofrece estabilidad y trascendencia a las 

cosas de este mundo —caverna o Hades— en el que vivimos: la estabilidad exige algún tipo 
de necesidad, y la trascendencia algún tipo de realidad que nos exonere de la suposición límite 
de que todo lo que nos ocurre sea una ensoñación. Kant, tras la revolución escotista,14 afirma 
lo Trascendental, que no significa sino las condiciones en las que son posibles los objetos, de 
manera que tal cosa ha de ser así o asá, porque, si no, no sería posible la representación del 
objeto. La correlación entre las operaciones subjetivas y las síntesis objetivas son unívocas y, 
por esa razón, como ya supo el propio Escoto, la Metafísica es una ciencia. La Metafísica, un 
saber de realidades, no puede operar sobre puras abstracciones. Escoto resuelve las 
dificultades mediante el concepto de natura communis, que es indiferente a su realización 
física o a su contemplación ideal y que penetra tanto al ente concreto como al conocimiento 
sensible o a la idea abstracta que de él obtenga el intelecto. Por eso la Metafísica se las ve con 
verdaderas realidades y sus conocimientos son tan reales como los de las ciencias naturales y 
experimentales, aunque su objeto se le da en diverso plano. Husserl aún queda engarzado en 
ese pensamiento y quiere hacer de la fenomenología una ciencia estricta.  

 
Urbina mienta las dos previas revoluciones filosóficas —la de Platón, completada por 

Aristóteles y la de Escoto, clausurada con Kant— sin apenas comentarios, para centrarse en la 
tercera y última, por ahora: la revolución fenomenológica de Husserl —en la senda de 
Spinoza, del único filósofo que se opuso a la infinitud de la conciencia, del ego trascendental, 
y construyó la primera ontología universal—, 15  una filosofía aún por cerrar, pues el 
naturalista Heidegger, el discípulo sucesor de Husserl, fue infiel a la filosofía intencional de 
su maestro.  

 
Antes de seguir, nos inquieta una pregunta: ¿No habría sido, entonces, el 

posmodernismo el movimiento que habría sellado el naturalismo y habría constituido en 
última instancia —a través del estructuralismo—16 el triunfo de la fenomenología? «El 
posmodernismo es lo que queda cuando se completa el proceso de modernización y la 
naturaleza desaparece para siempre» resume Fredric Jameson. De alguna manera así parece 
haber ocurrido y a causa de su triunfo se habría diluido la figura de Husserl como uno de los 
iniciadores. ¿Entonces? Me parece que es en este contexto en el que se debate Urbina y de ahí 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
14 "Se ha visto más arriba en el breve esbozo de la estructura de pensamiento escotista comparada a la estructura 
de pensamiento tomista. Caso único de una revolución filosófica que se ignora; se trata ciertamente de la única 
revolución doctrinal digna de este nombre que se haya producido en la historia del pensamiento occidental". 
André de Muralt, La apuesta de la filosofía medieval. Estudios tomistas, escotistas, ockamistas y gregorianos, 
Marcial Pons, Madrid, 2008, pág. 155. 
15 Husserl afirma que la ética de Spinoza ha sido la «primera ontología universal». "Mediante ella —pensaba— 
era posible lograr el verdadero sentido sistemático tanto para la actual ciencia de la naturaleza como para la 
psicología, que tenía que construirse, en paralelo y análogamente a ella; un sentido sistemático sin el que ambas 
permanecerían, en fin, incompresibles", La crisis de las ciencias europeas, y la fenomenología trascendental, 
traducción de J. Muñoz y S. Mas, Crítica, Barcelona, 1991, pág. 68. 
16 Así, Michel Foucault: “En otros términos, hemos examinado de nuevo la idea husserliana según la cual todo 
tiene sentido, que el sentido nos rodea y nos embiste antes de que comencemos a abrir los ojos y a hablar. Para 
los de mi generación, el sentido no aparece sólo, no “existe ya” o mejor, sí, “existe ya”, pero bajo cierto número 
de condiciones que son condiciones formales. Y de 1955 en adelante nos hemos dedicado principalmente al 
análisis de las condiciones formales de la aparición del sentido” en P. Caruso, Conversaciones con Lévi-Strauss, 
Foucault y Lacan, Anagrama, Barcelona, 1969, p. 68. 



17  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

sus discusiones con las figuras más señaladas de la posguerra: con Merleau-Ponty, sí; pero 
también con Foucault, Deleuze, Derrida, etc.17 

 
Volvamos atrás: Si en la constitución misma de la filosofía —frente al mito, la 

literatura oral, etc.— el platonismo erigió el absoluto «más allá del horizonte de las focas», la 
primera revolución filosófica, la del escotismo que culmina Kant, erigió el absoluto en el 
interior mismo del hombre, en la autoafirmación de una subjetividad autónoma e infinita, de 
un ilimitado ego trascendental (con la única excepción de Spinoza).18 Husserl eliminó esa 
carga, la intencionalidad mediante, y Urbina postula desde la fenomenología no estándar una 
estabilidad no eidética, sino meramente intencional. Husserl lucha para eliminar esa «jaula» 
que constituye el correlacionismo (escotista), es decir, el univocismo entre pensamiento y ser: 
a cada noción en sí misma responde una determinación real en la cosa. Habrá de liberarse la 
trascendencia del mundo vivido y desplegar diferentes niveles de correlación hasta el límite, 
allí donde el índice de intencionalidad sea muy débil o casi nulo. 

 
«TRANS» 

 
Urbina utiliza algunos términos que conviene explicitar, porque no son usuales ni 

siquiera entre profesionales (no es cuestión baladí la perplejidad que produce la terminología 
fenomenológica, compuesta por una amalgama de términos cultos preferentemente tomados 
del griego clásico, del popular lenguaje ordinario y aun de las matemáticas). Términos que se 
presentan como propios de la fenomenología no estándar en paralelo con los términos 
utilizados en la scala naturae: emergencia, evolución, reducción, anamórfosis...; y también en 
el pensamiento filosófico: dialéctica, hermenéutica, análisis... Los términos aquí utilizados 
giran alrededor del prefijo «trans». Trans posee el significado de «paso al lado opuesto» o 
«situación en el lado», y arrastra muchos matices: «a través de», «pasar de un lado a otro», 
«situado del otro lado», «situado a continuación» y «cambio o trastorno» (Diccionario de uso 
del español de María Moliner). En latín tiene el significado «de la otra parte», «al otro lado» 
(trans flumen = a la parte de allá del río, Cicerón). Según P. J. Núñez, Progymnasmata 
(1585), procede por metátesis del griego pérav = el otro lado, enfrente...  

 
La transposibilidad es un término acuñado por Henry Maldiney, que Urbina sitúa en 

paralelo al concepto de «múltiples caminos simultáneos» del físico Richard P. Feynman, de 
manera que lo transposible se abre a lo imprevisto y nos conduce a lo absolutamente 
novedoso; lo transposible va mucho más lejos de lo eidéticamente necesario, de las 
probabilidades... 

 
La transpasabilidad se define como la implicación mutua de diversos niveles de 

correlación; tiene que ver con el poder resonante de la subjetividad en sus diferentes niveles 
(un término debido a Henry Maldiney resultado de los problemas que le plantearon las 
psicosis)... De manera que en la transposición (que simbolizaremos con el signo ) se 
produce un salto, un hiato, sin que el nivel de partida haya funcionado como un nivel dado, 
sino solo como un nivel de base (una distinción de Richir). La transposición no es una 
transformación anamórfica, ni eidética ni reduccionista. Y el resultado será el de 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
17 Estos filósofos, ¿habrían corrompido el pensar fenomenológico? Véase la presentación del citado nº 47 de 
Eikasía de Pablo Posada. 
18 Cf., la argumentación del delicioso ensayo de Vicente Serrano, La herida de Spinoza. Felicidad y política en 
la vida posmoderna, Anagrama, Barcelona, 2011. 



18  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

transoperaciones de una subjetividad colectiva que se está configurando, que se nombra con 
el concepto de comunidad de singulares. Estos singulares establecen con absoluta precisión 
múltiples caminos transposibles tales que, cuando están en disposición de resolver la 
identidad de la buscada trayectoria, o identidad de sentido, bajarán de nivel, hasta alcanzar el 
inferior, que es el nivel de la vida y de la ciencia, el nivel objetivo, perceptual y operatorio (al 
modo de los caminos cuánticos que alcanzan el nivel de los objetos cotidianos).19 

 
La transducción habrá que entenderla como la traslación de la serie de escala 

fenomenológica a la scala naturae, a la escala científica, es decir, la traslación de lo que en 
una serie fenomenológica constituye un mecanismo explicativo a la serie natural, en la que ya 
no valdría como explicación científica, pero que se presenta como tal. Es pues, una metáfora 
muy socorrida por los cientificistas, que confunde así las dos series (véase, más adelante, el 
apartado sobre el principio antrópico). 

 
Este planteamiento fenomenológico salva la objeción del idealismo (las correlaciones 

ideas / ser) y, a la vez que establece todo este conjunto de términos y operaciones «trans», 
desvanece el ego trascendental que desde fuera domina todas las correlaciones. Se llega así a 
ese nivel originario descubierto por Husserl en el que no cabe hablar ya de subjetividad, de 
ego, sino de una subjetividad colectiva aún sin configuración, sin identidad; una subjetividad 
in fieri o comunidad de singulares. 

 
El lector familiarizado, mucho o poco, con la fenomenología objetará que hay que 

justificar esa necesidad intencional, la base del escalonamiento de niveles, una necesidad no 
científica, pues el nivel eidético posee sus métodos clásicos —inducción, deducción, teoría de 
probabilidades...— bien contrastados. ¿Es posible configurar esa necesidad intencional 
estratificada, esa necesidad de la contingencia (Meillassoux)? 20  Este es el reto de la 
fenomenología no estándar y el mayor obstáculo para que sus propuestas sean aceptadas. 

 
AGAR Y SARA 
 

Regresemos, pues, al origen histórico, a la caverna de la que algunos consiguieron 
salir para contemplar el mundo real de las Ideas. Es necesario buscar otro tipo de necesidad, 
esta vez no eidética, una necesidad más débil pero al mismo tiempo más eficiente, que no 
anule los niveles ni ponga en riesgo la trascendencia: esa operación es la programada por la 
necesidad intencional. Y en un giro discursivo, que a mí se me adviene muy significativo, 
Urbina, a través de Clemente de Alejandría, se vuelve hacia la otra tradición, a la semítica, la 
hebraica, y narra el episodio de Sara, que permite que su esposo Abraham cohabite con Agar, 
la esclava egipcia, para continuar la estirpe (Génesis 16). ¿Cómo lo interpreta el alejandrino? 
Sara simboliza la Sabiduría y Agar, la madre de Ismael, la ciencia. Si la Sabiduría es estéril, la 
ciencia es prolífica aun cuando irrelevante: lo que se transmite es la Verdad de la Sabiduría 
(aunque la Sabiduría también puede ser prolífera y Sara engendrará a Isaac). Por eso, cuando 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
19 Si alguien me pidiera un ejemplo de transposición le sugeriría que meditara sobre el siguiente texto de Didi-
Huberman, en el que va pasando desde las cortezas de los abedules al horror de las cámaras de gas: "En el 
sentido más estricto, el recuerdo verdadero debe dar, de un modo épico y rapsódico, una imagen de quien 
recuerda, así como un buen informe arqueológico debe indicar no solo las capas de donde provienen los 
descubrimientos, sino también y sobre todo las que fue necesario atravesar para llegar a ellos" (...) "Es lo que la 
corteza me dice del árbol. Es lo que del árbol me dice el bosque. Es lo que el bosque, el bosque de abedules, me 
dice de Birkenau...". George Didi-Huberman, Cortezas, Shangrila, Santander, 2014, págs. 63 y 65. 
20 Q. Meillassoux, Après la finitude. Essai sur la nécessité de la contingence, Seuil, París, 2006. 



19  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

la ciencia se desploma, la eidética queda inerme, sin una necesidad que la sustente: la 
intencionalidad. (Y también los conflictos entre los herederos de Ismael y de Isaac se harán 
imperecederos)  

 
El contraste entre las dos series, la eidética (reduccionista) y la fenomenológica 

(reductiva), no significa que estén desconectadas. La realidad humana es el término en el que 
desemboca la serie natural y, a la vez, el término desde el que arranca la serie fenomenológica 
(repárese en esta proposición, que habrá de ser convertida en postulado1 más adelante).21 En 
la serie eidética la realidad humana ocupa el término superior, resultado de un mecanismo 
reduccionista (un nivel es explicado cuando se reduce a un nivel inferior, que es lo que hacen 
las ciencias naturales); en la serie fenomenológica la realidad humana ocupa el término 
inferior y hay que ir hasta el límite en el que las síntesis trascendentes parecen desvanecerse; 
pero el paso de un escalón a otro ya no se explica al modo de las reducciones científicas, sino 
como consecuencia de la transposición o resonancia...22 Parece obvio, en consecuencia, que 
los reproches entre filósofos y científicos procedan de la confusión entre las dos series y del 
posterior rechazo de la serie fenomenológica por parte de los científicos. 

 
LOS PELIGROS DE LA FENOMENOLOGIA Y SU CORRECTOR 

 
Decimos que la serie fenomenológica es una serie intencional que se corresponde con 

la serie natural explicada eidéticamente, aun cuando sea una correspondencia invertida. En las 
explicación científica lo superior (lo más complejo, rico, concreto...) se explica por lo inferior 
(lo más indeterminado, empobrecido, abstracto...) [anábasis natural o regressus]; en la 
explicación filosófica lo inferior (lo más empobrecido y abstracto) se explica por lo superior 
(lo más rico, descentrado, riguroso y enérgico) [catábasis natural o progressus]. Así que 
ciencia y filosofía están conectadas. Insistimos en este postulado1, porque el gran 
descubrimiento de Husserl es el nivel originario, en el que no cabe la eidética y al que la 
fenomenología llega por reducción. Husserl ha inaugurado una revolución filosófica que deja 
atrás la platónica y la kantiana, pero es una revolución muy peligrosa, porque sin el control 
científico de los conceptos se cuelan con gran facilidad las pseudo-ciencias, 23 la especulación 
gratuita, los esoterismos varios, el «retorno de los brujos», el irracionalismo (incluido el de 
algunos fenomenólogos, el de Henry, por ejemplo, porque «la ciencia no lo sabe todo»)...24 y 
pone en cuestión la posibilidad y la verdad de la teoría del conocimiento.25 

 
Urbina no es cientificista, pero no es anticientífico e introduce un corrector, al 

proponer la correspondencia entre la investigación fenomenológica y la investigación 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
21 En las páginas 28, 30, 61 ... 383, 384... de la Estromatología. 
22 Resonancia es utilizado aquí como sinónimo de transpasabilidad. El concepto físico es muy conocido y 
utilizado y significa la interacción libre de dos sistemas dinámicos que presentan recurrencia. René Thom 
advierte que el fenómeno de competición de resonancias no ha sido objeto de estudio matemático, quizá por la 
dificultad que entraña. El concepto de transpasabilidad reúne estos matices del paso de un nivel  a otro y merece 
ser estudiado detenidamente, Cfr. R. Thom, Estabilidad estructural y morfogénesis, Gedisa, Barcelona, 1987, 
págs. 145-146. 
23 F. M. Pérez Herranz, "La pseudociencia, contrafigura de la ciencia", Jornadas sobre superstición, creencia y 
pseudociencia. Cuando se apagan las luces de la razón, Sociedad Asturiana de Filosofía, Oviedo, 2003, págs. 
79-133. 
24 M. Henry, "Lo que la ciencia no sabe", Mundo científico, nº 91, 1989, págs. 512-516. 
25 Sobre las precauciones ante la filosofía husserliana desde la dialéctica de Th. Adorno, véase el preciso y fino 
análisis de Alberto Hidalgo, "¿Nueva fenomenología o refundación de la fenomenología? Una presentación 
materialista", Eikasía, nº 40, 2011, págs. 183-237. 



20  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

científica de la mecánica cuántica. La necesidad intencional no es la necesidad eidética 
(diríamos para entendernos, la necesidad del cálculo probabilista de los mundos posibles de 
Leibniz; la necesidad de las ecuaciones diferenciales, de Newton a Laplace, etc.). Ese 
paralelismo procede de una transposición de niveles en la mecánica cuántica que va en 
paralelo con la fenomenología, porque ambas exigen la presencia de un observador que defina 
la realidad. La idea que permite este paralelismo es la de trasposición (la «deformación 
coherente» de Merleau-Ponty). Creo que es en esta articulación correcta o incorrecta de las 
dos series en donde se juega la aceptación o el rechazo de la fenomenología. ¿Cómo salir de 
este impasse? Urbina propone entonces la estromatología como modelo para pensar la 
fenomenología no estándar. 

 
LOS ESTROMATA 

 
Veamos cómo intervienen, entonces, el registro intencional y el sujeto observacional. 

Los estrómata (de strôma, capa extendida sobre la que se puede extender otras capas) no 
necesitan una organización eidética, científica, ni una superestructura metafísica (Platón), ni 
una circularidad correlacionista unívoca (Escoto-Kant); les basta la necesidad proporcionada 
por la correlación intencional: la correlación entre operaciones y síntesis del sujeto por 
mediación de contenidos materiales (hyléticos). En esquema: 

 
 ┌→                           Correlación                            ←┐ 

Operaciones Contenidos hyléticos Síntesis 
 
El descubrimiento de ese nivel originario por Husserl se encuentra ya lejos del 

racionalismo tradicional. La necesidad de la intencionalidad —la necesidad de la 
contingencia— no es la necesidad que se le manifiesta a un ego externo que hace cálculos con 
los mundos posibles (Leibniz), ni la necesidad implicada en la continuidad y su infinito 
(Newton, Laplace). El nivel originario inicia la estabilidad con una necesidad anclada en la 
transposibilidad, que se abre a lo absolutamente novedoso. Hay que resaltar esta idea: la 
estratificación excluye un ego exterior a los niveles de la serie. Por eso, el racionalismo de 
Leibniz sería la contrafigura de la razón fenomenológica no estándar. Y por eso también, se 
encuentra un paralelismo entre la aventura fenomenológica y la aventura de la nueva física, 
que sortean el problema de la presencia de un observador físico: no se puede pedir a un físico 
cuántico que defina el estado cuántico del universo, porque ello supondría la salida del 
mismo; no se puede pedir a un filósofo que se salga de los niveles articulándolos 
eidéticamente, porque su misma subjetividad está incluida en ellos (pág. 36). 

 
Para establecer una estromatología en la que actúa la transposición, es decir, una 

teoría de los niveles fenomenológicos, es condición necesaria anular la positividad de un 
estrato metafísico superior, que procedería a una imposición eidética y degradaría los niveles 
a mera apariencia (ensoñación). El modelo platónico de la caverna con su espectador liberado 
de las argollas que lo retienen y que viaja hasta la claridad de las Ideas, modelo homonímico 
de la realidad, ahora duplicada, se hace ya insostenible. 

 
De la caverna al castillo 

 
En este apartado se declara el cambio de modelo que exige esta segunda revolución filosófica tras la 
revolución escotista-kantiana: del prisionero de la «caverna» de Platón pasamos al agrimensor del 
«castillo» de Kafka (y en medio se nos queda el modelo hegeliano del «señor-siervo»). 



21  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

 
¿Cómo dar cuenta imaginativamente de esta segunda revolución filosófica, tras el 

nacimiento de la filosofía en Platón y de la primera revolución escotista-kantiana? ¿Poseemos 
algún modelo mito que lo presente a la mirada de los curiosos? Pues sí; y magnífico. El sujeto 
de Urbina para el cambio de modelo filosófico no es ya el prisionero de la «caverna» de 
Platón, sino el agrimensor del «castillo» de Kafka. Modestamente yo incorporaría otro 
modelo mito, índice o señal de la segunda etapa: «el señor y el siervo» de Hegel. En el 
modelo hegeliano el sujeto absoluto choca con su misma representación, de manera que el 
final de la catábasis del amo se encuentra y enreda con el final de la anábasis del esclavo, que 
absorbe al amo por un momento. Y queda en un estadio intermedio entre el prisionero 
platónico que va al encuentro de la luz y el del agrimensor kafkiano que va al encuentro de la 
oscuridad, de las tinieblas, de unas oficinas interminables, de un conde Westwest (Oeste-
oeste) al que nadie ha visto jamás, etc. La confrontación amo / esclavo tendría lugar, 
siguiendo la metáfora, a media tarde, entre dos luces... Pero no nos desviemos del camino que 
nos conduce hacia el Castillo imaginado por Kafka. El señor K. comienza su andadura en la 
oscuridad de la noche: 

 
Ya era de noche cuando K llegó. La aldea yacía hundida en la nieve. Nada se veía de la colina; bruma y 
tinieblas la rodeaban; ni el más débil resplandor revelaba el gran castillo. Largo tiempo K. se detuvo 
sobre el puente de madera que del camino real conducía a la aldea, con los ojos alzados al aparente 
vacío.26 
 
Y a partir de ahí no habrá viaje lineal, sino viaje zigzagueante entre la aldea y el 

castillo. Los lugares que recorre K. son inconmensurables y no se dejan englobar bajo la Idea; 
dan lugar a experiencias y las experiencias son irreductibles. No hay Idea que pueda subsumir 
lo que ocurre en la posada, ni en la escuela, ni en el hotel ni en las innumerables oficinas del 
castillo. El agrimensor experimenta la epokhê de un trabajo al que se va a incorporar y en el 
que es suspendido y retenido interminablemente. K. experimenta la «expulsión del mundo 
común» [el exilio] y sus simpatías se inclinarán hacia esa familia que también anda 
desarraigada (la de Barnabás, Olga y Amelia). El Castillo es un aparente vacío, no un sol que 
ilumina la salida de la Caverna; de poco valen los ojos en el castillo. Schloss no solo significa 
castillo o palacio, sino también cerradura. K. realiza cuatro viajes, cuatro aproximaciones al 
castillo, y vuelve a la aldea y sus lugares: posada, alcaldía y escuela.  

 
En la primera expedición (primera anábasis) K. se dirige al castillo, pero la distancia 

entre la aldea y el castillo se le aparece tan inmensa, que no ha conseguido alcanzarlo en un 
día. En la segunda expedición (segunda anábasis) K. abandona la aldea y llega al hotel de los 
señores... Puede ver, con la complicidad de la camarera Frieda, al jefe de la décima oficina del 
castillo, el señor Klamm (= garra, aprieto, precipicio). K. solo se ha hecho amigo de la familia 
proscrita, pero «por desgracia es usted un extraño, alguien que siempre y dondequiera está en 
camino». Es decir —especifica Urbina—, K. es un filósofo (pág. 44) que ha aprendido que 
entre la aldea y el castillo hay un nivel intermedio, el hotel de los señores, en el que rige una 
estructura diferente. En la tercera expedición (tercera anábasis), K. aprende la regla 
fundamental: la prohibición de la metábasis, de la confusión de las reglas que rigen los 
niveles. K. se entrevista con el maestro y con el alcalde y siente que quizá podría quedarse a 
vivir allí tranquilamente; pero quiere entender el sentido de la situación y provoca una 
conversación que constituye la clave del libro: la inserción de la aldea en una administración 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
26 Franz Kafka, El castillo, traducción de D. J. Vogelmann, Alianza, Madrid, 1971. 



22  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

racional, que funciona en otro nivel, donde el individuo no cuenta. El alcalde solo se preocupa 
por el funcionamiento mecánico de la aldea, contrata a K. y lo pone a trabajar en tareas 
triviales... K. se adentra en zonas prohibidas del interior del castillo, sin entrar en 
conversaciones capciosas o burocráticas. K. quiere alcanzar el sentido y lo que consigue no es 
más que vivir la vulgar existencia de la aldea. Allí Frieda le presiona para que acepte la 
estabilidad de la vida en común (su nuevo oficio de ayudante de maestro) o se marche de la 
aldea: a Francia o ¡mira tú qué cosas! a España. En la cuarta expedición (cuarta anábasis), K. 
se encierra en sí, es incapaz de amar, manipula a todo el mundo... ¿Y por qué la familia (Olga, 
Amalia y Barnabás, el mensajero) ha quedado apartada del mundo vivido de la aldea? ... Olga 
lo inicia en los misterios de lo invisible. Y Amalia reconoce en K. un alma gemela: «Tú no 
pareces ser como la gente de la aldea...». Amalia también confunde los niveles y se hace 
filósofa, queda en un suspiro, en epokhê.  

 
En este cuarto intento, K. había accedido al nivel originario, al nivel en el que se 

generan los sentidos, el límite de la trascendencia absoluta, el nivel de la génesis del tiempo..., 
en el que se da un enjambre de relaciones al azar, lo individual no tiene lugar, una danza 
burlesca en la que los papeles aparecen y desaparecen... ¡Pero si todo comenzó con una 
demanda corriente, sin envés, subterfugio o enigma: «Hay que contratar un agrimensor para la 
aldea». A lo que se respondió con una no menos respuesta ordinaria: «Para qué; no lo 
necesitamos». Una respuesta que en aquel laberinto llegó a la oficina B y no a la oficina A; de 
ahí pasó a la oficina C y a su primer control y luego a un segundo control... y ya la petición ni 
se detiene ni se cumplimenta. Y como la administración es un organismo perfecto, en el que 
no se cometen errores, cuando no cabe soportar la tensión mantenida en un proceso en curso 
se sanciona el asunto de manera justa aun cuando arbitraria... ¿Qué ha ocurrido? Que hemos 
entrado en un mundo indefinido que ya no puede aguantar una cueva, con su oquedad y su 
pequeña abertura, en un edificio laberíntico que necesitará sin duda de «arcos de medio 
punto» para sostenerse. 

 
En el Castillo, en la administración, todos los elementos se encuentran entrelazados 

hasta lo infinito, se pierden las referencias estables que aún posee la aldea... ¿Cómo imaginar 
este mundo? Más que a la mecánica cuántica yo lo asociaría a la dinámica no-Lineal, a ese 
conjunto de órbitas de puntos homoclínicos que asustaba al mismo Poincaré que lo descubrió 
[Fig. 1]: 

 
On sera frappé de la complexité de cette figure, que je ne cherche même pas à tracer. Rien n'est plus 
prope à nous donner une idée de la complication du problème des trois corps, et en général de tous les 
problèmes de Dynamique où il n'y a pas d'intégrale uniforme et où les series de Bohli sont 
divergentes.27 
Sorprende la complejidad de esta figura, que ni siquiera intento dibujar. Nada más indicado para poder 
hacernos una idea de la complejidad del problema de los tres cuerpos y, en general, de todos los 
problemas de Dinámica en que no hay integral uniforme y en que las series de Bohli son divergentes. 
 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
27 Henri Poincaré, Les méthodes nouvelles de la mécanique céleste, tome III, Libraire Scientifique et technique, 
Albert Blanchard, París, 1987, pág. 389. 



23  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

 
Fig. 1. Puntos homoclínicos 

 
Es cierto que los humanos aún nos esforzamos por encontrar explicaciones. El 

determinismo es lo que más nos conviene, no el simple determinismo de las ciencias, sino el 
determinismo absoluto, el fatalismo; sea el programa de una divinidad, sea la historia 
clausurada por Napoleón o por Bismarck. Los hombres de la aldea no están preparados para 
abordar el infinito. 

 
Urbina ve en El castillo de Kafka los tres estratos de la Estromatología: el inferior, la 

aldea en la que viven los hombres corrientes; el nivel superior de la administración del 
castillo, descentrado pero concreto y riguroso, sin criterios de identidad; pero como esos dos 
niveles son inconmensurables, se requiere un estrato intermedio, el hotel de los señores, que 
evita el cortocircuito entre la aldea y la administración. El agrimensor sólo podrá hacerse 
consciente de la complejidad del mundo cuando vuelva a la aldea tras haber conocido la 
administración, porque es aquí donde se encuentra la realidad originaria, el nivel superior, y 
solo puede ser reconocida en su despliegue. No temamos entrar en el nivel de la 
administración. 

 
Condiciones de la estromatología 

 
En donde se da cuenta de las condiciones que ha de cumplir la estromatología en confrontación con 
todo naturalismo. Se muestra, por una parte, la superación de la estructura metafísica y, por otra, la 
afirmación de la serie fenomenológica. 
 
Muestra Urbina las condiciones que hacen posible la estromatología. Por una parte, la 

condición filosófica que obliga a la superación de la superestructura metafísica (las Ideas-
modelo platónicas) y del correlacionismo trascendental (de Escoto a Kant). Y, por otra, la 
condición intencional que obliga al deslinde entre la serie natural y la serie fenomenológica. 
Ambas series están invertidas, aunque —por el postulado1—confluyen en la realidad humana: 
el término de llegada es el término superior de la escala natural; y el término de partida es el 
término inferior de la escala fenomenológica. De modo que allá donde termina la catábasis 
(progressus) de lo natural, se inicia la anábasis (regressus) de lo fenomenológico. 

 
El naturalismo que denuncia la fenomenología es la tesis de que la realidad humana 

supone la coronación de la scala naturae, la serie que va de los quarks al ser humano.28 Los 
científicos suelen hablar de ella como si fuese una proposición evidente. Es curioso: no hace 
mucho oí decir a un científico que impartía una conferencia subido a una tarima escolar que el 
ser humano no es más que un conjunto de moléculas químicas; a la hora del almuerzo que 
compartí con él y con otros congresistas, nos comentaba sus problemas familiares, enredado 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
28 Murray Gell-Mann, El Quark y el Jaguar. Aventuras de lo simple a lo complejo, Tusquets, Barcelona, 2007. 



24  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

en un proceso interminable de divorcio y de custodia de los hijos. Las moléculas también 
sufren problemas familiares y jurídicos podría ser el título de un libro que narrase esta serie 
eidética, que, sin duda, se convertiría en un gran best seller.  

 
Urbina analiza la teoría de niveles de Gilbert Simondon, que le sirve de articulación 

entre las transposiciones en la escala fenomenológica y las emergencias en la serie eidética de 
la scala naturae29 y muestra el límite propio de la escala natural, al pasar de lo inter-
individual a lo trans-individual. Es necesario cambiar el carácter de la escala, porque la serie 
ontogenética al llegar ahí ha dejado de funcionar; el nivel de lo humano es trans-individual, 
porque ha interrumpido la serie natural ontogenética en tanto que no es su culminación: lo 
humano inaugura una nueva serie. 

 
Observación1: El hilo conductor de la presente meditación es la idea de Naturaleza, 

que estudio desde mi tesis doctoral. Aquí vengo resaltando esta conexión ciencia / 
fenomenología en su punto de articulación por inversión de las dos series. La razón es 
poderosa: el punto de contacto entre las dos escalas —óntica y fenomenológica— es el 
territorio propio de la Naturaleza. Arrojar esta idea al cubo de la basura implica no estar 
preparado para prever efectos malignos, como el naturalismo denunciado o el ocasionalismo; 
pues la naturaleza no puede ser exclusivamente la ocasión para que el hombre despliegue su 
voluntad de poder, como supuso el romanticismo, o para vivir en armonía con ella, como 
promovió la New Age. La naturaleza posee su propio territorio. 

 
Husserl y la intencionalidad 

 
Trazaremos ahora sobre la pizarra las dos dimensiones de la idea de intencionalidad de Husserl: la 
dimensión horizontal con sus operaciones y resultados sintéticos; y la dimensión vertical con su 
articulación de operaciones y resultados; y, como parámetro, la cuestión de las intermediaciones o 
contenidos materiales. 
 
En las Investigaciones lógicas, Husserl pone la intencionalidad como mecanismo 

explicativo confrontándolo con el eîdos, característico de las ciencias. Si por eîdos el hombre 
queda naturalizado, por la intencionalidad, queda liberado. ¿Cómo acercarnos a esta idea tan 
polémica, controvertida y crucial? Sigamos a Urbina. El análisis intencional se desdobla en 
dos dimensiones: el vector intencional (vertical) y la correlación intencional (horizontal). La 
dimensión vertical, que se estructura en tres columnas: polo subjetivo noético, contenido 
hylético y polo sintético noemático, recoge los tipos de operaciones y sus resultados 
sintéticos: operaciones o trans-operaciones, síntesis de identidad o síntesis esquemáticas sin 
identidad, etc. El descubrimiento de Husserl del nivel originario es inmune a la eidética, nivel 
que llama Husserl fantasías puras o libres. La dimensión horizontal, que se estructura en tres 
filas o niveles: superior, intermedio e inferior, expone cómo se articulan operaciones y 
síntesis y la dificultad que procede de la intermediación de esos seres intermedios extraños, 
los contenidos materiales: sensaciones, impresiones, esquicios...  

 
Nos arriesgamos a construir un cuadro con los elementos de la matriz fenomenológica. 

Urbina no lo hace e imagino que quiere evitar la simplificación «pour les nulls». Pero la 
fenomenología no estándar, como su nombre indica, se encuentra por estandarizar, y conviene 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
29 Gilbert Simondon, L'individu et sa genèse physico-biologique, PUF, París, 1964. Para iniciarse en Simondon 
remito al espléndido estudio de Pelayo Pérez, "El caso Simondon", Eikasía, nº 3, 2006. 



25  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

hacerse con esquemas conceptuales intuitivos para su mejor comprensión.30 (Véase el Cuadro 
I, y ruego a Urbina que perdone mi osadía idolátrica).  

 
  
 

Matriz fenomenológica 
 
 

Nivel de la correlación intencional 
Vertical / Columnas 

Polo subjetivo de las 
 operaciones 

 (noético) 

Hýlê 
 

(materia) 

 
Significa- 

ciones 
Sentido 

Polo objetivo de las síntesis 
escalonadas 
(noemático)  

 
 

Horizontal / 
Filas 

 
Nivel  

intencional 
 

1,2 
Superior 

Riqueza indefinida 
Phantasía ↓ 

Comunidad de 
singulares↓ 

 
Afección 
hylética 

 Síntesis sin apercepción 
Sin identidad 

 
↓abismo 

3 
Intermedia 

Imaginación 

Sujeto transoperatorio Kinestesias  Síntesis pasivas/activas 
Fantasías perceptivas 

4,5 
Inferior 

Identidad 
Percepción 

Sujeto operatorio   Aparecencia sintética 

Cuadro I. Matriz fenomenológica 
 
Repasemos el cuadro con algo más de detenimiento. 
 

DIMENSION VERTICAL 
 
En 1905, el mismo año en el que Einstein publica los artículos que cambian las bases 

de la física, Husserl presenta un curso en el que aplica la intencionalidad a la percepción, a la 
atención, a la phantasía-imagen y al tiempo y utiliza su método de epokhê, de detención y 
retroceso de las posiciones eidéticas avanzadas (tomo XXXVIII de la Husserliana). Intencional 
significará, a partir de aquí, todo tipo de correlación entre un polo operante y otro sintetizado, 
cualquiera que sea el nivel en el que se establezca. Husserl, que acierta a caracterizar los 
cuatro niveles, sin embargo —señala Urbina— no los articula arquitectónicamente, porque 
considera que no son sino modificaciones de la correlación intencional fundamental o 
apercepción perceptiva, que no deja de ser un mero residuo del naturalismo. 

 
Pero lo más inquietante del planteamiento de Husserl es que el último recurso que 

aplica para establecer la conexión de niveles es la apelación a una subjetividad trascendental, 
lo que le da un sesgo idealista a su filosofía. Ahora bien, como los niveles intencionales son 
niveles de correlación entre un polo de operaciones subjetivas y otro de síntesis objetivas, ello 
implica diferentes niveles de operatividad y de subjetividad en relación a los niveles de 
síntesis conseguidas. Por eso la fenomenología no estándar descarta el ego trascendental: 
porque la subjetividad se da en niveles (estromatología) y no se pueden reducir todos a la 
escala de un sujeto operatorio, más propio de la serie eidética (el sujeto gnoseológico de la 
ciencia). Así, habrá subjetividades diferentes según las síntesis producidas: la subjetividad 
transoperatoria con síntesis de identidad en el monólogo interior o la subjetividad no egoica 
del nivel originario de la fantasía con síntesis esquemáticas, etc. Sólo si se considera que el 
nivel operatorio objetivo es el nivel fundamental y que todos los demás son simples 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
30 Está tomado de la exposición de las páginas 81-82 y 206-209; de un resumen de la página 350; del comentario 
de la página 444, en el que se afirma que por disociación de la eidética y la intencionalidad se encuentran las 
estructuras horizontales; y por disociación de la sensación y la afectividad, las verticales. En la pág. 461 se habla 
de que las fantasías perceptivas son la «luz» que relaciona la oscuridad fenomenológica con la objetividad clara. 
Etc. 



26  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

modificaciones, sería necesario recurrir al ego trascendental (Kant) o a la monadología 
trascendental (Leibniz) para asegurarse la conexión de todos los niveles. Pero esto sería 
extrapolar el artificio de la ciencia a la vida humana.  

 
Urbina pone de relieve los descubrimientos principales de Husserl: a) la separación 

entre el mundo de la phantasía pura y el mundo objetivo (que se ha nivelado desde los 
conceptos filosóficos escotistas de ex natura rei y esse objectivum). La phantasía es el 
territorio originario, sin imágenes e inmediato; sin concordancias ni conflictos; libre y 
arbitrario, carece de cualquier tipo de constricción identitaria; anuda sensación, sentido y 
aparición; posee una aire de familia con el sensus communis kantiano o comunicación 
universal sin concepto. En la fantasía de da la comunicación sin mediación de los aquí 
absolutos, no de egos intencionales; es un territorio enigmático que no forma parte del 
encadenamiento del mundo, en el que nada se presenta y en el que se generan el espacio, el 
tiempo, el sentido, los afectos...; b) la conciencia de imagen es un nuevo registro que amplía 
la percepción; c) la experiencia artística es una correlación intencional de nuevo cuño que 
denomina fantasía perceptiva, irreductible a la imagen y a la fantasía pura. Además, Husserl 
ha establecido los niveles extremos de la fantasía: α) sin apercepción y ω) perceptiva... Lo 
que descubre Husserl, por tanto, son los dos extremos del arco de la conciencia: las fantasías 
libres y las percepciones objetivas. Lo sorprendente es que estos extremos no entran en 
contacto, ni siquiera por conflicto. 

  
Este nivel de la fantasía libre, aun siendo arbitrario se refiere a la realidad de un modo 

inmediato y directo, nada de indirecto o simbólico; se mueve en una no temporalidad, un 
mundo libre de las constricciones identitarias... Husserl lucha a brazo partido con este enigma, 
con el que habían topado Hegel31 y los románticos, y subraya que las fantasías puras aparecen 
de modo fluctuante y discontinuo, «à la Proteo». Pero insiste en que no hay géneros —los 
«lienzos ontológicos»— o clases de contenidos: la diferencia entre la aprehensión perceptiva 
y la apercepción de la fantasía es una diferencia de la conciencia. En las percepciones se 
diferencian el contenido y el objeto de aprehensión, pero en la fantasía contenido y objeto son 
lo mismo. En la fantasía no hay síntesis trascendentales, pues habrían de salir de la 
inmanencia de la sensación. 

 
Las consecuencias de este planteamiento son enormes y decisivas para la definición de 

ser humano (con todo lo que conlleva en sus aspectos morales, jurídicos, derechos humanos, 
etc.). Por una parte, esta indeterminación y «libertad» implican una riqueza, una concreción, 
una energía y un rigor que se extiende (por transposición) al resto de niveles, en los que va 
perdiendo fuerza: «Lo propio de la fantasía es su total libertad, su carácter discrecional 
incondicionado» dice Husserl. Más tarde señalará que en el nivel originario de la serie 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
31 Hegel da un giro a la cuestión, aunque se mantenga en el ámbito de la imaginación: la imaginación no es 
entendida sólo como síntesis sino como disolución. Los textos clásicos de Hegel son dos: el primero procede de 
la Filosofía real y allí da cuenta de la «noche del mundo»: 

El ser humano en esta noche, esta nada vacía, que lo contiene todo en su simplicidad —una riqueza 
inagotable de muchas representaciones, múltiples, ninguna de las cuales le pertenece — o está presente. 
Esta noche, el interior de la naturaleza, que existe aquí —puro yo— en representaciones 
fantasmagóricas, es noche en su totalidad, donde aquí corre una cabeza ensangrentada —allá otra 
horrible aparición blanca, que de pronto está aquí, ante él, e inmediatamente desaparece. Se vislumbra 
esta noche cuando uno mira a los seres humanos a los ojos —a una noche que se vuelve horrible. 

La imaginación se muestra así en su aspecto negativo, destructor, desmembrador, como un poder que dispersa la 
realidad continua en una multitud confusa de objetos parciales 



27  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

fenomenológica hay una extraña riqueza —como en el Castillo de Kafka— que nos desborda, 
que nos resulta incomprensible, pero de la que «básicamente» vivimos y a la que 
continuamente retornamos para no mecanizarnos (pág. 205). ¿Cómo no declarar aquel 
mensaje de Hanna Arendt sobre la riqueza que trae al mundo cada ser nacido?:  

 
Sin la acción, sin la capacidad de comenzar algo nuevo y de este modo articular el nuevo 
comienzo que entra en el mundo con el nacimiento de cada ser humano, la vida del hombre 
sería condenada sin salvación.32  
 
Observación2. Podríamos preguntarnos cómo los seres humanos vamos 

empobreciéndonos, vamos perdiendo esa riqueza in-finita a medida que nos vamos haciendo 
más maduros y abstractos, más científicos y más eidéticos (y más cobardes, y más temerosos 
y más estúpidos); sin olvidarnos de cómo afloran sin solución de continuidad los caminos 
transposibles más deleznables, miserables, bárbaros o deletéreos. Porque todo se origina en 
ese territorio más rico, más energético y más riguroso. (Y sí; nos lo estamos preguntando en 
un trabajo inédito: La lanzadera del mal). Y también tendríamos que preguntarnos por los 
mecanismos de esta drástica limitación, disminución o empequeñecimiento del significado. 
(Y también nos lo hemos preguntado y hemos respondido con la investigación sobre 
Semántica topológica). En el seno de las fantasías libres aparecen fantasías perceptivas que 
configuran así el nivel intermedio entre las fantasías libres y el nivel de los objetos 
construidos operatoriamente (las fantasías perceptivas juegan el papel de la «luz» que 
relaciona la oscuridad fenomenológica con la objetividad clara (pág. 461), esa conexión que 
Descartes añoró). Husserl localizó estas fantasías perceptivas en el arte, que Urbina trata tan 
brillantemente en otras ocasiones,33 y se evita así la alucinación generalizada. El arte (¿y no 
tendría que extenderse a la política, a la vida misma?) sería el territorio en el que se 
reconcilian la objetividad y el sentido. Nosotros lo hemos generalizado de otra manera; más 
adelante comentaremos algo sobre el asunto, aunque adelantemos que en esa infinitud de 
sentidos de la fantasía, la Topología (en el sentido de Riemann y Poincaré) realiza una 
drástica selección: solo tomarán sentido las figuras topológicas pertinentes. Es lo que hemos 
llamado teorema de limitación semántica de Thom-Petitot, del que hemos hablado en otras 
ocasiones.34 

 
LA DIMENSION HORIZONTAL 

 
Si la reducción fenomenológica en la dimensión vertical se ha ocupado de la índole de 

la mediación entre lo subjetivo y lo objetivo, en la dimensión horizontal se ocupa de la índole 
de la mediación entre los estratos superior e inferior. Se trata ahora de investigar cómo se 
articulan las operaciones y las síntesis. 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
32 Hanna Arendt, “Labor, trabajo, acción”, De la historia a la acción, Paidós, Barcelona, 1995, pág. 107. Y 
también: "El milagro que salva al mundo, a la esfera de los asuntos humanos, de su ruina normal y «natural», en 
el que se enraíza ontológicamente la facultad de acción. Dicho con otras palabras, el nacimiento de nuevos 
hombres y un nuevo comienzo es la acción que son capaces de emprender los humanos por el hecho de haber 
nacido". La condición humana, Paidós, Barcelona, pág. 266. 
33 Por ejemplo, en el bellísimo (preciso y breve) análisis de algunos poemas de Eliot, Mallarmé y Celan en "La 
oscuridad de la experiencia estética", Eikasía, nº 47, 2013, págs. 25-48. 
34 Por ejemplo, en mi tesis doctoral: Las Ideas filosóficas de la «morfogénesis» y del «continuo» en el marco de 
la teoría de las catástrofes de René Thom, Universidad de Alicante, 1994. Se encuentra digitalizada en: 
http://hdl.handle.net/10045/5469. 



28  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

La eidética y la intencionalidad son estructuras diferentes y aun inconmensurables. 
Bien, ¡pero la eidética ni es despreciable ni es un residuo! Es el primer momento del método, 
recuérdese, por el postulado1. Urbina echa mano de las matemáticas para aclarar el concepto: 
en la estructura intencional el infinito es enumerable y, por tanto, nos encontramos en una 
escala humana, mientras que en la eidética el infinito es no enumerable y la escala es no-
humana. Así pues, la reducción fenomenológica, dicho en vulgar, no se enfrenta directamente 
a los objetos que se ofrecen en la tienda, al vino que se pone a la venta, sino a las operaciones 
que se realizan en su trastienda, a las manipulaciones que se realizan en la bodega. Dicho para 
académicos: no se ocupa de las condiciones de posibilidad de los objetos (Kant), sino de la 
experimentación directa de la trascendentalidad misma (pág. 102). ¿Cómo se lleva a efecto 
esa experiencia? En el Cuadro I se intuye fácilmente en dónde radica el problema. Entre el 
polo subjetivo de las operaciones y el objetivo de las síntesis, la intermediación es doble: los 
contenidos hyléticos (materiales) y las significatividades. Pero la hýlê y el sentido no son 
objetivables, desaparecen una vez cumplida su función de vínculo para las síntesis. ¿Cuáles 
son esos enigmáticos contenidos que intermedian el vector intencional? Podríamos decir que 
cada filosofía se define en virtud de la consideración que realice de esos contenidos hyléticos. 
En esquema: 

 
┌→                                            Correlación                                                    ←┐ 

Operaciones ←Intermediación→ Síntesis 
Contenidos hyléticos 

(materiales) 
Significatividades 

(sentido) 

 
Frente a toda la filosofía moderna de la representación, Husserl defendió que aquello 

que percibimos son objetos y no contenidos. La teoría de la representación tiene 
consecuencias muy llamativas y graves; podría decirse que es la puerta por la que entran los 
culturalismos de toda clase y condición: desde los amables multiculturalismos hasta los 
trágicos nacionalismos (recordemos para olvidadizos interesados que las brutales guerras del 
siglo XX se llevaron a cabo entre «naciones»). Pero Husserl corta por lo sano: ni realidad en sí 
(fuera los fundamentalismos filosóficos y teológicos) ni reduplicación imaginaria (cultural). 
¿Por qué duplicar el mundo, una vez más? (¿Por qué esa esquizofrenia cultural? Muy sencillo; 
por el argumento del pro domo sua: «Yo tengo mi propia moral», dirán los listillos de turno; y 
su moral puede ser quemar a las brujas, por caso. ¿Por qué esa esquizofrenia matemática? «En 
epistemología soy nominalista; en ontología, realista», dirán los filósofos de la naturaleza, y 
entonces puedo apelar a Dios o al principio antrópico, según gustos; y así sucesivamente). 
Pero lo duplicado —defiende Husserl—es el propio fenómeno, y es en él en el que hay que 
realizar la distinción entre: la aparencia, que es el aparecer, lo que aparece sin ser percibido y 
solo sentido; y la aparecencia, que es lo que aparece como percibido.35  

 
No es fácil salir del representacionalismo; y no es fácil seguir a Husserl en la era del 

cine, de la TV, de la información virtual, del turismo de agencia...36 ¿Cómo aceptar que no 
hay objeto verdadero, efectivo, por un lado, y objeto intencional, por otro, si todo objeto es 
necesariamente intencional? Así que, como se ve, no hay manera de salir del problema que 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
35 Aparencia es un término castellano en desuso. Covarrubias ofrece tres acepciones: "Lo que a la vista tiene un 
buen parecer y puede engañar en lo intrínseco y sustancial. 2. Razones aparentes, las que de repente mueven, 
pero consideradas no tienen eficacia ni son concluyentes. 3. Aparencias son ciertas representaciones mudas que, 
corrida una cortina, se muestran al pueblo y luego se vuelven a cubrir; del verbo appareo". Tesoro de la lengua 
castellana o española, Castalia, Madrid, 1995. 
36 Yo me presento (aparencian+1) según la idea que tú te haces de mí (aparencian). 



29  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

obligó a filosofar: la investigación de esa materia, lo hylético, lo vivido inmanentemente, lo 
intencional, y no de lo representado, de lo que se presenta a la vista. Una investigación del 
fenómeno como lo que aparece (aparecencia) y como lo que atraviesa todos los niveles de 
experiencia y de realidad: la aparencia. Pero esa respuesta husserliana no queda sin 
consecuencias, claro está. Por ahí pueden colarse de rondón la mística, el esoterismo, la 
especulación más desaforada... Claro es que el beneficio también puede ser máximo y 
excelente: la posibilidad de unas sociedades humanas del saber, de la inteligibilidad, del hacer 
prudente y del desear firme y generoso. 

 
Y bien: ¿en qué consiste la hýlê, la materialidad sensible no intencional, que recorre 

todos los niveles según el índice del vector intencional? 
  

Corrientes de la fenomenología 
 
Hagamos un paréntesis en la meditación y dejemos las cosas en su sitio. La fenomenología no es 
dogmática, a pesar del empeño que ponen algunos de sus epígonos. Hay diferentes posiciones 
(herejías) fenomenológicas, que pueden resumirse en tres corrientes principales, según el criterio de 
definición de la idea de trascendencia utilizado: la fenomenología material con su giro teológico, 
religioso, místico...; el idealismo fenomenológico con su ego trascendental; y el materialismo 
fenomenológico sostenido por los conceptos «trans». 
 
Recordemos: Los resultados de la epokhê fenomenológica conducen a considerar toda 

objetividad como intencional, descargada de la teoría de la representación y del dualismo de 
la realidad. La objetividad es intencional (operaciones sobre materias que conducen a síntesis) 
y trascendente, real y verdaderamente (como lo era la Eucaristía del concilio de Trento: no 
símbolo de Cristo, sino «real y verdaderamente» el mismo Cristo). Y además apela a la 
trascendencia de lo absolutamente indeterminado, fuera del espacio, del tiempo y de la 
significación (lenguaje). Esta idea de trascendencia ha sido interpretada de tres maneras 
principales, según se subrayen la trascendencia vertical, o la trascendencia horizontal, o se 
asuman ambas trascendencias. 

 
I) En la fenomenología material se subraya la trascendencia vertical, el nivel 

originario e inmediato y se anulan las síntesis horizontales; si clama el polo subjetivo, el polo 
objetivo se desvanece. Esta posición es la fuente del giro teológico de la fenomenología y de 
su retorno exacerbado a lo religioso, a lo místico o a lo espiritual. Urbina encuentra en Michel 
Henry a su mejor exponente. La fenomenología no se ocupa de las cosas, sino del modo en 
que se dan; y puesto que el modo de aparecer, de manifestarse los objetos implica la prelación 
del aparecer sobre lo que aparece, entonces Henry supondrá que sin el aparecer no hay nada, 
porque las cosas no se promueven por sí mismas. Y si la fenomenología se centra en lo que 
aparece, entonces se desnaturaliza el verdadero fenómeno: la manifestación hylética... Ante 
esta revelación, es evidente que todos los conocimientos, incluidos los científicos, palidecen 
como sombras y se desvanecen como imágenes irreales... 

 
Esta deriva de la fenomenología siempre ha producido mucho recelo, si no 

directamente repudio, en los ámbitos científicos, pero también en los filosóficos, pues a la vez 
que desestabiliza definitivamente el mundo, magnifica la Vida como apertura a la vida 



30  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

trascendente y de ahí solo hay un paso para concluir en espiritismos y religiosidades varias.37 
De esta posición, y de otras que no vienen al caso ahora, proviene, por un extremo, la 
descalificación de la fenomenología y, por el otro, la aproximación desde distintos territorios, 
a veces extraños, como la filosofía escolástica y específicamente tomista, según apunta José 
Ferrater Mora.38 

 
II) En el idealismo fenomenológico o fenomenología estándar se anula la columna 

hylética de la fenomenología material en la que desaparece la correlación intencional 
contraída en su núcleo hylético. ¿Por qué? Porque considera las vivencias hyléticas como 
inmanentes y, al situar la intencionalidad en primer plano, entonces la región de la conciencia 
pura acaba en subjetividad trascendental monadológica. En el idealismo fenomenológico la 
correlación se distiende en los extremos: noético (subjetivo) y noemático (objetivo). Husserl, 
es necesario refrescar la idea, defiende (frente a Twardowski) que el objeto real y el objeto 
intencional son el mismo objeto, sin mediación (frente a la dialéctica). La materialidad se 
desplaza, por tanto, hacia el lado subjetivo, como vivencia no intencional. En este caso, lo 
hylético se declara inmanente —dice Urbina— y se ciega la trascendencia vertical. Ahora 
bien, sin la trascendencia de lo hylético no puede asegurarse la trascendencia objetiva, cuya 
consecuencia es el idealismo. La cuestión, entonces, es, tras la reducción que descubre la 
correlación entre una conciencia absoluta (flujo de vivencias) y una objetividad intencional, 
cómo puede asegurarse que la experiencia tenga rango objetivo con validez intersubjetiva. La 
respuesta no puede ser otra que la eidética, la ciencia, por mediación de los núcleos eidéticos 
esenciales que mantienen fijos los nexos intencionales. Y esta investigación habría de 
llamarse, en paralelo con las matemáticas, la disciplina eidética de la conciencia 
trascendental pura. De manera que ahora los niveles se contraen hacia abajo (en vez de hacia 
arriba, al nivel originario, hylético), hacia el nivel originario de la percepción, del que los 
demás niveles serían meras modificaciones.  

 
Otra consecuencia peligrosa proviene del estatus de la subjetividad: habrá un 

deslizamiento desde la conciencia pura a una suerte de monadología leibniziana de egos, 
eliminando la raíz originaria de la subjetividad, su facticidad y su contingencia, que son 
ineliminables. Urbina discute detenida pero escuetamente el problema del idealismo 
trascendental de Husserl para cuestionar finalmente la obsesión de éste por la reducción 
fenomenológica y trascendental pretendidamente científica, de esa ciencia de la experiencia 
trascendental que solo una subjetividad absoluta y purificada puede ejercer... En el momento 
de las operaciones, el idealismo fenomenológico menoscaba lo hylético al declararlo 
inmanente; en el de los contenidos, refuerza innecesariamente la intentio por el eidos; y en el 
de las síntesis, se absolutiza la subjetividad por cancelación de la facticidad y contingencia en 
el nivel originario. 

 
III) En el materialismo fenomenológico, defendido por Urbina junto a Merleau-Ponty, 

Mandley o Richir, se asumen ambas trascendencias: la trascendencia vertical de lo hylético 
asegura la trascendencia horizontal de las síntesis intencionales. La subjetividad ahora resulta 
escalonada entre un sujeto operatorio y un singular no egoico, mediados por un ego 
transoperatorio; pues si en los niveles inferiores hay sujetos operatorios, en los superiores es 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
37 Gustavo Bueno, a quien Urbina dedica su libro, ya zanjó estas cuestiones en un ensayo muy abierto y fresco, 
lejos del forzado sistematismo que ha atenazado tanto su posterior pensamiento: Cuestiones cuodlibetales sobre 
Dios y la religión, Mondadori, Barcelona, 1989. 
38 Cf. José Ferrater Mora, Cambio de marcha en filosofía, Alianza, Madrid, 1974, págs. 56-57, nota. 



31  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

la propia subjetividad la que está haciéndose (in fieri), al igual que se hacen el espacio, el 
tiempo y el sentido. Esta tercera opción asume la doble trascendencia, la hylética y la 
sintética, correspondiente a la doble concepción del fenómeno: aparencia (el aparecer, que ya 
no es inmanente como en Husserl) y aparecencia (lo que aparece). El materialismo 
fenomenológico defiende en general cuatro tesis: 

 
1) La doble trascendencia que niega la posibilidad de una subjetividad absoluta, el 

famoso ego trascendental. 2) El fenómeno doble: la intentio ha de ser disociada del eidos. 3) 
Corolario: el sometimiento del eidos (escala in-humana) a la intentio (escala humana). 4) La 
transpasibilidad, el hueso a roer. En la estromatología fenomenológica no hay continuidad de 
las fases, sino hiatos y niveles reconocidos en la transposición; el mayor centramiento que 
supone la mayor determinación no implica mayor riqueza, aunque sí mayor complejidad; la 
riqueza pertenece a la materialidad plural, infinita e indefinida, a la que se llega por 
hipérbasis. En la serie eidética, natural, se ignora el ya de la transposición, sobre todo el del 
último nivel, y se asiste como al despliegue de la ficción de una scala naturae a vista de 
pájaro. La transposición es un cambio en las condiciones estructurantes de la temporalización, 
una modificación de la temporalidad. Quien se inicia en la fenomenología no estándar ha de 
empezar a pensar en sedimentaciones instantáneas (por suspensión, no por anulación del 
tiempo), en transposiciones que no se dan elemento a elemento, sino en sedimentaciones que 
se establecen sin haber sido actualizadas. (Y, obviamente, no es fácil admitir una cosa como 
ésta). Tales son sus claves. 

 
Aparencia y aparecencia 

 
Continuemos la meditación que nos llevará a contemplar el rostro de un dios que se manifiesta y que se 
esconde... 
 
El materialismo fenomenológico, que niega la posibilidad de una totalización eidética, 

pone el dualismo no en la realidad (la cosa en sí y el fenómeno, residuo de la potentia 
absoluta y ordinata de Pedro Damián, y que da paso a la distinción ontología general y 
ontología especial), sino en el fenómeno.39 Al cegar la trascendencia de lo hylético, hemos 
dicho, el idealismo fenomenológico se escora hacia la subjetividad, flujo de vida 
originariamente constituyente, centrado en un ego trascendental correlato constante y 
absolutamente necesario de todo objeto... Ahora bien, la aparencia o aparecer (lo que aparece 
sin ser percibido) y la aparecencia (lo que aparece como percibido) no constituyen una 
percepción doble (como suponía Twardowski), porque, entonces, la realidad sería imaginaria; 
la dualidad fenoménica remite a una dualidad de trascendencia: la trascendencia referida a los 
resultados de las síntesis operativas y la trascendencia de la hylé que nos afecta y que, en el 
límite, es la materia indeterminada misma que constituye «la cegadora proximidad de lo 
real». La filosofía fenomenológica anula toda posibilidad de interpretar la realidad como algo 
en sí; lo percibido es siempre un objeto intencional, es decir, la trascendencia se disocia de la 
cuestión de su existencia. 

 
Este conflicto entre aparencia y aparecencia es un tema favorito de la mitología, de la 

religión, del arte, etc. Para explicarlo, y como en otras ocasiones, Urbina se remite a la 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
39 La distinción entre potentia Dei absoluta y potentia Dei ordinata se remonta a Pedro Damián (1007-1072), 
entre la omnipotencia secreta del Ser divino y el orden que Dios manifiesta en el mundo. Cf. F. León Florido, 
Las filosofías en la Edad Media, Biblioteca Nueva, Madrid, 2010, págs. 211 ss. 



32  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

tradición semítica.40 Dios se manifiesta en el Sinaí con su propio rostro que libera a quien le 
ve: «Y llamó Jacob el nombre de aquel lugar Peniel («el rostro de Dios»), porque dijo: Vi a 
Dios cara a cara, y fue librada mi alma» (Génesis, 32,30). Pero esa visión es muy peligrosa: 
«Y dijo: Yo soy el Dios de Abraham, el Dios de Isaac y el Dios de Jacob. Entonces Moisés 
cubrió su rostro, porque tuvo miedo de mirar a Dios» (Éxodo 3,6). «Y señalarás límites al 
pueblo alrededor diciendo: Guardaos, no subáis al monte, ni toquéis sus límites; cualquiera 
que tocare el monte, de seguro morirá» (Éxodo 19,12). Y el mismo pueblo ruega a Moisés que 
hable él con Dios para evitar la muerte: «Y dijeron a Moisés: Habla tú con nosotros, y 
nosotros escucharemos; mas no hable Dios con nosotros, para que no muramos» (Éxodo 
20,19)...41 

 
¿Quién es ese Dios? Ese Dios es el mismo que permite a Satanás tentar a Job y el que 

hace cosas grandes e inescrutables y maravillas sin número (Job 5-9); ese Dios que asusta con 
sueños y aterra con visones; ese Dios con el que no se puede contender y que no aparta de mí 
su mirada, ese Dios sin «ojos de carne» (Job 10,4); ese Dios que descubre lo profundo de las 
tinieblas y saca a luz la sombra de la muerte; ese Dios que multiplica las naciones y las 
destruye (Job 12, 23); ese Dios en el que yo confío aunque me destruya, porque es mi 
salvación (Job 13) y al que espero ver por mí mismo en mi propia carne (Job 19); ese Dios 
que permite a los malvados prosperar y regocijarse, y voraces oprimir y desamparar a los 
pobres (Job 20)... Ahí, en el Libro de Job están todos los caminos revueltos: los caminos de 
los asesinos, de los ladrones, de los adúlteros... y el camino en el que Dios mismo se presenta 
y muestra su grandeza y su poder: «¿Dónde estabas tú cuando yo creé la tierra, y quién 
dispuso sus medidas, y quién encerró al mar y quién hizo llover sobre el desierto para hacer 
crecer la hierba?...». Y así, en un ilimitado tren de preguntas hasta dejar exhausto y agotado 
al perplejo y humano Job. Sólo es necesario ahora colocar todas esas metáforas como 
aparencias y empezará a entenderse algo de lo que ocurre en ese nivel originario y al que el 
hombre está expuesto.  

Habríamos empezado a bucear en ese ser humano tan extraño y tan extravagante; ese 
ser humano a quien nada sobrepasa en «pavor» (deinotáton), como canta el coro de la 
Antígona de Sófocles; y que, cuando es sobrepasado por la realidad, requiere de 
construcciones fantasmagóricas (de phaíno = brillar, y alegoría): la religión, las leyendas, las 
ficciones ideológicas, el mismo Capital...,42 que hacen del hombre un ser fantasioso muy 
específico, tan alejado de la vida natural.43 ¿Por qué le cuesta tanto al hombre soportar la 
realidad?44 

 
Volvamos ahora a la hýlê. El contenido hylético no es una imagen, pero se da 

absolutamente; no es imagen ni signo, porque los objetos entonces serían en sí e 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
40 En la tradición helena, este episodio se narra en el contexto de los celos. La diosa Hera, esposa de Zeus, tienta 
a la bella Sémele, amante de Zeus, para que le pida al dios que se le muestre en todo su esplendor. Zeus, 
obligado por la promesa de conceder cualquier deseo a Sémele, así lo hace y la madre de Dionysos muere 
carbonizada por los rayos de Zeus. 
41 Las traducciones proceden de la versión de Casiodoro de Reina revisada y conocida como La Biblia del Oso, 
Alfaguara, Madrid, 2001. Para cerrar con intensidad este capítulo, invito a la escucha de la música y la letra de la 
ópera Moisés y Aarón de Arnold Schönberg. 
42 F. M. Pérez Herranz, "Marx y las crisis", Mundo Obrero, noviembre de 2013. 
43 Y que hace dar vueltas y vueltas: las herramientas, el lenguaje... Véase, por ejemplo, Meditación de la técnica 
de José Ortega y Gasset. 
44 Nietzsche se pregunta por la "verdad que el espíritu puede soportar" (Ecce Homo, prólogo). Y Eliot escribe: 
"Váyanse, váyanse, dijo el pájaro: el género humano no puede soportar tanta realidad" ("Burnt Norton", Cuatro 
cuartetos). 



33  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

inalcanzables, y no hay tal en-sí y los objetos conocidos son ellos mismos. Es esta la cuestión 
clave que obligó a los cristianos a desdoblar a Dios en potentia absoluta y potentia ordinata. 
La respuesta de Husserl fue la de abandonar ese dualismo metafísico, tan eficaz, por otra 
parte, para el poder político, para ese Leviatán exterior a la naturaleza propia de los entes, que 
impone su voluntad de poder inconmensurable con la vida humana y sus ambientes 
ecológicos; una voluntad de poder arbitraria que crea coercitivamente una ley alienante que 
no tiene presente la naturaleza de las cosas y que ha abandonado el arte de la prudencia, de la 
sindéresis...  

 
Así que el materialismo fenomenológico, frente al idealismo fenomenológico y frente 

al naturalismo, negará cualquier escaramuza de totalización de la subjetividad, por una parte, 
y de totalización del eidos, por otra. Y, como consecuencia de ese recorrido, el eidos in-
humano quedará sometido a la intentio humana. 

 
LOS NIVELES 

 
Ahora se puede ir comprendiendo el concepto de transpasabilidad ( ), que es el 

nuevo concepto para suplir la serie eidética. Si la hýlê, la materia que recorre todos los 
niveles, es la misma, no hay reduccionismo de unos niveles a otros, no se fundan unos niveles 
sobre otros (evolución, emergentismo, etc); se ponen en contacto por transpasibilidad o 
resonancia, que en una primera exposición significa que un nivel no funda el siguiente. La 
transoperación fenomenológica es, en consecuencia, diferente a la operación eidética: la 
anábasis (regressus gnoseológico) no realiza el recorrido de trituración paso a paso, sino que 
se produce de golpe; es en la catábasis (progressus ontológico) en la que se reconocen los 
niveles, pero, aun así, un nivel no se funda en el anterior, sino que solo se basa en él y por eso 
se puede afirmar un nivel originario. Aquí se encuentra la dificultad de la fenomenología y, si 
expandimos el concepto lo suficiente frente al conocimiento científico, ¡de la filosofía como 
tal! Cualquier profesor de filosofía que no haya renunciado a la defensa del saber filosófico se 
pasa la vida tratando de justificar esta tesis, mientras sus colegas de ciencias defienden el 
cientificismo y el naturalismo muy satisfechos y bien pagados de sí mismos, y, sin titubeos, 
reducen al ser humano a química, a biología molecular, a conductismo..., cada uno desde la 
disciplina que cultivan, desde el criterio que se suele denominar, por abuso del lenguaje, 
«filosofía espontánea de los científicos». 

 
Así pues, una teoría de los niveles (estromatología) se puede desarrollar de tres 

maneras diferentes: a) los niveles no son sino despliegues de una riqueza originaria (la 
fenomenología clásica); b) la naturalización por mantenimiento de los nexos eidéticos incluso 
en la zona originaria (el proyecto de Jean Petitot, Jackendorff y otros, cuyos trabajos se 
inscriben bajo el marbete naturalizar la fenomenología.45; c) la fenomenología no estándar 
que apela a la trasposición de sus niveles. 

 
De manera que el materialismo fenomenológico que se abre hacia la realidad humana 

como el territorio propio de la verdad comporta los peligros de esa hipérbasis que no es 
posible reconstruir, que no es posible formalizar metodológicamente, así como los peligros a 
los que nos hemos referido como derivas mística, religiosa, arquetípica, etc. Esta situación de 
riesgo exige alguna corrección (más adelante hablaré de «compatibilidad con las ciencias»). 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
45 Jean Petitot, Francisco Varela, Bernard Pachoud, Jean-Michel Roy (eds.), Naturaliser la Phénoménologie, 
CNRS Editions, París, 2002. 



34  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

La pregunta que se debe hacer ahora es: ¿Podemos colegir su legitimidad de alguna manera? 
Pues si la scala naturae o serie eidética no puede fundarse, se movería en el vacío y habría de 
recurrir a la mitología para su justificación. O, quizá, y aquí se encontrarían los científicos con 
la horma de su zapato, en la misma serie fenomenológica. Esto es lo que ocurre con el 
llamado principio antrópico.  

 
EL PRINCIPIO ANTROPICO 

 
Los cientificistas suponen que no hay más escala que la scala naturae y que ésta solo 

se puede recorrer científicamente. Mas, cuando las ciencias no bastan, entonces no queda otra 
alternativa que apelar a alguna narración del tipo: «Érase una vez». Por ejemplo: «Érase una 
vez (...) una centésima de segundo después de la gran explosión (Big Bang)...»46 que se 
camufla de explicación, aunque esté soportada sobre el mito de los orígenes. Pero hay otra 
respuesta que se soporta en la serie fenomenológica. Así la respuesta muy conocida del físico 
Roger Penrose, quien obviamente no considera una estromatología fenomenológica, ni 
siquiera una filosofía que contemple las fases sucesivas organizadas eidéticamente y 
subordinada a los resultados de las ciencias; mas como las explicaciones científicas 
normalizadas no son suficientes, Penrose ha de incorporar algún principio que legitime la 
serie. Penrose echa mano del principio antrópico: el universo que percibimos es tal que 
produce seres que lo perciben, de manera que hay una relación entre los parámetros que 
definen la vida recipiente y los parámetros que percibimos en el mundo.47 La solución de 
Penrose es, dice Urbina, un homenaje sin saberlo a la estromatología, pues el principio 
antrópico es producto de una metábasis cuando se traslada a una estromatología óntica, algo 
que en ella no tiene sentido alguno, pero sí lo tiene en una estromatología fenomenológica, 
con la que está en correspondencia. 

 
 

El método anábasis / catábasis 
 
La disociación de las dos series, la óntica y la eidética, ha requerido operaciones de 

gran intensidad. En primer lugar, se ha llevado la intencionalidad hasta el límite; después se 
ha desanudado el vínculo filosofía / ciencia de la tradición clásica. Para llevar a cabo la 
operación metodológica de anábasis (regressus) fenomenológica radical, Urbina utiliza el 
concepto de hipérbasis (reducción hiperbólica)48  que se inicia después de la catábasis 
(progressus) natural de la serie eidética. Este punto es decisivo, pues recordemos que por el 
postulado1 la serie fenomenológica se despliega con posterioridad a la natural, como su 
desarrollo «verdadero». Lo explicita Urbina en distintos momentos, de los que selecciono el 
siguiente: 

 
Esto no impide que la serie entera de la scala naturae, llegada a este punto de la serie natural 
[los seres humanos], pueda invertirse, y que pueda procederse, por reducción, a promover la 
nueva «escala de Jacob», la escala o serie fenomenológica, que va del peldaño de la vida 
humana, ahora inferior, a los demás niveles que regresan, por anábasis, a niveles superiores... 
(págs. 383-384).  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
46 Muchos libros ni siquiera disimulan su contexto mítico-religioso: S. L. Chorover, Del Génesis al genocidio, 
Blume, Barcelona, 1982. J. Gribbin, Génesis, Salvat, Barcelona, 1986. J. S. Trefil, El momento de la creación, 
Salvat, Barcelona, 1986. P. W. Atkins, La creación, Salvat, Barcelona, 1986...  
47 R. Penrose, El camino a la realidad, Debate, Barcelona, 1006, págs. 1011 y 1018. 
48 Sin caer en la tentación de la hiperbasía, en la trasgresión arrogante. 



35  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

 
La hipérbasis nos abre el nivel superior de la matriz fenomenológica, la matriz 

originaria. ¿Habrá posibilidad de análisis de esta zona en la que no existe identidad? Para 
orientarnos en todo este complejo proceso metodológico he pretendido resumirlo en el 
esquema del Cuadro II. 

 

 
Cuadro II. Anábasis / catábasis de las dos series: científica y filosófica 

 
La fenomenología, frente al naturalismo, declara la naturaleza humana como humana. 

No es desde luego ninguna casualidad que desde el naturalismo se hayan cometido bárbaros 
crímenes, como explicita el texto que hemos puesto como exergo: «... antinaturaleza ... 
castigan al pueblo de la Ley y de los profetas al pueblo que quiso el advenimiento del 
humano en la tierra sí saben o presienten que son el pueblo de la naturaleza...». No creo que 
Urbina considere esta mención extemporánea, por cuanto él también cita ese contexto al 
referirse a los textos de Husserl recopilados por S. Luft y que abarcan los últimos años de su 
vida: «Debió de pensar que el nazismo no era, al fin y al cabo, sino el reduccionismo 
naturalista revestido de energetismo eugenésico» (pág, 452).49 Lo más difícil de aceptar, sin 
duda, es ese ascenso de golpe al nivel oscuro originario, que exige un gran rigor después para 
recorrer, paso a paso, todos los niveles hasta recuperar la realidad humana haciéndola 
comprensible. 

 
Mas, y en cualquier caso, al proyecto fenomenológico le acechan demasiados peligros, 

y le es necesario iniciar algún movimiento que le proteja de la especulación, del misticismo, 
de la religiosidad, de los arquetipos... Hay que asociar la fenomenología a términos que se 
encuentren en un conjunto que tienda a producir una imagen positiva cuando se le asocia a un 
asunto determinado, como la felicidad, la responsabilidad, la libertad... A este modo de 
argumentación lo he llamado en alguna ocasión «efecto Julito», el efecto que produce una 
palabra «virtuosa» junto a otras más mundanas en el receptor del mensaje. Urbina, desde el 
inicio de su libro, asocia la filosofía fenomenológica a la ciencia, especialmente a la física 
cuántica. Es cierto que esta asociación también tiene sus peligros, fundamentalmente el 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
49 Sobre la naturalización en Heidegger, véanse de Julio Quesada, Heidegger de camino al holocausto, Crítica, 
Madrid, 2008; "Heidegger: la decapitación de la fenomenología y el totalitarismo nazi", Eikasía, nº 47, enero de 
2013. 



36  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

hegeliano: ¿acaso los dos programas, el filosófico y el científico, no estarán respondiendo a 
una especie de espíritu (ZeitGeist) que se despliega unívocamente como Idea Absoluta? La 
respuesta ha de ser negativa, de rechazo frontal, por la definición misma de fenómeno 
(aparencia/aparecencia) y, por lo tanto, el paralelismo no puede ir más allá de su 
accidentalidad o de algún concepto débil de «aire de familia», quizá simplemente como 
respuestas a la filosofía y a la física clásicas: la abolición del infinito y la presencia de lo 
discontinuo.  

 
En medio de estas derivas, Urbina defiende el principio de correspondencia entre las 

ciencias humanas y las ciencias naturales, entre las explicaciones fenomenológicas y las 
gnoseológicas.50 Las cuestiones que plantea este principio, habría que decirle al cientificista, 
tienen que ver con los niveles que se corresponden entre el nivel superior fenomenológico y el 
inferior natural, ese nivel más rico y riguroso a la vez que más indeterminado y descentrado. 
Ese nivel originario (como la administración que se encuentra en el Castillo) nos desborda, 
pero a él recurrimos constantemente. Y a posteriori, tras la Shoah, no nos queda otro remedio 
que recurrir a él, porque vivimos de él, y su desaparición nos convertiría en puros 
automatismos, listos para ser procesados como no-humanos. Para hacer más fuerte ese 
principio, Urbina lo ejemplifica con tres casos, dos tomados de la ciencia: de las matemáticas 
(los transfinitos de Cantor) y de la física (mecánica cuántica de Feynman) y el tercero, de la 
experiencia estética. El interesado recorrerá felizmente estos ámbitos de la creatividad 
humana y compensará así la experiencia del otro lado de la barbarie. 

 
 II Meditación: Comunicación de niveles 
 

En esta segunda meditación se lleva a cabo el análisis o despliegue de la matriz fenomenológica en sus 
tres niveles: superior o proteico; intermedio o ambivalente mythos/lógos; e inferior o mundo callejero, 
mundo vivido, y que concluirá con las dimensiones que la dinamizan: espacio, tiempo, significado y 
afectos.  
Desarrollemos la matriz fenomenológica con la ayuda del Cuadro III. Visitaremos 

muy rápidamente el estrato superior de las phantasiai; el estrato intermedio que une el alma-
cuerpo (Leib) y el cuerpo-cuerpo (Körper); y el estrato inferior, el único dado, el mundo 
vivido y objeto de los interminables análisis fenomenológicos.51 A los dos primeros los asocia 
Urbina con los mitos clásicos de Proteo y de las Sirenas, y al tercero, con el más rutinario y 
feriado de Calle mayor (y como en otras ocasiones quiero resaltar la cara oscura de las cosas 
humanas, la «sangre iracunda» en expresión de Azaña. La calle mayor no sólo se contempla 
desde la acera amable de las compras de Navidad o del día de Acción de Gracias, sino 
también desde la acera ruin y mezquina de las burlas y las humillaciones).52 

 
  
 

Matriz fenomenológica 
 

Nivel de la correlación intencional 
Vertical / Columnas 

Polo subjetivo  
de las operaciones 

(noético) 

Hýlê 
 

(hylético) 

Polo objetivo  
de las síntesis escalonadas 

 (noemático)  
 
 

1,2 
Superior 

Transoperaciones 
 

 1,2 
Síntesis esquemáticas 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
50 Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina, "Le principe de correspondance", Annales de phénoménologie, nº 12, 2013. 
51 Como los que realiza José Ortega y Gasset en El espectador; léanse algunos geniales como aquellos en los que 
medita sobre el marco o sobre estética en el tranvía, etc. 
52 Me refiero, claro está, a la película Calle mayor de Juan Antonio Bardem (1956), cuyo tema era precisamente 
el de la burla y la ignominia a la que se ve sometida una confiada joven por unos estúpidos señoritos de 
provincias. 



37  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

Horizontal / 
Filas 

 
 

Nivel  
(vector) 

intencional 
 

Phantasía 
 (separación: abismo)↓ 

Proteo sin identidad 

3 
Intermedia 

Ego transoperatorio 

Transoperaciones 
 

Sirenas 

 3 Apercepciones 
 (síntesis de identidad) crean 

hábitos (síntesis pasivas 
secundarias) con objetividad. 

Nivel de intermediación: 
Phantasías perceptivas 

4,5 
Inferior 

Percepción 
 

Operaciones 
 

Main street 

 4,5 Objetos (objetividad) 
Mundo vivido de objetos 

Cuadro III. Matriz fenomenológica desarrollada 
 
LA ZONA ORIGINARIA: PROTEO 

 
Comencemos con el nivel superior de la matriz fenomenológica, el correspondiente al 

nivel de la física cuántica en la serie natural, una de las hazañas intelectuales más 
impresionantes del siglo XX, opinión que compartimos con el autor. Urbina lamenta que la 
filosofía no haya realizado una proeza de esta envergadura, quizá —añado yo— porque los 
filósofos están engolfados en la academia con sus programaciones y sus didácticas y sus 
cuantificaciones y sus estadísticas, y se han asentado como funcionarios de las 
administraciones y aun de las naciones, y no de la humanidad. Aunque, para ser justos, hay 
que mencionar el trabajo de aquellos pocos que lo han intentado: Bertrand Russell, Ludwig 
Wittgenstein, Henri Bergson, Theodore Adorno... y, desde luego, Edmund Husserl. El 
esfuerzo de Husserl fue enorme y muchos son los que continúan leyendo los minuciosos y 
prolijos análisis que llevó a cabo, como nuestro Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina. Husserl 
intentó algo parecido a la investigación de la mecánica cuántica en la fenomenología: alcanzar 
el nivel originario, más allá de la filosofía clásica, en el pliegue en el que se recogen la 
discontinuidad y la localidad. Husserl calificó de proteico (proteursartig) el nivel originario, 
porque su contenido básico son las phantasíai: síntesis esquemáticas y afectivas sin identidad, 
aunque síntesis al fin y a la postre. La indeterminación de esta zona originaria se nos muestra 
bajo los aspectos de concreción y rigor; y los procesos que se realizan son altamente 
energéticos. El nivel originario es máximamente concreto, porque es máximamente 
descentrado, sin ser complejo. Es inmensamente riguroso, con un rigor que no es el de lo 
eidético, el rigor del cálculo diferencial, por ejemplo, sino el rigor que encontramos en el 
nuevo modelo filosófico —El castillo de Kafka— o en los «caminos paralelos» de Feynman. 
Un nivel, en fin, que implica máxima energía, al modo de los choques cuánticos, frente a la 
baja energía del mundo clásico; quizá nos encontremos en esos puntos de la trayectoria en los 
que se consuma la catástrofe ultravioleta o en los que la energía se encuentra condensada en 
un agujero negro...  

 
¿Y por qué razón se presenta tan difícilmente analizable este nivel? Por su baja 

intencionalidad, explica Urbina. En el nivel originario simplemente hay sentidos, no 
significaciones. Y aunque el sentido puede ser insignificante, es extraordinariamente 
importante, porque por él comienza lo humano: si no se iniciase el sentido, la complejidad 
resultante en la catábasis natural sería la de una máquina o la de un psicótico. Por una parte, 
es una síntesis sin identidad; por otra, es un parpadeo (clignotement) entre la sensación y el 
sentido, esto es, un aparecer y un desaparecer continuos, una oscilación (sin mediaciones 
negativas, operación propia de la dialéctica), pues no hay un sentido previo de subjetividad. 
El sentido y la sensación se hallan en oscilación (clignotement) permanente, apareciendo y 
desapareciendo sin solución de continuidad.  



38  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

 
En este estrato no hay sujeto operatorio, ni hay intersubjetividad, ni conciencia 

reflexiva de un ego; no hay identidades sintéticas, ni siquiera fantasías perceptivas. Tan solo 
hay un aquí singular incluido en esa comunidad de singulares, sin la cual desaparecería como 
aquí humano. Esta co-pertenencia es la raíz de la comunidad humana empática (Ein-fühlung). 
Será en un nivel posterior cuando, paulatinamente, mediante transposiciones, el sentido se 
vaya definiendo y recortando, se potencie el vector intencional, el rigor se suavice y la energía 
se amortigüe, y podamos hablar ya de cultura, de tribus, de naciones o de imperios. 

 
Observación3: Urbina realiza un continuo esfuerzo para no desviarse de la 

investigación científica que le sirve de guía. La analogía entre los «caminos en paralelo» de 
Feynman y los sentidos fenomenológicos (pág. 242); o las partículas virtuales de la física 
cuántica le permiten definir por analogía la transpasabilidad (pág. 245). Hay que recordar que 
a pesar de la hipérbasis o salto del regressus sin escalones, el punto de partida del análisis 
fenomenológico es el punto final del análisis científico. Es necesario retraer el postulado1, 
porque corrige cualquier veleidad especulativa, mística, arquetípica o religiosa. Urbina habla 
de extrapolación del análisis de Feynman al nivel fenomenológico de la fantasía (pág. 258) y, 
así, el contacto entre la zona superior de la fantasía y la zona inferior del sentido requiere un 
mediador (no dialéctico), que Husserl encontró en el arte: si los actores son buenos, nuestra 
experiencia no es imaginaria, sino ajustada a las fantasías perceptivas. Urbina dedicará todo el 
capítulo 14 a establecer una correspondencia entre la fenomenología y la mecánica cuántica.  

 
PHANTASIA  

 
Todos estos términos: concreción, rigor, energía, trama de caminos de sentido, 

comunidad de singulares, virtualidad... confluyen en la noción de phantasia, el gran 
descubrimiento de Husserl (1905), a la que distingue radicalmente de la imaginación. Estas 
cuestiones le suscitaron el problema del tiempo, pues las fantasías puras no pueden ser nunca 
presentes, su temporalidad no es la de un flujo continuo de presentes: suscitan solo síntesis 
esquemáticas sin identidad. (Lo que nos recuerda la desconocida raíz común de Kant). La 
imaginación, presentación de lo presente, remite a una síntesis objetiva por duplicación y, así, 
a partir de una fotografía puedo imaginar el caballo ausente. Si tanto la imaginación como la 
percepción discurren en la temporalidad objetiva, continuidad de presentes, la phantasía 
discurre como presentación de lo no presente. Es directa, como la percepción y sus 
características, la temporalidad sin presente y ausencia de sensaciones, de esquicios, que se 
dan en la percepción. En vez de sensaciones hay que hablar de phantásmata, aunque sea la 
misma hýlê, lo que les sirve de sustrato. Así pues, la hýlê se puede mostrar como phantasma 
no presente (aparencia) y como sensación presente (aparecencia). En esquema: 

 
  Imaginación 

 objetiva (duplicación) no presente 

 
Percepción 

Objetiva TEMPORALIDAD 
OBJETIVA 

 

Directa  FANTASÍA 
temporalidad sin presente 

  
La phantasía se escinde en un fantasía «salvaje», en la que domina la fuerza de los 

ritmos innovadores, en una zona desajustada, esquemática, y en una zona «disciplinada» por 
la identidad. La separación o hiato entre las zonas salvajes y disciplinada se relacionan por 



39  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

transpasibilidad a la zona en la que la fantasía se modela por la identidad. Este marco general 
permite la posibilidad de analizar el nivel originario, el nivel específicamente humano, nivel 
de mínimos, con el mínimo del aquí singular, en comunidades singulares (el núcleo de la 
subjetividad) y con el mínimo de sentido (el núcleo de la significatividad). Esta zona excluye 
conciencias absolutas, monadologías eidéticas (el alma sustancial, vaya): no hay más que 
subjetividades haciéndose como un sí sin conciencia (en contacto consigo mismo) y un sí no 
autoadherente (como el del animal). En esa zona originaria de intencionalidad mínima, las 
proto-impresiones son absorbidas por una comunidad de aquíes singulares y por unos 
caminos desfasados y sin tiempo, en busca de la irreversibilidad; por eso parece tan violenta, 
pues no hay siquiera un flujo temporal que los acoja. Las cuestiones de la zona originaria son, 
pues, las cuestiones de la fantasía.53 

 
¿Y por qué es tan importante, tan decisiva esta zona? Porque este territorio proteico —

en el que la indeterminación corre pareja con la indeterminación radical del esquematismo 
fuera del lenguaje— es el territorio de lo específicamente humano (contra Descartes) al que 
ascendemos por epokhê, por suspensión de la vida efectivamente vivida entre objetos y 
sujetos, en intersubjetividad e interobjetividad, y sin cuyo recurso el hombre quedaría 
condenado a la condición de mero armazón o bastidor del hombre (Gestell), sin la seguridad 
siquiera que posee el animal. Pues no hay especie humana (naturalismo), hay especies 
animales. El hombre sale de esa situación primordial por el «intercambio de miradas», dice en 
otra ocasión Urbina.54El avance en la experiencia formativa se da en la medida en que se 
interpone otro sujeto. Es esta corrección del univocismo del ego trascendental de Husserl y es 
la posición del barroco hispano, en el que el progreso de la experiencia formativa siempre se 
da por mediación del otro: Segismundo por mediación de Rosaura, etc.55 El ser humano, al 
duplicar el sentido y necesitar epokhê, experimenta lo abierto con plenos ojos: «Nosotros no 
tenemos nunca, ni siquiera un día, el puro espacio por delante» (Rilke) (pág. 256). «¡Terrible 
condición!» exclamarán los unos; "¡Valiente estupidez!" protestarán los otros. 

 
Observación4: ¿Y acaso la neutralización de lo específicamente humano no es lo que 

pretende la ideología del Leviatán? Podríamos decir que la filosofía del presente tiene que 
tener en cuenta los esfuerzos del arte —cine, TV, música...—, los contextos en los que se 
lleva a cabo esta investigación fenomenológica... La cuestión que se presenta aquí es 
tremebunda, como diría Ortega. Si toda la experiencia, toda la variabilidad humana, virtuosa o 
viciosa, normalizada o perversa, es absorbida por el Capital: ¿cómo podría liberarse la 
experiencia del nivel proteico de los mercaderes, de los financieros? ¿Cómo resistir a la 
voluntad de poder del Capital?56 Quizá esa fuese la cuestión que quería salvar el marxismo 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
53 Marc Richir en Fenomenología por escorzos redescubre la phantasía husserliana, una phantasía que no es 
intencional, pero que es la base en la que se fundan todos los actos intencionales y, en consecuencia, todas las 
instituciones que estructuran la experiencia humana.  
54 Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina, "Introducción a la estromatología", Eikasia, 2011, pág. 164. 
55 “La diferencia entre el método calderoniano y el cartesiano estriba en que en éste el experimento no rebasa el 
marco del solipsismo, mientras que en aquél sólo es posible el «avance» o el «progreso» en la experiencia 
formativa en la medida en que se interpone otro sujeto, así Rosaura o Basilio, como lugar transferencial de 
prueba". Eugenio Trías, La aventura filosófica, Mondadori, Barcelona, 2000, pág. 114. 
56 No podemos entrar en cuestiones políticas o históricas. En forma de telegrama o de respuesta Twitter de 140 
caracteres: el pensamiento dialéctico (univocista) trata de acoger y explicar desde sí su propia posición, que es la 
verdadera («Todo lo real es racional», etc.). Pero las revoluciones (filosóficas o de otra índole), se presentan 
como alternativas. La fenomenología de Husserl es la alternativa al naturalismo y al historicismo; esto quiere 
decir que el naturalismo —el vencedor al fin y a la postre tras las dos guerras mundiales y la Shoah, el 
naturalismo de Heidegger— continúa siendo el poder, de la misma especie violenta e in-humana. Esa dialéctica 



40  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

que se cruzaba con la fenomenología.57 Y ahí radica lo que Spinoza llamaba conatus; Fichte, 
Anstoos, el impulso inicial; el barroco hispano, prodigio; o Alain Badiou la fuerza brutal y 
contingente del acontecimiento, cuya única salida es la derivación horizontal del sentido (de 
los afectos, diría Spinoza), antes que de los eîde. Aquí se genera el tiempo y se constituye el 
sentido y se imprimen las primeras sensaciones: ¡el inconsciente fenomenológico! Intensísimo 
enigma de la esfinge que surgió en las periferias de las ciudades de la postguerra mundial para 
desasosiego de intelectuales y filósofos. ¿Por qué camino aparecerá el Edipo que resuelva el 
enigma? 
 
EL ESTRATO INTERMEDIO: LAS SIRENAS 
 

El siguiente nivel es más asequible a la investigación. Las sirenas que rodean la nave 
de Ulises son seres duales, conocen cuanto sucede. Esta zona de la fantasía también fue 
descubierta y explorada por Husserl. A diferencia del nivel anterior, el nivel intermedio posee 
estabilidad suficiente como para generar hábitos y producir síntesis de identidad. Si el 
territorio anterior era radicalmente inconsciente (recuérdese, sin rastro de ego), ahora se ha de 
explorar una zona en la que hay un yo y un tú y en la que se reconocen cosas percibidas, pero 
en fantasía: un soliloquio, un monólogo interior, un seguimiento de personajes en una novela, 
en el teatro... Reconocemos «significaciones simples», animadoras intencionales de 
kinestesias de fantasía, cosas de las que no podemos decir que sean objetos. Es un terreno aún 
escabroso, de dificultosa orografía, escasamente intencional, sin creencias, sin operaciones 
intersubjetivas..., pero que se encuentra «a la vista». Es la zona intermedia entre la zona de las 
fantasías libres y la inferior de la objetividad, plenamente intencional. Es el lugar de la unión 
del alma cuerpo y del alma (el alma es también cuerpo: Leib y no Körper), el yo expresivo en 
el que habitualmente vivimos. 

 
El acceso a la zona intermedia puede realizarse tanto desde el sujeto reflexivo, 

operatorio, como desde la zona proteica. Y aquí hay que hacer una observación de gran 
interés. El precio que se paga por este anclaje es el de la sedimentación de una serie de 
hábitos que se instituyen prematuramente, sin ni siquiera haber sido vividos. Un territorio 
explorado ampliamente por la literatura, el arte, la música... 
 
EL ESTRATO INFERIOR: MAIN STREET (CALLE MAYOR) 

 
Es a partir del estrato inferior, del mundo de lo dado, desde el que se puede montar la 

hipérbasis metodológica. Esta zona conocida, por ser vivida, es la zona clásica de la 
intencionalidad, el mundo de la experiencia, de los objetos con los que traficamos 
habitualmente y en la que los objetos pueden ser manejados y negociados entre sujetos y en 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
conduce directamente a los totalitarismos, como denunció Hanna Arendt. Pero lo vencido y marginado por la 
universalidad particular (historicismo) sigue vivo si es universal, como supieron detectar Walter Benjamin o 
Theodor Adorno. Eso ha ocurrido muchas veces. Otras alternativas fueron destruidas sin que el vencedor fuese 
más humano que el vencido. Por ejemplo, el hispanismo barroco fue destruido por el economicismo anglosajón. 
Bien ¿y qué? ¿Adónde dirigió al mundo sino a la barbarie del siglo xx? Las verdades se construyen 
históricamente —temporalidad—, pero en absoluto la verdad está en función de la historia. Contra el 
historicismo europeísta, se leerá con provecho a Jack Goody, Capitalismo y modernidad: el gran debate, Crítica, 
Barcelona, 2004. “La industrialización occidental es consecuencia de una causalidad geográfica”, resume este 
asunto en la pág. 145. 
57 Cf. la discusión de Alberto Hidalgo en el artículo citado, "¿Nueva fenomenología o refundación de la 
fenomenología? Una presentación materialista". 



41  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

circunstancias que muchas veces pueden embrollarse; es la zona que podemos controlar por 
medio de costumbres y de instituciones o por la misma ciencia. Aunque no por vivida esta 
zona resulta más fácilmente analizable que las otras zonas con las que se comunica, dice 
Urbina, pues todas están en comunicación por transpasabilidad o resonancia, lo que destruye 
todo dogmática sobre la vida humana, añado por mi parte.  

 
EGO TRASCENDENTAL 

 
La reducción fenomenológica clásica había conducido a un idealismo en el que la 

subjetividad trascendental es una conciencia absoluta como flujo originario. La 
fenomenología genética de los años veinte conlleva el riesgo de un regressus ad infinitum y el 
reforzamiento eidético de la intencionalidad. Si se reconduce la reducción husserliana a la 
hipérbasis, la suspensión de la eidética deja limpios los niveles intencionales y en el límite no 
habrá una subjetividad trascendental como flujo hylético originario, sino una subjetividad 
anónima, sin conciencia de ego, un mero aquí (frente a un ahí) que oscila o parpadea con los 
sentidos, y que está integrada en una comunidad de singulares. No hay, pues, subjetividad 
originaria, sino un nivel originario fuera de la intencionalidad en el que la subjetividad se 
hace, como se hace el sentido y se hace el tiempo.  

 
Los estratos de esta ego-logía no estándar que neutraliza y anula al sujeto 

trascendental, con arreglo al vector intencional y su temporalidad, quedarán distribuidos58 en 
el nivel inferior del sujeto operatorio; en el nivel intermedio del ego transoperatorio; y en el 
nivel superior de los singulares sin conciencia egoica. Y los niveles se encuentran en relación 
de inclusión según el concepto de transpasabilidad ( ), de manera que en el nivel del sujeto 
operatorio resuena la libertad del singular. Es este el lado débil para los críticos y fuerte para 
los fenomenólogos (Véase Cuadro IV). 

 
 
 
 
 
 
 

Filas 
Nivel 

intencional 
 

 
 

 
 

Inclusión 
fenomenológica 

 
Transpasabilidad 

o 
resonancia 

( ) 
 
 
 
 

 

1,2 
Superior 

Phantasía 
Singular sin conciencia egoica 

(libertad absoluta) 
3 

Intermedia 
Ego transoperatorio 

EI inconsciente simbólico (Freud) 
El nivel donde se fragua la lengua 

4,5 
Inferior 

Sujeto operatorio 
(constreñido por lo posible) 

Cuadro IV. Subjetividad no estándar 
 

La fenomenología trata de lo que aparece en sus distintos niveles, de sujetos 
transoperatorios y de sus síntesis operadas. Ahora bien, los materiales que están en la base del 
aparecer no aparecen jamás: son aparencia radical y, sin embargo, en la más humilde 
percepción está la más profunda y misteriosa aparencia material. Nos topamos con un tema 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
58 No podemos entrar aquí a analizar la matriz fenomenológica desde la idea de totalidad. Obsérvese, no 
obstante, que los cuadros están construidos como totalidades combinatorias a partir de clases atributivas 
(vinculadas por transpasabilidad) sobre las que se desarrollan clases distributivas (los niveles en los que quedan 
«repartidos» los fenómenos). 



42  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

extraordinario que ya se nos ha presentado en la consideración de lo humano: la conexión 
entre la fenomenología no estándar y la investigación barroca sobre el cuerpo/alma humano 
que llevaron a sus más altas cumbres los hispanos (en su gran mayoría conversos) de los 
siglos XVI y XVII, desde Juan de la Cruz, Teresa de Ávila o fray Luis de León a Baltasar 
Gracián, pasando por Cervantes, Quevedo o Calderón. La tradición barroca hispana no solo 
defendió que el avance de la experiencia se realiza junto con otros sujetos, sino además, y 
contra el fatalismo protestante, que en el individuo siempre queda un residuo de libertad que 
nunca se puede ceder, ni siquiera al Estado, al Leviatán (contra Maquiavelo, contra Hobbes). 
Así lo proclama, por ejemplo, Pedro Crespo en El alcalde de Zalamea de Calderón en su 
jornada I: Al rey la hacienda y la vida/ se ha de dar; pero el honor/ es patrimonio del alma,/ y 
el alma sólo es de Dios. Esa investigación era muy difícil, si no imposible, desde la filosofía, 
tan apegada a la voluntad de poder (deslumbrada por la eficacia de Agar y despectiva con su 
legítima Sara). Husserl (de la estirpe de León Hebreo, de fray Luis de León o de Spinoza, de 
los médicos hispanos del siglo XVI según algunos)59 analizó minuciosamente ese flujo 
originario de impresiones y, según la lectura de Urbina, quedó atrapado por el rigor 
cientificista (y univocista de la cultura protestante en la que vivió, añado de mi cosecha; de 
igual modo que los conversos hispanos quedaron atrapados en el reino que conquistaba el 
Nuevo Mundo sin hacer caso de la organización política y económica que allá existía). 
Husserl no fue más allá y postuló una subjetividad trascendental (los hispanos tampoco fueron 
más allá y postularon un alma para su salvación eterna). Quizá una visita por la Hispania 
barroca le hubiera ahorrado algún que otro prolijo análisis a Husserl. 

 
Los pensadores del barroco hispano sabían que todo estaba demasiado mezclado en 

los niveles originales de la diferencia específica humana: desde la música de Salinas al honor 
y la venganza. Todo sale del mismo sitio. Recuérdense esos personajes de Calderón: Luis el 
gallego, Semíramis, López de Almeida y tantos y tantos, que se debaten en ese nivel 
originario frente a la incomprensión de los enriques octavos, los nembrots y los basilios de 
todos los tiempos.60 Y por eso podemos hablar del EXCESO, de ese exceso que nos constituye 
precisamente como seres humanos.61 

 
Ese mundo proteico indeterminado y descentrado, concreto, rico y enérgico es 

correlativo a la universalidad de la humanidad, previa a los círculos culturales, mitológicos, 
tribales, religiosos... que aparecen ya en el nivel de los sujetos operatorios, pero que nunca 
podrán superar (aufheben) los niveles intermedio y superior, porque siempre se está en 
resonancia con ellos. Lo saben bien quienes han vivido suficientes años y les es propio y 
verdadero hacer el gesto de aquel figurante que ha de representar a un viejo judío que toma 
una cerveza en un mesón de las afueras de Berlín en la película Cabaret (1972) de Bob Fosse. 
Este actor improvisado, ante el canto del joven ario —Tomorrow belong to me—, ni siquiera 
se levanta de su silla, porque todo eso ya lo ha vivido y no tiene ganas de cantar esa terrible 
canción, ni siquiera como ficción, y así se lo indica al director Bob Fosse. El figurante 
prefiere abandonar el rodaje antes que levantarse y seguir el canto de la bestia rubia. Sí, 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
59 Esta afirmación sorprenderá y será descalificada por nuestros «europeístas». Para vacunarse, lean, por 
ejemplo, el libro de Miguel García-Baró, La compasión y la catástrofe, Sígueme, Salamanca, 2007.  
60 Cf. A. Regalado, Calderón. Los orígenes de la modernidad en la España del Siglo de Oro, 2 vols., Destino, 
Barcelona, 1995. 
61 El exceso es un tema muy querido por Pelayo Pérez que ha escrito una preciosa filigrana sobre el concepto: 
"El exceso", Eikasía, nº, 47, 2013, págs. 575-574.  



43  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

también en ese registro se ejercen las transoperaciones que se articulan en los niveles de las 
percepciones y de las identidades.62  

 
¿Y qué es aquello que no es flujo? Las aparencias que nunca aparecen, los materiales 

que no aparecen jamás, pero que son necesarias, porque sin la hýlê, la realidad se 
desvanecería.... De manera que la aparencia y la aparecencia determinan las columnas de la 
matriz fenomenológica. En esquema: 

 
┌→                         Correlación                           ←┐ 

Aparecencia: 
Operaciones 

←Intermediación→ 
Aparencia 

Contenidos hyléticos (materiales) 
significatividades 

Aparecencia: 
síntesis 

 
Y así puede prescindirse ya de la subjetividad trascendental y de la intersubjetividad 

monadológica de egos científicos. Un descarte que exige un gasto enorme de energía para 
mantener el equilibrio en el nivel inferior de la intersubjetividad: religiones, mitos y mythos, 
leyendas, ideologías... intentarán alcanzar equilibrios vitales a través de los reinos y de los 
imperios, de los ejércitos y de las policías... para contrarrestar la exuberante energía del nivel 
originario —el exceso— necesaria para generar sentidos ante la indeterminación de todos 
esos «caminos transposibles», de todos esos posibles caminos que nos obligarán a resolver 
como identidades. Un enorme trabajo energético, porque no se ha de despreciar ninguno de 
los «caminos transposibles» hasta que esta o aquella trayectoria se resuelva en identidad. Al 
alcanzar esa identidad de sentido, bajarán de nivel, hasta el inferior objetivo, operatorio y 
perceptual. La cuestión —grave cuestión diría Ortega— es que no hay ningún camino 
efectivo mejor que otro, el bien y el mal están allí enredados como lo estaban en el árbol del 
paraíso. Cuando Yahvé prohibió comer del árbol del conocimiento, sabía que aquella orden 
no era una prohibición, sino una advertencia, tal como comprendió Pablo de Tarso en uno de 
los lugares más visitados de sus epístolas: «Pero yo no conocí el pecado, sino por la ley. Pues 
yo no conocería la codicia si la ley no dijera: 'No codiciarás'» (Romanos 7, 7). Y un poco 
después dirá: «porque no sé lo que hago; pues no pongo por obra lo que quiero, sino lo que 
aborrezco, eso hago» (Rom. 7,15), que es la traducción paulina del dicho de Ovidio: «Video 
meliora proboque, deteriora sequor».  

  
Urbina alaba la valentía de científicos y artistas para entrar en este territorio difícil, por 

oscuro y exigente, frente a la pusilanimidad de los filósofos, sometidos a la sacralidad de la 
tradición, de «hacedores de resúmenes de resúmenes de resúmenes...». Si el reto al que nos 
invita Urbina se cruza con el optimismo de Hanna Arendt, se hará posible la valentía 
filosófica. 

 
Observación5. Urbina insiste en el paralelismo de la física cuántica y la 

fenomenología. Pero el siglo XX conoció otra revolución en la física que llegó por otra vía: los 
sistemas dinámicos no-Lineales, popularmente conocidos como teoría del Caos. También por 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
62 ¿Podría responderse desde la idea de transpasabilidad a la dificultad detectada por Marx sobre el goce que aún 
nos procura el arte griego y la poesía épica? "Pero no es difícil comprender que el arte griego y la poesía épica 
guardan relación con ciertas formas de desarrollo social. La dificultad estriba en el hecho de que ellos nos 
proporcionan todavía un placer estético y tienen en cierto aspecto el valor de norma y de ideal inaccesible". C. 
Marx, Contribución a la crítica de la economía política, Progreso, Moscú, 1989, pág. 154. 
 



44  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

esta vía se desploma el ego trascendental que vincula unos géneros de materia 
específicamente cristianos y modernos. Estamos abiertos ya a la zona originaria: proteica, 
indeterminada, descentrada, oscura... y a la vez concreta, rica, energética..., una zona 
originaria-caótica que ha explorado la teoría del Caos...63 A partir de ell se configuran las 
múltiples subjetividades que se forman en el mundo de la vida. Es ya una exigencia 
intelectual acceder al nivel originario, si no queremos estar condenados a vivir de modo 
imaginario, esa imaginación de la que ya sabía Spinoza que posee la capacidad de ir más allá 
de sus límites. Puede incluso imaginar una divinidad omnipotente o la soberbia pretensión de 
que el hombre es un ser infinito, un ego trascendental fuente de moralidad, etc., por 
inadecuadas o ridículas que sean tales ideas. Y sabemos también que entre los niveles 
originario y objetivo se lleva a cabo una drástica disminución de esos múltiples caminos, una 
limitación no solo imaginaria, sino también estructural, debido a las limitaciones de la 
morfología topológica humana (teorema de Thom-Petitot) (Más adelante se entenderá que 
hable de morfologismo y no de materialismo). 
 
 
Dimensiones 

 
Se continúa esta segunda meditación con la mención de los marcos de la catábasis o vuelta al mundo 
de la vida y de las identidades sintéticas. Se perfilan las dimensiones que dinamizan la matriz 
fenomenológica 
 
 La matriz fenomenológica se presenta como una serie de niveles de operatividad 

(subjetividad) en correlación con otra serie, tomada de los resultados de las síntesis. Esta serie 
de correlaciones queda marcada por el vector intencional que impide salirse de la matriz. La 
estructura intencional obtenida establece la índole de la correlación entre los tres niveles: en el 
nivel inferior o mundo vivido de objetos; en el nivel intermedio o subjetividad egoica no 
estrictamente operatoria; y en el nivel superior o de las síntesis puramente esquemáticas. 
Ahora bien, las síntesis exigen unos marcos que permiten recorrer la entera serie 
fenomenológica de arriba abajo. Estos marcos o dimensiones que son la temporalidad, la 
espacialidad, la significatividad y la afectividad dan espesor a la matriz y marcan su índice de 
intencionalidad (Cuadro V). Y añadiré lo siguiente: estos marcos siempre han de darse sobre 
individuos recortados a la escala individualizada de los cuerpos humanos, de cuerpos 
recortados a escala distributiva, individual [la individualidad formada en términos de Urbina: 
Leib (cuerpo interno) / yo expresivo / Körper (cuerpo externo)] y finitos (la finitud spinozista, 
no heideggeriana). 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
63 Ni en el sentido mítico ni en el científico. El Caos en Hesíodo no es desorden, sino abismo, corte, abertura o 
bostezo que hay entre Gea —de amplio pecho, sede de los inmortales olímpicos, y de anchos caminos— y el 
tenebroso Tártaro. El Caos en matemáticas es rigurosamente determinista. Cf. D. K. Arrowsmith, y C. M. Place, 
An introduction to Dynamical Systems, Cambridge University Press, 1990. R. C. Hilborn, Chaos and Nonlinear 
Dynamics, Oxford University Press, 1994... 



45  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

 
Cuadro V. Dimensiones de la matriz fenomenológica 

 
CRONO-LOGIA  

 
La síntesis de las operaciones en cualquier nivel ha de realizarse en el tiempo, en un 

marco de temporalidad. En la scala naturae, el tiempo es materia en movimiento. Por 
ejemplo, Sir Charles Lyell defiende el uniformismo y el gradualismo geológico; Charles 
Darwin y los evolucionistas defienden la transformación de los organismos; la biología 
molecular habla de relojes-biológicos; y la fisiología conductista de inputs-outputs en tanto 
que funciones del tiempo. En la scala naturae, el tiempo es objetivo, un marco continuo en el 
que se dan simultáneamente todos los acontecimientos —es la escala incluso de la escolástica; 
recuérdese que entre los artículos condenados por el obispo Esteban Tempier (1277) se 
encuentra el siguiente: «La duración y el tiempo no son nada real, sino existente solamente en 
la aprehensión»—.64 Pero las herejías de una época se normalizan y se hacen fuertes en otras. 
Y si Plotino, Agustín de Hipona o Schelling han pensado el tiempo desde la cara herética, es 
la propia física del siglo XX la que rompe con el tiempo continuo y simultáneo de la mano de 
Einstein y de su teoría de la relatividad restringida (1905) y luego, de la relatividad 
generalizada (1915). En paralelo, Husserl, en los manuscritos de Bernau, se desdice 
igualmente de la temporalidad continua que había aplicado a la temporalidad inmanente. La 
ciencia sigue ese camino y la revisión de Dirac de la ecuación de Schrödinger (1928) coincide 
con los análisis husserlianos (1933); y, así, hasta la nueva fenomenología revisa el concepto 
con la revisión de la temporalidad en la física cuántica realizada por Feynman. Urbina remite 
una vez más al principio de correspondencia entre la serie óntica de la scala naturae y la serie 
estromatológica que analiza la fenomenología: tanto la física como la fenomenología cambian 
el tiempo plano por un tiempo estratificado. El nivel de la temporalidad no es un marco fijo, 
sino móvil, relativizado. Se desgaja, así, un nuevo nivel de temporalidad del mundo práctico 
de la ciencia clásica que había neutralizado el tiempo a partir de la ley de caída de los graves 
(g = ½ mv2), al quedar la velocidad elevada al cuadrado. En este nuevo nivel einsteniano-
fenomenológico, la temporalidad no dispone ya de presentes en continuidad y no es adecuado 
hablar de tiempo, sino de tiempo vinculado al espacio: espacio-tiempo. En esquema: 

 
Tiempo 

Nivel superior Velocidad cercana a la luz 
Espacio y tiempo se funden en un espacio-tiempo 

Nivel inferior El mundo vivido 
El espacio se separa del tiempo 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
64 Quod euum et tempus nichil sunt in re, set solum in apprehensione. La traducción del Syllabus de Tempier es 
de F. León Florido, Las filosofías en la Edad Media, op. cit., págs. 157 y ss. 



46  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

 
La gravitación universal de Newton unificó todos los movimientos mundanos, desde 

los astros a las pequeñas atracciones de masas terrestres (corroborado por Cavendish)—, pero 
hubo de pagar su correspondiente precio: ignorar el tiempo, porque la distancia entre las 
masas habría de ser instantánea y entonces el tiempo se hace irrelevante. Los cuerpos se 
atraen bajo el modelo del animal y su presa, más que bajo el modelo de la perturbación de 
unas galaxias por otras. Einstein introduce el principio de localidad para las iteraciones y, en 
consecuencia, pasa a primer plano la situación del observador (¡no hay tiempo si no hay 
profetas!). 

 
La transformación de Einstein, que revoluciona la física con su idea de relatividad, la 

está llevando en paralelo Husserl que, alrededor de 1905, revoluciona la filosofía con su idea 
de intencionalidad. Husserl somete a tratamiento intencional la percepción, la atención, la 
phantasía-imaginación y el tiempo, y comienza así la teoría del conocimiento como una 
fenomenología. Husserl indaga este sentido del tiempo einsteiniano, abandonando la escala 
del mundo cotidiano en el que domina y transcurre el tiempo de los relojes, impuesto por la 
ciencia. Husserl supone que hay temporalidades en las que el tiempo trascurre a un ritmo 
distinto, como ocurre en la escucha de una melodía. En esquema: 

 
Tiempo «intencional» de Husserl 

 
Nivel superior 

Estrato de temporalización / espacialización 
Formación de sentidos; se hace el tiempo. 

Paso de situaciones reversibles en irreversibles... 
 

 
Nivel intermedio 

 

Estrato de de temporalidad espaciada, discontinua 
Síntesis de perceptos de phantasía: melodías... 

 
Nivel inferior 

Estrato de temporalidad objetiva 
Objetividades en el mundo vivido. 

Hay presentes y continuidad 
 

 
Urbina recorre, con el mismo estilo sobrio que muestra en el resto del libro, las 

dificultades con las que se va enfrentado Husserl: el tiempo fenomenológico y el tiempo 
cósmico; la temporalidad, propia de las síntesis y no de los contenidos; la cuestión clave de la 
hylê que recorre todos los niveles, etc., y va ajustando la investigación de Husserl a la 
estromatología propuesta, recorriendo los tres niveles.  

 
El nivel inferior, el del presente objetivo, continuo y simétrico empieza a ser disuelto 

por el nivel de intermediación, en el que el tiempo es espaciado y discontinuo, y se privilegia 
la novedad. ¿Qué es el presente? Un límite entre unas pro-tenciones —lo que precede implica 
intencionalmente todo lo posterior— y unas re-tenciones —lo que sigue implica 
intencionalmente todo lo anterior— con las que se entrelaza. En los textos de Bernau, Husserl 
ya no privilegia el presente, sino lo nuevo que anticipa y orienta; porque el presente, al 
sintetizar pasado y futuro, anula la irreversibilidad del tiempo. Y por contraposición, el 
privilegio de la novedad impone el espaciamiento del tiempo y la desaparición de la 
continuidad de presentes que se estabiliza en el nivel inferior del tiempo objetivo. La 
temporalidad como sucesión exhibe una irreversibilidad inexplicable en este nivel y exige el 
paso hacia el nivel superior en el que ya no hay flujo temporal, excepto si se habla 
metafóricamente. En el nivel superior no hay temporalidad porque no hay nada que cambie, 
no hay síntesis de identidad... Husserl se resiste a dejar de hablar de flujo —reflexiona 



47  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

Urbina— quizá porque le obliga la subjetividad absoluta, ese ego trascendental siempre presto 
a absorber toda variabilidad, toda novedad... Resuenan las palabras de Lévinas: 

 
La verdadera temporalidad —escribe Lévinas—, en la que lo definitivo no es definitivo, 
supone la posibilidad, no de recuperar todo aquello que podría haber sido, sino la de no 
arrepentirse más por las ocasiones perdidas ante lo infinito ilimitado del porvenir (…) se trata 
de ponerse de nuevo en la aventura de la existencia para ser al infinito.65 
 
Nada más difícil que encontrar palabras para definir y expresar el tiempo como ya 

pudo comprobar Agustín de Hipona. Urbina remite una vez más a la mecánica cuántica como 
analogado. Pero de manera sutil, y casi imperceptible, se traslada por algunos de los 
«caminos» de Feynman hasta encontrarse con la topología: «Los «caminos» se separan, 
divergen —escribe Urbina— se separan, interfieren y se cancelan deshojando el espacio que 
aparece como un hojaldre exfoliado» (pág. 376), que es la definición misma del ¡espacio de 
Riemann!, el concepto con el que ha luchado con la máxima tensión el matemático y filósofo 
René Thom66 y que nos da un impulso para rotar nuestro trabajo: ¿Cómo dar cuenta de esa 
dimensión temporal que se deshoja, un espacio que aparece hojaldrado, exfoliado? El 
mesianismo, la mística, la poesía, la pintura, la música, el cine... lo intentan y, a veces, lo 
consiguen. También, creo, puede intentarlo la filosofía. 

 
TOPO-LOGIA  

 
La crisis del tiempo arrastra con ella la crisis del espacio. La mecánica clásica o 

newtoniana considera un espacio afín tetradimensional (espacio-tiempo) R4. En él, el tiempo 
se define como la aplicación t:R4→R. En este espacio las distancias se someten a las 
transformaciones de Galileo, de modo que el postulado de relatividad expresa la exigencia de 
intersubjetividad.67 El movimiento, por su parte, es una función continuamente diferenciable 
x:I→Rn. Y la velocidad y la aceleración son vectores definidos por la magnitud y la dirección. 
Las curvas de este sistema coordenado (galileano-newtoniano) son las gráficas de 
movimientos o líneas universales especificadas por masas de puntos y la energía potencial, 
cuya característica fundamental es ser invariante bajo transformaciones de simetría 
formuladas en leyes. Las leyes cuantitativas expresan relaciones numéricas entre magnitudes: 
posiciones, velocidades, masas, etc. Las leyes se sistematizan en teorías, es decir, se 
acomodan bajo principios de conservación. Los principios son «leyes de leyes», rigen las 
leyes de la naturaleza. Pongamos algunos ejemplos:68 a la simetría entre pasado y presente o 
capacidad de producir un cierto efecto, corresponde la conservación de la energía. Esta ley 
atañe a la energía total del sistema —potencial y cinética— que permanece constante; a la 
invarianza de las leyes por traslación espacial le corresponde la conservación de la cantidad 
de movimiento; a la invarianza de las leyes por rotación espacial le corresponde la 
conservación del momento angular. En las ecuaciones de Newton, los movimientos vienen 
determinados por las posiciones iniciales, x(t0) y las velocidades iniciales x'(t0) que 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
65 Enmanuel Levinas, Totalidad e infinito, Sígueme, Salamanca, 2006, pág. 289. 
66 René Thom, "Une définition continue du nombre", Publication de l'I.R.M.A., nº 420/COL-20, R.C.P.25, Vol. 
41, Estrasburgo, 1991, págs. 163-189. 
67 Cfr. R. Thom, "Preface" a S. Laplace, Essai philosophique sur les probabilités, Chr. Bourgois, Paris, 1986, p. 
16. 
68 Cfr. G. Holton, Introducción a los conceptos y teorías de las ciencias físicas, Reverté, Barcelona, 1979. J. 
Largueault, Systèmes de la nature, Vrin, Paris, 1985. A. Boutot, "El poder creador de las matemáticas", Mundo 
científico, nº 98, enero, 1990. Etc. 



48  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

determinan la aceleración x''(t0). De manera que la fundamental segunda ley (x'' = F(x, x', t)) 
se ha de entender siempre en sistemas de referencia inerciales (la Fuerza (F), está determinada 
experimentalmente en cada uno de los sistemas mecánicos). Esta segunda ley, fundamento de 
toda la mecánica clásica, ha de someterse al principio de relatividad de Galileo, esto es, ha de 
ser invariante respecto de las traslaciones, lo que exige un espacio homogéneo (cualquier 
punto posee las mismas propiedades), y ha de ser invariante respecto de las rotaciones, no 
admite direcciones preferentes. Ejemplos de sistemas mecánicos son la caída de los graves, 
los eclipses de sol y de luna, el campo electromagnético, los osciladores o el propio sistema 
solar. 

 
Pues bien, en los sistemas dinámicos no-Lineales toda esta maravilla de simetrías e 

homogeneidades han de bajarse del pedestal al que se la había aupado. En estos sistemas se 
pierde la predictibilidad ¡sin perder la determinación! Se rompe con la homogeneidad del 
espacio de manera que las diferentes regiones del espacio poseen virtuales posibilidades 
cualitativamente diferentes. Lo resume con humor Ilya Prigogine:  

 
Es divertido recordar la forma en que Anaxágoras concebía la riqueza de las posibilidades creativas 
incluidas en la naturaleza: cada cosa contiene, en cada una de sus partes, una infinita multiplicidad de 
gérmenes cualitativamente distintos íntimamente mezclados. Aquí también, cada región del espacio de 
fases guarda una riqueza de posibilidades cualitativamente diferentes que pueden dar lugar a 
movimientos cualitativamente distintos.69  
 
Los sistemas no-Lineales recuperan ideas de los dinamistas decimonónicos —

Boscovich, Kant...— y, posteriormente, de Faraday. Los sistemas no lineales nos permiten 
comprender la conducta de un sistema cuando entran en contacto dos procesos y responder a 
la pregunta de la conducta de un sistema con la variación de sus parámetros en relación con 
otro sistema, pues a partir de Poincaré se ha abierto la posibilidad de utilizar el análisis 
cualitativo de ecuaciones diferenciales. Si los sistemas lineales son aquellos cuyos efectos son 
proporcionales a las causas o aquellos en los que el todo es el resultado de la suma de sus 
partes, y cuyo modelo es la serie de Fourier, tan querida por los ingenieros, los sistemas no-
Lineales son aquellos que, partiendo de condiciones adecuadas, dan lugar a soluciones 
inesperadas. Por su dificultad, estos sistemas no habían podido ser formalizados hasta hace 
unas pocas décadas y están aún en fase de formalización.70 Poincaré, con su imaginación y 
genio, demostró los tipos de comportamiento de estos sistemas y encontró los puntos 
singulares, genéricos y tópicos de los sistemas. Una labor continuada por excelentes 
matemáticos: Andronov, Adol'fovitt, Kolmogorov, Arnold, Smale, Moser, Thom..., que 
estudiaron lo que ocurre alrededor de estos puntos si se los perturbaba aun cuando 
ligeramente: algunos cambiarán, otros no. A los que no cambian se los denominará 
estructuralmente estables: flujos cuya topología no cambia aunque se alteren las ecuaciones 
que los describen. Los sistemas dinámicos han ido incorporando conceptos como «sección de 
Poincaré», «atractores extraños», «puntos hiperbólicos», etc., que son la materia (hylê) misma 
de estas ciencias que, en general, se vienen denominando física del Caos —más propiamente 
sistemas expansivos—, 71  materias que han reestructurado los campos científicos y que 
precisamente por ser esta materialidad una materia de formas, de morfologías, la ciencia de 
los sistemas no lineales se confrontan con las ciencias de las constantes físicas, a las ciencias 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
69 I. Prigogine e I. Stengers, La nueva alianza. Metamorfosis de la ciencia, Alianza, Madrid, 1983, p. 230. 
70 A. Kulakov, Introducción a la física de procesos no lineales, Mir, Moscú, 1988. 
71 “Los sistemas denominados «caóticos», más correctamente «expansivos»". R. Thom, "Determinismo e 
innovación” en J. Wagensberg, Proceso al azar, Tusquets, Barcelona, 1986, pág. 66. 



49  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

de las fuerzas, y se piensan como «ciencias de las Formas», porque, por decirlo en un juego 
de palabras, la materia es la forma y la forma es la materia. Lo resumo en el Cuadro VI. 

 
 
 
 
 
SISTEMAS FÍSICOS 

 
 
FUERZAS 

Constantes físicas, mediciones 
 
TERMODINÁMICA 
RELATIVIDAD 
CUÁNTICA 

 
FORMAS 
(morphé) 

Análisis local, cualitativo 
 
SISTEMAS DINÁMICOS NO LINEALES 
TEORÍA DE SISTEMAS EXPANSIVOS 

Cuadro VI. Sistemas físicos 
 
Los trabajos de C. F. Gauss, Bernhard Riemann y Henri Poincaré han establecido los 

límites del espacio newtoniano (que neutralizó, a su vez, el espacio aristotélico), que ahora 
queda estratificado por el espacio topológico, un espacio que no es ese espacio natural 
newtoniano vacío, homogéneo..., aunque tampoco el espacio vivido fenomenológico, sino un 
espacio intermedio. 

 
Veamos cómo se pone en correspondencia con la estratificación que propone Urbina. 

El tiempo y el espacio son conceptos conjugados, la temporalización y la espacialización, se 
han de poder poner en correspondencia los estratos del tiempo con los estratos del espacio 
(Cuadro VII). 

 
Tiempo- espacio, ideas conjugadas 

 
Niveles 

 
TIEMPO ESPACIO 

Superior, 
originario 

Temporalización en busca de la  
irreversibilidad 

Espacialización diastólica (distinción) 
El hacerse del espacio 

 
Intermedio Temporalidad inmanente de 

sucesión 
Espacialidad diastásica (separación) o topológica 

Se deslindan interioridad/exterioridad 
 

Inferior 
 
 

Temporalidad como continuidad de  
presentes  

Tiempo objetivo 

Espacialidad diastemática (distancia) 
Mundo vivido.  

Espacio tridimensional de puntos y distancias 
 

Cuadro VII. Espacio-tiempo 
 
En el nivel superior se da la espacialización, separación de caminos de sentido junto a 

la temporalización, al hacerse irreversible el proceso, el hacerse del espacio (y el tiempo)... 
Aquí se produce la «libertad kinestésica», ese sistema de sensaciones en busca de un 
momento óptimo: la espacialización óptica, la espacialización háptica... En el nivel inferior, la 
espacialidad (y la temporalidad) ya están configuradas como espacio métrico (puntos y 
distancias) (y tiempo, un continuo de presentes). El espacio y el tiempo quedan ligados por 
simultaneidad... Y en el nivel intermedio entre la espacialización y el espacio objetivo, hay 
una espacialidad de orientación, no de coordenadas absolutas (junto a una temporalidad 
espaciada sin presentes), espacio con lugares pero sin distancias, un espacio que se abre a la 
interioridad, la primera forma de espacialidad conjugada con el tiempo. Es este espacio 
topológico —orientación, localización, exteriorización— el que ha estudiado y enriquecido la 
investigación de la física de los sistemas no-Lineales y que consideramos en paralelo con el 
nivel intermedio de la estratificación de Urbina. 

 



50  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

LOGO-LOGIA  
 
La dimensión logo-lógica es el nervio que mantiene la matriz fenomenológica tanto en 

sus filas como en sus columnas; es el logos que anima y mueve las transoperaciones 
correspondientes y despliega todos los niveles sintetizados; es la flecha dinámica intencional 
que impulsa el movimiento operatorio por el que una subjetividad se ve abocada a una 
transcendencia horizontal, a una síntesis, sea de identidad sea esquemática. Los niveles logo-
lógicos son los niveles de significatividad que traducen las dinámicas horizontal y vertical de 
la matriz, desde la significación objetiva a la pluralidad de sentidos esquemáticos pasando por 
las fantasías perceptivas. Husserl elimina cualquier adherencia naturalista del significado; mas 
¿cómo hacerlo sin apelar a un alma, a un sujeto trascendental? 

 
No podemos detenernos ni un instante, por lo abrumador, en los planteamientos de la 

lingüística que ha revolucionado la gramática tradicional, desde Saussure, Benveniste, 
Jakobson, Coseriu o Chomsky, atravesada por la filosofía analítica del lenguaje del siglo XX. 
Husserl ha defendido, en el nivel originario, el nivel en el que se originan los sentidos, la tesis 
de la máxima amplitud y libertad de los sentidos, sin límites definidos. Sin embargo, el hecho 
de que los significados se repitan de manera tan monótona en todos los soportes conocidos, 
desde la escritura a la literatura, desde el arte a la estética, nos hace sospechar la existencia de 
una drástica limitación entre ese nivel originario y el nivel intermedio.  
 
SEMANTICA TOPOLOGICA 
 

Permítaseme entonces hacer un comentario a mis trabajos sobre Semántica 
Topológica, en los que he tratado de mostrar lo que Urbina llama nivel intermedio. La 
Semántica Topológica, heredera de estos planteamientos (a través del estructuralismo y el 
giro morfológico), lo vincula a la cuestión del sentido. En rápido resumen: El teorema de 
limitación semántica, que he denominado teorema de Thom-Petitot, se encuentra en relación 
con las gramáticas de casos. Si se considera el verbo como un operador, su valencia será igual 
al número de lugares para los operadores o actantes; lo que llama la atención no es tanto el 
número de posiciones como la razón de que su número sea tan limitado. ¿Por qué la drástica 
limitación de la valencia? El teorema de limitación semántica es paralelo a los teoremas de 
limitación sintáctica. Consideramos que la sintaxis no es arbitraria, sino impuesta por las 
interacciones semánticas entre los actantes. La propuesta de una limitación numérica de los 
casos y la consiguiente lista finita de universales casuales abre el camino a una clasificación 
de las lenguas y a una primera clasificación léxica de los verbos: todos los verbos que 
pertenecen a un determinado tipo presentan el mismo arquetipo topológico. Los campos 
semánticos más comunes y/o primitivos vendrían a ser alrededor de unos veinte y los verbos: 
a) «procesuales», cuspoides y umbílicos; b) «repetitivos o iterativos»; c) «estáticos»: rodear, 
cercar..., que expresan el hecho de que una entidad impide a otra -canalizada o no- poder 
difundirse. d) Verbos «de ausencia», con formas especiales de escisión: perforar, agujerear... 

 
Observación6 : Me parece que una de las cuestiones más estimulantes para los seres 

humanos del futuro en general y de la filosofía en concreto, será la de abrirse a esa infinitud 
de sentidos, y descubrir en esa infinitud de sentidos posibilidades para una vida absorbida 
desde hace siglos por el voraz y monstruoso Capital. Hasta ahora, los mejores filósofos que ha 
dado Europa en el siglo XX, exceptuando a unos pocos que ya hemos mencionado, en vez de 
abrirse a esos nuevos horizontes, han utilizado sus mejores recursos para justificar imperios 
trasnochados, guerras bárbaras y la opresión de unos hombres por otros. El mensaje de 



51  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

Lévinas resuena una y otra vez: ¿es posible un mundo que no esté direccionado por la guerra 
de conquista? ¿Es posible un mundo en que la condición humana no se adquiera mediante la 
destrucción de los otros, sino mediante la asunción de la responsabilidad por el Otro? Y se 
pedirá también a la fenomenología la capacidad de pensar esa cara invertida del ser humano, 
frente a la incapacidad del naturalismo, cuyas respuestas impulsan desde la explotación de 
continentes enteros (utilitarismo, tecnicismo) hasta la «solución final» para aquellos que no 
pertenezcan al Dasein-Volk (racismo). 
 
THYMO-LOGIA  

 
¿Y qué sería de todos estos elementos, esquematizaciones, vectores intencionales, 

transoperaciones... sin una energía que los anime? Sin el coraje, el brío o el ímpetu de los que 
trata la Thymología todas esas síntesis quedarían prácticamente paralizadas. Ayudados por 
una metáfora clásica, podríamos decir que no es suficiente el auriga platónico (el complejo 
significativo); se requiere la fuerza del caballo blanco de la ira, auxiliar por naturaleza del 
racional, fuerza y energía para que se dirija a su objetivo sintético.72 En Homero, thymós 
designaba los afectos, lo que provoca las emociones, frente a nóos que suscita las imágenes, 
las ideas; el thymós es la sede de la alegría, lo que pone al hombre en movimiento, y, más 
tarde, pasará a significar la fuerza de ánimo y la energía del deseo, etc.73 Urbina despliega esa 
fuerza, ese coraje que comportan los afectos, dentro de la matriz fenomenológica en sus tres 
niveles: afecciones esquemáticas, sentimientos y emociones prácticas. (Cf. Cuadro VIII). 

 
 Thymología  

 
Afecciones ESQUEMÁTICAS  

o de la fantasía 
 

AFECCIONES «SALVAJES» 
Vector intencional muy débil 

Significatividad en forma de esbozos de sentido que se interfieren y ajustan dando lugar 
a temporalización / espacialización 

Afectividad se confunde con cognoscibilidad 
 

Afecciones intermedias o 
SENTIMIENTOS 

 

SENTIMIENTOS 
las afecciones «salvajes» armonizadas y «civilizadas» 

las afecciones están controladas por significatividades que resultan de hábitos 
kinestésicos: temporalidad espaciada y espacialidad topológica 

 
 

Afectos objetivos o 
 EMOCIONES PRÁCTICAS 

EMOCIONES PRÁCTICAS 
Afectos y emociones promovidos por un vector fuertemente intencional animados por 

significados con vistas a una acción 
 

Cuadro VIII. Niveles de la thymología 
 

Esta fuerza afectiva, dice Urbina, no la exploraron los filósofos presocráticos, sino los 
poetas: Mimnermo, Arquíloco, Semónides, Alcman, Estesícoro, Íbico, Simónides, Safo (de 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
72 “¿Y qué —pregunté yo— podría decirse acerca de esto? ¿Que no hay en sus almas algo que les impulsa a 
beber y algo que los retiene, esto último diferente y más poderoso que aquello? ... No sin razón, pues —dije—, 
juzgaremos que son dos cosas diferentes la una de la otra, llamando, a aquello con que razona, lo racional 
(λογιστικόν) del alma, y a aquello con que desea y siente hambre y sed y queda perturbada por los demás 
apetitos, lo irracional y concupiscible (επιθυµητικόν), bien avenido con ciertos hallazgos y placeres ¿Y será algo 
distinto de esta última o un modo de ella, de suerte que en el alma no resulten tres especies, sino sólo dos, la 
racional (λογιστικόν) y la concupiscible (επιθυµητικόν)? ¿O bien, así como en la ciudad eran tres tipos de linajes 
que la mantenían, el traficante, el auxiliar y el deliberante, así habrá también un tercero en el alma, el irascible 
(θυµοειδές), auxiliar por naturaleza del racional, cuando no se pervierta por una mala crianza? ...” Platón, La 
República, 439c-441a. 
73 B. Snell, El descubrimiento del espíritu. Estudios sobre la génesis del pensamiento europeo en los griegos, 
Acantilado, Barcelona, 2007. 



52  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

cuya obra el propio Urbina ha realizado una espléndida traducción),74 Alceo, Anacreonte...75 
Si los poetas han desplegado la afectividad en sus manifestaciones más genuinas, los 
presocráticos fueron reacios a su tratamiento. Esa investigación fue clausurada por Platón con 
la expulsión de los poetas, que eran incompatibles con el nuevo programa epistemológico de 
las Ideas.76  
 

Una larga tradición filosófica platónica y estoica ha mantenido a raya a los afectos. 
Podrá parecer extraño que hayan sido un racionalista, Descartes, y un sefardí descendiente de 
hispanos, Baruch Spinoza,77 quienes hayan devuelto los afectos a la ciudad. Esto no es algo 
casual. Los conversos hispanos habían asimilado los predicados espiritualistas a predicados 
corpóreos, una tradición que conduce a Descartes y Spinoza. Antonio Gómez Pereira 
(Antoniana Margarita, 1554) es un adelantado de la tesis cartesiana del animal máquina; Juan 
Huarte de San Juan (Examen de ingenios para las ciencias, 1575) trata las categorías 
afectivas a partir de combinaciones humorales en la tradición galénica. Citaré, como muestra, 
a nuestro humanista Alonso López Pinciano, Philosophía antigua poética: 

 
Esto se entenderá mejor, si digo los soldados con que cada una de las potencias o escuadras milita, los 
cuales son dichos afectos y passiones, como antes fue dicho; de los cuales digo así, según el orden de su 
generación: son los primeros amor y odio, y luego deseo, huida, esperanza y desesperación, temor, 
osadía y ira; y más el gozo y la tristeza, las cuales acompañan a las demás pasiones todas. Las primeras 
cuatro (que son amor y odio, deseo y fuga) son soldados de la concupiscible y las otras cinco 
(esperanza, desesperación, temor y osadía y ira) pertenecen a la irascible; y el gozo y la tristeza, a la una 
y a la otra. Todas tienen su contrario, excepto la ira. (Philosophia antigua poética, 54-56). 

 
En el contexto del jesuitismo espiritual —no se olvide que Descartes estudió en un 

colegio jesuita y fue provocado para hablar de las pasiones por una mujer, la princesa 
Elisabeth de Bohemia— y del racionalismo incipiente, que dignifican la experiencia y la 
expresión de las pasiones, éstas se desprenden de la distinción ethos-pathos característica de 
la retórica clásica y se empezarán a considerar como expresiones legítimas del alma / Leib 
conectadas fisiológicamente con el cuerpo / Körper. 

 
Aun así, los filósofos se han preocupado más del conocimiento y del análisis de las 

ciencias que de los afectos, reducidos a desempeñar el papel de un subapartado menor de la 
ética y ahí se pueden esconder en los grandes temas de los derechos humanos, por ejemplo. 
Ahora bien, no cabe duda de que uno de los desarrollos que pide la filosofía hoy es el de la 
cuestión de los afectos, dejados tantas veces «a la buena de dios» en manos del arte, de la 
literatura, del teatro... o, en nuestro tiempo, del cine y de las series televisivas.  

 
Recordemos que Descartes en Las pasiones del alma y Spinoza en la parte IV de su 

Ética desarrollaron una teoría de los afectos que han quedado casi como piezas únicas de 
coleccionista.78 Ahora bien, la llevaron a cabo desde una dimensión univocista que el barroco 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
74 Safo y sus discípulas. Poemas, edición de R. Sánchez Ortiz de Urbina, ediciones del Oriente y del 
Mediterráneo, Madrid, 2009. 
75 Todos estos poetas se encuentran traducidos por Juan Ferraté en la antología Líricos griegos arcaicos. 
76 E. A. Havelock, Prefacio a Platón, Visor, Madrid, 1994. 
77 Cf. A. Hidalgo Tuñón, "La filosofía de los sentimientos", Cuadernos de crítica e investigación, nos 11/12, 
Facultad de Bellas Artes, Universidad de Barcelona, 1988, págs. 53-81. 
78Afortunadamente, un grupo de profesores vinculados a las universidades de Salamanca y Oporto están 
trabajando sobre las pasiones en un proyecto de gran altura. Véase José Luis Fuertes, Ángel Poncela, David 
Jiménez et al. (org.), La teoría de las pasiones y la Escuela de Salamanca. Edad Media y Edad Moderna, 



53  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

trató de una manera muy singular. En la música, por ejemplo, se establecieron correlaciones 
entre los sonidos y los sentimientos.79  Una tradición que procedía de las Institutionis 
oratoriae de Marco Fabio Quintiliano. El gran retórico amplía la teoría de la catarsis basada 
en los afectos primarios de la compasión y el miedo, y contrapone el pathos, excitado y 
vehemente, al ethos sosegado y afectivo. En esta línea, Gioseffo Zarlino, Institutioni 
harmoniche (1558). Dimostrationi harmoniche (1571) y Supplimenti musicali (1588) 
establece unas reglas que se convierten en el paradigma europeo de la composición 
polifónica: intervallare, propio de los parlamentos de los dioses y héroes de la tragedia griega, 
vigor y virilidad; ristreto o conttrato, adecuado para expresar el desfallecimiento y la 
sumisión (por ejemplo, el lamento de Dido de la Eneida); quieto, adecuado para expresar 
afectos tranquilos y mesurados, etc.  

 
Uno de los explícitos propósitos principales de la música (barroca) era despertar las 

pasiones o afectos, que se concebían como estados racionalizados que podían ser generados y 
estimulados por los sonidos. Giulio Caccini (1550-1618), de la Camerata florentina, Antonio 
Lucio Vivaldi (1678-1741) o Johann Sebastian Bach (1685-1750) consideran que las escalas 
mayores y tempos alegres transmiten alegría y las escalas menores y lentas expresan tristeza y 
las disonancias evocan miedo o pánico. El stacatto [la nota se acorta] representa las alegrías; 
el legato [ligadura] representa la tristeza. 

 
El jesuita Athanasius Kircher (1601-1680) defiende en Musurgia universalis sive ars 

magna consoni et dissoni, 1650 que la teoría de los afectos es la Retórica de la nueva música. 
Hay conexión rigurosa entre los estados anímicos y la armonía. La Musurgia explora 
detalladamente las características de los distintos temperamentos y las particularidades con las 
que diferentes hombres y animales expresan sus afectos o pasiones. Etc. Este programa 
concluirá con la correspondencia entre las tonalidades y las pasiones. (En el cuadro IX 
ofrezco algunos ejemplos a partir de tres manuales muy seguidos en su tiempo). 

 
 Marc Antoine Charpentier 

Règles essentielles de la 
composition, 1670  

Johann Mattheson 
Das neu-eröffnete Orchestre, 1713 

Jean Philippe Rameau 
Traité de l’harmonie, 1722 

Do mayor Alegría, espíritu guerrero  Cólera, enfado, impertinencia  Viveza, regocijo  
do menor Depresión, tristeza  Dulzura desbordante  Ternura, lamentación, tristeza  

Re mayor Gozo, enfado , beligerancia Terquedad, agudeza , escándalo  Viveza, regocijo  
re menor Solemnidad, devoción 

(religiosa)  
Calma, religiosidad, grandilocuencia,  
alegría refinada  

Dulzura, tristeza  

Sol mayor 
Dulzura, jovialidad  Insinuación, persuasión, brillantez, 

alegría.  
Canciones tiernas y alegres 

sol menor 
Severidad magnificente  Gracia, complacencia, nostalgia 

moderada, alegría, ternura  
Ternura, dulzura  

Si ♭  mayor Magnificencia, jovialidad  Diversión, alarde  Tormentoso, rabioso  

si ♭  menor Depresión, terrible Extroversión  Canciones tristes 

... ... ... ... 
Cuadro IX. Tonalidades y pasiones 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
Instituto teológico "San Pedro Alcántara", Cáceres, 2013; y de los mismos coordinadores La teoría filosófica de 
las pasiones y de las virtudes. De la Filosofía Antigua al Humanismo Escolástico Ibérico. Textos y estudios de 
Filosofía Medieval, 6. Edicoes Húmus, Oporto, 2013, volumen en el que me honro participar con el artículo "La 
modernidad de Francisco Suárez", págs 267-292. 
79 Véase el excelente trabajo de Lucía Díaz Marroquín, La retórica de los afectos, Reichenberger, Zaragoza, 
2008. 



54  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

 
En la misma teoría de los afectos el univocismo comporta algunas insuficiencias. Los 

dos grandes afectos de Spinoza, la firmeza (el deseo por el que cada uno se esfuerza en 
conservar su ser) y la generosidad (el deseo por el que cada uno se esfuerza en ayudar a los 
demás hombres y unirse a ellos mediante amistad) chocan inevitablemente con lo que 
podemos llamar el «síndrome de Bruto», capaz de asesinar a quien solo le ha hecho 
generosamente el bien, o «síndrome de Acteón», que "crió tantos perros que lo vinieron a 
comer" según Ovidio en Las metamorfosis. Es la figura del adagio latino Ale luporum catulos 
o del refrán castellano Cría el cuervo, sacarte ha el ojo.80 

 
¿Habría que considerar, por contra, que las teorías de los afectos de Descartes y de 

Spinoza son naturalistas? Después de la tesis de Antonio Damasio pudiera parecer que sí, 
porque los considera en su cara unívoca: tal afecto, tal conexión neuronal. Veamos. Damasio, 
en primer lugar, no contempla el lugar de las afecciones; en vez de sentimientos, Damasio 
habla de emociones, vinculadas al cuerpo, que regulan la praxis vital; serían reacciones 
simples que aseguran mediante respuestas químicas, el estado emocional que ajusta el medio 
interior del organismo a circunstancias exteriores de la acción, con el objetivo de preservar la 
vida y el propio organismo. Hay emociones primarias: miedo, ira, asco, sorpresa, tristeza, 
felicidad...y emociones sociales: simpatía, turbación, vergüenza, culpabilidad, orgullo, celos, 
envidia, gratitud, admiración, indignación, desdén... Y, en fin, los sentimientos quedarían 
vinculados a la mente como patrones neuronales reflexivos o representaciones mentales de las 
emociones. El sujeto cartografía los estados corporales. El sentimiento está tanto en el estado 
concreto que provoca el mapa, como en el mapa mismo. Así los sentimientos: Dolor, placer... 

 
En la fenomenología no estándar, los estratos están configurados de manera diferente. 

Las afecciones originarias son la primeras modulaciones de la fuerza esquemática y de ahí la 
importancia fundamental de la fantasía en el nivel originario, en el que se hacen los sentidos y 
afloran las subjetividades. Los sentimientos son transposiciones de afecciones originarias; y 
los afectos, trasposición de los sentimientos. La fenomenología no estándar, entendemos, 
tiene por delante un programa amplísimo para romper el univocismo de Husserl en la teoría 
de los afectos. 

 
META- SHOAH 

 
Pero además podrá explicarse de forma novedosa, esa conducta / comportamiento / 

praxis de la barbarie del siglo XX que constituyó la Shoah y que aún no se ha podido digerir 
de ninguna de las maneras aunque se busquen explicaciones desde todos los puntos de vista 
posibles: la teología; la manifestación del «alma alemana»; la modernidad; el totalitarismo 
político; el nihilismo; la condición judía; el descoyuntamiento sádico de la sociedad; la nuda 
vida; etc.81 La fenomenología no estándar abre un territorio más amplio común a toda la 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
80 Juan del Mal Lara, La philosophía vulgar, Cátedra, Madrid, pág. 1278 ss. 
81 Un estudio general en A. Serrano de Haro, "La filosofía ante el Holocausto: orientaciones categoriales y 
bibliográficas", Vigencia y singularidad de Ausschwitz, Anthropos, Barcelona, nº 203, 2004, págs. 95-109. 
Estudios más específicos: Zygmunt Baumann en Modernidad y Holocausto, Sequitur, Barcelona, 1997; 
Emmanuel Lévinas, "Algunas reflexiones sobre la filosofía del hitlerismo", en M. Beltrán, J. M. Mardones y R. 
Mate (eds.), Judaísmo y límites de la modernidad, Riopiedras, Barcelona, 1998; G. Agamben, Homo sacer. El 
poder soberano y la nuda vida, Pre-Textos, Valencia, 1998; George Steiner, Pasión intacta, Siruela, Madrid, 
2001; Claude Lanzmann, Shoah, Arena libros, Madrid, 2003; Christiane Stallaert, Ni una gota de sangre impura. 
La España inquisitorial y la Alemania nazi cara a cara, Galaxia Gutenberg/Círculo de Lectores, Barcelona, 



55  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

condición humana del conjunto de grupos humanos, de comunidades, de países o de 
coaliciones estales de los hombres. Y ahí, en la afectividad originaria de las kinestesias de 
fantasía, en la concreción oscura y descentrada, en esa phantasía en la que aún no se han 
incorporado principios de identidad, muy débil intencionalmente, anidan no solo los 
materiales que alimentan la firmeza y la generosidad, sino los materiales que nutren el «huevo 
de la serpiente»... 

 
Ahora se podrá entender mejor la referencia a esa formulación anterior de Levinas, de 

encontrar un mundo (una topología, decimos nosotros) que desraíce todo el lenguaje de la 
guerra y, más allá, las raíces del odio, que es la raíz del mal, como enseña Spinoza. Y por eso 
no se puede bajar la guardia, se requiere mucha energía para evitar el que salga a flote la 
barbarie. 

  
Es éste otro de los retos magníficos al que nos invita la filosofía de Urbina, tras  un 

marxismo en todas sus variaciones socialistas, comunistas, anarquistas... que no fue capaz de 
cultivar los afectos, sometidos todos ellos a la voluntad de poder. «Primero el poder; luego, ya 
se verá». La vida de los afectos en el marxismo tradicional, de Lenin a Althusser (y entre 
nosotros, Gustavo Bueno; es bien sintomático ¡por sorprendente! que la ejemplificación de 
mayor enjundia de Ensayos materialistas, sea la tesis de Vidal Peña sobre Spinoza, y que pase 
de soslayo por la teoría de los afectos), habían quedado arrojada al saco de la ideología. 
Parece que se ignora que la fuerza del poder ha pasado de las herramientas clásicas al control 
de los afectos bajo la propaganda, etc.82 El giro que ha dado el postestructuralismo a esta 
cuestión, desde el puro poder al poder de los afectos (Foucault, Deleuze, Lyotard...) es de una 
riqueza extraordinaria que rompe con la rigidez eidética (cientificista) anterior. Hay que 
alegrarse también, en consecuencia, de que entre las dimensiones dinámicas de Urbina se 
encuentre el thymos y que se despliegue el mundo de los afectos más allá de la teoría de las 
ideologías..., de aquella brutal dicotomía entre burgués / comunista y que dejaba el mundo de 
los afectos, primero, a Corín Tellado y, luego, a Tele5. 

 
III Meditación: morfologismo filosófico 

 
Se concluye este artículo con una tercera y mínima meditación sobre la ontología liberada del 
univocismo del ego trascendental. Y se hace una propuesta de cambio del término materialismo 
ontológico, constituido desde el escotismo que corta ontológicamente materia y forma— por el de 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
2006; B. A. Kaplan, Unwanted beauty: aesthetic pleasure in Holocaust representation, University of Illinois 
Press, Illinois. 2007 y un etcétera inabarcable. 
82 En la serie televisiva Mad men se muestra cómo se gestó la propaganda y el control de los afectos en los años 
sesenta del pasado siglo, tras la segunda guerra mundial, por personas como el protagonista, un hombre sin 
formación académica pero que ha vivido una vida muy intensa y que es capaz de encauzar las emociones, los 
sentimientos y los afectos por la vía de la publicidad. Para que ésta actúe eficazmente es conveniente que el 
receptor o destinatario no haya formado su subjetividad y que las emociones del emisor se transmitan 
directamente a las emociones del receptor. La izquierda académica, que ha estudiado todos estos recursos de la 
afectividad a través de los medios audiovisuales, ha empezado ya a sacar sus beneficios en el movimiento 
sociopolítico que se autodenomina Podemos, imitando otro Podemos que también alcanzó el poder por medio de 
estos recursos de las redes sociales, en las que cualquiera puede expresar más sus emociones y sentimientos que 
su teoría crítica. En Podemos se saben utilizar los afectos de manera ajustada a la tecnología que los sustenta; sin 
embargo, es un movimiento cuyos dirigentes principales carecen hasta ahora (finales de 2014) de la más mínima 
experiencia político-administrativa; no han tenido que realizar sus presupuestos ni siquiera en el pueblo más 
pequeño de España. Y, sin embargo, han conseguido a través de las redes sociales, la TV, etc., en programas con 
un alto contenido de «emocionalidad», un gran apoyo de la población. 



56  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

morfologismo filosófico. Morphé acoge a la materia y a la forma como dos caras imposibles de 
separar. 
 
Este marco dinámico —cualidad, espacio, tiempo, logos y acción/pasión — que 

enmarca la matriz fenomenológica, configurado en el exterior de los sistemas categoriales 
aristotélico o kantiano, y desarrollado por Urbina en Estromatología, puede considerarse 
como un método de apertura a una nueva ontología que desborda el univocismo de Husserl, 
heredado del cartesianismo y del kantismo.83 Me atrevería a considerar la obra de Urbina 
como resolución del viejo problema de los universales:  

Si bien se mantiene el univocismo en el nivel inferior del mundo cotidiano regido por 
los métodos científicos clásicos (galileano-newtonianos) deductivos y experimentales, y en el 
que se producen las síntesis de identidad, se abren las puertas a la ontología analogista del 
nivel intermedio, en el que pueden ensayarse todas las semejanzas, oposiciones y aporías 
posibles por medio de la topología y los sistemas no-Lineales. Pero no se hurtan tampoco las 
filosofías equivocas, allí donde se con-forman el sentido y la significación, síntesis sin 
identidad, el nivel superior en el que nos reconocemos como humanos, en paralelo a la 
mecánica cuántica de Feynman.  

 
Tal parece ser la propuesta de la filosofía no estándar de Urbina: una matriz 

fenomenológica que da paso a una ontología plural, haciéndose continuamente (in fieri) en los 
distintos niveles y enmarcada en las cuatro dimensiones de la temporalidad, la espacialidad, la 
significatividad y las pasiones. Repasaré brevemente algunos aspectos de una ontología que 
abandona el ego trascendental: 

 
ONTOLOGIA PLURAL  

 
Esta ontología plural, ni regida ni sometida al ego trascendental, tritura las regiones o 

géneros o lienzos de materialidad de la ontología del cristianismo y de la modernidad: una 
ontología univocista de cuño escotista que separa materia y forma (al socaire de problemas 
teológicos como el del «cuerpo yacente de Cristo») y pone en correspondencia perfecta y casi 
término a término las formas consideradas por el intelecto con las formas existentes en la 
realidad (ideas claras y distintas); una ontología que distingue la potentia Dei absoluta de la 
potentia Dei ordinata, ontología reformulada por Pedro de Fonseca y Francisco Suárez en una 
metaphysica generalis, referida al ens commune, y una metaphysica specialis, referida al 
summum ens, es decir, a Dios, que aún Pierre Aubenque utiliza para explicar a Aristóteles.84 
De manera que, como hace Gustavo Bueno, puede meterse indiscriminadamente toda la 
experiencia fenomenológica de los niveles, tan rica y tan determinante en la vida de los seres 
humanos, o bien en el segundo género de materialidad o, en caso de no saber qué hacerse con 
estos o aquellos fenómenos, en la materialidad trascendental, que no sería, en el mejor de los 
casos, sino la materia indeterminada de la scala naturae, y no un envoltorio, como suelen 
considerar sus seguidores; más bien habría de compararse a una especie de sustancia 
plomífera o quizá una escultura, la estatua del pescador beocio Glauco a la que se refiere 
Platón en la República (611d), y a la que se van adhiriendo toda clase de sustancias —

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
83 Resumo así esa polémica continua entre el Husserl exotérico del ego trascendental y la ciencia, y el Husserl 
esotérico que se reconoce en la Lebenswelt pre-científica, en lo que nos hace humanos, en definitiva. Véase el 
clarificador artículo ya citado de A. Hidalgo, "¿Nueva fenomenología o refundación de la fenomenología? Una 
presentación materialista". 
84 Pierre Aubenque, El problema del ser en Aristóteles, Taurus, Madrid, 1991, págs. 269-270. 



57  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

conchas, algas y piedrecillas— y, podríamos añadir nosotros, cualesquiera otras sin 
determinar procedentes de los más remotos lugares de los océanos.  

 
CONEXIONES ENTRE LOS NIVELES  

 
La gran dificultad de una ontología así estructurada tiene que ver con la conexión entre 

los distintos niveles fenomenológicos. Los conceptos filosóficos de transposibilidad y 
transoperación están muy lejos de ser aceptados si no es como  consecuencia de haber 
tomado la decisión de hacerse fenomenólogo no estándar.85 Esta dificultad me ha animado a 
incorporar el concepto de proyección topológica como analogado, tomando como punto de 
partida el propio concepto de estromatología, que remite a un concepto de cuño topológico. 
Los estrómata, los sedimentos, están muy cercanos a la estructura foliátil y hojaldrada, 
ahojada; los estromatolitos, dice Urbina, son rocas de contextura hojaldrada (págs. 13, 242, 
376), una estructura topológica introducida por Riemann, la superficie de Riemann. Esta 
superficie toma un sentido afín al de repliegue de Balfour, que elimina las hipótesis de la sopa 
primordial... Entonces, los conceptos de transpasabilidad y transoperación, así como los de 
epokhê, que dura un instante, o hipérbasis, que se da de golpe, repentinamente, pueden ser 
matizados desde el concepto de proyección topológica y nos permite explicar las sucesivas 
transformaciones que se producen desde la estructura n-dimensional del mundo en el que 
vivimos a la estructura uni-dimensional del habla y de los signos escriturales, a través de la tri 
(o tetra, si incorporamos el tiempo)-dimensionalidad de los cuerpos y de la bi-
dimensionalidad del soporte, papiro o libro. La escritura, siguiendo el precioso análisis de 
Freud en Moisés y la religión monoteísta,86 podríamos decir que es una proyección de la 
pirámide para poder ser transportada por el desierto.87 El proceso que va de la vivencia a la 
percepción lo hemos interpretado por medio de sucesivas proyecciones desde las coordenadas 
tri o tetra-dimensionales o mundo de las vivencias, a las coordenadas bi-dimensionales de la 
percepción y a las coordenadas uni-dimensionales del lenguaje. La vivencia se da siempre 
envuelta en una variedad n-dimensional.  

 
Así queda explicado, creemos, de manera más inteligible, el concepto tan difícil de 

intuición: no es la intuición de la percepción sensible, sino la intuición de la propia vivencia 
con sus dimensiones adicionales: gestuales, lingüísticas...  

 
TEOREMA DE LIMITACION SEMANTICA Y DE LAS FIGURAS DE CONCIENCIA 

 
En esa infinitud de sentidos del nivel superior de la matriz fenomenológica, la 

topología realiza una drástica selección, tal como señalamos anteriormente. La conexión entre 
los actantes en el espacio topológico nos ha permitido, además, encontrar las cuatro formas de 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
85 El propio Urbina comprende que una cosa es ser fenomenólogo, perteneciente a esta clase de filósofos, y otra 
la experiencia estética abierta a cualquiera que se entrene en la experiencia artística. "La oscuridad de la 
experiencia estética", Eikasía, nº 47, 2013, pág. 27. 
86 Sigmund Freud, Escritos sobre judaísmo y antisemitismo, Alianza, Madrid, 1970. 
87 No sería la pirámide, como supondría Derrida, lo único que no podría ser sometido a la deconstrucción, 
excepto por metáfora, sino el espacio n-dimensional de las variedades topológicas. Cf. Jacques Derrida, "El pozo 
y la pirámide", Márgenes de la filosofía, Cátedra, Madrid, 1989. También, Peter Sloterdijk, Derrida, un egipcio. 
El problema de la pirámide judía, Amorrortu, Buenos Aires, 2007. 



58  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

conciencia originarias: dos elíptico-instrumentales: vencedor / vencido; rebelde / sumiso; y 
otras dos hiperbólico-corporales, excluyente / excluido y protector / protegido.88 

  
CORRECCION DE LA EPHOKE Y DE LAS HIPERBASIS  

 
La semántica topológica, que anuda tiempo-espacio-sentido-afecto, incorpora un 

corrector desde la ciencia al proyecto fenomenológico en el inicio de la anábasis 
fenomenológica. Si se parte de la scala naturae, la epokhê ni puede ignorar las ciencias ni 
puede anularlas. Por eso hemos defendido, pongamos por caso, que todo cambio —por 
ejemplo, la paz por la guerra de Lévinas— ha de ser compatible con la topología que la haría 
posible.89 Urbina defiende esta tesis continuamente: En ningún caso se pueden anular los 
resultados de la ciencia (pág. 457); hay que denunciar la deriva anticientífica de la 
fenomenología (pág. 458); ésta ha de intercambiar sus hallazgos con las ciencias (pág. 459); 
ha de eliminarse esa separación entre ciencia y filosofía... Y, además, advierte del peligro de 
la fenomenología descontrolada: «Pero ahí la fenomenología deja de serlo; se hace 
simplemente especulativa» (pág. 374). Por mi parte, añadiría algo más: que el resultado de la 
reducción fenomenológica ha de ser compatible con la ciencia. Compatible no quiere decir 
que la ciencia (la neurobiología, por ejemplo) sea la filosofía primera y, a la postre, haga 
inútil la filosofía (las tesis de Patricia Church y los neurobiólogos norteamericanos);90 
tampoco que la fenomenología haya de reinterpretarse según los resultados de la ciencia, pues 
hay que ser al mismo tiempo muy cauto con la ciencia (y sobre todo con los fraudes de los 
científicos «desesperados» por encontrar una primicia que los haga premios nobeles, etc.). La 
mecánica cuántica que a Urbina le sirve de punto de analogía (Marc Richir era físico 
cuántico), ha dado y da lugar a no menos especulaciones que la fenomenología. La propia 
mecánica cuántica, además del debate interno entre causalistas y a-causalistas, también ha 
dado lugar a planteamientos que rayan, y aun atraviesan, lo esotérico, lo religioso, etc.91  

 
MORFOLOGIA 

 
¿Cómo corregir ese «golpe» de la hipérbasis? Mi criterio es que solo puede ser 

corregido adecuadamente al contrastarlo con las formas en el sentido de morfologías, de las 
morfologías que permite el sistema (no puede apelar a marcianos verdes con antenas, dicho en 
metáfora tópica). Morfología mira a la vez hacia la ciencia de las formas (la disciplina que 
formalizó D'Arcy Thompson, On growth and Form, 1961), que ya es materia, y a la Idea 
filosófica aristotélica de Forma como especie. La Idea filosófico-científica de Forma —
ε⊃δος/eidos, ∅δέα/idea, µορφή/morphé— evoca simultáneamente «ver» y «saber», y 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
88 F. M. Pérez Herranz, "Un modelo topológico para la conciencia: las cuatro formas originarias de conciencia", 
Eikasía, nº 43, 2012, págs. 175-204 
89 F. M. Pérez Herranz, "El (inmarcesible) árbol del bien y del mal: entre el atractor maligno y el prójimo" en F. 
M. Pérez Herranz (ed.), La cólera de Occidente. Perspectivas filosóficas sobre la guerra y la paz, Plaza y 
Valdés, Madrid, 2013, págs. 23-60. 
90 Paul y Patricia Smith Churchland consideran que el alma/estados mentales es/son un/unos suceso/s o proceso/s 
del sistema nervioso central. La psicología popular ha de ser reemplazada por la neurociencia: El lenguaje 
fisicalista y el lenguaje ordinario son incompatibles; el lenguaje intensional es estéril; eliminación de la 
psicología del sentido común; la neurociencia (perspectiva molecular) como sustituto de la psicología, incluidas 
las ciencias de la conducta (perspectiva molar)... Cfr. Patricia S. Churchland, Toward a Unified Sciencie of the 
Mind / Brain, 1986; “Neurosemántica: sobre mapas mentales y la representación del mundo” en Ciencia y 
Sociedad, Fundación Santander Central Hispano, Madrid, 2000. 
91 Véase como muestra los textos de relativo éxito en su día: Gary Zukar, La danza de los maestros, Argos 
Vergara, Barcelona, 1981. Fritjof Capra, El tao de la física, Luis Cárcamo, Madrd, 1984. 



59  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	
  

	
  

pertenece a aquella espléndida constelación semántica de conceptos que articularon el original 
discurso de los antiguos griegos, junto a otros entre los que destacan por su capacidad de 
expresión, lógos, aletheia o arxé... La gramática comparada ha descubierto la raíz 
indoeuropea de morphé, que designa nociones vinculadas a la visión y el conocimiento. El 
vocablo de partida wid/weid da, a la vez, *Fidein, que se vierte al griego y al latín como «ver» 
y *Feidévai, que se vierte como «saber»; en sánscrito se confirma: veda significa saber; 
vidvam, el vidente; y vidura, el héroe que ve y que sabe.92 Si morphé / forma procede de ese 
vínculo con la escala humana de la percepción, no es sorprendente que en Aristóteles reciba el 
fundamento en la teoría de la sustancia, pues las sustancias aristotélicas son, en general, las 
cosas perceptibles. «Los objetos de tamaño medio —afirma el helenista Barnes— constituyen 
el mobiliario primario del mundo de Aristóteles».93 Morphé, que es palabra simétrica a 
fenómeno, a phainomenon, de aparecer, lo que aparece, lo que se manifiesta, remite a la raíz 
phôs, luz; pero no se agota en aquello que parece, apunta también a lo que se oculta, a lo que 
no aparece nunca: aparencia y aparecencia. El fenómeno puede quedar explícito por 
retracción, al encogerse y entrar en el interior de otro, como el caracol que retrae los cuernos 
y entra en su caparazón. 

 
SUJETO CORPOREO-MORFOLOGICO 

 
Ahora bien, esa morfología, conceptualizada como especie, ha de dar paso al sujeto 

corpóreo individualizado como límite de la matriz fenomenológica. En el complejo conflicto 
de las conexiones entre ética y moral, las normas éticas que afectan al cuerpo humano 
individualizado serán siempre privilegiadas por encima de las normas morales que afectan a 
los grupos o comunidades. De manera que la matriz fenomenológica ha de trazar sus límites 
en el cuerpo humano individualizado (que desborda la mera racionalidad e incorpora los 
afectos, el sufrimiento, la desolación...); pero no puede ignorar las verdades científicas como 
identidades, verdades locales que no pueden nunca totalizar la serie eidética.  
 
 
Final 

Y para concluir estas meditaciones, tengo que abandonar la tonalidad del espacio-
tiempo y de la significación y reanudar la tonalidad de los afectos, del goce, de la alegría 
spinozistas, que produce leer un libro como el de Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina. Un libro 
que nos muestra la regla y el camino para continuar la segunda revolución filosófica de 
Husserl, quien, como a un nuevo Moisés, le fue imposible acceder a la tierra prometida y 
hubo de conformarse con quedarse a sus puertas, quizá por haberse acogido al ego 
trascendental sin convicción. Después de muchos roturadores de esas tierras pedregosas, van 
apareciendo huertas, cármenes, jardines..., a los que ahora se añade una herramienta —la 
estromatología—que, sin duda, permitirá roturar nuevas tierras para sembrar toda clase de 
árboles frutales. Esperamos que pronto Urbina nos muestre partes del jardín que está 
sembrando, cultivando y cosechando.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
92 A. Motte et alii (ed.), Philosophie de la Forme. Eidos, idea, morphè dans la philosophie grecque. Des origines 
à Aristote, Éditions Peeters, Louvain-La-Neuve, 2003. 
93 J. Barnes, Aristóteles, Cátedra, Madrid, 1982, pág. 80. 




	Blank Page



