
159  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

El Escriba Sagrado: Escritura y pensamiento | Mariano Arias 
  
 
 

	
  

	
  

El  Escriba  Sagrado:  Escritura  y  pensamiento  1  
Mariano  Arias  
Doctor  en  Filosofía  
  
 
 

La escritura es inseparable del hombre, define su estatus, su ser social e individual, su 
proyecto de ser. No se trata sólo de que la historia haya nacido con la escritura, es que el 
propio desarrollo de la escritura (en cada una de sus diferentes fases y ciclos) propicia ese 
sustantivo que marca la diferencia con la pre-historia. La cuestión sin dejar de sutil conviene 
reafirmarla, y sin menoscabo de la necesidad de ajustar el término de neolitización. 
 
 El proceso de evolución es consignado en el mundo animal como Reino; también en la 
denominación del Reino de la Naturaleza, así como el Reino del hombre queda establecido 
con el sistema escritural, nuevo estadio adquirido por el hombre sucesivo, cuyo estudio refiere 
la Idea de hombre, su estatuto como sujeto operatorio. 
 

Tal sujeto es el cruce de capas heterogéneas y en cualquier caso impone su ejercicio, 
su implantación. La memoria del sujeto, inmersa programáticamente en la consecución 
histórica, lejana en el tiempo, está presente en su actuación contemporánea y coetánea, con 
distintos parámetros, también en la conducta del sujeto. Francis Ponge definió a este sujeto 
como “una cierta vibración de la naturaleza llamada hombre”. Si tenemos presentes las 
circunstancias naturales, materiales que giran no oblicuamente en torno al concepto de 
hombre, sería irrisorio pensar en un hombre-sujeto-escriba capaz de adquirir su identidad 
atemporalmente, al margen del medio natural o técnico apelando a una identidad ancestral; 
como si esa identidad no fuera ella misma variable, temporal, sometida a la actividad de los 
propios sujetos prolépticos (manifestada en la memoria cargada en actividades y resultados 
materiales: libros, máquinas, instituciones, arquitectura, etc.). 

 
El hombre in fieri así interpretado, el sujeto operatorio, queda circunscrito a escala 

humana, es decir, descrito en función de su operatoriedad manual. Las manos son la medida 
objetiva de su actividad, como el aparato fonador constituye la medida del sistema 
fonológico. 

 
Sin embargo, el Hombre no reúne los requisitos mínimos para constituir un dominio 

científico, un campo. Antes que hablar de Hombre convendría hablar de material 
antropológico para referirse a los campos de la antropología; no sería por tanto un ente dado 
al margen del material antropológico, estaría constituido por una tríada de componentes: 
personas, cosas y acciones. En este contexto ontológico se configura lo que denominamos 
espacio antropológico. Jean-Paul Sartre ha entrevisto esta tríada o estratos en L’Être et le 
Néant (p. 591 ss.) en el orden siguiente: 1) las cosas significadas, la realidad envolvente, 
semáforo, etc.; 2) las acciones que me corresponden a mí (en el orden interno de los 
proyectos, de los materiales construidos; y 3) las significaciones que conciernen a los otros, es 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 El presente artículo es un anticipo de las tesis expuestas en El Escriba Sagrado. Filosofía del origen e 
implantación de la Escritura de próxima publicación.  
 
2 L'Épopée de Gilgameš, Tablilla XI, Versión ninivita, Edición de Jean Bottéro, Gallimard, Paris, 1992.  



160  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

El Escriba Sagrado: Escritura y pensamiento | Mariano Arias 
  
 
 

	
  

	
  

decir, las personas (en relación con el ser-Otro y en la libertad de dos conciencias). Al 
subrayar el ejercicio de la lengua en la relación personal, la escritura comportaría un lugar 
explícito y trascendente en la tríada o estratos: se ejerce la letra en un mundo dado “déjà 
regardé”, la palabra... y la técnica social tal como la “phrase” (oración, frase o proposición) 
en el medio de una situación, contexto de desenclaves lingüísticos, de armaduras sintácticas 
gramaticales, conexiones técnicas, dialectales; en suma, mundo ya surcado por seres 
nombrados que a su vez les han nombrado, personas significadas, situación horadada por 
materiales trabajados. 
 

Ahora bien, la alternativa planteada adquiere una complejidad real, la sutileza 
sensible para fijar la respuesta al introducir un axioma que definiremos en su sentido fuerte: el 
“escriba sagrado” no es resultado de la mera evolución filogenética o de la determinación de 
cualquier entidad supra o infracelestial, sino la instauración o institucionalización de una idea 
pluralista y multilineal de hombre, compatible con principios exclusivamente materialistas no 
reduccionistas. Esta es la cuestión. Cabe hablar desde luego de la pervivencia del escriba en 
tanto lo sagrado se constituye como herencia pero liberado de la carga de ideología (en un 
sentido peyorativo), para constituirse en escriba de su tiempo en el medio social e intelectual 
del sacerdocio o la actividad económica mercantil. La pervivencia del escriba, por tanto, 
consume así un ciclo iniciado hace cinco mil años y en el cual, si ahora pervive, lo es en 
función precisamente de la mitologización y sacralización religiosa. Sagrado, por tanto, en 
cuanto subyace, críticamente incluso, ser hombre ungido en su sacralidad, proyecto que elige 
sus programas, proyectos en función de relatos, µῦθος (mithós), o reliquias, o proyecto de ser 
Dios en la terminología existencialista de Sartre. Diríamos que este hombre-escriba se aborda 
como el intento de conocer al hombre, un universal singular que desea alcanzar el absolutus 
imposible (acaso con la materia o la realidad). Sin menoscabo, por supuesto, de que tal anhelo 
metafísico pide un análisis fuerte y potente de la historia homínida en los tres ámbitos 
definidos por el material antropológico, el suelo del hombre sucesivo (incluso del homo 
spectator) quien permite encontrar en la techné (τέχνη), escritural las claves significativas 
humanamente escritas. 
 

El proceso de implantación de la escritura remite a una diversidad estructural de 
condiciones que hicieron posible instaurarla como sistema funcional y dominante en las 
sociedades del Oriente Medio. Espacialmente precisamos para ello hacer un recorrido por las 
tres cuencas que cobijan gran parte del contexto determinante en el que cristaliza la escritura 
como figura institucional determinada: la del Indo, la del Tigris y Éufrates y la del Nilo. 
Temporalmente, además, adoptamos el término “neolitización” empleado por la arqueología 
para cubrir el período en el que se registran los principales centros de difusión, creación e 
intercambio en regímenes agrarios, de materiales y técnicas originarios de sociedades 
productivas, que posibilitan el origen y la difusión de la escritura. 

 
Generalmente suele datarse el inicio de la Antigüedad ⎯inicio también de la 

Historia⎯ con la aparición de la escritura, con el paso del nomadismo al sedentarismo en un 
régimen progresivamente agrario. Es un criterio más que histórico, filosófico, metahistórico, 
porque la cristalización de la sociedad urbana y del Estado pertenece al mismo orden de 
hechos que la aparición de la escritura. 
  



161  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

El Escriba Sagrado: Escritura y pensamiento | Mariano Arias 
  
 
 

	
  

	
  

Tomando como criterio la escritura las civilizaciones de Egipto y Próximo Oriente 
(Mesopotamia, el valle del Indo) fueron las que iniciaron las formaciones intelectuales, 
técnicas y sociales conviviendo con las formas orales de reflexión y transmisión del 
pensamiento, las artes, la economía, distribución, mercantilización, etc., y la religión. De tal 
suerte que la aparición de la escritura en Mesopotamia hacia el 3.500 a.n.era supone el 
surgimiento coetáneo de técnicas, útiles, herramientas e instrumentos inherentes al control 
intelectual y estatal (político, religioso y social) y al nacimiento de las economías urbanas. En 
cuanto técnica significa una ruptura con el sistema anterior fundado en la palabra hablada, es 
decir, el régimen oral. La escritura por ello introduce un instrumento revolucionario en el 
orden del pensamiento y en sus sucesivas etapas de consolidación en el transcurso de milenios 
(escritura pictográfica, cuneiforme, fenicia, paleohebraica, alfabética, etc.).  
  

A la vez, la acción escritural establece una distinción crucial entre sociedades o 
culturas con escritura ⎯las “culturas civilizadas”⎯ y sociedades o culturas ágrafas 
⎯”culturas bárbaras”⎯. Los términos “bárbaro” y “civilizado” no tienen un sentido 
subjetivo, más bien objetivo: la escritura supone almacenar gran cantidad de información, 
conservar conocimientos, registrar acontecimientos pretéritos, orales o no. Implica, por tanto, 
la Historia de las civilizaciones y la construcción de las primeras formas estatales, de los 
primeros reinos conocidos: sumerios, acadios, babilónicos, egipcios. La escritura hizo posible 
el surgimiento de la Filosofía, la geometría y las matemáticas. Efectivamente, la progresiva 
evolución de los signos desde la prehistoria y finalmente desde el Neolítico evolucionaron 
conjuntamente con el desarrollo de la economía y las formas de sociedad nómadas y 
sedentarias. Cuando se establece el sedentarismo e inician su asentamiento y consolidación 
las formas de régimen tribal, de ciudades (las ciudades-estado) en el oriente próximo, en 
Sumer (la actual Irak) hacia el 4.000 a.n.era, se están creando las bases para un modo de 
producción que revolucionará el orden social, religioso, político y económico.  
 

Si la escritura culminó una de sus fases más importantes y decisivas históricamente en 
la Grecia del siglo VIII es conveniente introducir las variables que han propiciado los 
momentos álgidos de la figura institucional determinada, de la Idea de escritura, pero en tanto 
la escritura comporta una serie de sucesivas etapas antes de ser asumida por el ámbito 
intelectual de la Grecia clásica. Incluso el propio concepto de escritura variará en función de 
su “capacidad” de comprensión de la realidad. Desde la escritura cuneiforme implantada en 
Sumer hacia el 3.500 a.n.era, su progresiva influencia en el imperio acadio, semita, etc., la 
implantación del fenicio, del arameo o paleohebraico, hasta el surgimiento del griego y el 
latín su historia no puede entenderse sin ese discurrir de influencias y progresiva evolución-
reconstrucción del signo ya desde el mismo arte rupestre. Tampoco puede hablarse de 
escritura sin referirse obviamente a su origen, un origen al que podemos calificar de 
“caótico”, crítico, “originado” por la confluencia de variables o estadios de distinto rango 
conformando un mapa u ortograma donde se inscriben imágenes, símbolos, signos. Acaso la 
referencia a “génesis” pueda ser útil para clarificar ese origen, no sin reinterpretar el sentido 
bíblico excluyendo la participación de entes o divinidades ya no protectoras sino metafísicas, 
incluso por el hecho de ser irrecuperable el origen de los orígenes, si no es que el origen ya 
esta infecto de esquemas de identidad y determinaciones de diferente clase, ya dadas. 
 
 Ahora bien, la clarificación del sentido impone la necesidad de introducir la variable 
de la transmisión oral del conocimiento, subrayando como la escritura no es la continuación 



162  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

El Escriba Sagrado: Escritura y pensamiento | Mariano Arias 
  
 
 

	
  

	
  

significativa de lo oral por otros medios. La relación entre la oralidad y la escritura 
evoluciona, gnoseológicamente, de un modo dispar. La evidencia de que la escritura no 
sustituye a la oralidad, ni tan sólo la complementa deja entrever otro tipo de cuestiones a 
estudiar: al dividir en dos etapas sucesivas (por cuestión del análisis más específico) la 
relación del hombre con el signo encontramos una primera etapa en la cual oralidad y 
escritura mantienen una interrelación débil, por mor de una escritura incapaz de reflejar la 
percepción y el pensamiento en signos, en trazos lineales. Los límites finales de esta etapa 
corresponderían desde los primeros signos pictográficos hasta el alfabeto hebreo. 
 
 La segunda etapa caracteriza la interrelación entre el mundo oral y el mundo escrito 
en tanto sistemas en los que no hay ya la prevalencia de lo oral sobre lo escrito y ni siquiera el 
mundo oral sin escritura, sino una representación de lo oral en la escritura (fonemas, etc.) y 
una ampliación del campo de los signos capaz de ejercer su presión en el discurso oral. Esta 
es la cuestión, poco considerada cuando se establecen parámetros reflexivos entre los dos 
ámbitos de representación.  
 
 Evidentemente, si el sistema oral no tiene referencia en lo escrito acabará perdiendo 
su mundo en las sombras del verbo. Sólo una transcripción “fiel” del verbo en signos puede 
recuperar aquel pensamiento, reflexión o mundo percibido. Pero el gran fruto y trascendencia 
de la escritura no es sólo recuperar la palabra hablada sino subvertir el orden del logos, del 
pensamiento y ejercerlo, entonces la oralidad cumple un sentido distinto al de la denominada 
pura oralidad. En otras palabras, la escritura revoluciona al mundo oral hasta el extremo de 
reducir el campo de su influencia y hacer posible el pensamiento en tanto capacidad de acción 
y reflexión, un logos-gráfico, en un contexto nuevo de la evolución del hombre. 
 

En verdad, todas las sociedades primitivas tuvieron como elemento fundamental, y 
casi único, el de la palabra hablada como medio de comunicación y de reflexión. Es obvio que 
esa palabra oral ha tenido también su evolución, y su relación con el signo, la letra. Como tal, 
la técnica de la escritura determina, y no sólo en el ámbito económico o en la división del 
trabajo, su influencia en el desarrollo de otras técnicas, otros campos; invenciones al servicio 
del orden productivo, del orden religioso (tanto politeísta como monoteísta), al servicio de las 
artes de adivinación y magia, a las técnicas productivas y al propio lenguaje y disposición de 
signos, así como sus reglas. Será justamente en el campo religioso, como veremos más 
adelante, cuando la escritura alcance una impronta objetiva no menos compleja y 
determinativa. 

 
Ahora bien, de las variables que conforman el nacimiento de la escritura, en relación 

con los objetos culturales moduladores del hombre, destaca la singularidad del objeto o útil 
capaz de producir signos, palabras, frases. Si el propio útil parece disponer de un dominio 
propio (abierto a la mano del hombre que lo proyectó y diseñó, al igual que el pincel, el buril 
o la herramienta de arado) lo es por cuanto el producto de él, la grafía-signo-letra-palabra 
ocupa ya un lugar en el mundo. No sólo en el de la técnica sino en el del arte mismo; no sólo 
en el ámbito de la escritura sino en el del pensamiento. Así, la percepción, la imaginación en 
el mundo escritural –por diferencia del mundo oral– son mediadas por el útil herramienta, la 
arcilla trabajada, el pergamino, la cera, etc. 

 



163  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

El Escriba Sagrado: Escritura y pensamiento | Mariano Arias 
  
 
 

	
  

	
  

El útil guarda la memoria, hemos dicho, es activado en el proceso anamórfico y por 
tanto capaz de estructurar el dominio  técnico y científico. En cuanto instrumento técnico el 
cálamo es fabricado en función de una necesidad constructiva con finalidad expresa de 
significar un sentido material a la vez que una finalidad cuyos contenidos se harán explícitos 
en el propio proceso de comprensión humano del medio natural. Se hace necesario pues 
analizar el instrumento como tal elemento útil, objeto de manipulación, estilizado, ejemplo de 
antecedente de la escritura alfabética semítica y griega, etc. cuya impresión se realizaba sobre 
papiro y tintas de colores (fundamentalmente el negro, azul y rojo). 
 

Una descripción formal del cálamo-instrumento permite caracterizar la triple relación 
establecida entre la materia, el útil y el trazado, indisociables y ligados entre ellos. El escriba, 
adaptándose a la arcilla, el elemento material capaz de hacer signi-ficativo el signo, cumple el 
objetivo primario de su relación con la producción de grafía. Durante tres mil años esta 
relación marcó el desarrollo de la escritura cuneiforme mientras la escritura jeroglífica egipcia 
seguía otro decurso con la base material en el papiro (y la piedra al servicio de la actividad 
religiosa y faraónica) y un soporte distinto, el cálamo-pluma cuya impresión o notación se 
efectuaba con un elemento distinto: la tinta. En cualquier caso la creación de signos 
escriturales estará en función de la base material, hasta el límite que marcará a la propia grafía 
capaz de motivar la estricta elección de los signos. 

 
Por tanto, la arcilla marca el dominio del hombre en sus relaciones antropológicas en 

la época mesopotámica desde el Neolítico a la expansión del régimen agrario. Era la materia 
prima fundamental y primordial constituyente desde las artes ceramistas hasta la construcción 
de viviendas y enseres, objetos diversos cotidianos. La arcilla fue tanto la génesis de la vida 
como el privilegiado don de los dioses, y la escritura manifiesta su privilegio merced a la 
arcilla. La Epopeya de Gilgamesh (2.650 a.n.era) 2 en uno de sus pasajes (el Diluvio) hace 
referencia a ese material: 
 
 Al séptimo día,  
 tempestad, Diluvio y Hecatombe cesaron, 
 Tras haber distribuido sus golpes (al azar) 
 Como una mujer con dolores (de parto) 
 El “Mar” se calmó y se tranquilizó 
 Huracán y Diluvio se interrumpieron 
 Miré alrededor:  
 ¡Reinaba el silencio! 
 Todos los hombres habían sido  
 Transformados de nuevo en arcilla.  
 

Parecidos pasajes pueden encontrarse en Torá judía o en el mito de Prometeo tal como 
lo describe Platón: la arcilla en tanto elemento material de génesis del hombre. 
Independientemente de su construcción en hueso, en madera o en marfil, el cálamo se diseñó 
con una punta troncopiramidal que permitía la incisión de una marca en la arcilla en forma de 
pirámide estilizada hacia uno de los lados y cuyo trazo variaba en longitud en función del 
significado del signo. A diferencia del pincel con tinta en papiro empleado por la escritura 
posterior alfabética aramea, o la misma egipcia, el cálamo cuneiforme mantuvo durante su 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
2 L'Épopée de Gilgameš, Tablilla XI, Versión ninivita, Edición de Jean Bottéro, Gallimard, Paris, 1992. 



164  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

El Escriba Sagrado: Escritura y pensamiento | Mariano Arias 
  
 
 

	
  

	
  

vida la figura troncal con ciertos cambios en su forma. Si el cálamo empleado en la grafía 
pictográfica era un punzón casi romo (con antecedentes del artesano ceramista) el cuneiforme 
se inició con un biselado a partir de una sección cuadrada o triangular y una sección circular 
para la impresión gráfica de la numeración. 

 
La Idea de hombre queda construida en la relación del sujeto (sujeto operatorio) con la 

physis, con la naturaleza arcilla, sin menoscabo de otras naturalezas; con el útil o 
herramienta, y con la producción tecnológica. Variables que encajan en el orden filosófico en 
tanto construcciones indisociables de las ciencias, las técnicas y los campos de investigación 
arqueológica. Destaquemos el orden de teorización crítico y su alcance para la Idea de 
escritura: 

  
a) La Etnología considera que las sociedades bárbaras no tienen historia, son ágrafas. 

La deducción consiguiente sería esta: Sólo la Historia puede considerarse como tal en la 
medida que existen documentos escritos; así pues, aquellas sociedades ágrafas quedan 
arrinconadas en los inicios o frontera, a lo sumo, de la Historia, la cual quedaría sometida al 
estudio de la Etnohistoria. 
 
 b) El estudio de la escritura debe analizar y/o encontrar los elementos, variables y 
contextos que permitan establecer criterios objetivos para diferenciar el concepto de escritura 
y el concepto de agrafía. Para ser más específicos: cuáles serían los orígenes de la escritura, 
entendiendo ésta como el instrumento capaz de dar una significación real, vale decir física, 
independientemente de cual sea su “forma de presentación”. 
 
 c) La pertinente oposición constituyente Escritura / Agrafia explica la Idea de 
symploké: La escritura implica un tipo de tejido, una acción propia de tejer, y tal acción, 
incluye un proyecto consciente, una anamorfosis (recuperando un concepto muy querido para 
Platón) lo cual no supone necesariamente la inclusión de cualquier elemento, objeto o cosa, 
sino elementos muy precisos que atañen al proceso de desarrollo y constitución de la escritura 
signi-ficativa. Y sin ocultar que será el hombre quien elabore, construya, cree, mediante 
diversas técnicas ese objeto: la escritura, en cuanto material entre otros que le definirán como 
tal.  
 

d) La articulación del material antropológico incluye un espacio antropológico 
constituido de una división en tres ámbitos /ejes del hombre:, el constituyente al de la relación 
con los otros, con el prójimo, la sociedad civil; el de la naturaleza, material, la physis; y el 
ámbito religioso, el de lo sagrado, aun distinguiendo la necesaria no identificación de ambos 
términos y sus conceptos. Aplicados tales ámbitos/ejes a la fundamentación de la escritura se 
produce una symploké: se pueden disociar, pero no distinguir “realistamente”. Es decir, se 
disocia el carácter sagrado, también el religioso, pero se reconoce una técnica (techné) que 
está utilizando un material, la arcilla, la cera, la tinta por ejemplo (el de la physis), y unas 
funciones operatorias ejercidas por el chamán, el brujo, etc., y fundamentalmente en el orden 
del conocimiento técnico humano, en el hacer. En suma, la ventaja de tal división en ejes será 
esta: frente a una disociación ontológica establecida entre naturaleza y cultura como si fuesen 
entidades materialmente separadas en este constructo no se hace ninguna sustancialización; 
tales ejes son considerados en la imbricación constante entre ellos. 
 



165  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

El Escriba Sagrado: Escritura y pensamiento | Mariano Arias 
  
 
 

	
  

	
  

e) La escritura desde estos presupuestos, sumariamente expuestos, no sería sino la 
“inevitable” continuidad obtenida de su confluencia con las técnicas de las primeras formas 
simbólicas, reliquias y la oralidad pura, tradicionales del relato, sin descartar la propia 
evolución de la técnica oral. La escritura representa (con las primerizas formas del Neolítico 
denominadas pre-escriturales, con las fichas de contabilidad, las bullae) la relación directa 
con la naturaleza (el mundo), con los otros (la reflexividad también) y con los númenes y en 
su caso dioses bajo la forma del relato mítico y la dependencia técnica del narrador, ahora 
constituido en escriba, el nuevo papel del sujeto operatorio implicado en este proceso. Jack 
Goody 3 ha subrayado el estatuto adquirido por la escritura: “El problema central de la 
contribución de la escritura a la economía tiene que ver con su función en el “desarrollo” en 
el más amplio sentido, es decir, en la promoción de nuevas tecnologías (…), en la ampliación 
de las posibilidades de la administración por una parte y del comercio y la producción por 
otras, en la transformación de los métodos de acumulación del capital y, finalmente, en la 
modificación de la naturaleza de las operaciones individuales de tipo económico”. 

 
* * * * * * * 

 
No es momento de emprender aquí una exposición exhaustiva de las interpretaciones 

y exposiciones sobre el origen y la implantación de la escritura, un estado de la cuestión. 
Cabe, sin embargo, señalar que nos situamos en el inicio de la reflexión sobre la lengua y la 
significación de lo escrito como grafía (grafema). Aristóteles inauguró la singladura de 
interpretaciones y controversias acerca de las teorías sobre la evolución de los sistemas de 
escritura; aunque ya Platón había observado la dicotomía entre grafía y verbo o régimen oral. 
Un estado de la cuestión en cuanto a las distintas interpretaciones, enfoques o teorías se 
concentran en la afirmación aristotélica: “Las palabras escritas son los signos de las palabras 
habladas” 4. Tal declaración ha definido el horizonte de múltiples modos de entender y 
estudiar dialéctica y críticamente la escritura. Por de pronto la consideración de la escritura 
como un sistema basado en el grafismo y con capacidad para transcribir el habla. Tal 
principio, que no debe ser considerado como hipótesis, ha permitido presenciar el ascenso de 
teorías cuya base se asienta en la linealidad de la evolución de la escritura desde los primeros 
sistemas pictográficos a la escritura alfabética. 

 
Parecería que el alfabeto reúne todas las posibilidades y capacidades para representar 

(o “transcribir” mecánicamente) aquello cuanto pueda decirse, mediante el recurso (no 
discriminativo, esencial) de los fonemas. La evolución y la historia de los signos desde un 
principio llevarían (determinativamente o de modo finalista) a intentos, en algunos casos 
fallidos, por alcanzar ese estatuto definitivo y anhelado. Es el problema, dicho sumariamente, 
lingüístico e histórico, que afecta a la relación habla-escritura. Y que de algún modo no 
solventa, desde estas hipótesis, semejante relación ya que lleva en su seno la pesada carga del 
determinismo. En principio, por el mismo hecho evolucionista de la ausencia de un proyecto, 
cuya fundamentación parece acogerse ad hominen, antes que a la serie de proyectos; y por sí 
mismo incapaces de prever las consecuencias de una técnica que se mueve en función de 
variables determinativas acogidas y enunciadas por relación a un material antropológico, no 
fijo sino en constante transformación, diríamos in fieri. 

 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
3 The Logic of Writing the Organization of Society, Cambridge University Press, Cambridge, 1986, capítulo 2. 
4 De interpretatione, 1.4-6. 



166  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

El Escriba Sagrado: Escritura y pensamiento | Mariano Arias 
  
 
 

	
  

	
  

La frase de Aristóteles: “Las palabras habladas son símbolos o signos de los afectos o 
impresiones del alma (psique), las palabras escritas son los signos de las palabras habladas” 
(Ibid.) se encuentra en el horizonte intelectual e interpretativo de Ferdinand de Saussure 
(incluso Mattingly 5 afirma que la escritura es “un cero a la izquierda” por relación al habla).  

 
Bloomfield 6  defiende la escritura considerándola “una manera de registrar la 

lengua”: “La hipótesis evolucionista parte de un supuesto que pide la explicación (no sólo 
crítica) de las condiciones en que han nacido los distintos sistemas de escritura, y una 
explicación del supuesto conocimiento por parte de tales sistemas de la lengua (palabras, 
fonemas, etc.).” 
 
 La institucionalización del alfabeto griego a partir del fenicio y los dialectos de la 
Grecia arcaica permitirá el desarrollo y la consideración de tal creación como uno de los 
hechos relevantes en la escritura y marca el destino histórico (y acaso denominado intelectual) 
de las culturas occidentales. La posesión de una efectividad escritural en la reflexión y 
abstracción permitirá la dislocación entre culturas alfabetizadas y no alfabetizadas. 
 
 Este hecho discurrirá en cuanto a su interpretación en el proceso de asentamiento y 
crítica del orbe intelectual europeo. Rousseau en el siglo XVIII se constituirá en su máximo 
representante, ante todo por su sentencia, clásica en los estudios de la lengua, en la que 
entrevé la dislocación: “Estos tres modos de escritura corresponden casi exactamente a tres 
diferentes estadios según los cuales pueden considerarse los hombres reunidos en una nación. 
La pintura de objetos es apropiada para los pueblos salvajes, los signos de palabras y de 
proposiciones, a un pueblo bárbaro, y el alfabeto, a los pueblos civilizados” 7. 
 
 La aplicación de la crítica roussoniana a la escritura se amplifica cuando Saussure 
arremete contra “la tiranía de la escritura” que desplaza según los lingüistas el objeto oral 8: 
“El objeto lingüístico no se define mediante la combinación de la palabra escrita y la palabra 
hablada: la forma hablada constituye por sí misma el objeto”. 

 
 Este tipo de análisis ha sido profusamente reinterpretado, rebatido y asimilado por 
distintas tendencias, y fundamentalmente por teorías que han confluido en la consideración de 
la primacía del alfabeto para representar los sonidos, en última instancia para elucidar 
fonológicamente los patrones escriturales, al interpretar los signos en cuanto propiedades de 
las formas verbales (fonemas, sintaxis, lexemas). Las demás instancias grafistas, incluidas las 
palabras, los signos logográficos, etc., entrarían en estadios previos y sólo alcanzarían su 
punto álgido o de inflexión con el alfabeto. Aquí es donde confluyen las teorías de Marcel 
Cohen, de Ignace Gelb y de Diringer, las cuales quedan expuestas a los actuales 
conocimientos arqueológicos, antropológicos y filosóficos. 
 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
5 “Reading, the linguistic process, and linguistic awareness”, en J. Kavanagh e I. Mattingly (comps.), Language 
by eye and by ear, MA, MIT Press, Cambridge, 1972. 
6 en Language, Holt, Rinehart & Winston, New York, 1933, p.21. 
7 Essai sur l’origine des langues: ou il est parlé de la mélodie et de l’imitation musicale, Oeuvres, vol. 13, París,  
8 “Langue et écriture sont deux systèmes de signes distincts; l’unique raison d’être du second est de représenter 
le premier; l’objet linguistique n'est pas défini par la combinaison du mot écrit et du mot parlé; ce dernier 
constitue à lui seul cet objet” (Cours de linguistique générale, Paris, Payot, 1960, p. 45). 



167  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

El Escriba Sagrado: Escritura y pensamiento | Mariano Arias 
  
 
 

	
  

	
  

 Dicho esto sin excluir, desde luego, las implicaciones, estudiadas por E. Havelock, 
referidas al alfabeto griego a raíz de su institucionalización social e intelectual 9 : “La 
invención del alfabeto griego, a diferencia de todos los demás sistemas previos, incluyendo el 
fenicio [del cual deriva] constituyó un acontecimiento en la historia de la cultura, cuya 
importancia aún no ha sido totalmente aprehendida. Su aparición divide todas las 
civilizaciones anteriores a la griega de las posteriores. Su sencillez ha permitido construir dos 
formas gemelas del conocimiento: la literatura en el sentido postgriego, y la ciencia, también 
en sentido postgriego”.  
 

La crítica más fuerte al logocentrismo y a la metafísica del leguaje en aras de la 
consideración del sentido que desencadena el lenguaje la desarrollará, desde el campo 
estructuralista, Jacques Derrida. Su crítica a la consideración del signo gráfico como ligado en 
intimidad al significado permitirá ejercer uno de los más críticos ejercicios de superación de 
la metafísica tradicional, arrastrada desde los estoicos hasta Heidegger. 

 
¿Cómo conforman el pensamiento los grammata, las letras o caracteres, los signos 

gráficos “escritos”? ¿Cómo lo constituyen? Hablamos de vista y oído para referirnos al 
constructo escritura / grafía. La “visión por el ojo” en el campo de la grafía alcanza a 
desnivelar al oído de la representación lingüística. La experiencia de la escritura ya es 
entonces el foco de atención del yo-formante sobre una forma de pensar distinta al logos pre-
escritural.  
 

Podríamos decir que la escritura permitió expresar las emociones, los afectos 
construidos sobre la base de la vida personal, incluso las pasiones o sentimientos. Cuando las 
palabras o grafías fueron conocidas (creadas, fabricadas) y entraron en el territorio del mapa 
de las ideas y conceptos dieron el sentido a la pluma. Las palabras escritas podrían ser 
contadas y cantadas, expuestas al cuerpo, exteriorizadas ya como líneas, trazos o puntos, 
signos en suma. Es un ida y vuelta renovado y superado, o lo que es lo mismo: el retorno al 
ser. 
 

He aquí el punto de inflexión en donde la significación se aparta de la percepción 
“oral” y constituye la significación perceptiva (la letra es percibida). Ahora, lo escrito no sólo 
no sustituye a la imagen, sino que la constituye en otro nivel o0 espacio, e inagotable por la 
propia infinitud del complejo edificio significativo; aun reconociendo a la escritura como 
inagotable en su campo o espacio de realidad, por cuanto la percepción de lo escrito no es 
sino una de las muchas percepciones que el sujeto establece y crea respecto de objetos o 
cosas. 

 
Parecería que habiendo sido escritas, diseñadas y dibujadas en el papel, las palabras-

signos observan al ser que las ve, miran su parpadeo, su actitud ya sea dubitativa o firme, su 
seguridad en el trazo, los ojos que le ven, el propio pensamiento que la mano ha dispuesto el 
trazo para hacer surgir la letra. 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
9 The literate revolution in Greece and its cultural consequences, Princeton, New Jersey, Princenton University 
Press, 1982, pág. 85. 



168  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

El Escriba Sagrado: Escritura y pensamiento | Mariano Arias 
  
 
 

	
  

	
  

Hay memoria del signo, hay percepción de su trazo, lo hemos visto, una memoria con 
referente físico, no oral o fónico. Aparte de la construcción léxica del mundo fónico puro el 
mundo escrito establece otros límites en la percepción y recuerdo, una estructura perceptiva. 

 
De ahí los gestos, el recurso a la gramática de signos / imágenes / emociones que el ser 

se propone emprender desde herramientas fabricadas, generadas técnicamente. De hecho la 
memoria queda implantada significativamente, pero los signos (verbales o no) no remiten 
únicamente a palabras, y la imprecisión o desajuste significado / significante es insuperable. 
La memoria nunca “recupera” y hace presente la trascendencia del sentido, de la verdad, ni 
tampoco la esencia (sustancia o ser) del recuerdo de lo que fue real; ya no por razones 
fisiológicas o de orden mental sino, estrictamente, porque es en los signos donde descansa el 
ciclo recurrente y la elipsis de la actividad escritural o verbal, racional siempre, y así ha sido 
construido ese presente que en el tiempo de los signos intenta recuperarse. Pero no es posible 
hallar la couple realidad / significado-significante, o Ideas / realidad. 

 
Hay otro aspecto singular de los grammata, estos signos formales escriturales que 

ahora adquieren sonido en la lectura, son leídos y memorizados, deletreados en el silente 
espacio, sea por el actor trágico griego, en el ámbito monástico, o en la aislada celda en el 
largo y profundo medievo… El escrito letrado está ahí, en la articulación de la boca y la 
mano, próximo al tacto y a la percepción del ojo, de la visión, imagen virtual del pensamiento 
abstracto, más allá del cuerpo, frente al ser-que-lo-ha hecho-visible, quien le ha dado forma, 
inmerso en la cultura y producto necesario de la techné (τέχνη),  Es con el surgimiento de la 
lectura oral de los grammata cuando la palabra escrita renace en el “cuerpo” del lector, a 
diferencia de la oralidad pura. Ahora tales signos adquieren vida bipolar, fuera del ser y a la 
vez propios del ser, quedan definidos en función de sí mismos, objetivados y latentes, 
esperando a los labios y los ojos para enriquecer el espacio del sentido y significado que su 
existencia proyecta. 
 

 
 Los círculos y epiciclos escriturales 
 

	
  



169  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

El Escriba Sagrado: Escritura y pensamiento | Mariano Arias 
  
 
 

	
  

	
  

Las precedentes consideraciones nos llevan a plantear el propio desarrollo de la 
escritura, acoplarlo a un nuevo esquema de análisis. Su estudio permitirá una mayor 
comprensión de la lengua y la escritura en un largo proceso hasta el alfabeto griego como 
centro de estudio garante de la trayectoria (transiciones sucesivas) del pensamiento y de la 
asimilación de Conceptos e Ideas. No de otro modo podremos comprender la significación y 
raíz de la que podemos definir como eclosión de la capacidad reflexiva, así como el concepto 
de Producción ocupará un lugar relevante, al cual nos referiremos más adelante. 

 
 
Para poder dar cuenta de esta transición constructiva en el plano del progreso de las 

técnicas debemos ampliar la versión del espacio antropológico que se mantiene 
estructuralmente más en la dimensión sincrónica, mediante un artilugio que permite 
incorporar la dimensión diacrónica. Nos referimos a la manera en que representamos la 
anamorfosis de técnicas sucesivas a través de lo que denominamos epiciclos. 

 
 Desde el presente escritural desarrollamos el organigrama de círculos progresivos 
significativos. Denominamos círculos a las manifestaciones culturales-significativas 
(“instituciones simbólicas” en la nomenclatura de Marc Richir) referentes a los distintos 
signos escriturales los cuales mantienen, por su necesidad técnica y material un despliegue 
singular en el ámbito geográfico, cultural, técnico, etc. Círculos desde luego desenvueltos en 
el proceso de anamorfosis y prolepsis, en el plano de una evolución del hombre adscrito a un 
modo de concepción del útil-mano distinto según el enclave social y material que le 
corresponde. 
 

Denominamos epiciclo al recorrido sinuoso, tomando el término prestado de la 
argumentación ptolemaica (y diseñado por Apolonio de Pérgamo) para explicar el 
movimiento aparente de los cuerpos celestes. En la aplicación que le concedemos ahora, tal 
geometrización encaja en el diseño de la sucesión de los signos, sean gráficos, petroglifos, 
imágenes, etc. A la vez, se eluden los cortes supuestos entre los distintos ámbitos de 
conocimiento donde se integran los signos, y ello porque el círculo es el símbolo de la 
racionalidad eludiendo a la vez la denominación de esferas (de esferas de conocimiento) en la 
medida que ello tendría que soportar un supuesto de cierre ajeno a nuestro interés descriptivo 
e interpretativo. Ahora, los epiciclos revelan la velocidad y dirección marcadas que observan 
la dirección del regressus hacia las formas primeras, acaso conjeturas, sobre las cuales cabe 
integrar tanto las investigaciones de campo como los restos, reliquias del pasado pre-histórico 
en su sentido más lato y en cuanto componentes de un material antropológico aún 
inexplicable en parte. 

 
Los cuatro círculos corresponden a los niveles de significación de los signos según el 

contexto determinante de la época, estadio o sociedad en sus esquemas de identidad 
correspondientes. Incluimos el ámbito del Arte Rupestre y el Arte Mueble (A) como primer 
círculo cultural en la medida que los signos variables y diferenciadores según las culturas 
paleolíticas (Magdaleniense, Levantina, etc.) van a depender de la técnica y serán los 
primeros balbuceos del grafismo y que ya encontramos en el círculo B en donde el nivel de 
consolidación y técnica del signo alcanza un nivel estable tal como se encuentra en las 
culturas de la escritura de Vinča hacia el 6.000 a.n.era, etc. Este círculo integra las bullae y las 
fichas mesopotámicas (Figura 2) datadas arqueológicamente en el Neolítico. El circulo C 



170  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

El Escriba Sagrado: Escritura y pensamiento | Mariano Arias 
  
 
 

	
  

	
  

supone la tradición técnica de los círculos anteriores, en un nivel de regressus y progressus, 
anamórfico y proléptico, donde el progreso es entendido en la medida que la transición es 
obligada, necesaria. Justamente las franjas entre los círculos determinan ese valor de 
transición, válidas durante milenios (en su variabilidad) y cuyo ejemplo más paradigmático lo 
encontramos en el desarrollo de la escritura cuneiforme y la escritura jeroglífica (con la 
transición b-c) y alfabética (con la transición c-d). 
 

En la Figura 1 se observan las etapas del acceso a la escritura desde el proceso de 
neolitización. Evidentemente esta es una de las claves sociales e interpretativas en el espacio 
circular que obligan a esa anamorfosis constante. La gran ventaja de los epiciclos aquí 
representados es que justamente estos retornos dialécticos son retornos en los que se producen 
colisiones y confrontaciones entre nómadas y sedentarios. 

 

  
Los procesos epicíclicos, al igual que el propio engranaje anamorfico característico 

del proceso escritural según queda diseñado, adquieren un específico registro en las distintas 
etapas enumeradas, al igual que los elementos que conforman la evolución de la escritura 
sobre la base de los estudios de Denise Schmandt-Besserat10 acerca de las bullae y los 
pictogramas sumerios. 
 

Es evidente que la aportación categorial ofrecida es decisiva para el paso que 
procede realizar a continuación (más allá, incluso de las posiciones teóricas y emergentistas 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
10 Before writing, The University of Texas Press, Austin, Texas, 1992.  



171  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

El Escriba Sagrado: Escritura y pensamiento | Mariano Arias 
  
 
 

	
  

	
  

como la ejercida por Jean Jacques Glassner11), y ello por cuanto la figura institucional 
determinada nunca “emerge” entera del pasado, sino que constituye el resultado del proceso 
de anamorfosis obtenido a partir de aquellos componentes paleográficos (signos, tablillas, 
cuñas) pero también de los componentes referidos a los ámbitos sociales y religiosos, los 
cuales funcionan conjuntamente. En este sentido la posición de Denise Schmandt-Besserat es 
pertinente en el nivel categorial, y decisiva en el orden filosófico cuando se trata de construir 
el orden de la Idea de hombre-escriba. 

 
El estudio del origen de la escritura es pertinente en cuanto crítica de la propia 

escritura en el espacio antropológico consolidado en materiales múltiples, diversos e inclusos 
en ocasiones dispares. Diseñar el material antropológico ahora comporta construir la crítica 
de la escritura, considerar la idea de producción en su ámbito filosófico, no sólo en el campo 
económico ni sociológico o antropológico (en su interpretación etnográfica), sino recurriendo 
a los momentos dialécticos que desde el idealismo alemán cruzan los registros doxográficos e 
históricos. 
 

Y ello porque nuestra pregunta sobre los orígenes de la escritura no se sustenta en 
ninguna teoría o creencia sobre la génesis divina, trascendental o no, génesis absoluta y 
sustantiva, sino sobre el propio proceso de producción, en tanto comprende no sólo las fuerzas 
productivas (los materiales antropológicos) sino también las relaciones de producción 
(geométricamente articuladas). Esta es la cuestión. 

 
Ahora bien, el concepto de producción encuentra su correlato en la Idea de 

Actividad en tanto excrecencia fundamental del Espíritu hegeliano. Recuperada como idea 
crítica por Marx la producción se integra como elemento antropológico filosófico en el 
materialismo histórico. La Idea de producción, por tanto, alimenta el elemento escritural en 
tanto objetivación (Vergegenstandlichung) y constructor del propio ser humano e integrada en 
tanto fabricación en el espacio antropológico resuelve una de las variables más críticas y 
originales de la creación de los signos de la escritura. Significada la creación, extensiva más 
allá de la creación literaria o poética (del reino de la imaginación, o ámbito psíquico) y del 
reino de la economía puede ejercer su estatuto al acercarse a los términos filosóficos tal como 
lo describe Espinosa en su Ética: “El cuerpo es la idea mediante la cual el alma se piensa a sí 
misma”. 

 
En la equivalencia entre el Espíritu hegeliano y el concepto de producción en el 

materialismo histórico queda establecida una referencia de sentido, en tanto la realidad se 
construye mediante la producción, y por tanto el ser social cambia en la misma medida que 
los cambios se realizan en el orden económico, ideológico y social, en suma en la propia 
realidad natural e histórica. 

 
Es en este orden de acontecimientos donde creación y producción alcanzan su nivel 

de importancia e interés radical. Los hombres fabrican útiles, herramientas, objetos 
funcionales científicos y técnicos; en suma, si fabrican operadores capaces de transformar la 
realidad, precisos para escribir no sería tanto para cumplir su necesidad de signos-escribir 
como para expresar la cancelación de las apariencias. Cancelación sólo posible como creación 
y construcción material de las ideas, capaces de determinar o fijar las causas y los 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
11 Jean Jacques Glassner, Écrire à Sumer, Éditions du Seuil, Paris, 2000. 



172  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

El Escriba Sagrado: Escritura y pensamiento | Mariano Arias 
  
 
 

	
  

	
  

mecanismos ocultos, que permiten ordenar, mandatos o prohibiciones capaces de neutralizar 
los conflictos sociales. El concepto de producción ligado a la expresión gráfica concede a la 
escritura la cristalización y materialización del espíritu objetivo. El Código de Hammurabi 
(siglo XVIII) y las Tablas de la Ley (siglo XII o XIII) de Moisés serían dos ejemplos capaces 
de ilustrar la tesis de la materialización de la Ley en tablillas y en piedra como la única 
expresión del espíritu objetivo que cancela los conflictos e instaura aquellas normas a las 
cuales se someterán los pueblos con el rango casi divino. Existe, puede decirse una necesidad 
de asociación implícita entre la permanencia de la piedra y la eternidad de la divinidad. 
 
 

Politeísmo / monoteísmo: religión y escritura. 
 
La propia e intrínseca formación del constituyente simbólico lleva consigo la 

realización de lo sagrado. La memoria sagrada de la imagen convivirá con la escritura gráfica 
desde el mismo surgimiento del fonograma, es decir, de la letra. El contexto determinante se 
hace efectivo en aquel espacio que acogerá, podemos decir que indefectiblemente, el 
Tabernáculo y en donde el binomio tablilla-Yahvé se convertirá con el devenir histórico en el 
factor clave, el antecedente histórico dentro de la crisis de la iconoclastia bizantina. Un factor 
que contribuiría a ello, lo será el hecho de que Moisés (hacia el 1.300 a.n.era) considere el 
nombre de Yahvé como el giro sacro capaz de enfrentarse, por la propia definición de la 
trascendencia yahvista, a los dioses politeístas.   

 
Por ello la cuña escritural introducida entre el politeísmo y el monoteísmo, deducida queda 
referida tanto a la figura del sujeto escriba como al producto de su acción, el signo y (la 
evolución de) la letra. ¿Dónde se oculta entonces, o dónde se esconde el nombre sagrado de 
Yahvé, en tanto grafía, concepto y significado ≠ significante? Y decimos se oculta desde 
nuestra posición actual entreviendo el campo, el territorio a recorrer, la estructura teológica-
gráfica de la sociedad inmersa en la lengua semítica. Es entonces cuando alcanza a nombrar, 
desde una lengua alfabetizada, una figura hasta entonces recluida en un politeísmo 
profusamente ilustrado y con nervios gráficos diferenciados según la estructura lingüística 
considerada.	
  	
  



173  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

El Escriba Sagrado: Escritura y pensamiento | Mariano Arias 
  
 
 

	
  

	
  

 
 
 
 
 



174  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

El Escriba Sagrado: Escritura y pensamiento | Mariano Arias 
  
 
 

	
  

	
  

 
Desde luego, este nombre sagrado no puede surgir antes del siglo XIII - XII a.n.era, 

cuando está establecido el sistema cuneiforme ideográfico, incapaz por su propia techné de 
explicar las formas verbales gramaticales, ni tampoco un alfabeto vocalizado como el griego 
del siglo VIII, ni un alfabeto consonántico que remite una y otra vez a una revisión constante 
y casi esquizofrénica sobre la grafía para evidenciar el sentido del mundo. Dios (el Yahvé 
monoteísta heredero singular por exclusión de la figura ancestral semítica de El) se escondería 



175  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

El Escriba Sagrado: Escritura y pensamiento | Mariano Arias 
  
 
 

	
  

	
  

en el fonograma, en la letra, no en el logograma, propio del politeísmo, para surgir en el 
círculo preciso del alfabeto semítico y teniendo presente las figuras de Abraham (1.700 
a.n.era) y la figura de Moisés (1.250 a.n.era) (Figura 3); ambos sabían escribir o al menos 
conocían la lengua o la escritura cuneiforme el primero, y la lengua alfabética cananea el 
segundo, con la cual Moisés podía comunicarse aparte de conocer el sistema complejo de 
escritura jeroglífico egipcio o el cuneiforme de Babilonia, hartos difíciles para la transmisión 
popular de sus escritos. La institucionalización del nombre de Yahvé, de la figura de Dios, por 
tanto, sólo fue posible, a nuestro juicio, en el propio proceso de institucionalización alfabética 
que significó la estrategia de la escritura semítica. El concepto de Yahvé está y reside en su 
grafía, en la lenta asunción de la escritura cananea o protohebraica y el arameo (el hebreo 
clásico se instaurará de facto en el siglo II a.n.era). A Yahvé en su grafía protohebraica o 
cananea antigua se le asignarán los caracteres , tal como se refleja en textos no 
canónicos bíblicos. Y en la órbita epicíclica del alfabeto fenicio tales caracteres derivarán, ya 
en la institucionalización mosaica, en la grafía יהוה (YHWH = tetragrammaton)  del hebreo 
clásico. 

El concepto de Yahvé al que hemos llegado rompe el estadio politeísta para alcanzar 
un espacio netamente diferenciado. Ya no serán los dioses Nabu, Enlil, Pazuzu, Ishtar 
(Figura 4), El, etc., significados en los textos acadios, semíticos y específicamente hebreos 
bajo el rótulo genérico de “becerro de oro” cuyos conceptos quedan inmersos en el mundo de 
la religión secundaria, en el inmediato contacto con los fenómenos de la naturaleza (fuego, 
tormenta, montaña, Sol, lluvia, etc.) y el resto de especies animales no domésticas (leones, 
serpientes, lémures, hipopótamos, etc.); con la impronta marcada de influir en religiones 
politeístas tanto egipcias como griegas adquiriendo cada una de estas distintas características 
peculiares según los distintos esquemas. Ahora, Yahvé significará, será, el concepto de 
tetragramatón, la palabra escrita entregada al significante, a la fortaleza de la tablilla, de las 
tablas de la Ley; he ahí la Idea de Dios, la implantación de la Primera ruptura sacra (1.300 
a.n.era con Moisés). Y las cualidades diferenciadas de único, rey de los dioses y de la 
voluntad serán atributos posteriores para definirle en los últimos siglos antes de nuestra era; 
sólo cuando la unificación judía de los siglos VII a V a.n.era consolide su estado o condición 
nueva política quedará implantada la Segunda ruptura sacra: el cristianismo helenizado, de 
influencia estoica y platónica (Filón de Alejandría, Pablo de Tarso) concederá a Yahvé las 
atribuciones de ser eterno, uno, etc. La traducción de los textos bíblicos al griego, en el 
ámbito de la coiné, la Biblia de los LXX, la Septuaginta cambiará el ritmo de la institución 
sagrada, estudio e implantación de la teología y por tanto la hermenéutica judía y cristiana.  
 

 
El alfabeto y el logos de la Filosofía griega. 
 
La constitución de la figura-grafía de Yahvé (Figura 5) permite establecer la 

concepción del lenguaje entre los primeros sofistas griegos, abrir una luz hasta el presente 
irreconocible respecto a la filosofía platónica. La relación que establecemos tiene presente, 
como ejemplo y paradigma del lenguaje y pensamiento griego, a Gorgias. Y ello sobre las 
precisiones pertinentes establecidas en anteriores párrafos. 



176  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

El Escriba Sagrado: Escritura y pensamiento | Mariano Arias 
  
 
 

	
  

	
  

 
 

La construcción de la lengua griega refleja la constante evolución del alfabeto y léxico 
sobre la implantación, con Homero, Hesíodo, la lírica y la tragedia de la escritura formalizada, 
constantemente construida en los siglos posteriores, en una labor  de reconsideración de la 
grafía y el concepto en su complejidad. Es cierto que el sistema léxico ejercido por Homero 
establece todavía una indefinición entre los estados corporales y anímicos. En la construcción 
de la lengua en la época homérica, rudimentaria aún, conceptos tales como “cuerpo” y “alma” 
no tienen fronteras definidas entre ambos. Tal indistinción llevará a Homero a considerar, por 
ejemplo, términos como Thymós (θυµός), Psiqué (ψυχή), y Nóos (νόυς) identificados con 
entidades materiales, orgánicas y asignarles sentidos o significados diferentes. El marco 
lingüístico ejercido permite estudiar en el léxico homérico la compleja y progresiva evolución 
del pensamiento griego, su construcción singular frente a otros alfabetos mediterráneos, la 
enorme influencia ejercida por Homero (al modo de Cervantes en la literatura española) en el 
mundo griego y helenístico.  

 
La escritura griega presenta un giro lógico al proceso de abstracción general, a la 

institucionalización de la filosofía con Platón en el siglo V. Hemos señalado algunas de las 
características del alfabeto que propiciaban el largo proceso de abstracción experimentado. La 
introducción del artículo determinado, las pronombres o la sustantivación de adjetivos de 
verbos o adjetivos permitirán la consolidación específica del concepto. El paso del enunciado 
al objeto del enunciado marca el proceso de abstracción diferencial a otra lengua distinta a la 
griega en su época. 
 



177  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

El Escriba Sagrado: Escritura y pensamiento | Mariano Arias 
  
 
 

	
  

	
  

La creación de la palabra “ser” dará un giro al pensamiento griego. La cópula hace 
posible nombrar, en la relación sujeto / predicado, tanto lo universal como la lógica inscrita en 
la formulación verbal de la frase. Parménides representa, con su identificación entre el ser y el 
pensar esta dislocación en la lenta transición al pensamiento lógico y abstracto. 

 
Ese paso o transición será ejercido por la sofística que representa en el desarrollo del 

pensamiento griego de los siglos VI y V la racionalización, el amparo en la Razón frente a la 
posesión divina de la creación o fabricación material, del éxtasis, del designio del daimon 
(δαιµων), de lo instintivo (en el sentido de Nestlé). Tan sólo Platón recuperará al demiurgo y 
la concepción sublime de la poesía. La concepción del arte, y más en concreto, de la poesía 
tendrá su justificación racional, ya desde Demócrito, en Gorgias, frente a lo sobrenatural. 
Previamente, la singularidad de la escritura homérica (con el antecedente oral), de la Lírica, 
de la epigrafía y la tragedia (como hemos subrayado anteriormente) fueron constituyendo el 
léxico propio que permitiría el surgimiento de la Filosofía platónica y aristotélica. 

 
Gorgias plantea el sentido del sustantivo poíēsis (ποιησις) en su forma delimitadora 

del significado adquirido en la sociedad griega. En Elogio a Helena afirma ese nuevo sentido 
de la poesía: toda definición posible pasa por ser ella misma logos, es decir, estructurada por 
la medida, por la métrica, el ritmo, etc., que es concedido por el logos. 

 
Con esta ruptura, propiciada por el influjo del desarrollo alfabético vocalizado, la 

distinción entre poesía y prosa se abre por primera vez a un nuevo marco de géneros 
literarios, a una poética cuya máxima potencia residirá en Aristóteles, origen, como es sabido, 
de las poéticas posteriores. 

 
En este orden de evolución en Banquete, 205 b 8-c 10, Platón introduce un diálogo 

entre Sócrates y Diotima acerca de la poesía y cómo surge la fabricación de objetos 
escriturales capaces de ser considerados arte o creación poética: 

 
“Diotima.⎯  (…) Tú sabes que la idea de creación [fabricación] (ποιησις, 
poíēsis) es algo múltiple, pues en realidad toda causa que haga pasar cualquier 
cosa del no ser al ser es creación [fabricación], de suerte que también los 
trabajos realizados en todas las artes son creaciones y los artífices de éstas son 
todos creadores (poiētai). 
“Sócrates. ⎯ Tienes razón. 
“Diotima.⎯ Pero también sabes ⎯continuó ella⎯ que no se llaman creadores, 
sino que tienen otros nombres y que del conjunto entero de creación 
(ποιησεως) [fabricación] se ha separado una parte, la concerniente a la música 
y al verso, y se la denomina con el nombre del todo. Únicamente a esto se 
llama, en efecto, «poesía», y «poetas» a los que poseen esta porción de 
creación [fabricación] (ποιησεως). 
“Sócrates. ⎯Tienes razón”. 

 
Y en Gorgias, 502 c 5-7, explicita con precisión a donde conduce la deducción 

planteada: 
 



178  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

El Escriba Sagrado: Escritura y pensamiento | Mariano Arias 
  
 
 

	
  

	
  

“Sócrates.— Continuemos, pues si se quita de toda “poesía” la melodía, el 
ritmo y el metro, ¿no quedan solamente discursos?  
“Calicles.— Forzosamente”. 
 
¿Cuál es la propuesta de Gorgias (en oposición a la que planteará Platón) sino la de 

reflexionar sobre los límites del dominio de la palabra alfabetizada tal como es heredada de 
las lenguas semitas (fenicia, incluso de la Lineal B, etc.) para hacer significativa la crítica al 
poder soberano de la escritura, es decir, de la letra ya institucionalizada? La consideración de 
la palabra como una cosa indefinible, incapaz de representar el objeto de conocimiento, y por 
tanto incapaz de representar el ser, tiene su trasunto y antecedente en el Yahvé mosaico 
constituido en Idea mediante su sacralización en tablilla santificada en el Tabernáculo. La 
reflexión de Gorgias, por tanto, tiene el valor de ser ejercida, naturalmente, desde la propia 
implantación de la escritura, y a diferencia de la escritura mosaica, anteriormente subrayada, 
en el contexto determinante científico, de los fisiólogos (presocráticos) de la Grecia del siglo 
V. Lo cual significa que no era posible hasta Gorgias (y sin la epigrafía, la poesía homérica 
y la lírica) tal planteamiento porque sólo desde la escritura, desde la letra o fonograma 
puede ser planteada la reflexión sobre la palabra. Esta es la cuestión. Gorgias estudia el 
funcionamiento y la inconmensurabilidad entre el ser, el saber y el escribir y hablar, o lo que 
es lo mismo, el decir, el discurso. 

 
Gorgias inicia su exposición asertivamente, según es recogida por Sexto empírico en 

Contra los matemáticos (VII 65 ss.)12: “El primero es que nada existe; el segundo, que, aún en 
el caso de que algo exista, es inaprehensible para el hombre; y el tercero, que, aún cuando 
fuera aprehensible, no puede ser comunicado ni explicado a otros”. 

 
Si tales contenidos no tienen existencia, “lo existente no es pensado” (op.cit., 77-79). 

Sexto empírico incide en el mismo sentido: “Ahora bien, los contenidos del pensamiento, al 
menos —ya que por este punto ha de iniciarse la argumentación—, no tienen existencia, como 
demostraremos. De ahí que lo que existe no es pensado. Que los contenidos del pensamiento 
no tienen existencia es palmario. Pues si los contenidos del pensamiento tienen existencia, 
todos los contenidos del pensamiento existen, cualquiera sea el modo en que se piensen. Lo 
cual es absurdo. Pues no por el hecho de que alguien piense a una persona volando o carros 
corriendo por el mar, al punto vuela la persona o corren por el mar los carros. Por tanto, los 
contenidos del pensamiento no tienen existencia”. 

 
La posición de Platón, situado como Gorgias en la transición de la oralidad a la 

nueva forma de convivencia de ésta con la escritura, suscitará la polémica entre los 
protagonistas del nuevo orden intelectual griego. La circularidad cumple su cometido técnico. 

 
La confirmación de la concepción platónica adscrita a Fedro, con referencias en 

otros diálogos (Fedon, Cratilo, El Banquete, etc.) y suscitada en pasajes de contemporáneos o 
coetáneos ha suscitado un número considerable de interpretaciones, afines en su mayoría a la 
inclusión de la escritura en una cultura oral concebida desde contextos determinantes 
propiciatorios de un desenclave de culturas anteriores (las colonias jonias, la Hélade, etc.). 
Hecho que llevaría a Platón a desconfiar de la escritura frente a la lengua oral. 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
12 Sofistas. Testimonios y fragmentos, Intro., trad., y notas de Antonio Melero Bellido, Gredos, Madrid, 1996. 
  



179  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

El Escriba Sagrado: Escritura y pensamiento | Mariano Arias 
  
 
 

	
  

	
  

La construcción teórica emprendida por Platón continuará la labor realizada desde los 
primeros jonios y sus elementos identitarios así como Hipias o Eudoxio fueron estableciendo 
las bases de la geometría posterior. En otros términos, la regla y el compás ⎯contextos 
determinantes primarios⎯, precedieron al gnomon, la balanza o las singularidades 
geométricas de Apolonio, hasta alcanzar el privilegio metodológico astronómico de Ptolomeo 
en cuyo momento histórico ejerció la eficacia organizativa de la Escuela de Alejandría. 
 

Precisemos la lógica del análisis efectuado hasta este momento. Las identidades 
esquemáticas no absorben a las identidades culturales, no se ajustan en su esquema; por el 
contrario las identidades culturales presuponen, dentro de las identidades sistemáticas, 
esquemas de identidad del tipo que denominaremos objetual (como corresponden a 
instituciones de orden político, social, también ceremonias en el sentido de participar del 
orden cultural o religioso, etc.), pero también esquemas de identidad de tipo subjetual, como 
pueden ser la propia identidad social de un pueblo, estado o nación, etc. Las identidades 
esquemáticas tendrían que ver ante todo con esquemas de identidad del tipo de la 
circunferencia o del triángulo en la medida que la Geometría griega queda institucionalizada 
en teoremas, esquemas científicos (cuyo término final se situaría con los Elementos de 
Euclides mediando Pitágoras) y logra superar el empirismo y pragmatismo babilónico 
mesopotámico y egipcio exento de teorías o modelos pero cuyos sustratos materiales llevarán 
a relaciones de identidad. Y ello con la evidencia de la “limpieza ontológica” efectuada por 
Tales, denominada así y estudiada por Pérez Herranz13. Tales identidades sintéticas, tanto las 
esquemáticas como las sistemáticas, consisten en contextos determinantes garantes de la 
verdad científica (teoremas, modelos, teorías, etc.) que están en la base del progresivo 
asentamiento de la escritura en los órdenes sociales y técnicos, ámbitos de complejidad cuyos 
agregados materiales permiten la neutralización de las operaciones subjetuales, la 
individualización, superar el primer espacio del escriba integrado en su realidad particular y 
social. 

 
 La interpretación de Fedro que proponemos estudia los dos campos establecidos desde 
el inicio de la escritura conformando tanto la percepción y aprehensión de la realidad del 
objeto como la del propio sujeto. Ahora, el sujeto oral queda enfrentado a la nueva techné, 
como cuña escritural, aun siendo ésta todavía inconsciente para el sujeto de su potencial, e 
incluso de todos sus mecanismos (en el sentido en el que la anamnesis y la prolepsis 
funcionan en el presente oral). Platón queda prisionero naturalmente de la grafía, de su 
participación ineludible como escriba y discípulo de Sócrates, de sujeto objetivado por la 
distancia para alcanzar el propio concepto, la realidad de la Idea que el pensamiento hace 
pervivir en el soporte de plomo, papiro o cera y que desde el mundo oral era imposible. Será 
pues, la exclusiva gramática lineal técnica (el rollo de papiro, pergamino, etc.) la que 
conforme los signos. No hay, a nuestro juicio, observación más pertinente que la de 
enfrentarse al principio signi-ficativo regido por el orden escritural, mas no cabe impregnar 
las palabras escriturales del Fedro de aquello que no podía ser ajeno al propio Platón, inmerso 
en la inconsciencia aun inconsistente de un presente infecto por la dualidad grafia / verbo.  
 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
13 Fernando Pérez Herranz, “Entre Samos y el Museo: la travesía por el número y la forma geométrica”, en 
Gonzalez Recio (editor), Átomos, almas y estrellas. Estudios sobre la ciencia griega, Plaza y Valdés, Madrid, 
2007,  pp. 357-359. 



180  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

El Escriba Sagrado: Escritura y pensamiento | Mariano Arias 
  
 
 

	
  

	
  

 
El mapa aplicado a Fedro podría se diseñado desde otros focos, desde una semántica 

del verbo y del signo, es decir, lo que denominamos espacio significativo del logos: entre 
Homero y Platón media una distancia temporal y técnica cualificada en la cual se forja e 
institucionaliza la escritura alfabética (Homero en Ilíada, VI, 168 la denominará mortíferos 
signos). Con otras palabras, la escritura ejerce su función decisiva como conformadora del 
pensamiento abstracto y de la transmisión de un conocimiento no solo de experiencias 
sensibles, e incluso ocupa un lugar en las funciones didácticas diferentes al predominio 
poético tradicional. La escritura griega se implanta como tal desde el alfabeto fenicio con lo 
que ello implica, y conviene recordar: no solo la asunción de una gramática y un léxico 
nuevos sino un material hasta entonces reducido en una mínima parte a la techné de la 
alfarería y posteriormente a la incisión gráfica de epitafios sobre piedra o mármol (éste fue el 
marco educativo de Platón) antes de alcanzar el nuevo estatus de “texto” (tejido) y ser 
observado y comprendido a distancia, objeto a la vista, y fundamentalmente también objeto a 
la mirada (Figura 6). No solo el añadido de vocales como la progresiva simplificación de los 
monemas y fonemas y su formalización desde la oralidad permiten a la grafía responder al 
nuevo alfabeto ahora construido como esa distancia material visual exacta para acceder al 
logos. La lectura de los ideogramas, de los jeroglíficos, la escritura logo-silábica, la escritura 
consonántica en suma, incluso la escritura hierática (Figura 7), vigente entonces en la 
referencia mítica al rey egipcio en Fedro, no cumplían la misma función que un alfabeto 
vocalizado. Desde Homero y su indeterminación léxica (no equiparable a la escritura hebrea 
de Torá, menos descriptiva léxicamente), la escritura epigráfica, o la lírica griega (la cual 
significará la implantación de lo subjetivo o el análisis de sentimientos) se logra construir una 
escritura capaz de determinar la realidad hasta el punto de inflexión que inaugura Platón con 
el precedente de Parménides, Anaxágoras o Heráclito. En la Grecia del siglo V tal modelo de 
alfabeto exigía no sólo la visión sino la mirada del logos y desentrañar en la simploké de la 
grafía de palabras la unidad de aquel espacio significativo al que hemos hecho referencia. 
Una escritura, por ende, poco fluida, rígida, sin la armonía gráfica del griego establecido en 
Alejandría (s. III-II a.n.era) epigráfica en sus inicios (y con nuevos esquemas gramaticales y 



181  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

El Escriba Sagrado: Escritura y pensamiento | Mariano Arias 
  
 
 

	
  

	
  

sintácticos), sin espacios entre palabras y línea a línea en bustrófedon cuyo aprendizaje 
resultaba arduo, complejo, y exigente, lo que impedía su comprensión inmediata a menos que 
su estudio fuera constante; podemos recordar otras escrituras anteriores, los alfabetos fenicio 
o arameo cuyas escuelas exigían un oficio a los futuros escribas. 
 

Desde este punto de vista se puede establecer la cuestión subyacente al diálogo Fedro 
en su complejidad: a nuestro juicio el diálogo plantea la reflexión sobre la fuente y expresión 
del conocimiento, la extrañeza de Platón ante la evidencia material significativa de los signos 
verbales y escritos: ¿es posible interpretar la añoranza y el privilegio del habla sobre la 
escritura desde una ontología de la búsqueda de la verdad /significado? No se trataría tan sólo 
de considerar la escritura incapaz de transmitir el conocimiento, en tanto falsa apariencia de 
verdad, al decir de Platón, sino de la captación de un vacío, de una diferencia, de un 
constituyente simbólico, un sin-rastro del saber en la capacidad significativa, en los signos. 
En suma, la propia estructura del alfabeto griego, superior a los dialectos y a la 
institucionalización de escrituras previas (incluidas el fenicio), tampoco alcanza a lograr la 
totalidad de poder alcanzar el conocimiento. En Platón estaría presente, en ciernes ya, la 
constatación de la imposibilidad, la tensión constante del logos, del signo, fuera verbal o 
escrito cuando se trata de exponer, expresar o dictar no solo la transmisión del saber sino de la 
Realidad, vale decir la Aletheia y presentando tal realidad como inacabada, ligada al proceso 
de cambio y de Producción humanas. Fedro pues, a nuestro juicio va más allá de la discusión 
sobre la escritura, plantea los términos en liza en pleno debate institucional de la Academia, 
donde se ejerce la crítica a la escritura desde la escritura / oralidad; es decir, desde la 
filosofía.	
  	
  

	
  

 



182  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

El Escriba Sagrado: Escritura y pensamiento | Mariano Arias 
  
 
 

	
  

	
  

Es el material el que dirime el concepto grafía en la linealidad de la proposición 
lógica. En la transición hacia lo que denominamos autonomía escritural la poetisa Safo es 
muestra del momento oral y escritural de convivencia lingüística en la grafía. El texto escrito 
forma parte indispensable de una construcción más amplia representada en sociedad y donde 
la música, el escenario, la reunión de invitados formaban el coro y el protagonismo de tal 
evento. Las palabras, las letras gráficas de Safo (siglo VI a.n.era), por ejemplo, es lo único 
que nos queda de aquellos eventos o reuniones, fueran festivas o no, de esponsales o de coros 
de mujeres; sin la música acompañando a la versificando, sin el ambiente y los componentes 
variables, aparte de los poemas, queda indefinida la determinación exacta de la escritura y el 
lugar que ocupaba en actos públicos. Por más que en los poemas de Safo ya se encuentre, al 
igual que en sus contemporáneos jónicos, Tales, Anaxímenes o Anaximandro, una evolución 
del alfabeto griego, del léxico superior a Homero y Hesíodo, incluso el principio de 
autonomía escritural, o que en los aedos prime la palabra sobre la letra. 
 

Cuestiones finales 
 

La construcción de la Idea de Escritura es inagotable por ninguna de las técnicas 
puestas a contribución en el proceso de producción. Solamente pudo aparecer escritura 
cuando se fraguó, por confluencia, el concepto y la idea misma, producto a la vez y 
simultáneo con el ejercicio mismo de escribir. No hay ejercicio escritural sin la representación 
material de la misma. Esta es la peculiaridad central del lenguaje escrito y la diferencia 
sustancial con el lenguaje oral. En suma, el que escribe sabe que está escribiendo, por más 
que la conciencia, sola ella, no alcance la validez total. La cuestión pues, reside en desvelar el 
momento en el que efectivamente las técnicas han llegado a tal grado de madurez que 
confluyen y se produce por anamorfosis tal idea, esta es la cuestión. Por ello, tal proceso no es 
distinto de la ejecución misma del proceso escritural, pero realmente implica un salto 
decisivo, en ese preciso instante, el salto a la Idea (ἰδέα). 
 
 Con otras palabras: en la figura institucional determinada se materializa la idea de 
escritura en tanto es ejercitada por un gremio (el de la clase de los escribas) que ya toma 
conciencia de sí mismo como escriba sagrado (de textos sagrados); y aunque esa conciencia 
no sea todavía conciencia filosófica ya implica un grado de reflexión. Los escribas sagrados 
tienen conciencia de su posición, pero no es una conciencia filosófica, aunque son 
conscientes de la idea de escritura, por más que ella sea una idea confusa, y por tanto más 
ejercida que representada. 
 
 Las cuestiones filosóficas, no sólo antropológicas sino gnoseológicas y ontológicas, 
suscitadas por la escritura, tal como han sido diseñadas, serían las siguientes:  
 

a) La Idea de escritura es simultánea con la aparición del proceso técnico de la 
escritura. Antes no hay propiamente hablando escritura, en tanto las denominadas formas 
preescriturales no pueden tener tal estatuto. Cuando se constituye el nivel categorial 
representado por las primeras fichas neolíticas, los sellos de imprimir y las bullae y calculi 
pudo darse el salto a la Idea y el proceso de fundamentación gnoseológico permite alcanzar el 
nivel apropiado. 

 
b) La singularidad filosófica acerca de la escritura reside en la idea de anamorfosis 



183  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

El Escriba Sagrado: Escritura y pensamiento | Mariano Arias 
  
 
 

	
  

	
  

en su uso interno, teniendo en cuenta que las presentaciones de la doctrina hasta el presente 
son externas; por el contrario, el estudio de la anamorfosis se convierte ahora en un 
mecanismo de explicación interno. Es decir, permite ver el tránsito hacia delante y hacia atrás 
operatoriamente y en un caso específico, como es el de la escritura. Hay, desde luego, una 
mezcla necesaria la cual funciona con una lógica interna capaz de radiografiar, alcanzar una 
visión capaz de ser estudiada fenomenológicamente y a la vez permitir la reconstrucción del 
proceso de anamorfosis. Es más, el fundamento operativo de los epiciclos no responde, desde 
nuestro punto de vista, a un proceso subjetivo en el cual los sujetos fuesen conscientes del 
mecanismo epicíclico, por el contrario será la inconsciencia la actuante en el desarrollo signi-
ficativo del proceso escritural. Proceso que alcanza incluso al dominio de la escritura 
alfabética, no sólo fenicia sino griega: será en este sentido como se pueda abordar el alfabeto 
griego, desarrollado desde la inconsciencia, desde el desconocimiento de la escritura 
cuneiforme, e incluso fenicia, al menos en sus mecanismos gramaticales y significativos. 
Inconsciencia que no excluye el proceso de anamorfosis (como hemos estudiado 
anteriormente). Puesto que en puridad la única conciencia que llegaron a tener los griegos de 
ese proceso fue una conciencia mítica, transmitida y reflejada en la mitología; precisamente el 
mito es el logos de aquello que no se tienen datos suficientes para envolverlo en marcos 
racionales y sin excluir la inexistencia de una discontinuidad entre el mito y el logos. 
 

Los fundamentos filosóficos aplicados sirven para “deconstruir” (en el sentido de 
triturar conceptos y teorías), para encajar, delimitar, valorar, superar, y soportar el peso de los 
componentes y elementos de la técnica de la escritura los cuales llegan a cuestionar el propio 
concepto de escritura. Tales fundamentos reciben una corrección limpia y, por su propio 
marco y definición, una aplicación en el nuevo campo filosófico. Como también exigen una 
crítica de la Idea de hombre, y una crítica de la antropología resuelta en el concepto de 
escritura. Teniendo presente que las teorías acerca de la escritura deberían establecerse con el 
fin de resolver antropológicamente el origen de la escritura.  
 
 




	Blank Page

