
201  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 
 

Los relativos en las Categorías Aristóteles | Cécile Furstenberg 
 
 

	
  

	
  

Los  relativos  en  las  Categorías  Aristóteles.  
Cécile  Furstenberg  
Trabajo  realizado  en  un  seminario  de  filosofía  
 

	
  
Índice 

Introducción 

1-Las categorías 

2-Los relativos en la clasificación de las categorías 

 2.1-Origen 

 2.2- Posición de los relativos respecto a las demás categorías  

3- Los relativos: distinciones de las otras categorías. 

 3.1- La cantidad y los relativos 

 3.2- Los relativos 

 3.3- La cualidad y los relativos 

 3.4- Los relativos y la posición 

 3.5- Los relativos y el tener 

 3.6- Los relativos y la substancia 

4- La doble definición de los relativos y sus características 

 4.1- La doble definición de los relativos 

 4.2- Las características de los relativos 

Conclusión 

Lista de referencias 

Anexos 

 

 

 

 



202  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 
 

Los relativos en las Categorías Aristóteles | Cécile Furstenberg 
 
 

	
  

	
  



203  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 
 

Los relativos en las Categorías Aristóteles | Cécile Furstenberg 
 
 

	
  

	
  

Introducción 

Aristóteles nació en Estagira en el 384 a.C. en Macedonia,  en un periodo marcado por 
la pujanza del reino de Macedonia y el declive de la democracia ateniense. Fue mandado con 
17 años a Atenas donde fue discípulo en la Academia de Platón durante veinte años, era 
reconocido por su capacidad de lectura y su inteligencia. Permaneció allí hasta la muerte de 
Platón. Luego tomó una distancia crítica con las tesis de su maestro, no compartió ya la teoría 
de las Ideas, central para Platón, y fundó su propia escuela, el Liceo.  Se supone que el tratado 
de las categorías fue escrito al final de la época en que Aristóteles trabajaba con Platón o poco 
después de su muerte. 

 Andrónico de Rodas, hacia el año 60 a.C. hizo una recopilación de las obras de 
Aristóteles. Situó primero, el tratado de la lógica, luego vienen los tratados de física, siguen la 
metafísica y después la ética y  la política y por fin  la poética y la retórica. Si la influencia de 
Platón está presente en el libro de las Categorías, también la distanciación con respecto a su 
teoría es  notoria. El όργανον no es una obra teórica, es "un instrumento de trabajo". Es un 
conjunto de libros que forma la lógica Aristotélica y ofrece una metodología de reflexión. El 
orden de este conjunto corresponde a una  lógica, desde los términos significantes se llegan a 
las proposiciones y luego a las argumentaciones. El όργανον comprende los libros siguientes: 
Las Categorías, de la Interpretación, los primeros analíticos, los analíticos posteriores, Tópico, 
de las refutaciones sofisticas. Las Categorías forman el primer tratado del conjunto del tratado 
de lógica de Aristóteles. Presentan a los 10 predicamentos esenciales o categorías de los 
cuales los relativos forman una categoría. 

El libro I trata de las categorías. Que las categorías sean una obra de Aristóteles no lo 
dudaron los antiguos. A partir del siglo XXI surgieron dudas al respecto, distintos autores, 
notamente Jaener y Mansion notaron  diferentes inadecuaciones  entre las categorías y otros 
libros de Aristóteles. Sin embargo Dumoulin (1980) tempera las ambigüedades  esgrimiendo 
una posible y lógica evolución del pensamiento de Aristóteles, esto explicaría las 
modulaciones o distinciones y confirmaría la anterioridad aparente de las categorías respecto 
de  sus otros escritos. 

 En la primera parte presentaré  las categorías en el tratado de lógica de Aristóteles. 

 En la segunda parte describiré el  origen y  la posición de los relativos respecto a las 
demás categorías.    

 En la tercera parte pondré de relieve a su vez  el vínculo y/o  las distinciones entre la 
categoría de los relativos y la de la Cantidad, la Calidad, la Posición, el Tener y por ende  la 
principal: la Substancia.   

 En la cuarta parte precisaré la razón de la doble definición y las características de los 
relativos.  

 En la conclusión haré el nexo entre el método lógico  de Aristóteles usado para su 
argumentación, las definiciones  de los relativos y sus singularidades. Apuntaré algunos datos 
sobre la posteridad de los relativos en las demás obras aristotélicas. 

-El texto de referencia utilizado de las Categoría es la  traducción de Mittelmann (2009)- 



204  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 
 

Los relativos en las Categorías Aristóteles | Cécile Furstenberg 
 
 

	
  

	
  

Las Categorías  

 ¿Que son las categorías? "Simplicio sigue Porfirio diciendo que las categorías son "les 
voix simples qui signifient les choses pour autant précisément qu’elle les signifient" (αί ἁπλαῖ 
ϕωναὶ σηµαντικαὶ τῶν πραγµάτων, καθὸ σηµαντικαί εἰσιν -CAG.,VIII, p.10,22-23-)"" 
(Courtine, 1980, p.38). La palabra categoría viene del griego (κατηγορία) que significa 
originalmente acusación y luego se refiere más bien a predicable o atributo. Apoyándose en   
las lecturas de Simplicio, Aubenque (1980, p.VIII) dice que :  

Les catégories sont donc un point de rencontre de la chose dans sa manifestation et de la 
parole dans sa manifestation signifiante. Il n’y a de catégories ni pour une parole non 
intentionnelle (ici appelée λεξις) ni pour une chose seulement existante. La catégorie 
exclut les deux pôles de l’existence brute (nommée ici υποστασις) et du dire λεξις : elle 
est le lieu où l’étant s’ouvre à l’être dit et où le dit dort de soi-même pour signifier l’étant. 
… Les sons ne deviennent signifiants que dans la mesure où ils sont animés par un acte 
de l’esprit, une pensé qui seule peut fonder un vouloir dire. 

 El libro de las categorías está dividido en 15 capítulos repartidos en 3 partes: 

Los Prépredicamentos : Homonimia-sinonimia-paronimia, las predicaciones, las 
entidades, las categorías. (Cap. 1 a 4). Los  Predicamentos : la substancia, la cantidad (el 
tiempo y el lugar), los relativos, la cualidad, el hacer y el padecer (el tener). (Cap. 5 a 9). Los 
Postpredicamentos : La oposición, la contrariedad, la anterioridad, la simultaneidad, el 
movimiento, (Cap. 10 a 14). 

Aristóteles intenta clasificar lo que existe en 10 categorías y se propone, además,   
distinguir las categorías  y  apuntar  las relaciones entre ellas. Constantemente Aristóteles 
trata de ajustar las palabras para obtener una adecuación, lo más acertada posible con la 
realidad de las cosas. De las categorías existentes, luego, se crean combinaciones entre los 
términos que forman expresiones, de las cuales se puede averiguar su conformidad o no con la 
realidad. La lógica llega a ser un método de comprobación y adecuación entre el  lenguaje y la 
realidad existencial.  

La categoría principal:  ούσια, substancia, es presentada como esencial y es según 
Aristóteles: "Substancia  que es llamada así del modo más estricto, prioritario y eminente, a 
saber, aquella que no se dice de un sujeto ni se encuentra en sujeto alguno; verbigracia, el 
hombre particular o el caballo particular"[2a11]. Esto es la llamada (substancia primera. 
También existe la substancia segunda que corresponde  al género o a la especie.  

Las 10 categorías presentadas en el capítulo 4 de las categorías: (ANEXO 1): 

 La substancia, la cantidad, la cualidad, los relativos,  el lugar, el tiempo,  la posición,  
hacer, padecer, tener. 

Cada una de las [expresiones] que se dicen sin ninguna combinación significa, o bien una 
substancia, o bien un cuánto, o bien un cuál, o bien un respecto de algo, o bien un dónde, 
o bien un cuándo, o bien un estar en cierta posición, o bien un tener, o bien un hacer, o 
bien un padecer [1b25].   



205  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 
 

Los relativos en las Categorías Aristóteles | Cécile Furstenberg 
 
 

	
  

	
  

En el libro de los Tópicos se encuentra también la enumeración de las categorías y son 
expuestas exactamente en el mismo orden (103b21-23) pero la substancia es denominada "τί 
έστι". En Metafísica, en Analítica Posterior y en Física y en la Ética a Nicómaco también se 
encuentra la lista de las categorías, sin embargo,  sólo ocho de ellas figuran, están omitidas o 
no, consideradas las categorías de  posición y la posesión.  

 En distintas otras partes de Metafísica, aparece una parte de la lista de las categorías 
sin las dos ya mencionadas. A veces en Metafísica, Tópicos, Física, de Ánima, no aparece 
tampoco el tiempo o sólo aparecen la substancia, la cantidad y la cualidad, con o sin  los 
relativos.   

2- Los relativos en la clasificación de las categorías 

 2.1-Origen 

La categoría de los relativos es la categoría más escurridiza de las categorías. Caujolle-
zalawsky (1980) observa que Simplicius en su preocupación de clasificación de las primeras 
categorías por grado de cercanía a la substancia, llama los relativos σχέσισ que es un nombre, 
sin embargo Aristóteles utilizó  πρός τι que es una conjunción.  Por otra parte Aristóteles 
habría podido denominar los relativos ὰναφορα, término  que utilizó en el capítulo 6 (5b20). 
El profesor Ackrill (1963, p 98) nota que "Aristóteles has no noun for "relation" but exploits a 
preposition having the force "relative to", "in relation to"". Quizás la intención  de Aristóteles 
era de subrayar que los relativos son, existen, siempre en relación a algo. Efectivamente es 
interesante de ver en el diccionario (1969) que σχέσισ es traducido por "1-caractère, nature, 
manière de se tenir, état, disposition. 2-convenance, relation, rapport, corrélation. 3-action de 
retenir, action d’arrêter. 4-possession". La palabra ὰναφορα significa según el diccionario  
(1969) : "1'ascension, montée, sortie, levée d'un astre. 2- avec le génitif: libération de, 
délivrance de. 3- attribution à, habitude d'attribuer à; 4- acte par quoi on se réfère à quelqu'un, 
soumission d'une affaire à quelqu'un". Lo que fue traducido por "la referencia a otra cosa" 
(6b20).  Ambos términos , particularmente σχέσισ se relacionan en diversos aspectos con los 
relativos de las categorías, pero Aristóteles hace luego algunas distinciones y et quizás los 
relativos como τὰ πρός τι revelan más lo que son o sea	
   :	
  τὰ las cosas; πρός con un acusativo 
significa "en direction de, se dirigeant à, en présence de, devant, en considération de, en 
comparaison de, en échange de, en venant s’ajouter à…."; lo que ha sido sintetizado por “en 
relación con” y  τι "alguien o algo". El genitivo  o el dativo que sigue  es en la gramática 
griega de por si también significativo de “pertenencia a” o “relación con”.  

 Platón ya utilizó "πρός τι" anteriormente por que se encontró con la dificultad de 
precisar lo que son. "Plato does not only use πρός accusative to mean ‘in relation to’, but he 
also uses it to express the correlative to a relative term". Aristóteles parece ser el primero en 
utilizar  la expresión como si fuera un nombre situando los relativos, πρός τι,   en una de las 
diez categorías. 

 María Isabel Santa Cruz (2012) en su artículo "Sobre las categorías de relativos en 
Platón y Aristóteles" releva que "en el comentario anónimo al Teeteto se encuentra las 
categorías de substancia, cantidad, cualidad y relación en Teeteto (152d)."…y los ejemplos de 
relativos "Si las enuncias como grande aparecerá también pequeño, y si es pesado, aparecerá 



206  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 
 

Los relativos en las Categorías Aristóteles | Cécile Furstenberg 
 
 

	
  

	
  

liviano". Grande y pequeño, pesado y liviano caen bajo los relativos (τῶν πρός τι); en efecto 
se los considera según la relación respecto de otra cosa (τὴν πρὸς ἕτερον σχέσιν)". 

 No cabe duda que Aristóteles retoma los trabajos de Platón como discípulo suyo pero 
para dar al "πρός τι" su consistencia: los relativos pertenecen a una categoría propia y hay que 
distinguir, como lo nota Ackrill (2002,98), los relativos de las relaciones o propiedades 
relacionales. "The distinción between relations or relational proprieties and relatives is drawn 
at the end of the chapter on relatives in Metaphysics  ∆   (1021b 6-8); "further, there are the 
proprieties in virtue of which the things that have them are called relative, for example, 
equality is relative because the equal is, and similarity because the similar is"". 

 2.2-Posición de los relativos respecto a las demás categorías  

La categoría de los relativos es presentada en el capítulo 4 donde Aristóteles ordena 
las 10 categorías. Luego en el capítulo 7 presenta a la categoría de los relativos con 
definiciones y características. Sin Embargo Aristóteles no restringe los relativos al capítulo 7 
se encuentran sus huellas en varios capítulos (4-6-7-8-9-10-13) con el término de los relativos 
o sus ejemplos, la recurrencia  de los relativos en las otras categorías y capítulos es 
importante.  

La posición de los relativos no siempre es la misma en el orden de las categorías. En la 
lista de las categorías los relativos se encuentran después de la sustancia, la cantidad y la 
cualidad, mientras que en el cuerpo de la obra son estudiados después de la cantidad y antes 
de la cualidad. El orden de las otras categorías no es mejor respetado en el conjunto de la 
obra, sólo la sustancia y la cantidad conservaran hasta el final su rango inicial.  La sustancia 
es primera en todo caso. ¿El orden de las categorías es lógico y voluntario? Caujolle-
Zalawsky en su artículo "Les relatifs dans les catégories"	
   (1980,	
   pp.167-­‐195)  trata de 
responder escudriñando en los primeros comentarios de las categorías de Aristóteles.   

Simplicio da mucha importancia al orden de clasificación de las categorías ya dice que 
es voluntario de la parte de Aristóteles. Explica las distintas clasificaciones por el hecho de 
que habría una orden natural y otra pedagógica que permitiría percibir mejor el contenido de 
una doctrina. El orden natural se funda en la esencia de cada categoría, el primer rango le 
corresponde a la ousia ya que sin ella las otras categorías no existirían. Las otras serían 
clasificadas en función de su rango de cercanía con la primera. En cuanto a la clasificación 
ontológica, el primer rango corresponde a la ousia acompañada de lo que le es coexistente, lo 
que Simplicio interpreta como siendo la cantidad y la cualidad,  el relativo como es un 
accidente del sujeto viene después. El criterio sería por tanto  ontológico. El comentarista 
apela al propio testimonio de Aristóteles que había comparado el relativo con un retoño del 
ser. A Simplicio le cuesta reencontrarse en su orden natural. Hubiera preferido: substancia, 
cualidad, cantidad y relación. El platonismo de Simplicio y su voluntad explícita de hacer ver 
que el estagirita está de acuerdo con Platón, aun cuando parece oponerse a él, le conduce a 
establecer jerarquías y evaluaciones que son extrañas a Aristóteles en las Categorías. 
Simplicio clasifica por orden de honor cada categoría después de la excelencia de la sustancia. 
Interpreta en un sentido moral y elogioso, mientras que Aristóteles está en las Categorías  en 
una clasificación lógica. Simplicio en el esquema de las categorías que presenta  (ANEXO 2) 
no puede resistirse a clasificar la cualidad en segunda posición y poner la relación en cuarta 
posición. Esto corresponde sin embargo a la clasificación de las 4 primeras categorías que se 



207  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 
 

Los relativos en las Categorías Aristóteles | Cécile Furstenberg 
 
 

	
  

	
  

encuentra en Metafísica	
  (1017a25),	
  o	
  al	
  comentario	
  explícito (1088a 22-249): "Ahora bien 
lo relativo es, de todas las categorías, la que tiene naturaleza y entidad en mucho menor grado 
y es posterior a la cualidad y a la cantidad". Sin embargo Simplicio reconoce que según el 
enfoque de las Categorías se podría explicar la mayor cercanía a la substancia de la cantidad 
por su "corporeidad". Un argumento sería también  el criterio formal que daría la prioridad a 
las cualidades respecto a los relativos ya que las cualidades tienen una formulación completa 
mientras que los relativos tienen una formulación incompleta: respecto de.  

Si por orden natural Aristóteles sitúa los relativos en cuarta posición después, en sus 
explicaciones siguientes utiliza un orden pedagógico. El desplazamiento de las cualidades 
después de las relaciones, se podría explicar por dos razones.  Primero, en el capítulo 6, “De 
las cantidades”, Aristóteles empieza a describir los relativos.  Luego, siguiendo su lógica 
discursiva, prosigue en el capítulo 7 para aclarar lo que son. Además en el capítulo 8 
Aristóteles vuelve a reintroducir los relativos que se inmiscuyen en la categoría de las 
cualidades. Por otra parte se puede considerar también lógico  el deseo de evitar una 
separación entre la cualificación en el capítulo 8 y las cualidades del hacer y del padecer  que 
le son connaturales y que siguen en el capítulo 9.  

3- Los relativos: distinciones de las otras categorías. 

 Aristóteles de manera recurrente trata  de precisar lo que son los relativos en 
comparación con otras categorías y aclarar las posibles confusiones o ambigüedades que 
puedan surgir.  

 3.1-La cantidad y los relativos. 

Los relativos son introducidos en el capítulo 6, que trata de las cantidades. Algunos 
términos parecen pertenecer a la categoría de las cantidades y sin embargo no cumplen con 
las características de la categoría, son más bien relativos.	
  

Además, “de dos codos”, “de tres codos” y cada una de las [expresiones] de esa índole 
significa cantidad, en circunstancias que “grande” o “pequeño” no significan cantidad, 
sino más bien relación. Pues lo “grande” y lo “pequeño” se consideran por referencia a 
otro, de donde resulta manifiesto que ellos se encuentran entre los “relativos” [5b26].  

Aristóteles hace una distinción entre las cantidades determinadas y las indeterminadas. 
O'Brien (1980, pp.106-111) explora las diferencias entre los distintos tipos de cantidades y las 
clasifica : "J'en conclus que les quantités déterminées sont les quantités "au sens propre" : 
ligne, Surface, corps (quantité continue); et nombre (quantité discontinue)." Las cantidades 
indeterminadas "ne font que présenter, sous une autre forme, la distinction principale de la 
première partie du chapitre, celle de la quantité continue et discrète". La cantidad discreta 
puede concebirse en forma determinada "el número" o indeterminada  "mucho" o " poco". Así 
mismo la cantidad continua puede ser determinada como la línea o la superficie o 
indeterminada como " grande" o " pequeño". 

Aristóteles subraya que las cantidades "de por sí" o determinadas no admiten 
contrarios mientras que las cantidades indeterminadas que son  más bien relativos entre sí. 
“Grande” y “pequeño” o mucho o poco que son contrarios,  aunque lo son  respecto de algo, 
son  relativos.    



208  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 
 

Los relativos en las Categorías Aristóteles | Cécile Furstenberg 
 
 

	
  

	
  

 3.2- Los relativos 

  Después de esta introducción de los relativos en el capítulo 6 Aristóteles prosigue 
definiendo los relativos en el capítulo 7. Les confiere su propia definición,  sin embargo no va 
a descartar completamente sus diseminaciones en otras categorías.  

1ª-Se llaman "relativos" aquellos [ítem] tales, que aquello mismo que ellos son se 
dice que lo son de otros, o de cualquier otra manera en relación a algo diferente [de 
ellos mismos] [6a36].   

Resulta que  los relativos se caracterizan por el hecho de ser una relación con algo diferente.  

Por ejemplo, "más grande": aquello mismo que esto es se dice de otro (pues se dice más 
grande que algo); y "doble": aquello mismo que esto es se dice de otro (pues se dice el 
doble de algo), e igual cosa ocurre respecto de las demás [entidades] que son de este 
tipo[6b]. 

 Es interesante ver que Aristóteles empieza a nombrar como ejemplo "más grande" y 
"grande" que ya sirvieron  de ejemplo  en el argumento del capítulo 6. El doble como ejemplo 
tipo ya apareció en el capítulo 4 y es el ejemplo dominante de los relativos encontrado en el 
tratado de las Categorías (ANEXO 3). 

 "Pero también [ítem] tales como el estado, la disposición, la sensación, el 
conocimiento, la posición, forman parte de los "relativos""[6b]. Luego los retoma 
subrayando su carácter relativo notando que solo son de algo, o sea siempre se refieren a algo 
distinto de ellos con el cual están relacionados.  

1-bis-"En consecuencia son "relativos" los (ítems tales) que  aquello mismo que ellos son 
se dice de otros, o de cualquier otra manera en relación a algo diferente"[6b5]. 

Aristóteles repite como en un refrán la definición anterior que no es nada más que una 
confirmación de la definición ya presentada después de haberla ilustrado por ejemplos. Luego 
vuelve a agregar ejemplos, donde se refleja la posibilidad de ser relativo "de cualquier manera 
en relación a algo diferente".  

 3.3-La cualidad y los relativos. 

Aristóteles describe la categoría de los relativos: por una parte están el estado la 
disposición  y la posición y por otra parte la sensación y el conocimiento. El estado, la 
disposición y la posición como relativos no dejan de ser complejos porque a su vez parecen 
ser muy cercanos a la categoría de la cualidad o del tener o de la posición. Así en el capítulo 8 
de las cualidades encontramos:	
  "Pero no debe inquietarnos el que alguien diga que nosotros, 
al realizar nuestra exposición acerca de la cualidad, hemos enumerado muchos relativos: pues 
los estados y las disposiciones se encuentran entre los "relativos"[11a20]. El ejemplo dado 
del conocimiento como relativo y de la gramática, ciencia particular como cualidad, o "cual", 
es muy complejo ya que termina diciendo: "Además, si por casualidad sucede que la misma 
entidad es un "cual" y un "relativo", no tendrá nada de absurdo el contarla en ambos 
géneros"[11a35]. Para Resolver el dilema Ammonios (trad.1982, p.150) propone que el 
conocimiento sería el género y la gramática la especie.  



209  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 
 

Los relativos en las Categorías Aristóteles | Cécile Furstenberg 
 
 

	
  

	
  

"Il n’y a rien d’absurde à ce que certains des êtres qui se rangent sous une autre 
attribution se rangent aussi sous les relatifs. Il est plutôt de toute nécessité que les êtres 
qui se rangent/ sous les relatifs se rangent aussi sous une autre attribution;/on a dit, en 
effet, que les relatifs n’ont de choses propres, mais se considèrent dans les autres 
attributions".  

La respuesta de Ammonios parece bastante perspicaz y además es fiel a la 
presentación  de Aristóteles. O'Brien (1980, p.128)  intenta aplicar la solución aquí a la 
dificultad encontrada en la categoría de las cantidades proponiendo una hipótesis similar : 
"L'hypothèse me paraît raisonnable, pour ne pas dire évidente: la distinction entre les relatifs 
et les quantités, tout comme la distinction entre les relatifs et les quantités, correspond à la 
distinction entre le genre et les espèces".  

 3.4-Los relativos y la posición.  

¿Cuál es la diferencia entre la posición como relativo y la categoría de la posición? 
Merece detenerse un poco allí: justamente es la única parte donde Aristóteles desarrolla lo que 
es la categoría de la posición. La posición es un relativo cuando se trata por ejemplo de la 
postura yacente, erguida, sentada. En cambio el verbo que se refiere a la posición  como 
yacer, mantenerse erguido, sentarse es una posición y pertenece a la categoría como tal 
porque es en sí mismo. Los relativos de posición siempre están relacionados con alguien o 
algo. Lo interesante es que Aristóteles hace derivar la categoría de la posición, o sea los 
verbos que lo componen, de los relativos de posición y la derivación se realiza por paronimia. 
"Pero en cambio, el mantenerse erguido, o el sentarse, no son, en sí mismo, posiciones, sino 
que reciben su denominación, por paronimia, a partir de las posiciones antedichas"[6b10]. Si 
los relativos siempre, por definición, dependen de una substancia o categoría, a su vez son 
capaces de generar una categoría independiente. " De telle sorte qu’une espèce de relatifs, 
c’est à dire la position, (θέσις) a engendré l’une des attributions, celle d’être posé (κεῖσθαι) " 
(p.129). Aristóteles no desarrolla en un capítulo aparte la categoría de posición, solo se 
encuentra mencionada en el capítulo 9 relativo a la acción y a la pasión y avisa que no se 
necesita más aclaración. Tampoco (no) es extraño que esta categoría de posición haya sido 
omitida en otras obras de Aristóteles cuando cita las categorías. Olimpiodoro, (trad.2012) 
considera que la posición y el hábito son como resultado de una combinación de la substancia 
con la relación , "A su vez, si la substancia se une con las relaciones, constituye la posición y 
el hábito; pues o bien hace referencia a las partes propias y constituye la posición, pues la 
posición  no es otra cosa que esta colocación de las partes, o bien hace referencia a otra y 
constituye el hábito, pues el hábito no es otra cosa que la substancia yuxtapuesta a la 
relación" (ANEXO 4). 

 

 

 3.5-Los relativos y el tener. 

Para el tener, tenemos estos datos al final del capítulo 9.  



210  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 
 

Los relativos en las Categorías Aristóteles | Cécile Furstenberg 
 
 

	
  

	
  

"En lo que se refiere a las restantes [categorías] (el "dónde", el "cuándo" y el "tener"), 
por ser evidentes, no se dirá de ellas nada distinto de cuanto fue dicho al comienzo de este 
tratado, a saber: que el tener significa “encontrarse calzado” o "armado"".  

Se encuentra en algunas traducciones un capítulo 15 final después de los 
postpredicamento que es  un listado de lo que puede ser considerado como perteneciendo a la 
categoría del "tener" y que compila cosas muy distintas tanto relacionadas con la categoría de 
la cantidad, la calidad, los relativos. Pero según Ackrill (2002) " This chapter is not a 
discussion of the category of having but a survey of various uses of the very common verbe 
"have": cp. Metaphysics ∆ 23". Luego los ejemplos  que podrían  ser considerados 
eventualmente como relativos tampoco se abordaran. Cabe mencionar sin embargo que las 
partes del cuerpo la mano y el pie aparecen allí.  

 3.6-Los relativos y la substancia 

Como vemos los relativos se arraigan en distintas parte. Llegamos al "corazón" de la 
dificultad del capítulo 7 que va a dar origen a la segunda definición de Aristóteles. Según su 
lógica una cosa no puede ser a su vez relativo y substancia, contradiría lo que ha presentado 
anteriormente. La primera definición de los relativos lo permite. Sin embargo la confusión 
posible entre las substancias segundas y los relativos es preocupante según él y necesita una 
aclaración detallada.  

Las substancias de por sí no pueden encontrarse en principio en ninguna otra categoría 
ya que no se dicen de un sujeto ni están en un sujeto. Para las substancias primeras no hay 
posibilidad de equivocarse pero para las substancias segundas el tema es más delicado y 
llegamos a una aporía. En efecto si las partes del cuerpo por ejemplo "la cabeza" o "la mano" 
son consideradas como substancias segundas, por otra parte podrían ser aparentemente 
consideradas también como relativos ya que se habla de "cabeza de alguien". Aristóteles 
(cap.5) precisa que las substancias segundas se dicen de un sujeto pero no están en un sujeto. 
Los ejemplos que da son las especies y los géneros. Aristóteles hace mención de las partes de 
un todo que son como substancias, precisando que no nos debemos dejar perturbar por el 
hecho que las partes del cuerpo parezcan estar  en el cuerpo pues no es de este modo que hay 
que entender estar en un sujeto:   

Si "pedestre", por ejemplo, se dice de hombre, también la definición de "pedestre" se 
predicará de hombre –pues el hombre es pedestre– sin que deba perturbarnos el que, por 
encontrarse las partes de las substancias en las [substancias] completas como en unos 
sujetos, nos veamos forzados a admitir alguna vez que estas partes no son substancias. 
Pues no es en este sentido (a saber, como lo que está en algo a modo de parte) que se 
hablaba de entidades que están en un sujeto [3a30].  

Aristóteles confirma lo que adelantó en la parte donde presenta las entidades, en el capítulo 2:  

De entre las entidades, algunas se dicen de un sujeto,  pero no están en sujeto alguno; tal 
como hombre se dice de un sujeto (el hombre particular), pero no está en ningún 
sujeto[1a20]. Otras están en un sujeto, pero no se dicen de sujeto alguno –con "en un 
sujeto" me refiero a aquello que, hallándose en otra cosa, no a modo de parte suya,  no 
puede existir separado de aquello en lo cual está [1a25].  

Desde luego Aristóteles insiste en posicionar las partes del cuerpo como substancias. 



211  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 
 

Los relativos en las Categorías Aristóteles | Cécile Furstenberg 
 
 

	
  

	
  

4- La doble definición de los relativos y sus  características  

 4.1-La doble definición de los relativos 

Desde el principio Aristóteles presiente la dificultad de situar las partes del cuerpo en 
su lógica y les deja un trato especial. Luego le molesta a lo largo de las categorías el hecho de  
no lograr (a) aclarar, solo a modo de excepción o particularidad, lo que constituyen las partes 
del cuerpo. Si les acordó de pertenecer a las substancias, no puede, ahora que llega en el 
capítulo de los relativos, contradecir lo dicho. La aporía reside en que con la primera 
definición de los relativos las partes del cuerpo también pueden considerarse como relativos. 
Entonces su solución es la de agregar a la primera definición una segunda  definición 
complementaria que a modo de colador  permita descartar las partes del cuerpo de los 
relativos.  

2ª-Por ende, si la definición de los relativos se ha expuesto [hasta aquí] de modo 
satisfactorio, resultará, o bien sumamente difícil, o bien imposible resolver [la 
controversia afirmando] que ninguna substancia se cuenta entre los relativos. Pero si no 
se ha expuesto de modo suficiente [la definición de relativo], sino que “son ‘relativos’ 
aquellos ítem para los cuales ser es lo mismo que hallarse dispuesto de algún modo 
respecto de algo”, en tal caso quizá podría decirse algo para hacer frente a las cuestiones 
[controvertidas] [8a30].  

Mignucci (1986, p.107) pone de relieve lo que distingue la primera definición de los 
relativos de la segunda: "What does it mean to say that there are relative secundum dici which 
are not relatives secundum esse, and why a " head " is a secundum dici und not a secundum 
esse while " doble " is both secundum esse and secundum dici ?". La diferencia entre 
secundum dici (relativas al decirse de) y secundum ese (relativas al ser)  va a permitir retener, 
de los que se dicen relativos, sólo los que lo son realmente. "It has consequently be noticed 
that the first criterion is linguistic, whereas the second criterion is ontological" (Morales, 
1984). Aristóteles por lo visto insiste en confirmar que los relativos no sólo son del orden del 
decir o permiten crear relaciones entre las cosas en el mundo del hablar, sino que son 
realmente entidades concretas. Con esta segunda definición Aristóteles resuelve la aporía en 
su tratado de lógica. 	
  

Ahora bien: en lo que respecta a la cabeza, la mano y cada una de las demás [partes] de 
esta índole, que son substancias, es posible conocer definidamente aquello mismo que 
ellas son, sin que sea necesario [conocer] aquello en referencia a lo cual se 
enuncian[8b16]. Sin embargo Aristóteles cambiara  después su posición en Metafísica 
(1035b23), Política (1253ª20-25) y Anima (412b20-22) donde "the parts of the body 
cannot exist if severed from the whole" (Ackrill, 1963).  

 

 

 4.2-Características de los relativos: 

Todos los relativos, al menos si son expuestos apropiadamente, se dicen por 
referencia  a algún correlativo, " ὰντιστέφειν" (6b28). Si algo caracteriza en especial a los 
relativos es de siempre tener un correlativo que a su vez se convierte. La posible conversión 



212  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 
 

Los relativos en las Categorías Aristóteles | Cécile Furstenberg 
 
 

	
  

	
  

es reciprocidad.  El correlativo es siempre asociado a su respectivo relativo. "En 
consecuencia, todos los "relativos", al menos si son expuestos apropiadamente, se dicen por 
referencia a algún correlativo"[7a22]. Así el esclavo tiene por correlativo el amo, este relativo 
se puede convertir y el esclavo llega a ser el correlativo del amo. El ejemplo tipo más de 
utilizado por Aristóteles de los relativos es el "doble" con su correlativo la "mitad", lo  reitera 
a lo largo de las Categorías (ANEXO  4). La relación entre el relativo y el correlativo es una 
oposición. 

En los relativos se puede dar  la contrariedad que es uno de los cuatro tipos de 
oposición posible que Aristóteles desarrolla en sus postpredicamentos (Cap.10). Los relativos 
pueden admitir lo más y lo menos. Los relativos parecen darse simultáneamente y esto es 
verdad en la mayoría de los casos. El conocimiento y la percepción no tienen simultaneidad 
con sus relativos y merecen consideración particular. Efectivamente según Aristoteles hay 
anterioridad de lo conocido sobre el conocimiento, y precisa en los predicamentos los 
distintos tipos de anterioridad posible (Cap. 12). El "tratamiento aparte" que merecen el 
conocimiento y la percepción, no se alcanzara a tratar aquí porque se necesitaría un capítulo 
más. Sin embargo se puede notar que Aristóteles cambia de posición en la Metafísica donde  
el conocimiento es anterior a lo conocido. Gottlieb (1993) pertinentemente intenta una 
comparación con las posiciones de Protágoras y nota que en Metafísica (ɵ3, 1047ª4-7) 
Aristóteles cambia de posición ya que otorga anterioridad  del conocimiento sobre lo 
conocido: "For example, Aristotle comments on the Megarians, nothing will be either cold or 
hot or sweet or perceptible at all if people are not perceiving it; so that the upholders of this 
view will have to maintain the doctrine of Protagoras". Encuentro muy  motivante  terminar 
con relativos como el conocimiento y la sensación que dan al ser humano la posibilidad de 
aprehender el mundo. Quizás se puede reconocer allí una tentativa de esbozo de la fenología 
en sus inicios.   



213  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 
 

Los relativos en las Categorías Aristóteles | Cécile Furstenberg 
 
 

	
  

	
  

Conclusión 

Esta "doble" definición de los relativos es bien reveladora del modo de proceder de 
Aristóteles. Podemos a lo largo del tratado, escudriñar el método que emplea para acercarse 
poco a poco a denominaciones que correspondan lo mejor posible  a la realidad observada. 
Los relativos se diseminan en varias categorías como la cantidad, la cualidad, la posición, el 
tener, Aristóteles se empeña en clarificar la distinción de cada categorías y en discernir cuales 
son la o las particularidades de cada una, admitiendo que  no es simple y que es un proceso 
que depende del conocimiento, de la experimentación y de la argumentación. Si el 
conocimiento y la percepción son relativos no es por casualidad. Los relativos no son fáciles 
de distinguir y las fronteras entre las categorías son porosas. El método que Aristóteles 
emplea para separar las cosas y situarlas en el mundo concreto y luego denominarlas se basa 
en observaciones, argumentaciones y definiciones. Los ejemplos concretos luego hacen surgir 
una aporía o una dificultad que muestra una contradicción en la lógica desarrollada. 
Aristóteles no se detiene  allí sino que se esfuerza en encontrar una solución pasando de la 
aporía a la diaporía  para tratar de llegar a la euporía. La parte del cuerpo es a su vez una 
substancia y un relativo si se considera la primera definición de los relativos. Para remediar al 
problema Aristóteles opta por crear  una segunda definición y conservar solo los relativos 
propiamente tal. No es una doble definición como tal sino más bien una segunda definición o 
un colador más fino que permite dejar pasar solo los verdaderos relativos. El primer colador 
sería lingüístico y el segundo ontológico. La tensión entre el "decir" y el "ser" tiende a 
reducirse para llegar a una unificación o una purificación ontológica del decir. El esfuerzo de 
argumentación y de aprobación perseverante  marca el método de Aristóteles, termina así el 
capítulo 7: "Sin embargo, quizá resulte difícil pronunciarse taxativamente sobre casos de esta 
índole sin haberlos examinado muchas veces; con todo, el haber recorrido cada una de estas 
dificultades no es un esfuerzo inútil"[8b15]. EL relativo existe con su correlativo  al cual se 
oponen en una relación " πρός τι". La complementariedad y necesidad del uno respecto del 
otro en esta pareja es fundamental. Hay mayormente simultaneidad, a veces anterioridad del 
uno sobre el otro.  

Se puede abrir una perspectiva interesante de aplicación de los relativos  y de las 
demás categorías en una obra posterior de Aristóteles que es la Ética a Nicómaco (trad. 1988, 
Libro 1, Cap. §2-3). Efectivamente se encuentra allí :  

"Además  como el bien se dice de tantos modos como el ser (pues se dice en la 
categoría de substancia, como Dios y en el entendimiento; y en la cualidad las 
virtudes, y en la cantidad la justa medida, y en la relación lo útil (τῷ προς τι τὸ 
χρήσιµον), y en la de tiempo la oportunidad, y en la de lugar la residencia, etc.) es 
claro que no habrá ningún noción común universal y una; porque no se predicará en 
todas las categorías, sino sólo en una".  



214  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 
 

Los relativos en las Categorías Aristóteles | Cécile Furstenberg 
 
 

	
  

	
  

Lista de referencias 

Ackrill, J.L. (1963/2002). Aristotle Categories and de interpretatione. (2a ed.). New-York. 
Oxford University Press.   

D'Hermeias A. (trad.1982). Les attributions (catégories). (Yvan Pelletier, trad.). Paris: Les 
belles lettres.  

Aristoteles. (trad. 1994). Metafísica. (Tomas Calvo Martinez, trad.). Madrid: Gredos.  

Aristoteles. (trad. 1988). Ética a Nicomaca. (Julio Pani Bonet, trad.). Madrid: Gredos.  

Aubenque, P. (1980). "Préface". En P.Aubenque (coord..). Concepts et catégories dans la                        
pensé Antique. Paris: Vrin, pp.VII-XIV.        . 

Caujolle-Zalawsky, F. (1980). "Les relatifs dans les catégories". En P.Aubenque (coord.). 
Concepts et catégories dans la  pensé Antique. Paris: Vrin, pp.168-195. 

Gottlieb, P (1993). “Aristotle versus Protagoras on relatives and the objects of perception”, 
Oxford Studies in Ancient Philosophy 11: 101 – 119. 

Courtine, J.F. (1980). Note complémentaire pour l'histoire du vocabulaire de l'être". En 
P.Aubenque (coord..). Concepts et catégories dans la  pensé Antique. Paris: Vrin, pp.33 
-85. 

Ducombe-Peterhouse, M. (2012). "The nature and purpose of relative terms". Tesis de 
doctorado en filosofia. University of Cambridge.  

Magnien, V. & Lacroix, M. (1969). Dictionnaire grec-français. (2a ed.). Paris: Presse de 
l'imprimerie Durand.  

Mignucci, M. (1986). "Aristoteles'definitions of relatives in Cat 7". Phronesis. 31, (2), p.101-
127. 

Mittelmann, J. (2009). Las categorías sobre la Interpretación. Buenos Aires: Losada. 

Morales, F. (1984). "Relational attributes in Aristotle". Phronesis 39(3): 255-274.  

O'Brien, D. (1980). "Quantité et contrariété". En P.Aubenque (coord..). Concepts et 
catégories dans la  pensé Antique. Paris: Vrin, pp. 90-165. 

Olimpiodoro. (trad.2012). In Aristoteles Categorias commentarium. 54,4-26. (Rogelio Rovira, 
trad.) En Notas para el estudio del Elenco Aristotélico de las Categorías. Universidad 
Complutense de Madrid. Recuperado de 
http://eprints.ucm.es/14670/1/NOTAS_CATEGORIAS.pdf  

 

Santa Cruz, M.I. (2012) "Sobre las categorías de relativos en Platón y Aristóteles". Revista 
latino americana de filosofía. 38, (1): 5-30.   



215  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 
 

Los relativos en las Categorías Aristóteles | Cécile Furstenberg 
 
 

	
  

	
  

Simplicius. (1907). In Aristotelis Categorias Comentarium. Berlin: C.Kalbfleish, p.9,11. 

 



216  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 
 

Los relativos en las Categorías Aristóteles | Cécile Furstenberg 
 
 

	
  

	
  

ANEXO 1 : cuadro de las 10 categorías de Aristóteles realizado según lo definido en las 
categorías. -Código de color personal-.  

 

 1- la substancia ούσια, 

"Hombre", "caballo" 

 

2- La cantidad, ποσόν  

" Largo de dos codos" 

" largo de tres codos"          

3-La cualidad, ποίόν      

" blanco " 

" gramariano"         

4- Los relativos, τὰ πρός τι 

" doble " 

" mitad "	
  

5- El lugar, ποῦ 

" En el liceo " 

" En el forum "               

6- El tiempo, πότε        

" ayer " 

" el ano pasado "            

7- Position, κεῖσθαι 

" Esta acostado " 

" Esta sentado "	
  

8- Tener, ἔχειν         

" Esta calzado " 

" Esta armado "          

9- Hacer, ποῖεν     

" Corta " 

" Quema "                

10- Padecer, πάσχειν 

" Esta cortado " 

" Esta quemado "	
  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



217  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 
 

Los relativos en las Categorías Aristóteles | Cécile Furstenberg 
 
 

	
  

	
  

ANEXO 2- SIMPLICIO, In Aristotelis Categorías Comentarium, 67, 25-68, 14 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



218  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 
 

Los relativos en las Categorías Aristóteles | Cécile Furstenberg 
 
 

	
  

	
  

ANEXO 3: OLIMPIODORO, In Aristotelis Categorias commentarium, 54, 4-26. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



219  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 
 

Los relativos en las Categorías Aristóteles | Cécile Furstenberg 
 
 

	
  

	
  

ANEXO 4 :  Recurrencia de la palabra doble y mitad en las categorías1    

Capítulo 4:  

"Es substancia, para decirlo a grandes rasgos, un hombre, por ejemplo, o un caballo; es un 
cuánto, por ejemplo, "de dos codos", "de tres codos"; es un cuál, por ejemplo, "blanco", 
"gramático"; es un relativo a algo, por ejemplo, [2a] "doble", "mitad", "más grande"; es un 
dónde, por ejemplo, "en el Liceo", "en el Ágora"; es un cuándo, por ejemplo, "ayer", "el año 
pasado"; es un estar en cierta posición, por ejemplo, "está acostado", "está sentado"; es un 
tener, por ejemplo, "está calzado", "está armado";  es un hacer, por ejemplo, "cortar", 
"quemar"; es un padecer, por ejemplo, "ser cortado", "ser quemado". 

Capítulo 7: 

 "Por ejemplo, "más grande": aquello mismo que esto es se dice de otro (pues se dice más 
grande que algo); y "doble": aquello mismo que esto es se dice de otro [6b] (pues se dice el 
doble de algo), e igual cosa ocurre respecto de las demás [entidades] que son de este tipo. 
Pero también [ítem] tales como el estado, la disposición, la sensación, el conocimiento, la 
posición, forman parte de los "relativos"". 

Sin embargo, no todos los relativos tienen su contrario. Pues nada es contrario a "doble", ni a 
"triple", ni a ninguno de los ítems de este tipo. Por otra parte, los relativos parecen también 
[6b20] admitir el más y el menos. Pues lo semejante se dice más o menos [semejante], y lo 
desigual, más o menos [desigual], siendo cada uno de ellos un "relativo". En efecto, lo 
semejante se dice semejante a algo, tal como lo desigual se dice desigual a algo. Sin embargo, 
no todos los relativos admiten el más y el menos. En efecto, lo doble no se dice más o menos 
doble, así como ninguno de los [ítem] de este tipo. 

[6b28] Todo relativo se dice por referencia a algún [término] con el cual se convierte; 
"esclavo", por ejemplo, se dice esclavo de un amo, y [6b30] éste se dice amo de un esclavo; 
"doble" se dice doble de una mitad, y la mitad es mitad de lo doble; lo "mayor" se dice 
mayor que lo menor, y [esto último] es menor que lo mayor.   

[7b15] Los relativos parecen darse simultáneamente por  naturaleza; y esto es verdad en la 
gran mayoría de los casos. Pues "doble" y "mitad" se dan al mismo tiempo, y cuando se da la 
"mitad", se da su "doble"; y cuando hay un "esclavo", hay [también] un "amo". Y los demás 
[relativos se comportan] de modo semejante a éstos. Y estos [ítem] se suprimen 
recíprocamente unos a otros, ya que, si no hay [7b20] doble, no hay mitad, y si no hay mitad, 
no hay doble. Y de igual modo sucede respecto de todas las demás cosas que son de esta 
índole.   

Por ejemplo, si alguien sabe con exactitud de tal individuo que éste es "doble" [8b5], sabe 
también inmediatamente, y con exactitud, de qué cosa es "doble" (pues si no sabe que aquél 
es el doble de ninguna [magnitud] determinada, entonces tampoco sabe, en general, si tal 
individuo es "doble") 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 Jorge Mittelmann. 2009. Categorías sobre la interpretación. Buenos Aires: Colección Griegos y latinos, 
Losada.  



220  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 
 

Los relativos en las Categorías Aristóteles | Cécile Furstenberg 
 
 

	
  

	
  

Capítulo 10: 

Cada uno de los [ítem] de esta índole se opone, por decirlo a grandes rasgos, [de la siguiente 
manera]: [11b20] como relativos se opone el doble a la mitad; como contrarios se opone lo 
malo a lo bueno; según privación y posesión se oponen la ceguera y la vista; y al modo de la 
afirmación y la negación se oponen "está sentado" y "no está sentado".	
  

[11b25]	
  Por ejemplo, lo doble: aquello mismo que es doble se dice de la mitad.   

En efecto, ni respecto de los contrarios, ni respecto de los relativos, [13b5] ni respecto de la 
posesión y la privación, es preciso que siempre lo uno sea verdadero y lo otro, falso. Salud y 
enfermedad, por ejemplo, son contrarios, y ciertamente ninguno de los dos es verdadero ni 
falso; análogamente, lo doble y la mitad se oponen al modo de los relativos, y ninguno de 
ellos es verdadero, ni falso. 

Capítulo 13:  

Con todo, estas cosas se dicen simultáneas según el tiempo, en tanto que (ii) son simultáneas 
por naturaleza cuantas se convierten según la consecuencia en el ser, sin que de ningún modo 
alguna de ellas sea causa de su ser para la otra, [tal como ocurre,] por ejemplo, respecto del 
doble y de la mitad. Pues tales [ítem] se convierten [14b30] –si se da lo doble, se da también 
la mitad, y si se da la mitad, se da lo doble–, pero ninguno de ellos es causa de su ser para el 
otro.	
  






	Blank Page
	Blank Page

