
225  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 
 

 La inútil pregunta acerca de la utilidad de la filosofía | Francisco Tomás Gonzales Cabañas  
 
 

	
  

	
  

La  inútil  pregunta  acerca  de  la  utilidad  de  la  filosofía  
Francisco  Tomás  Gonzales  Cabañas    
Autodidacta  
 

  
 

  Todos los hombres desean por naturaleza conocer, reza el comienzo del primer texto, 
no solo estrictamente filosófico, sino rigurosamente científico hablando desde las formas. 
Esta afirmación desnuda la intención humana de aproximarse a una situación de 
conocimiento, desde una perspectiva tanto interior como exterior. Los límites del sujeto no 
son tanto interiores, sino más bien constituyen esa imposibilidad que se proyecta en la 
inconmensurabilidad del medio externo. Es decir la incapacidad de aprehender, en su vasta 
amplitud los misterios que forman parte de un Ser que se relaciona obligadamente con un 
medio. El fin último de esta temática apunta básicamente a conseguir una suerte de seguridad, 
en tanto puede vencer las cuestiones que se muestran inexpugnables para el individuo. 
Algunos pensadores hablaron de tópicos de poder, otros de meros modos de manifestarse ante 
una situación. Desde nuestro modo de ver las cosas, lo radicalmente importante se centra en la 
intención y como esta se fue desarrollando a lo largo de la historia, no solo creándola también 
brindándole un tipo de sentido. 

  Consideramos que cualquier tipo de investigación referida a una búsqueda de sentido, 
o ligada a las primeras o últimas causas (para hablar en términos del adelantado–Aristóteles-) 
como una aproximación, opera de una determinada manera, donde los agentes involucrados se 
remiten a cuestiones pertenecientes a construcciones dialécticas, que perduran y se alimentan 
a través del tiempo, formando de esta manera todo un manojo de significados que apuntan a 
un significante específico. Esto no sólo implica la formación concatenada de un determinado 
idioma, que por su conformación puede llegar a manifestarse de un modo más que ambiguo, 
lo cual desemboca en un necesario desinterés para con la generalidad. 

  Más este conjunto de fenómenos nos obliga a tratar el tema con un máximo de 
responsabilidad, siempre y cuando, manteniendo nuestra hipótesis de que todo proceso 
comienza con una desesperada causa de búsqueda recurrente de elementos para alcanzar un 
absoluto racional o substanciado de sentido. 

  A lo largo de la historia, los sistemas encargados de contribuir con los esbozos de una 
aproximación hacia un camino a la verdad, siempre han poseído elementos primigenios o 
fundacionales, como para luego, en base a estos, edificar supuestos perfectamente coherentes 
que terminan formando la característica peculiar de un sistema. Es decir que ellos representan 
una temática que permiten fundamentar un sistema de saber, son más que esenciales en la 
formación de estos. 

  Sería más que redundante afirmar que Aristóteles siembra el primer sistema filosófico, 
creando de esta manera una inseparable relación con lo metódico, es decir con el rígido rigor 
que una construcción seria (¡que mayor seriedad que las primeras y las últimas causas!) 
merece. A partir de esta realidad las cuestiones de forma y fondo empiezan a amalgamarse 
generando el pensamiento científico. 



226  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 
 

 La inútil pregunta acerca de la utilidad de la filosofía | Francisco Tomás Gonzales Cabañas  
 
 

	
  

	
  

  Dentro de la elaboración del Estagirita, tópicos de gran importancia o verdaderos 
conductores conceptuales, como los casos de: La finitud del Universo, el concepto de esencia, 
el motor inmóvil, etc. actúan como sensatos paradigmas que van forjando todo un sistema que 
perdura hasta el advenimiento de pensadores llamados modernos (verbigracia Descartes, 
Copérnico). 

  La piedra fundacional de lo que después se convertiría en una monumental teoría, es el 
establecer una causa que no sea causada, que no sea un efecto. Si recordamos de qué manera, 
paso a paso y con sigilosa rigurosidad, Aristóteles nos va construyendo un edificado objeto 
que mediante las sumas de las piezas va adquiriendo no solo mas voluptuosidad, sino que 
junto a esta realidad, también consigue más éxito en cuanto a las definiciones que realiza. 

  El intelecto Agente (relacionado con la actividad) y el intelecto paciente (relacionado 
con la pasividad), son dos conceptos claves que el hombre necesariamente posee. Aristóteles 
nos señala que el primero nos viene de afuera, a partir de esta definición no solo se pueden 
extraer conclusiones acerca de la espiritualidad del alma o de las creencias con respecto a una 
deidad, y no dudamos al afirmar que lo más importante se encuentra en la necesidad de 
sujetarse a conceptos que tienen la obligada necesidad de no verse fundamentados.           

  El salto cualitativo, no así cuantitativo, se da recién en la llamada modernidad, la 
época denominada Edad Media, peca por su profunda subyugación ante los principios del 
antiguo. 

  Por supuesto que dentro de esta extensa etapa, la formación del pensamiento fue 
manifestando algunos particulares discurrires, que quizá por la situación de misticismo 
oscurantista, apoyada por una sociedad soterrada en paradigmas mítico- religiosos, no 
permitieron un acelerado desvelamiento de cuestiones que tiempo después surgieron de un 
modo aparentemente espontáneo, cuando en realidad se habían ido solidificando en esta 
época, muchas veces mal considerada y no entendida, como un determinado momento con sus 
respectivos pro y contras. 

  Es de vulgar conocimiento que René Descartes es el constructor de un nuevo sistema 
filosófico que irrumpe con bríos en la humanidad. El Hecho de que establezca dentro de su 
interesante esquema racional, como patrón fundante a Dios, no deja de ser más que llamativo. 
Lamentablemente no podemos ocupar nuestro tiempo en cuestiones de esta índole, pero 
mantengamos presente este dato que de todas maneras nos va a proporcionar suma utilidad. 

  Llegamos a un punto neurálgico, desde una óptica histórica – cientificista. Es decir el 
momento en el cual los rigores del saber (teóricos), conjugados con una progresiva técnica 
(observación empírica), devienen en sistemas que a partir de las tonificaciones anteriormente 
mentadas, van adquiriendo un nuevo matiz pese a seguir conservando el postulado axiomático 
- primigenio, sostenido de un modo figurado, debidamente argumentado y perjudicialmente 
sacralizado. 

“Dios Todopoderoso, necesita dar cuerda a su reloj de vez en cuando, pues de lo contrario dejaría de 
moverse. La máquina fabricada por Dios es tan imperfecta, que hasta Él se ve obligado a limpiarla 
mediante un concurso extraordinario, he incluso repararla a la manera en que un relojero repara su obra; 



227  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 
 

 La inútil pregunta acerca de la utilidad de la filosofía | Francisco Tomás Gonzales Cabañas  
 
 

	
  

	
  

por lo tanto, ha de ser un artesano, tanto más inhábil, por cuanto que se ve obligado con frecuencia a 
reparar su obra y ponerla a punto”.1 

 “Puesto que la naturaleza ha de ser perdurable, los cambios de las cosas corpóreas han de ser atribuidos 
exclusivamente a las diversas separaciones y nuevas asociaciones de los movimientos de las partículas 
permanentes, al ser rompibles los cuerpos sólidos, no en el medio de esas partículas, sino allí donde se 
juntan, tocándose en unos pocos puntos solamente”.2 

  Newton, como tras sus palabras se puede advertir, se ocupa de la naturaleza, como de 
causa de los efectos observables, tratándolas como causas o fuerzas matemáticas. Es por esto 
que se ocupa de un modo magistral de la fuerza gravitatoria, ya que se muestra, a través de 
determinadas observaciones como evidente y a partir de este aserto, encolumna toda una serie 
de consideraciones, desde el punto de vista científico, que van a reconsiderar el papel 
fundacional del concepto Dios. 

  A partir de esta circunstancia realmente considerable, las cuestiones respecto a las 
aproximaciones de saber van tomando un tono más que especial. Una realidad es el hecho de 
la bifurcación de todas las áreas de conocimiento, es decir la tajante división de los grandes 
tópicos teóricos, caso física, matemática y filosofía (según el orden Aristotélico, modificado 
inversamente por Descartes) que de alguna manera van no solo a ser reformulados, 
estableciendo nuevos conceptos en pos de un todo absoluto, que también al ir segmentando 
aquella formación cuasi primigenia, modifican sustancialmente no sólo las formas (Evolución 
Biológica, La electroestática, la electrodinámica, la lingüística, la psicofísica, el método 
sociológico, etc.) que además forjan la nueva realidad de lo eternamente imprescindible, por 
más que las situaciones que sobrepasan el modernismo, ofrezcan un nuevo aquelarre de 
posibilidades (sea partículas elementales, cadenas de ADN, un punto de materia, etc.). El 
concepto más originario y populoso, metamorfoseado se va constituyendo de un modo 
diferente en lo esencial, pero igual en lo formal, es decir un Dios crucificado, bañado en 
sangre, con una diadema de espinas en la cabeza y con lágrimas en los ojos, pero con espíritu 
demoníaco. 

  Intentaremos recorrer subrepticiamente las grandes tendencias que forjan la particular 
manifestación del fundamento infundado. 

  Generalmente en filosofía se habla de una corriente posmoderna, sostenida por un 
argumento o un método rizomático, desde la óptica científica la nominalizada 
particularización discurre por intermedio de desclasificaciones que son harto difíciles de 
sintetizar con debida consistencia, de todos modos intentaremos sacar conclusiones generales 
para poder vincularlas no solo en un sentido filosófico, también relacionándolas con la 
particular construcción conceptual, que moviliza este pequeño análisis.             

  En matemáticas, el abismo se empieza a dar desde el momento mismo en el cuál 
Bertrand Russell (1903) pone en crisis la lógica de clases (desterrando prácticamente la 
aritmética defendida por Frege) con el descubrimiento de la famosa antinomia (Vg; 
Epiménedes el Cretense dice que todos los Cretenses son mentirosos) construye la teoría de 
los tipos, que pese a seguir con una línea platónica intenta brindar una salida coherente dentro 
del círculo de lo lógico-matemático. David Hilbert (1897) con los métodos finitistas 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 Newton en Campuzano,  Manuel. (2011). pp. 167 
2 Newton en Campuzano, M. (2011). pp.169 



228  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 
 

 La inútil pregunta acerca de la utilidad de la filosofía | Francisco Tomás Gonzales Cabañas  
 
 

	
  

	
  

(procedimientos elementales e intuitivos, de tipo combinatorio, que se utilizan para manejar 
siempre una cantidad finita de objetos y de funciones determinables) impulsa toda una 
corriente tendiente al problema de la completud de la teoría de los números. Kurt Godel 
(1931) afirmó en relación a este último paradigma, que el cálculo lógico, con potencia 
suficiente para formalizar la aritmética elemental, si es coherente, es de un tipo que hace que 
en él sea indemostrable la fórmula que expresa su coherencia. Dando comienzo de esta 
manera, en el campo de lo matemático, un espacio en el cuál se empieza a dar prioridad a lo 
específico en desmedro de lo general y a favor, más que nada de intereses en relación a lo 
particular. 

  La semántica de Tarski postula “si tenemos una definición de verdad consistente en el 
acuerdo entre aserciones y hechos, no tenemos un criterio de verdad: siempre podemos 
equivocarnos al decir que una teoría es verdadera”3, de este modo la investigación discurre 
acerca de las relaciones que se pueden establecer entre los lenguajes formalizados y los 
conjuntos de objetos. Esta búsqueda de una prueba coherente bajo un tipo semántico 
representa otra prueba más de los caminos trazados en pos de un absoluto, que 
paradójicamente se va subyugando bajo los rigores de lo metódico, cambiando radicalmente 
de esta manera la meta final. 

  Ya en el terreno de lo filosófico observamos la contundente realidad en que las ideas 
más consideradas tienen una especial vinculación con lo específicamente científico. El caso 
más clarificador es el reinado del pensamiento Hermenéutico, el cuál se destaca básicamente 
por la aceptación de las consideraciones varias y el rechazo a los pensamientos sistémicos. 

  La filosofía es una herramienta que nos permite observar el mundo con otros lentes, 
con nuevos esquemas y posibilidades antes nunca vistas, es un aliado para pensar nuestra 
sociedad, quiénes somos y en qué tiempo vivimos.  

“La filosofía se convierte, para los momentos actuales, en una poderosa herramienta de interrogación, 
ruptura de ciertos modelos y órdenes imperantes que han mercantilizado de tal manera pensamiento y lo 
han convertido en un instrumento repetidor, controlador y, sobre todo, eficaz y eficiente” 4 

  La filosofía debe tener un lugar privilegiado en la educación para transformarla y 
contribuir a una experiencia que viva el propio estudiante, pues nadie puede pensar y vivir por 
otros, se requiere descubrir una potencia en sí mismos, la filosofía abre las puertas para no 
preocuparse no sólo por el aprender, sino por el pensar, por la búsqueda oportunidades de 
creación, análisis, reflexión y crítica. De acuerdo con Zuleta: “En la escuela se enseña sin 
filosofía y ese es el mayor desastre de la educación. Se enseña geografía sin filosofía, biología 
sin filosofía, historia sin filosofía, filosofía sin filosofía”5  

 Cuando se habla de la necesidad de que la educación y la filosofía tengan una 
conexión, no se trata de extender los horarios de las clases de filosofía, sino de posibilitar que 
en todas las asignaturas del conocimiento, se encuentre presente la “actitud filosófica”. Con 
ello, se propician acciones en la educación para hacer de las aulas un sitio de investigación 
sobre las cuestiones o inquietudes de los estudiantes para vivir un acontecimiento que permita 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
3 Tarski Alfred en Moreno Villa (2003). pp. 251 
4 Pulido Cortés, Oscar. (2011) pp. 1 
5 Zuleta Estanislao. (2010) pp. 15 



229  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 
 

 La inútil pregunta acerca de la utilidad de la filosofía | Francisco Tomás Gonzales Cabañas  
 
 

	
  

	
  

transformaciones. La educación no es un acto en el cual una persona transmite conocimientos 
a otro. El estudiante no es como aquel que va al supermercado para adquirir un producto, ni el 
docente es como el enfermero que aplica una inyección; si no que debe ser quien incentive el 
deseo para que el estudiante emprenda un camino en la búsqueda de nuevas experiencias que 
le permitan construir, y encontrar respuestas a sus interrogantes para vivir un encuentro, 
aventura y experiencia con el conocimiento.  

  La filosofía como creación. La definición conceptual de filosofía ha sido inquietud de 
diversos filósofos a lo largo de la historia, dejando como resultado innumerables 
concepciones en diferentes contextos y épocas. Cada concepción permite darle un enfoque de 
acuerdo a la definición que se tenga, no existe una respuesta única y una definición exacta de 
lo que es filosofía, cada filósofo la caracteriza de acuerdo a sus presupuestos teóricos; es por 
ello que uno de los principales debates y discusiones tradicionales del ámbito filosófico es su 
definición. Es pertinente dedicar un espacio para conceptualizar el término filosofía. Para el 
presente trabajo se asume la perspectiva de Deleuze y Guattari (1993), quienes afirman que: 

 “La filosofía es el arte de formar, de inventar, de fabricar conceptos […] crear conceptos siempre 
nuevos, tal es el objeto de la filosofía. El concepto remite al filósofo como aquel que lo tiene en 
potencia, o que tiene su poder a su competencia, porque tiene que ser creado” 6 

 Es decir, la tarea del filósofo es examinar, validar o invalidar los conceptos, pero su 
labor no termina allí, también es crear sus propios conceptos e innovar en la creación de éstos, 
establecer un sistema para analizar su tiempo y su cultura; por medio del concepto se analizan 
los acontecimientos. El filósofo no sólo se ocupa del pensar y del entendimiento, sino también 
de los aspectos de las diversas dimensiones del ser humano.  

  La filosofía no es estática, por el contrario es dinámica, se dedica a los problemas que 
son necesariamente cambiantes de acuerdo a la época y contexto, siendo la filosofía por 
medio de la creación de conceptos una actividad vital cercana al mundo, pues los conceptos 
no se tienen como un objeto de colección obsoleto sino que sirven en un aquí y un ahora. 

  La filosofía por medio de la creación de conceptos se conecta con lo creativo, lo 
sensible y lo crítico: con lo creativo ya que la creación es la dimensión de un pensar diferente, 
pues se edifican conceptos que traen consigo nuevas y diversas posibilidades de ver el mundo; 
con lo sensible porque desde la creación del concepto se piensan los problemas tangibles los 
cuales deben ser percibidos a partir de lo vivo, de lo exterior, y se requiere sensibilidad para 
responder a ellos; con lo crítico ya que por medio de la definición existe una mirada para 
observar el mundo, preguntarse por él, analizarlo, y encontrar parámetros para relacionarse 
con la vida. El concepto es para el filósofo como el lienzo para el artista o la melodía para el 
músico, el filósofo se expresa en el concepto, es su obra de arte, es su quehacer. 

  La creación de conceptos articula y crea conexiones con otros conceptos que se 
convierten en absoluto y al mismo tiempo en relativo; intenta ser universal, ser un todo y, 
simultáneamente, hace parte de lo particular, de lo fragmentado, de una historia. La filosofía 
como creación de conceptos busca encontrar nuevas maneras de pensar que conducen a 
nuevas maneras de relacionarse, ver, entender y escuchar el mundo. Con ello se generan 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
6 Deleuze, Gilles & Guattari, Felix. (1993). pp. 8 
 



230  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 
 

 La inútil pregunta acerca de la utilidad de la filosofía | Francisco Tomás Gonzales Cabañas  
 
 

	
  

	
  

encuentros para vivir otras experiencias. La creación de conceptos permite la crítica y al 
mismo tiempo la creatividad, es decir:  

“Los filósofos se pueden clasificar en edificadores (creadores) y sísmicos (críticos); en los dos casos los 
conceptos se convierten en movimiento y vehiculizan la creación y la crítica; la creación deviene de la 
crítica y la crítica deviene de la creación” 7 

La creación de conceptos se convierte en una nueva posibilidad, un acto particular y no 
una designación que limita la sensibilidad y la experiencia propia, no es un concepto dado, 
tampoco se impone, sino que es el reflejo de un acontecimiento. “Los conceptos no nos están 
esperando hechos y acabados, como cuerpos celestes. No hay firmamento para los conceptos. 
Hay que inventarlos, fabricarlos o más bien crearlos, y nada serían sin la firma de quienes los 
crean” 8. El concepto no está hecho sino que es una invención del filósofo que se conecta con 
la realidad, una experiencia que convierte los conceptos en temporales y no en universales, es 
así como los conceptos no son dogmáticos, ni una imposición. La filosofía se encuentra con la 
creación, pues este encuentro permite construir nuevos pensamientos que fabrican el concepto 
para repensar constantemente los acontecimientos del mundo 9 

  En el mientras tanto de querer y no poder, o del pretender, por naturaleza, cambiar, o 
lo que nos fue dado, o lo que arrastramos como lo que es, la “inercia de la acción continua”, sí 
la filosofía o la reflexión filosófica, al menos sirven para ponerle palabras, a las 
insatisfacciones que genera el imperio de la práctica, pues al menos de tales tribulaciones, 
podríamos concluir que, pocos o muchos, al dedicarnos al pensar, generamos un tránsito 
diferente en el tiempo, ese mismo que por miles de años ha sido y es casi igual para la 
humanidad, ese que es, supuestamente, tan diferente para los dictadores del hacer.    

Referencias bibliográficas 

Aristóteles (Ed). (1994) Metafísica. Introducción, traducción y notas de Tomás Calvo 
Martínez. Madrid: Editorial Gredos. 

Campuzano Arribas, Manuel. (2011). Kepler y Newton. Encuentros con la armonía sideral. 
Madrid: Edición Libros. pp. 169-167 

Deleuze, Gilles. & Guattari, Félix. (1997) ¿Qué es la filosofía? Barcelona: Editorial 
Anagrama. pp. 11-8. 

Moreno Villa, Mariano. (2003) Filosofía. Volumen I. Filosofía del Lenguaje, Lógica, 
Filosofía de la Ciencia y Metafísica, pp. 251. Sevilla: Editorial MAD 

Pulido Cortés, Oscar (2011) Aprender y enseñar filosofía en el mundo contemporáneo. De 
la mercantilización del pensamiento al despliegue de su ejercicio. Colombia: Universidad 
Pedagógica y Tecnológica. pp. 1-6. Recuperado de: http://goo.gl/bV0Y1O [20/03/14] 

Zuleta Estalisnao (2010) Educación y democracia: un campo de combate. pp. 15. 
Recuperado de: http://goo.gl/fNtXtP [20/03/14]  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
7 Pulido Cortés, Oscar.  (2011)  pp. 6 
8 Deleuze, Gilles & Guattari, Felix. (1997)  pp. 11 
9 Mariño Díaz, Liliana (2012) 




