
ƖƖƗ  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 
 

 La inútil pregunta acerca de la utilidad de la filosofía | Francisco Tomás Gonzales Cabañas  
 
 

	
  

	
  

La  inútil  pregunta  acerca  de  la  utilidad  de  la  filosofía  
Francisco  Tomás  Gonzales  Cabañas    
Autodidacta  
 

  
 

 
 
 
Resumen 
 
No es novedad que los seres humanos nos 
sostenemos por intermedio de mitos, de 
verdades a medias, de mentiras legendarias, de 
expectativas inciertas por las que construimos 
senderos que creemos o sentimos seguros, pero 
que en verdad no existen, o mejor dicho, 
existen en tanto y en cuanto vayan tras el 
objetivo ulterior de cualquier ser humano, que 
es ni más ni menos que vencer a la malignidad 
de la incertidumbre, esa que lo hace, temer y 
temblar en sentido “Kierkerguiano”, que lo 
dispone al nauseoso estado de estar envuelto 
en la nada Sartreana, para finalmente y en caso 
de que pueda salir airoso de estos estados, 
preguntarse, a fin de obtener ese instante de 
seguridad racional, tal como lo hizo Camus, en 
su ya antológica “juzgar si la vida vale o no la 
pena tiene vivirla es responder a la pregunta 
fundamental de la filosofía”.  Ahora bien, sí 
estamos de acuerdo con Deleuze y Guattari, 
cuando afirman que sí de algo se trata la 
filosofía es de crear conceptos, conceptos 
siempre nuevos, debería ser precisamente este 
norte, por más absurdo e insensato que nos 
resulte racional y epidérmicamente, el que 
invite a la subsistencia de quién se precie no 
preguntarse en término de utilidad, en el 
occidental concepto del resultado, de ese 
resultante que se transforma en la ecuación 
alienante de horas trabajo-estudio, a cambio de 
la figuración de una remuneración que sólo le 
da la misma sensación, expectativa de 
seguridad existencial o de lucha contra la 
incertidumbre, que le podría dar un poema o 
una reflexión filosófica. El hombre crea sus 
términos para que le sean funcionales a su 
lenguaje, a su sentir, a su logos, no para que el 
propio hombre sea funcional a un término o 
aun sistema de términos deshumanizantes.  

Abstract 
 
It's not news that humans sustain us through 
myths, half-truths, legendary lies, uncertain 
expectations by which we build trails we 
believe or feel safe, but they really do not 
exist, or rather, there are long as they go after 
the ultimate goal of any human being, which is 
neither more nor less than defeat the 
malignancy of uncertainty, that you do, fear 
and tremble in sense "Kierkerguiano", which 
has the gag status be involved in anything 
Sartre, finally and if you can get away with 
these statements, ask, in order to get that 
instant of rational security, as did Camus, in 
his now anthology "Judging whether life is or 
is not worth living it is to answer the 
fundamental question of philosophy. " But yes 
agree with Deleuze and Guattari when they say 
yes to anything philosophy is to create 
concepts, always new concepts it should be 
exactly this north by absurd and foolish we is 
rational and epidermally, the subsistence invite 
who boasts no wonder in terms of utility, the 
Western concept of the result, that becomes 
resultant equation alienating work-study hours, 
in exchange for payment figuration will only 
gives the same feeling, expectation of 
existential security or anti uncertainty, that 
could give you a poem or a philosophical 
reflection. Man creates the terms that are 
functional for their language, their feelings, 
their logos, not the man himself is functional to 
a term or terms even dehumanizing system. 
 
 
 
 






