
291  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

Comida, hambre y fenomenología: En torno a la posibilidad de una fenomenología de la comida | Pablo Guíñez 
 

 
 
 

	
  

Comida,  hambre  y  fenomenología:  En  torno  a  la  posibilidad  
de  una  fenomenología  de  la  comida.    
Pablo  Guíñez  
Magíster  en  Filosofía  ©,  Instituto  de  Humanidades,  Universidad  Diego  Portales  
 
 

	
  

Estaríamos siendo demasiado exagerados si considerásemos aquello que se ha 
denominado  “filosofía de la comida”, como una rama de la filosofía, al modo de la filosofía 
de la biología, del lenguaje, del deporte. Si bien, es cierto que las últimas décadas nos han 
provisto de indagaciones preliminares en torno a diversidad de cuestiones referentes a la 
comida, como la ética del buen comer, qué constituye la buena comida, etc., basta con revisar 
el acervo de éstos trabajos para darnos cuenta que es poco lo que han reflexionado en torno 
exclusivamente a la cuestión de la comida en sí misma, es decir, en su esencia. Lo que más 
bien nos han ofrecido son análisis que tematizan la comida sólo en relación a sus implicancias 
psicológicas, sociológicas y, sobre todo, estéticas, mas no atendiendo a lo que es la comida 
entendida independientemente en sus predicados esenciales y necesarios. En efecto, la 
recientísima compilación de ensayos que realiza D. Kaplan bajo el nombre de Philosophy of 
Food1 –publicación que busca ser fundante de un nicho de investigación– apunta en una 
dirección de este tipo. El campo de la filosofía de la comida pareciera, en el estado actual de 
la cuestión, un campo de la estética, de la ética y de la sociología; mas, no somos portadores 
de desarrollos notables en filosofía teórica de la comida, sino sólo en filosofía práctica2. Así, 
más que filosofía de la comida, pareciera que sólo hemos alcanzado una filosofía de lo 
gourmet o bien, una filosofía del gusto. 

Se desarrollen  en los años venideros más trabajos teóricos en torno a este tema es algo 
que será posible sólo en la medida que puedan constituirse adecuadamente los debates y 
establecerse claramente cuáles han de ser los efectivos objetos de estudio que serán abordados 
por la filosofía (teórica) de la comida. Por otro lado, además, será muy relevante observar en 
qué medida los rendimientos de una empresa de este tipo pueden ligarse con problemas 
filosóficos más fundamentales. 

Ahora bien, es patente que mientras que la comida ha tomado cierta centralidad en 
debates filosóficos del mundo anglosajón, cercanos a la así denominada “filosofía analítica”, 
poco y nada se ha abordado esta cuestión en otras formas de filosofar, tales como la que aquí 
pretendo tratar, a saber, la fenomenología.  

Los estudios contemporáneos en fenomenología de objetos y materias particulares ha 
sido una práctica, bien lo sabemos, que tuvo sus comienzos casi con el mismo inicio de la 
fenomenología. Mientras que Husserl siempre se ocupó de problemas filosóficos 
fundamentales, tales como teoría del conocimiento, fundamentación de la ciencia, génesis del 
sentido y problemas aledaños, otro grupo de fenomenólogos puso foco e hizo uso de las 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 Kaplan, D. (2012), Philosophy of Food. Berkeley/Los Angeles, California: University of California Press. 
2 La tendencia está presente con claridad incluso en el proyecto “The Philosophy of Food Proyect” de la 
University of North Texas. Los trabajos de las ramas más propias de la filosofía teórica, tales como la 
epistemología y la metafísica, irónicamente, tienen el tono de una sociología o una estética. Cf. 
http://www.food.unt.edu/philfood/ 



292  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

Comida, hambre y fenomenología: En torno a la posibilidad de una fenomenología de la comida | Pablo Guíñez 
 

 
 
 

	
  

competencias del método fenomenológico para el estudio de cuestiones filosóficamente más 
banales, pero no menos interesantes. Así tenemos, por ejemplo, los tempranos trabajos de A. 
Kolnai entorno al asco, el odio y la soberbia o los trabajos de Buytendijk en torno al dolor. 
Cada uno de estos escritos, de una u otra forma, recurre a este método para, por medio de la 
descripción de las correspondientes vivencias, establecer lo esencialmente propio de ellas. 

Observemos ahora que  los análisis fenomenológicos en torno a una temática que el 
mismo Husserl (implícitamente) comenzó, a saber, la fenomenología de la vida, podría 
considerarse que dieron origen a una rama menor que se vio aparentemente vinculada con 
necesidad a la cuestión de la vida, a saber, la fenomenología del hambre. El fenómeno del 
hambre por su relevancia tanto en los análisis de la vida misma filosóficamente considerada, 
como sus implicancias para la filosofía de la biología, ha tenido constantes pero lentos 
desarrollos en los últimos años. Sin embargo, lo cierto es que el insistente foco en la cuestión 
del hambre –postulo– ha impedido que emerja desde la fenomenología una que se ocupe 
exclusivamente de la comida, de la esencia de la comida fenomenológicamente conocida. 
Esto, fundamentalmente, por dos razones, 1) se ha considerado que la comida es una cuestión 
meramente subordinada a la cuestión del hambre y 2), a partir de lo anterior, se ha pensado, 
en la subordinación del tema de la comida al hambre, que una fenomenología de la comida 
distinta de una del hambre es una empresa imposible, ficticia o irrelevante. 

Dicho lo anterior, el presente trabajo pretende abordar la cuestión de la relación del 
hambre con la comida, mostrando que el factum de la comida puede pensarse perfectamente 
sin que colinde la idea de hambre. Además de ello, se pretende recalcar ciertos resabios 
naturalistas que han de ser superados de modo que podamos constituir una efectiva 
fenomenología de la comida, aquello radicaría, fundamentalmente, en la homologación 
errónea entre la comida y el concepto de nutrición y el de alimento. 

I.  Breve preliminar metodológico 

Como han procedido aquellos fenomenólogos en la indagación de temas particulares de 
acuerdo a la prescripción establecidas por Husserl, a saber, por el método de la variación 
imaginativa, ha de procederse también aquí. No hace falta que nos remitamos a todas las 
implicancias que tal método goza en la fenomenología; para nuestros fines basta una 
descripción gruesa de éste método y otras cuestiones preliminares. 

 En primer lugar, ha de considerarse que un análisis fenomenológico de cualquier 
cuestión debe ser, de suyo, una descripción del fenómeno tal cual éste es dado en primera 
persona. En efecto, la fenomenología en su vertiente husserliana (por lo menos) tiene claro 
que una explicación de tipo causal del modo de darse de un fenómeno cualquiera, es la puerta 
abierta para la naturalización de la vivencia y, finalmente, la reificación de la conciencia3. Si 
se pretende llevar a cabo una fenomenología, ha de tenerse claridad de que cualquier 
consideración de la vivencia no ha de ser extrínseca a ella4. Para la vivencia misma es 
indiferente si éste mundo brota en el mismo momento en que ella se lleva a cabo, a que si, en 
realidad, ella es efecto de la interacción de determinada parte del cerebro con nuestros 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
3 Se muestra esto de manera notable en el capítulo 1 del connotado libro de E. Lévinas, (2004), Teoría 
fenomenológica de la intuición. Salamanca: Epidermis/Sígueme 
4 Esta idea lejos de ser nueva, ya estaba presente casi con los mismos términos en la crítica a la frenología hecha 
por Hegel en su Fenomenología del espíritu. 



293  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

Comida, hambre y fenomenología: En torno a la posibilidad de una fenomenología de la comida | Pablo Guíñez 
 

 
 
 

	
  

órganos perceptivos; todo ello es extraño a la vivencia misma, esto es, en efecto, lo que 
prescribe el poner el mundo entre paréntesis: que la pregunta por la existencia efectiva del 
mundo se excluye como problema. 

 Lo único que de la vivencia ha de considerarse es a lo que ella misma apunta en tanto 
intencional y sus componentes internos, es decir, debe considerarse aquello que es dado en 
una vivencia en tanto mero fenómeno. En segundo lugar, el método de la variación 
imaginativa consiste en la consideración de éste fenómeno que se me da a mi conciencia (ya 
vía percepción, vía fantasía), el cual, luego, ha de ser variado por medio de la imaginación de 
múltiples maneras, modificando todos los predicados que se “veían” en el fenómeno inicial. 
En las variaciones notaremos que algo del fenómeno no puede variarse sin que éste mismo 
deje ser lo que es. Así, se develan los predicados esenciales de lo indagado y se distinguen 
con claridad y distinción sus predicados contingentes5. Una operación de este tipo efectuaría 
cualquier geómetra novato, por ejemplo, sobre un triángulo dibujado, dándose cuenta que 
podría estar dibujado sobre la arena, o ser de color verde, mas no podría carecer de un lado 
menos o poseer un lado más, sin que esto –que era dado– deje de ser un triángulo. 
Considérense estas cuestiones básicas para proceder en los posteriores análisis. 

II.  Lo que el hambre busca para morir 

Como sugerí antes, el concepto de comida tanto en nuestro sentido común como en nuestras 
intuiciones filosóficas iniciales no merece una importancia tal divorciada de la idea de 
hambre. Esto es así pues pareciera que al pensarse el hambre ya se mienta en su idea misma la 
comida como aquello que le proveerá de su efectiva saciedad. Sin embargo, ello sólo podrá 
determinarse por medio de la realización de una correspondiente fenomenología del hambre. 

Con evidencia intelectual notamos al reflexionar en torno a la vivencia de hambre, que 
esta es vivida como una experiencia de sensación de carácter aflictivo asociada al cuerpo. Tal 
sensación, aunque sin gran precisión, la siento y localizo en mi cuerpo, la localizo ahí a la 
altura de mi estómago, –parafraseando a Serrano de Haro– la siento aferrada a mi estómago6. 
En el hambre experimento una molestia, su carácter es efectivamente el de una aflicción; ella 
implica el propio desagrado que la hace tal, independiente de que una psicología en plena 
arbitrariedad juzgue tal malestar con gusto o placer7.  

Develo todo lo anterior a partir de hacer variar el hambre en la imaginación. La 
continuación del análisis podría proceder, por ejemplo, preguntándose ¿cómo distinguir aquél 
malestar localizado del hambre de la indigestión o el mero dolor de estómago? Lo que se 
revela como propiamente auténtico del hambre es la sensación de una carencia, la sensación 
de que el fin del hambre acabará en la saciedad. Como han revelado los análisis en 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
5 De manera infinitamente más detallada y compleja es presentada así por Husserl en la sexta de sus 
Investigaciones lógicas, aunque, como ha recalcado Lohmar, en Ideas I ya se reconoce que la intuición de 
esencias es posible sobre la base de una mera singularidad esencial además que sobre el método de las 
variaciones. Cf. Lohmar, D. (2007),”El método fenomenológico de la intuición de esencias y su concreción 
como variación eidética”. Investigaciones fenomenológicas, 5: 9-47 
6 Serrano de Haro, A. (2012). Elementos para una ordenación fenomenológica de las experiencias aflictivas. 
Anuario filosófico , I (45): 121-144. 
7 ¿No es esto lo que ocurre efectivamente cuando nos agrada el padecer hambre cuando nuestro fin último es 
perder peso? 



294  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

Comida, hambre y fenomenología: En torno a la posibilidad de una fenomenología de la comida | Pablo Guíñez 
 

 
 
 

	
  

fenomenología del dolor8, el dolor aparece hasta llegar a un momento de intensidad que se 
degrada progresivamente hacia su desaparición, ello al menos en la mayoría de los casos. El 
hambre, en cambio, mienta su término al concebirse a ella misma como carencia y tal 
resultado obliga necesariamente a preguntarse por la contraparte de la carencia, es decir, 
aquello que haciéndose presente hará perecer el hambre y dará paso a la saciedad, ¿pero es 
acaso la comida aquello o algo distinto? 

Ha menester un análisis de la saciedad del hambre, sólo ésta revelará si, en efecto, es 
la comida aquella que piensa el hambre como lo que la saciará. Sin embargo, hemos de ser 
cautelosos de no caer en naturalismos peligrosos que amenazan cualquier fenomenología. El 
hambre no puede homologarse en ningún caso a la desnutrición, así como tampoco la 
deshidratación es lo mismo que la sed. La desnutrición es la constatación de una situación 
objetiva que sólo un especialista médico podría llevar a cabo, sin embargo poco éste puede 
decirnos del hambre, de la vivencia de hambre. Una naturalización de este tipo podría 
presumir: “la saciedad del hambre está dada por la nutrición”. Pero ¿era realmente la 
nutrición médica lo que el hambre carenciaba? En ningún caso, de hecho ha de poder pensarse 
contrapartidas epistémicas posibles que exhibirían casos de desnutrición biológica sin hambre 
y viceversa.  

Piénsese un hombre que en un acto de absoluto trastorno se dispone a comer 
exclusivamente algodón. El algodón es una fibra vegetal absorbente que en contacto con los 
jugos gástricos obtiene una pesantez y robustez tal que provoca rápidamente una saciedad 
digna de un festín. Mas, el amigo que come algodón perecerá, no por una intoxicación 
producto de algodón, sino por la evidente carencia de los nutrientes esenciales que requiere el 
proceso homeostático para llevarse a cabo, esto es, la vida en sentido médico o biológico. Lo 
que ha de tenerse claro es que nunca es realmente vivida la desnutrición. La desnutrición tiene 
sentido sólo como la constatación objetiva en tercera persona de un análisis médico del estado 
de los nutrientes del cuerpo, pero nada de ello es vivido en primera persona, ello no lo vivo. 
No así el hambre, el hambre es sólo posible y tiene sentido en tanto que es vivida en primera 
persona, no existe forma de concebir el hambre sin que ésta sea vivida: aquél que tiene la 
vivencia de hambre, tiene hambre; aquél que no tiene la vivencia de hambre, no tiene hambre. 
Homologar, dado esto, desnutrición y hambre no puede permitirse9. 

Alejándonos de naturalismos reductivistas nos sentiremos así impulsados a remitirnos 
al ejemplo por el que nosotros mismos hemos procedido. El hambre ha sido saciada 
independiente de la nutrición. Mas, ¿qué es entonces aquello que hemos aprendido del 
ejemplo? Pues que es el comer lo que la ha saciado. Nuestro hombre que come algodón es 
genocida de cualquier sensación de hambre. Entonces es la comida (lo que se come) aquello 
sobre lo que recae el acto de comer, lo que era exigido por el hambre. Es efectivamente la 
comida, por lo tanto, lo que el hambre buscaba para morir. Pareciera entonces que no erraría 
un fenomenólogo de la vida en ignorar la comida, pues es ella el mero correlato secundario de 
la vivencia más general, la del hambre. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
8 Cf. Serrano de Haro, A. Op. Cit. 
9 Hace décadas sabíamos la imposibilidad de este tipo de reducciones. Cf. Nagel, T. (2000), “¿Qué se siente ser 
un murciélago?” En T. Nagel (ed.), Ensayos sobre la vida humana (págs. 274-296). México D.F.: Fondo de 
cultura económica. También, hacia el final del artículo, cf. Kripke, S. (1991), Identidad y necesidad. En L. 
Valdés Villanueva, La búsqueda de significado (págs. 121-151). Madrid: Tecnos.  
  



295  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

Comida, hambre y fenomenología: En torno a la posibilidad de una fenomenología de la comida | Pablo Guíñez 
 

 
 
 

	
  

Empero, estas conclusiones no se siguen de los análisis y no pueden ser consentidas. 
Las variaciones imaginativas, o sea, hacer variar lo dado para hallar lo que no varía, exhiben 
plenamente que hemos pretendido saber demasiado de nuestro ejemplo del hombre que come 
algodón; estamos muy lejos de haber aprendido lo que creíamos. El hombre que come 
algodón ha saciado el hambre por medio del comer, por medio del algodón en tanto comida. 
Mas, ¿qué ocurre si hubiésemos por medio de una operación (en la que aquél hombre está 
consciente… y hambriento) abierto a este hombre a la altura del estómago y hubiésemos 
colocado algodón nosotros mismos ahí, ahorrándole a él la necesidad de comer? ¿El hambre 
ha persistido por el hecho de que nuestro hombre no ha comido lo que ha llenado su 
estómago? Suena como algo difícil de sostener, pues pareciera que la carencia ha sido llenada 
efectivamente por nuestra operación. 

Mas, podría aún argüirse: ¿no ve acaso que es precisamente el acto de comer el que 
sacia el hambre? ¡Ese hombre debe seguir hambriento! Poco probable. Pero piénsese lo 
siguiente para despejar toda duda: hemos secuestrado un hombre –imagínese– por la noche y 
lo hemos sedado. Durante su sedación le hemos quitado los ojos y le hemos realizado una 
operación tal que hemos conectado hábilmente la parte final de su esófago por medio de un 
conducto que termina sobre un plato. Mantendremos a este hombre atado durante varios días 
sin alimentarlo, de modo que no pueda constatar la operación que le hemos hecho. 
Hambriento al pasar de los días lo sentamos frente al plato donde decanta el conducto que se 
conecta a su esófago; en el plato hemos colocado un puré de papa. Hemos prometido a 
nuestro hombre soltarlo una vez él sacie su hambre por medio de este puré. Nuestro 
secuestrado en aquél momento vive la misma sensación que fenomenológicamente hemos 
descrito más arriba: siente la aflicción de la carencia por hambre y ve su fin en el comer lo 
que le estamos instando. Este hombre comerá, cucharada tras cucharada, tratando de saciar su 
hambre frenéticamente; mas comerá sin ningún éxito, pues todo lo comido acaba fuera de su 
cuerpo, retorna de vuelta al plato. De hecho, no importa cuánto kilos de puré traviesen por el 
continuo plato-boca-esófago-conducto-plato, permanecerá siendo una sensación de carencia 
con pleno derecho, al nada haberse llenado más que el mismo plato que ya albergaba el puré. 
De este modo, vemos la posibilidad de una situación que muestra, en efecto, el hambre sin 
saciarse pese a que se come, y se come mucho. 

Los ejemplos provistos hasta ahora han ya de sugerirnos que es posible disociar de la 
satisfacción del hambre la comida misma, es decir, que lo mentado como el fin del hambre y 
comida reconocen diferencias esenciales. Mas, siempre disidentes y escépticos han de poder 
argüir aún que hemos sido falaces, que hemos falseado el mismo acto de comer que convierte 
lo comido en comida, ellos clamaran por un lado: “en el primer ejemplo el hombre 
efectivamente come, pues comer no es ni el tragar, ni el masticar… ¡perfectamente el 
posicionamiento del algodón en su estómago por medio de la operación es una manera de 
comer!”. Por otro lado, respecto del segundo ejemplo dirán indignados: “lo que tú muestras 
ahí no es el comer, pues precisamente comer es el acto en que entra la comida al cuerpo y 
permanece en él”. A ellos respondemos entonces con una situación nada rebuscada: hállese 
usted hambriento, realmente hambriento. Coja una uva y cómala, cómala y haga que esta 
cumpla su proceso hasta que se posicione en su estómago, como usted dijo. Le presento la 
situación en que usted ha comido tal cual me ha prescrito, mas ha permanecido con hambre. 
Ahora bien, si la réplica inmediata radica en una cuestión de cantidad, de que no ha comido 
suficiente, entonces ha concedido el punto: no era comida lo que buscaba el hambre, sino 
cantidad; no era el carácter esencialmente cualitativo de la comida lo que el hambre buscaba, 



296  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

Comida, hambre y fenomenología: En torno a la posibilidad de una fenomenología de la comida | Pablo Guíñez 
 

 
 
 

	
  

lo que podría presumir reducirla al hambre, era una cantidad, esencialmente distinta a la 
esencia de la comida misma pues, es claro, que la esencia de la comida no contiene ella 
misma la cantidad de instancias reales que reconoce en tal o cual momento. 

De todo lo anteriormente dicho puede verse lo siguiente: Comida es aquello que se 
come. Ciertamente el español hace parecer obvia esta verdad al ser el término “comida” el 
participio pasado de comer, mas la transparencia permanecerá siempre oscura en cualquier 
otro idioma que asuma, por ejemplo, las originales latinas esse/cibus. Lo interesante de las 
situaciones planteadas es que muestran con claridad y distinción que el hecho de que la 
comida quite el hambre es una cuestión meramente contingente. El hambre y la comida sólo 
se encuentran cuando el hambre piensa la comida como alimento. Es por medio del término 
alimento con lo que denominamos aquél objeto al que apunta el hambre, el objeto mentado 
por la sensación de hambre, un objeto que sólo se constituye al ser el que efectivamente 
despoja el cuerpo de hambre, es decir, que sólo se constituye como alimento en cuanto 
alcance la cualia y quantia buscada por el hambre. Si esto es así, entonces la proposición “la 
comida sacia el hambre” es sintética a posteriori y la proposición “el alimento sacia el 
hambre” es analítica a priori. Solo un descuido en estas cuestiones llevó a la filosofía de la 
comida y a la fenomenología del hambre a pensar que lo uno era lo otro, que lo segundo era lo 
primero.  

Ahora bien, siempre podría considerarse que en nuestros ejemplos subyace cierto 
naturalismo, ello pues en todos los ejemplos que hemos sugerido el fin del hambre pareciera 
provenir del llenado del estómago. Esta acusación yerra: fenomenológicamente, es total y 
absolutamente banal que consideremos el llenado del estómago, la situación objetiva de aquél 
llenado, como la causa de la vivencia; pensarlo así, pensar que el fin del hambre se vincula en 
algún sentido con el estómago sería ser naturalista. Pero, de hecho, es perfectamente 
concebible un ser hambriento y carente de estómago. La ciencia biológica (naturalista) de 
aquél ser explicará el fin del hambre de otros modos. Ha de atenderse el resultado 
fenomenológicamente más relevante de nuestros análisis: aquello que pretendía mostrarse era 
que el saciar el hambre y la comida no se vinculaban con necesidad; ello puede haberse 
expuesto remitiéndose a ejemplos con seres poseedores de estómago como nosotros, como 
también con otros seres con hambre carentes de él, seres inexistentes, pero epistémicamente 
posibles. Mas, si el vínculo fuese necesario significa que ningún caso posible de ser analizado 
habría mostrado una disociación entre la vivencia de hambre y su fin, por un lado, y el comer 
y la comida por el otro. Es este precisamente el motivo por el cual estos análisis no podrían 
considerarse naturalistas y sí con valor fenomenológico, al mostrar cómo estas dos 
dimensiones aparentemente vinculadas sólo lo están de manera contingente, en ningún modo 
necesaria. 

III. La fenomenología de la comida como campo independiente 

 Los análisis precedentes son claros en mostrar que si la relación entre hambre y 
comida es contingente, entonces debe existir imperativamente un campo independiente para la 
fenomenología que consista en el análisis del darse de la comida a la conciencia. Ha quedado 
establecido que cualquier análisis de la comida en sí misma, sin considerar sus implicancias 
estéticas y sociológicas como hoy se lleva a cabo, en ningún momento nos fuerza a analizar 
problemas referentes a la vida o el hambre, todo ello es producto de desconocer la naturaleza 
del hambre o de la comida misma, o bien, naturalizar indebidamente una de estas vivencias. 



297  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

Comida, hambre y fenomenología: En torno a la posibilidad de una fenomenología de la comida | Pablo Guíñez 
 

 
 
 

	
  

Con ello, en ningún sentido se aduce que deban desconectarse ambas empresas 
fenomenológicas, mas el modo de vincularse ha de ser hallado y ello por medio de esfuerzos 
más significativos que los endebles vínculos que el sentido común nos había provisto hasta 
ahora, los cuales hemos probado son contingentes. 

Sabemos que poco ha sido dicho de la comida en sí misma. Esto era claro, pues era 
imposible comenzar esta empresa sin el previo análisis que mostrara su dignidad y 
posibilidad. Mas, habiéndose constatado esto como perfectamente posible es quizá el 
momento de que la filosofía de la comida acabe con los tímidos análisis de filosofía práctica 
en torno a la comida y comience a preguntarse por el ser de la comida en sí, por la esencia de 
la comida, labor que sólo una fenomenología de la comida podría hacer posible.  

Lo único que nos hemos reservado como una verdad indiscutible para la comida, 
revelado a partir de un análisis fenomenológico del fenómeno de la comida, es que ésta, valga 
la redundancia, es comida, es objeto del acto de comer. Mas, esto involucra problemas que 
han de ser desarrollados por los futuros maestros en fenomenología de la comida, que sin 
duda serán muchos. En efecto, el acto de comer es uno que ha de ser delimitado con claridad, 
empresa que no es de fácil realización si quiere llevarse el análisis con responsabilidad plena. 
Aquella empresa ha de tener presente que ni la mordida, ni la boca, ni el tragar, ni ninguna de 
estas situaciones objetivas es definitoria del comer. Y mientras el comer permanezca 
escurridizo en su ser, la pregunta por el ser de la comida permanecerá aún con aristas 
esperando a ser abordadas. Sin embargo, considérese el triunfo que ha significado el mostrar 
cuan irresponsable podría llegarse a ser si no se es cuidadoso en los análisis de las cuestiones. 
En efecto, apuntamos que la fenomenología del hambre ha supeditado la comida al hambre 
pese que ellas están unidas, mostramos, sólo contingentemente. Pero esto también ocurre en 
los análisis actuales en filosofía de la comida cuando se recae, por ejemplo, en vincular la 
comida con el gusto. Es absolutamente evidente que comida no implica ni gusto ni placer, en 
tanto comida puede ser un festín delicioso o un festín cubierto de cenizas, ello cuando el goce 
del comer sea un gran pecado10.  

Bibliografía 

Kaplan, David. (2012), Philosophy of Food. Berkeley/Los Angeles, California: University of 
California Press. 

Kripke, Saul. (1991), “Identidad y necesidad”. En L. Valdés Villanueva, La búsqueda de 
significado (págs. 121-151). Madrid: Tecnos.  

Lévinas, Emmanuel.  (2004), Teoría fenomenológica de la intuición. Salamanca: 
Epidermis/Sígueme 

Lohmar, Dieter. (2007),”El método fenomenológico de la intuición de esencias y su 
concreción como variación eidética”. Investigaciones fenomenológicas, 5: 9-47 

Nagel, Thomas. (2000),  “Qué se siente ser un murciélago?” En T. Nagel (ed.), Ensayos sobre 
la vida humana (págs. 274-296). México D.F.: Fondo de cultura económica 

Serrano de Haro, Agustín. (2012). “Elementos para una ordenación fenomenológica de las 
experiencias aflictivas”. Anuario filosófico, I (45), Universidad de Navarra. Pp. 121-
144. 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
10 Y esto último es un problema sociológico, no filosófico. 




	Blank Page

