
349  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

| Reseña 
 
 
 
 
 

	
  

Silvana  Gabriela  DI  CAMILLO,  Aristóteles  historiador.  El  
examen  crítico  de  la  teoría  de  las  Ideas,  Editorial  de  la  Facultad  de  
Filosofía  y  Letras,  Universidad  de  Buenos  Aires,  Buenos  Aires,  2012,  284  pp.,  ISBN  :  978-­‐‑987-­‐‑1785-­‐‑
59-­‐‑9.  
Por  Ignacio  Pérez  Constanzó     
Universidad  de  la  República,  Uruguay  
  

 
Este libro es una buena muestra de que siempre pueden decirse 

cosas nuevas, o de modos nuevos, en torno a la filosofía clásica. Di 
Camillo analiza minuciosamente lo que sólo en algún sentido puede 
ser llamado una obra de Aristóteles: su tratado De ideiis, reconstruido 
en base a los fragmentos que Alejandro de Afrodisias dejó plasmados 
en su comentario al primer libro de la Metafísica. Dado que no 
tenemos otros fragmentos de esta obra, sólo ha podido ser 
reconstruida en base a delicadas técnicas hermenéuticas, que la 
autora maneja con detalle. Hace unos años se publicó en una 
excelente versión bilingüe del tratado Περἱ Ιδεῶν (Sobre las ideas), 
obra en colaboración de la autora con María Isabel Santa Cruz y 
María Inés Crespo, bajo el título Las críticas a de Aristóteles a Platón en el tratado «Sobre 
las e ldeas» [EUDEBA, Buenos Aires, 2000]. El libro reseñado tiene origen en una tesis 
doctoral que, como es claro, es continuación del trabajo que dio por resultado esa publicación 
del año 2000. 

La obra no se centra en la atención de Aristóteles sobre la cuestión de la historia o de 
los historiadores, sino en las críticas de Aristóteles a la doctrina de las ideas, posiblemente la 
más famosa de las doctrinas de Platón, aunque también una de las que el mismo Platón refutó 
en escritos de su última etapa. El objetivo principal de esta investigación es “detectar cuál es, 
a juicio de Aristóteles, la aporía fundamental de la teoría platónica de las Ideas y entender 
bajo esa luz su propuesta alternativa. Lejos de tratarse de un subterfugio para exponer la 
superioridad de sus posiciones, concluimos que la historiografía llevada adelante por 
Aristóteles constituye un punto de partida esencial tanto para establecer las dificultades que es 
preciso disolver, como para comprender la génesis de sus propias tesis” (p.17). Dado que la 
función de la historia llevada a cabo por Aristóteles es de relevancia para el hilo argumental 
del libro, el título no es engañoso pues no es inapropiado, aunque sí podría conducir a un error 
si no tuviera un subtítulo: no es un libro sobre teoría de la historia sino sobre el rol de la 
práctica de la historia en torno al tema de las ideas. 

En el capítulo I (pp.21-56) Di Camillo se ocupa de las bases metodológicas de su 
estudio: el carácter de historiador de Aristóteles y los tres usos de la dialéctica. Sobre lo 
primero, expone el estado de la cuestión para finalmente proponer su lectura: «Nuestro 
propósito es mostrar que Aristóteles hay una doble utilización de las opiniones de sus 
predecesores: por un lado, parte de ellas para identificar los problemas (aporíai) e incorporar 
la verdad que pudieran contener; por otro, vuelve sobre ellas, contando con nuevos 
instrumentos conceptuales, para juzgar sus aciertos y errores. De esta manera, Aristóteles 
lleva adelante una indagación histórico-filosófica sin incurrir ni en mera repetición ni en 
arbitrariedad» (p. 29). Di Camillo resalta que en Tópicos I, 2 Aristóteles enumera tres tipos de 



350  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

| Reseña 
 
 
 
 
 

	
  

dialéctica, cada uno con su utilidad. El primero es meramente útil para desarrollar la habilidad 
retórica y consiste en el ejercicio de defender posturas que no son propias; el segundo agrega 
que es al propio pensamiento al que confrontamos otras ideas, y por ello puede reforzar y 
mejorar nuestros argumentos para defender nuestras ideas; y el tercer uso es el que permite 
llegar, en algunos casos, a primeros principios filosóficos, pues confronta ideas contrarias 
hasta sus últimas raíces, dado que «cuando se trata de los principios, no se dispone de ninguna 
premisa interna a la ciencia en cuestión de la que partir, y por tanto la dialéctica es el único 
procedimiento del que se dispone para buscar los principios» (p.53). Este tercer uso es el 
punto de apoyo de la metodología que utiliza Di Camillo, y se trata de la función menos 
conocida de la dialéctica en Aristóteles. Esto es relevante porque aunque la dialéctica y la 
retórica pertenecen a un destacado campo de estudio y escritura por parte de Aristóteles, tales 
aspectos de su pensamiento suelen caer en el olvido en el ámbito filosófico, y en especial 
entre quienes se interesan por la metafísica. También trata la autora en pocas páginas el 
complicado status quæstionis de la evolución del pensamiento de Aristóteles, del análisis y 
uso que hizo de los filósofos anteriores a él, lo que justifica el uso de «Aristóteles historiador» 
en el título de la obra. En rigor, el estado de los estudios sobre Aristóteles se encuentra 
diezmado a lo largo de toda la obra, lo que agiliza la lectura e implica un diálogo con esa 
gigantesca tradición. 

El capítulo II (pp.57-91) analiza la exégesis que Aristóteles hace de la doctrina de las 
Ideas en Metafísica, I, 9, y su crítica. Así, distingue en cuatro objeciones a la doctrina de las 
Ideas: 1) la duplicación sin necesidad de entidades, 2) los argumentos que condujeron a los 
platónicos a llegar a tal doctrina, 3) la inutilidad de las Ideas para explicar la realidad, 4) las 
relaciones entre las Ideas y las cosas sensibles. Es claro que la objeción 1 consiste en que, 
según las categorías aristotélicas, implica una sustancialización de propiedades (lo bueno, lo 
verdadero, lo justo), es decir, de algo que sólo existe en una sustancia. Así “Para Aristóteles, 
las Ideas son el producto de una hipótesis arbitraria y gratuita, de una manera errónea de 
considerar las cosas, no ya real […] sino más bien lógica y, por tanto, abstracta y vacía” 
(p.66). La objeción 2 atañe al proceso probativo: si fuese válido el tránsito que conduce a las 
ideas de “caballo” o de “justicia”, también debería serlo en el caso de las privaciones o las 
negaciones. La objeción 3 es quizá la más fuerte, pues según Aristóteles las Ideas no tienen 
causalidad sobre las cosas sensibles pues no son ni su causa eficiente, ni su causa formal, ni 
su causa en cuanto al conocimiento, su ousía (esencia, según Di Camillo). La objeción 4 
implica una fuerte inconsistencia de la teoría de las Ideas, que no es sólo sobre las relaciones 
entre las ideas entre sí, sino de ellas con las cosas sensibles en el doble sentido de 
participación (de las ideas respecto a las cosas sensibles) y de imitación (de las cosas 
sensibles respecto a las ideas). Esto implica una confusión entre modelos de cosas sensibles y 
copias de Ideas genéricas, que lleva a Aristóteles a hablar de “palabras vacías e imágenes 
poéticas”. Todo esto conduce a que Aristóteles considere al demiurgo como un mero recurso 
ad hoc, aunque la separación de las Ideas sea el punto clave en la crítica aristotélica. 

El capítulo III (pp.93-191) es el corazón de este libro, donde trata las críticas que hace a 
Platón en el De ideiis. Después de un minucioso análisis del problema de la base textual 
(pp.95-105), analiza las objeciones. La primera es si las Ideas y su existencia independiente 
son el resultado necesario del objeto de la ciencia, que no puede ser particular y móvil. Di 
Camillo desarrolla concisa y coherentemente varias interpretaciones sobre esta crítica, y para 
concluir se detiene en la distinción (Metaph. VII, 13 y 14) entre la sustancia que es aquello 
que le es propio (ἴδιος) y aquello exclusivo de cada cosa del universal que es común (κοινόν), 



351  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

| Reseña 
 
 
 
 
 

	
  

y que designa la naturaleza igual en muchos, para concluir que “los universales no poseen 
existencia propia y autónoma, así como, a la inversa, todo lo que existe con una existencia 
propia y autónoma no puede sino ser absoluta y radicalmente «individual» y «particular»” 
(p.122). Todo lo cual es indicio de una fuerte deuda de Aristóteles para con su maestro, lo que 
Di Camillo señala en varias ocasiones. La segunda objeción es hacia la existencia de Ideas de 
artefactos. Aristóteles conocía que Platón sostuvo esto, pero tal cosa es insostenible, porque 
entonces habría generación de nuevas Ideas con la generación de nuevos artefactos. En tercer 
lugar, el argumento de lo uno sobre lo múltiple se basan en su necesidad para la predicación, 
y conlleva con necesidad la existencia de universales, pero no de las Ideas. Además, la 
existencia de Ideas replantea el inconveniente de las Ideas de lo que no son: las negaciones. El 
cuarto argumento, llamado “a partir del pensar” se basa en la inmutabilidad del pensamiento 
frente al dinamismo de las cosas. 

Después de esas objeciones, Di Camillo se centra en los argumentos “más rigurosos”, 
según una calificación que hizo el mismo Aristóteles (Metaphysica 990b-9-17). El primero de 
ellos es el argumento a partir de los relativos; el segundo es el famoso argumento del tercer 
hombre. Es difícil sintetizar la complejidad técnica e histórico-interpretativa que se presenta 
aquí. Sobre la primera argumentación, Di Camillo expone varias interpretaciones, 
deteniéndose en la de G. E. L. Owen, a quien defiende en su juicio sobre la exclusión del 
opuesto de Platón de un caso como καθ’αὑτό y la no exclusión al utilizar la expresión πρός τι. 
Pero no está de acuerdo con Owen en que Platón haya confundido adjetivos y predicados 
relativos o que la dicotomía entre καθ’αὑτό y πρός τι implique distinción entre predicados 
completos e incompletos. La autora afirma que para Platón los adjetivos no son predicados 
relativos, como es claro por el Fedón. Es claro que las nociones de sustancia y accidente, 
cruciales en las críticas de Aristóteles, no son propias de Platón pero no son tampoco ajenas 
del todo al platonismo, y reflejan un atisbo de solución a los problemas de la categoría de 
relación, que según Di Camillo es para Aristóteles de menor peso semántico que ontológico 
(p.170). Añade que “esta disyuntiva entre crítica interna y externa no es exhaustiva, pues cabe 
la posibilidad de que Aristóteles haya elaborado la distinción entre sustancia y accidente 
justamente a partir de las dificultades que honestamente, y en virtud del examen dialéctico, ha 
encontrado en el platonismo” (p.171), lo que muestra un delicado análisis interpretativo de Di 
Camillo, que evita simplismos y apresuramientos. 

Finalmente, el capítulo IV (pp.193-230) trata la aporía platónica y la euporía 
aristotélica. Comienza por estudiar los sentidos en los que Aristóteles utiliza, y entiende de 
Platón, al hablar de separación. Así, cabe distinguir al menos en los siguientes tres sentidos 
de separación según Aristóteles: α) la separación ontológica, que se da en la entidad separada 
cuando una cosa puede ser sin otra (esta separación ha dado lugar a diversas interpretaciones, 
en especial respecto a si separación es o no lo mismo que dependencia ontológica); β) la 
separación espacial; y δ) la separación en la definición, que es la distinción conceptual pero 
no entitativa, como la que se da entre lo cóncavo y lo convexo. En Platón, Di Camillo se 
detiene en cuatro modos de entender la separación: i) separación como diferencia, ii) 
separación en la existencia, iii) separación en el espacio y iv) separación en la definición. En 
la confrontación de ambas clasificaciones, en el libro se aprecia un equilibrio acompañado de 
cauta mensura. Así, afirma por ejemplo que “al hablar de la separación de las Ideas, 
Aristóteles dice solo que ellas están separadas de los particulares; nunca sugiere, hasta donde 
sabemos, que los particulares estén igualmente separados de las Ideas” (p.205). Fruto de este 
contraste entre los modos de entender la separación, concluye que los significados de 



352  

N O V I E M B R E   
2 0 1 4  

 
	
  
 
 

| Reseña 
 
 
 
 
 

	
  

separación en Aristóteles no parecen aplicarse a las Ideas platónicas, por lo que propone otra 
línea de análisis. 

Según la autora, para Aristóteles la separación de la entidad implica eminentemente 
que ella es en virtud de sí  y no respecto a otro del que depende, lo que coincide y se aplica a 
las Ideas platónicas. Pero la noción de Platón de éstas incluye también la existencia separada. 
Así, “la crítica a las Ideas platónicas lo condujo a elaborar y sistematizar estos otros sentidos 
de separación que no incurren en las dificultades [de Platón]”. Según una clasificación 
aristotélica (Categoriae 1, 1a1-8) hay cosas sinónimas (con el mismo nombre y la misma 
naturaleza) y cosas homónimas (con sólo el nombre en común), y esto se aplica al argumento 
del tercer hombre: hay homónimia entre hombre en la Idea de hombre y en un hombre 
concreto. Viendo el problema desde esta perspectiva se solucionan muchos de los 
inconvenientes del argumento del tercer hombre, aunque, desde ya, no todos.  Por último 
analiza la comunidad de naturaleza entre el individuo y su esencia según Metaphysica VII, 6. 
Después del desarrollo de toda la obra, las conclusiones tienden a ver más similitudes entre 
Platón y Aristóteles que las que suelen considerarse y, por último, que la respuesta de 
Aristóteles a la cuestión de las Ideas implica, y esto se presente muy verosímilmente, que él 
pensara sobre los autores que han hablado de estos temas, y así hay, en Aristóteles, un análisis 
de doctrinas históricas. 

La obra muestra pertinencia, prudencia interpretativa y conocimiento del área de 
estudio. La bibliografía es abundante (30 páginas) pero pertinente y actualizada. Los índices 
de lugares (de Platón, Aristóteles y Alejandro de Afrodisias) y de autores modernos son 
herramientas muy útiles para el investigador. Por todo lo dicho este trabajo es una obra 
completa: manifiesta años de estudio; no deja cabos sueltos; conjuga la eternidad del 
problema de los universales con una metodología de trabajo que es sólida y equilibrada; tiene 
dominio del complejo status quæstionis; el uso de las fuentes es respetuoso y delicado en el 
manejo de herramientas interpretativas; a lo que se suma una redacción impecable. Por otra 
parte, la ausencia de erratas mejora mucho una edición de la Facultad de Filosofía y Letras de 
la UBA que sólo podría mejorarse con tapas duras. Es de lamentar, pero no de sorprender, que 
libros de este tipo tengan una difusión relativamente escasa en librerías. 

	
  


