El no acontecimiento | Teresa Villaverde Martinez

El no acontecimiento

Teresa Villaverde Martinez
Licenciada en Filosofia y Periodismo
Universidad Nacional de Educacién a Distancia

Dos ideas especificamente estructuralistas fueron expuestas por el libro Las palabras y
las cosas de Michel Foucault en 1967: la desaparicion del sujeto y la nocion de episteme,
ambos elementos fuertemente ligados entre si y con la evolucioén del pensamiento del autor.
La publicacion de este libro, que el mismo Foucault catalogd de lectura para especialistas,
provocd una agitacion generalizada por los postulados que proponia. Levy-Strauss habia
estudiado las estructuras lingiiisticas previas a toda configuracion cultural o histérica. Lacan
habia analizado las estructuras que se articulan en el inconsciente del sujeto como yo,
enmarcandose dentro del psicoandlisis. Foucault entendid que era necesario proclamar la
muerte del hombre. El filosofo francés se propone estudiar la historia a través de la
arqueologia, es decir, determinando las condiciones de posibilidad de los discursos, de las
palabras que se articulan, los giros que se dan en el Clasicismo y de nuevo en la Modernidad
hasta nuestros dias, dar luz sobre como las cosas se configuran en funcion de cémo se
articulan los discursos sobre ellas. El significado es creado por los significantes. Las palabras
no son mediadoras, sino que dan lugar a las cosas. No son las categorias kantianas las que
proporcionan un marco a través del cual se accede al conocimiento, no son trascendentales ni
pueden serlo, responden a las estructuras sociales que tienen lugar en cada momento historico.
El individuo se encuentra encerrado en dicha relacion discursiva, en dicha estructura de saber,
en una episteme, el sujeto como tal es ¢l mismo una creacion lingiiistica. EI hombre moderno,
lo que se conoce como tal, no es el centro de lo que es, sino un concepto mas de una
articulacion del discurso, de las palabras. Foucault trata en Las palabras y las cosas de
distinguir el contexto que configura los saberes, de lo que estd condicionado a priori por el
orden de las expresiones posibles, y realiza para ello un doble analisis:

a) describir el régimen de los discursos en un momento histérico dado, determinando esa
especie de isomorfismo, dibujando asi lo que para una época es decible. b) describir el régimen segtn el
cual el discurso entra en contacto con un régimen de materialidad, que por su parte es relativamente
autébnomo respecto al discurso, esta determinado por necesidades infraestructurales, dando cuenta de las
modificaciones que este encuentro implica para ambos érdenes: el discursivo y el institucional.'

Analizar la nocién de sujeto —o proclamar su fin— en Foucault, sus vaivenes tedricos,
implica perseguir su propio discurrir, respondiendo a sus propias correcciones y cambios, a
sus derivas entre el estructuralismo y el no-estructuralismo, a sus necesidades intelectuales
ligadas siempre a una practica activista, comprometida con los hechos, a una ética, a un estilo
de vida®. Comenzar a leer a Foucault desde Las palabras y las cosas es, por lo tanto, iniciar
con ¢l una andadura por la articulacion de sus conceptos, de sus teorias, del propio
estructuralismo, descubrir los elementos conceptuales a los que mas adelante dara respuestas.
Hablar del recorrido tedrico de Foucault, es siempre hablar de lo concreto en vez de lo
universal, de su propia experiencia, de sus estudios y andlisis someros a raiz de esa

! Morey, Miguel (2014) Lectura de Foucault, Madrid, Sexto Piso, p. 105.

2 Deleuze, Gilles, Conversaciones, 1972-1990, Edicidon electronica de la Escuela de Filosofia Universidad
ARCIS, p. 86. La constitucion de los modos de existencia o de los estilos de vida no es exclusivamente estética
sino que es, en los términos de Foucault, ética (lo que se contrapone a “moral”).

135

ENERO
2015



El no acontecimiento | Teresa Villaverde Martinez

experiencia. A lo largo de este trabajo, por lo tanto, trataré de hacer un recorrido inicial por lo
que Las palabras y las cosas dice y no dice respecto al sujeto, ligando esta idea a las nociones
de episteme y de historia. En un segundo momento, en cambio, trataremos de utilizar Las
palabras y las cosas como Foucault consideraba que debia ser utilizado un libro, como una
herramienta que nos ayude a arrojar luz sobre el sujeto consciente en la actualidad, su
supervivencia, lo que queda del hombre.

Plantear asi este ensayo, desde los postulados e ideas foucaultianas para tratar arrojar
luz desde sus conceptos a una nueva realidad concreta implica dejar fuera, en gran medida, las
criticas diversas que se le han hecho a Foucault, asi como las teorias a surgidas a partir de su
pensamiento. Primero, porque resultan inabarcables desde un trabajo escueto como es el que
presento. Segundo, porque pese a las criticas y superaciones que haya habido del trabajo del
pensador francés, sus conceptos, su método, sus herramientas, es decir, sus palabras, siguen
teniendo una aplicacion en la actualidad. Sin embargo, si se consideraran algunas criticas
esenciales de las que el pensador se defendid después de la publicacion del libro, explicando
de esta manera mas en profundidad los postulados propuestos en Las palabras y las cosas; o
bien aquellas que provocaron un cambio en la evolucion de su pensamiento, que nunca dudé
en abandonar aquellos postulados que lo bloqueaban’ y en transformarlos si asi lo consideraba
necesario. Esa mutacion supone un acercamiento a algunos escritos posteriores al libro que
aqui se trata, pero se recogera para arrojar luz sobre las derivas del pensamiento foucaultiano
y, en cierta medida y en tanto que fue representante paradigmatico de esta corriente, como las
derivas del mismo estructuralismo.

Episteme y locura

Comencemos por una denuncia que ataca los elementos esenciales de esta obra de

Foucault, la de Revault d’Alonnes contra Las palabras y las cosas, obra en la que ve “una 136

maquina de guerra contra la perspectiva historica, la expresion de la tecnocracia gestora, el
gusto inmoderado por las palabras que permite un rechazo de las cosas, el predominio de las
instantdneas, una concepcion resueltamente relativista y el discontinuismo de la
aproximacion™. La maquina de guerra contra la perspectiva historica supone mas bien una
nueva perspectiva arqueologica que indaga en los métodos de conocimiento de cada época y
su estructuracion como saber discursivo, que da lugar a un engranaje sélido de conceptos
como si el lenguaje que los articula fuera un mero mediador entre las cosas y el conocimiento
que se tiene de ellas, cuando mas bien corresponde a un ejercicio de poder que establece una
nomenclatura, un método y una forma de aproximacion. Foucault explica asi la importancia
de abrir una grieta entre el lenguaje y las cosas a partir del estudio del sistema general del
pensamiento de cada época:

’ Su pensamiento estd hecho de dimensiones trazadas y exploradas sucesivamente, siguiendo una necesidad
creadora, pero que no estan comprendidas unas en otras. Como una linea quebrada cuyas orientaciones diversas
testimonian acontecimientos imprevisibles, inesperados (Foucault siempre sorprendio a sus lectores) (...) Tiene
usted toda la razon al decir que lo que se precisa es comprender es “transicion”. [DELEUZE, Gilles,
Conversaciones, Edicion electronica de la Escuela de Filosofia Universidad ARCIS, p. 79]

4 Morey, Miguel (2014) Lectura de Foucault, Madrid, Sexto Piso, p. 115

ENERO
2015



El no acontecimiento | Teresa Villaverde Martinez

Es muy posible escribir una historia del pensamiento clasico tomando como puntos de partida
0 como temas estos debates’. Pero con ello no se hara las opiniones, es decir, de las elecciones hechas
segun los individuos, los medios, los grupos sociales; y va implicito en ello todo un método de
investigacion. Si se quiere intentar un analisis arqueologico del saber mismo, no son pues estos célebres
debates los que deben servir como hilo conductor y articular el propdsito. Es necesario reconstituir el
sistema general del pensamiento, cuya red, en su positividad, hace posible un juego de opiniones
simultaneas y aparentemente contradictorias.’

Foucault alienta una perspectiva histérica centrada en el método de investigacion
concreto que da lugar a las opiniones, los medios, los grupos sociales, la episteme que
subyace a todo ello, el sistema de signos, de significantes que lo hace posible y le da sentido.
Y en este recorrido busca encontrar sus fallas, sus pliegues, sus discontinuidades. Quiza por
ello su perspectiva sea, como sefiala d’Allonnes, relativa’ en cuanto a los elementos y
conceptos de andlisis, pero no en cuanto al estudio de la episteme caracteristica de cada
periodo. Y dado que el concepto de episteme es central en este texto, su concepcion historica
no es discontinua ni instantanea, en todo caso, serial, ya que es ésta, y no la continuidad, la
forma de la unidad en la episteme. En tanto que Foucault estudia el proceso epistemoldgico a
lo largo de la historia, su trabajo es por lo tanto también unitario en tanto que serial, pero no
discontinuo ni arbitrario. Su objetivo no fue buscar los cortes absolutos ni discontinuidades
radicales entre las epistemes. Mdas bien al contrario: “He puesto de manifiesto la forma de

8
paso de un estado a otro™".

“La nocion de episteme funciona como un término operativo por el que se nombra la
articulacion relativamente estable de las reglas de formacion del saber entre dos mutaciones;
articulacion inconsciente que no es estudiada desde la perspectiva de su continuidad: si la episteme
tiene una unidad, ésta no pertenece al orden de la estructura, es a lo sumo una “serie de series™.’

Esta aproximacion de Morey al concepto de episteme de Foucault se corresponde mas

. .y, ey, . 10 .
con una intuicidén que con una definicion rigurosa del concepto -, pero sirve como base para
entender la continuidad entre los tres giros que han tenido lugar en las configuraciones del

> Foucault se refiere aqui a los debates de opinién que se han dado en el centro de saber —el cuadro— durante los
siglos XVII y XVIII, y en cuya organizacion las opiniones se han alojado “en forma muy natural”. Dicho cuadro
es, como se vera mas adelante, “la figura que mejor muestra el caracter doble bajo el que el clasicismo piensa la
representacion”. [Morey, Miguel (2014) Lectura de Foucault, Madrid, Sexto Piso, p. 168]

® Foucault, Michel (1968) Las palabras y las cosas, Argentina, Siglo XXI editores, p. 81

7 A Foucault se le han achacado criticas diversas al respecto, tanto a su recorrido histérico como a su eleccion de
elementos sujetos a su analisis arqueoldgico. Asi, por ejemplo, Pierre Vilar, al respecto de Las palabras y las
cosas, “le opone que los elementos de una macroeconomia de las cuentas de la nacién ya estan presentes en la
Espaiia del Siglo de Oro, que descubre entonces la importancia de la nocion de produccion”, y Jacques Derrida
le acusara de no haber abandonado del todo la nocion de sujeto en su Historia de la locura. Aunque el sujeto
elegido sea la cara oculta de la historia, su envés, Foucault comete el error de preservar la idea de un sujeto que
atraviesa la historia: la locura. “Es lo mas loco que hay en su proyecto”, diria Derrida. Al mismo tiempo, pondra
en tela de juicio la validez de la pareja binaria razén/locura, —reparto que permite a Foucault exhumar la parte
maldita de la historia occidental- mostrando que el hecho de fundar el cogito no estd sometido, en Descartes, a la
condicion previa de la eliminacién de la locura [Cfr. Dosse, Francois (2004) Historia del estructuralismo, Tomo
II: El canto del cisne, 1967 hasta nuestros dias, Madrid, Akal Universitaria].

¥ Cfr. Dosse, Francois (2004) Historia del estructuralismo, Tomo II: El canto del cisne, 1967 hasta nuestros
dias, Madrid, Akal Universitaria, p.115. Cita 28: Foucault, Michel, entrevista con R. Bellour, Les Lettres
Frangaises, 15 de junio de 1967.

’ Morey, Miguel (2014) Lectura de Foucault, Madrid, Sexto Piso, p. 155

""Morey explica que el mismo Foucault dejo este concepto sin una caracterizacion precisa, abandonandolo
posteriormente, y esta ausencia es, precisamente “el origen de muchas de las variadas distorsiones que ha
sufrido”. [/bid]

137

ENERO
2015



El no acontecimiento | Teresa Villaverde Martinez

saber moderno, desde el Renacimiento hasta hoy, dando lugar a lo que entendemos por el
hombre.

El giro del Renacimiento al Clasicismo queda reflejado en la figura de Quijote, donde
confluyen la representacion pura propia del saber clasico y la semejanza como ley de la
similitud que articulaba el conocimiento en la época renacentista''. La teoria del signo durante
el Renacimiento marcaba una relacion a tres: la del signo y su sentido con aquello que
permitia relacionar ambos, la semejanza que se daba en el significante. El mundo renacentista,
por lo tanto, estara repleto de signos que descifrar y estos, que reflejan semejanzas y
afinidades, serdn formas de la similitud. Conocer es, por lo tanto, interpretar. Asi, no existe
diferencia entre las marcas dejadas por Dios en las cosas del mundo y “las palabras que la
Escritura o los sabios de la Antigiiedad, iluminados por una luz divina, han depositado sobre
los libros salvados por la tradicion”'?. La semejanza tiene ademas dos direcciones, “por la una
mora en lo empirico, por la otra en el suelo del espiritu: lo imaginario”". Don Quijote sera el
paradigma de una imaginacion estéril que no es capaz de diferenciar lo Mismo de lo Otro, un
“héroe de lo Mismo que experimenta en su cuerpo la quiebra de la episteme magica y
analdgica del Renacimiento y el inicio de un mundo en el que el lenguaje ya no alcanza las
cosas. Lo experimenta como un efecto especifico del clasicismo: la locura'®.

La imaginacion que en Don Quijote experimenta una quiebra es el lazo, la
transformacion, el hilo conductor del pensamiento renacentista al cldsico. La imaginacion,
necesaria para descubrir las semejanzas, debe buscar ahora lo otro, la representacion. Con dos
momentos opuestos, “uno negativo, del desorden de la naturaleza de las impresiones, el otro,
positivo, del poder reconstruir el orden a partir de estas impresiones”'”, el proceso
imaginativo genera un excedente, un desorden y una ruptura entre ambos momentos que en el
clasicismo sera unificado en la génesis. En efecto, el poder de imaginacion serd su defecto en
la medida en que pueda imponer un orden.

El poder de la imaginacion no es otro que el revés, o la otra cara, de su defecto. Esta en el
hombre en la costura misma que une el alma con el cuerpo. Fue alli en efecto donde la analizaron
Descartes, Malebranche, Spinoza, a la vez como lugar del error y poder de llegar a la verdad, aun la
matematica; reconocieron en ella el estigma de la finitud, ya sea el signo de una caida fuera de la
extension inteligible o la marca de una naturaleza limitada. Por el contrario, el momento positivo de la
imaginacion puede ponerse en la cuenta de la semejanza turbia, del murmullo vago de las similitudes.
Es el desorden de la naturaleza que se debe a su propia historia, a sus catastrofes, o quiza simplemente a
su pluralidad enmarafiada, que no es capaz de ofrecer a la representaciéon mas que cosas que se
asemejan. Tanto que la representacion, encadenada siempre a contenidos muy cercanos unos a otros, se
repite, se recuerda, se repliega naturalmente sobre si misma, hace renacer impresiones casi idénticas y
engendra la imaginacion.'®

Esa naturaleza desordenada también abarcara la naturaleza humana y serd el vasto
campo de saber empirico que el clasicismo estudiard. En ese punto entre el alma y el cuerpo
anidara la posibilidad del error, de entender el caos natural desde el punto de vista del simil y
no de las representaciones. Cuerpo y alma se escinden y lo que queda del lado del cuerpo

" Foucault expone cuatro tipos de semejanza: conveniencia, emulacion, analogia y simpatia.

2 Foucault, Michel (1968) Las palabras y las cosas, Argentina, Siglo XXI editores, p.41

"> Morey, Miguel (2014) Lectura de Foucault, Madrid, Sexto Piso, Madrid, p.166

" fbid., p. 161

12 Foucault, Michel (1968) Las palabras y las cosas, Argentina, Siglo XXI editores, p. 76
Ibid. p. 76

138

ENERO
2015



El no acontecimiento | Teresa Villaverde Martinez

debe ser estudiado a través de una ciencia general del orden. La locura nace como diferencia

“en la medida en que no conoce la diferencia”, “jugador sin regla de lo Mismo y lo Otro™"”.

Representacion, quiebra y doble

Con la llegada del clasicismo el binomio significado-significante acontece como
método de conocimiento, estableciendo una relacion de sustitucion entre dos elementos, de
forma que el signo envuelve dos ideas ya conocidas: la de la cosa que representa y la de la
cosa representada. La naturaleza del signo es mostrar ambas.

Si entendemos que la episteme no es s6lo un campo de conocimiento, sino que es
también un método a través del cual se accede al conocimiento, acompaniado de unos datos
concretos, entonces la locura del Quijote es una anacronismo epistémico, una lectura del
mundo fundada en la signatura renacentista en un mundo que ya no se lee segun ese sistema
triadico de signos, sino como una representacion construida a partir de signos sustitutivos de
las cosas representadas. Don Quijote lee el mundo desde ese sistema unitario y triple, donde
el signo es la cosa que designa, buscando las similitudes ocultas en las cosas y las personas
para recuperar su mundo caballeresco. Indaga en la ligazon directa entre la palabra que en el
clasicismo ya no es tal, sino que el signo es arbitrario, por una arbitrariedad necesaria. Don
Quijote pone de manifiesto la representacion de la episteme clasica al lidiar con el mundo
desde la episteme renacentista, es decir, negando la escision que se da entre las palabras y las
cosas. Realizar una lectura limpida del mundo ya no es posible y es ahi donde Foucault sefiala
el primer giro, el proceso por el cual la episteme cambia de método. Lo hace interrogando
algo més que los contenidos tematicos o las modalidades logicas, observando alli donde
palabras y cosas no estan aun separadas, alli donde atin se pertenecen al nivel de lenguaje, la
manera de ver y la manera de decir'®. Parece que el “gusto inmoderado por las palabras” que
achaca d"Alonnes, no conlleva en si un rechazo de las cosas, sino mas bien un ensalzamiento
de las palabras, o al menos de su estudio. Foucault no niega los referentes, s6lo estudia los
significantes que a ellos se refieren, tal y como se expresan en un determinado momento
historico, encuadrados en una forma de conocer determinada que en el caso de la época
clasica responde a una ciencia general del orden.

Proyecto de una ciencia general del orden, teoria de los signos que analiza la representacion,
disposicion en cuadros ordenados de las identidades y de las diferencias: asi se constituyd en la época
clasica un espacio de empiricidad que no habia existido hasta fines del Renacimiento y que estara
destinado a desaparecer a principios del siglo XIX."

Este “espacio de empiricidad” se articula, asi, en torno a una mathesis —que trata de
ordenar las naturalezas simples y cuyo método universal es el algebra®’— y una taxinomia —
que se constituye para ordenar las naturalezas complejas, las representaciones en general tal y
como se dan a la experiencia®'—, de tal manera que la articulacién de ambas dé lugar al
conjunto de la episteme cléasica, a un orden determinado que es lo que la hace posible. Para
que esta faxinomia sea decible es necesario instaurar un sistema de signos y ademas, en la
medida en que para estudiar las naturalezas complejas es necesario analizar las naturalezas

"7 Morey, Miguel (2014) Lectura de Foucault, Madrid, Sexto Piso, p. 161

'8 Cfr. Morey, Miguel (2014) Lectura de Foucault, Madrid, Sexto Piso.

' Foucault, Michel (1968) Las palabras y las cosas, Argentina, Siglo XXI editores, p. 77y 78
% fbid., p. 78

L fbid., p. 78.

139

ENERO
2015



El no acontecimiento | Teresa Villaverde Martinez

simples, demuestran que taxinomia y mathesis se relacionan por entero, que la mathesis, de
hecho, “no es mas que un caso particular de la faxinomia™*. Es decir, que este orden se
organiza de forma cerrada y toda naturaleza, desde la mas simple a la mas compleja, se
encuadra en una misma forma de saber que responde a un sistema significante creado el cual
da nombre, define y delimita, todo lo que el hombre puede conocer, de la misma manera que
todo conocimiento empirico recogido en la mathesis, en las naturalezas simples, da lugar a
una faxinomia determinada. Peor aiin hay mas, en cuanto a la taxinomia, ésta no s6lo supone
el sistema de significantes a través del cual entender las naturalezas complejas, sino que
ademas supone una continuidad del ser, su plenitud, “y una cierta potencia de la imaginacion
que hace aparecer lo que no es, pero que permite, por ello mismo, sacar a la luz el

. 23
continuo™””.

La continuidad del ser, su exposicion al saber sin fallos y de forma ordenada, se
articula a través de la representacion y a su vez a través del lenguaje, que es representacion de
la representacion. En este salto de la episteme renacentista a la clasica desaparecera el ser
vivo del lenguaje. La escision abrira una brecha separando las palabras y las cosas, “el ojo
estd destinado s6lo a ver, el oido so6lo a oir. El discurso tendra como tarea el decir lo que es,
pero no serd nada mas que lo que dice™*. Ahi, en ese encierro del lenguaje que es Wtil porque
funciona, en el quiebro y la duplicacion de la representacion, es donde tendran cabida todos
los artificios del discurso. Se percibe aqui la influencia nietzscheana, lo vivo, muere, el caos
se esconde tras el velo de la representacion apolinea que nos ayuda a comprender el mundo y
¢ste queda encerrado en dichas representaciones. La armonia cubrird lo cognoscible. El
mundo serd un continuo sin sombras, la estética serd siempre representacion luminosa.
Nombrar es a un tiempo representacion verbal de una representacion que se coloca en un
cuadro general. Para ilustrar este juego de espacios entre la cosa representada, su
representacion y el lenguaje que la nombra —que la re-representa—, Foucault utilizaré el cuadro
de Las Meninas de Veldzquez. El juego de espejos y perspectivas del cuadro muestra un
centro que no es el centro, un objeto del cuadro que no es lo representado. Los reyes en el
espejo, el pintor en segundo plano y la infanta en el centro de la pintura. Todo un juego de
reflejos que permite reflejar la realidad del cuadro desde otra forma de representar la realidad.
El abismo abre la puerta a lo creativo, pero al mismo tiempo pierde el origen.

El analisis de esta pintura, no sélo es una metafora de todo su texto, “una imagen que
se nos hurta continuamente, representacion no-fundada, herida de modo decisivo por la
muerte de Dios””, sino que refleja también “la importancia que concede a la mirada y a la
inversion infinita del espectador y el modelo, del sujeto y del objeto. Todo se representa en la
superficie de la tela del pintor, simple juego de pliegues y repliegues de los motivos que se
disponen en un espacio infinito®®. Esta relevancia del observar sera la que guie su trabajo
desde el inicio a través de los pliegues, de los dobles, de aquello que permanece oculto en las
relaciones entre significante y significado. Asi, “lo que era fundamentalmente invisible se

ofrece de repente a la claridad de la mirada™’.

2 fbid., p. 78

> Jbid., pp. 78-79

** Morey, Miguel (2014) Lectura de Foucault, Madrid, Sexto Piso, p. 161

> Ibid., p. 171

*® Dosse, Francois (2004) Historia del estructuralismo, Tomo II: El canto del cisne, 1967 hasta nuestros dias,
Madrid, Akal Universitaria, p. 498

7 Ibid., p. 498, Cita 11, Foucault, Michel (1972) Naissance de la clinique, PUF, p. 199

140

ENERO
2015



El no acontecimiento | Teresa Villaverde Martinez

En el curso arqueoldgico propuesto por el método foucaultiano, no resulta extrafio su
gusto por los dobles®® y lo oculto, dado que, segin su analisis del saber clsico, este trabajara
a partir de ciertas duplicidades, a partir de ese lenguaje que nombra la representacion de las
cosas representadas, saber llamar a las cosas por su nombre. Sin embargo, estos nombres no
seran ya los del lenguaje vivo, los del origen, sino los nombres dispuestos a través del cuadro
epistemologico, del rectangulo del lenguaje donde el Nombre articulara todo el discurso
clasico. El Nombre sera su limite, ligado en su posibilidad misma a la retérica, a todo el
espacio que lo rodea “lo hace oscilar en torno a lo que representa”, dird Foucault, y quizé toda
la literatura misma se aloja en este espacio:

Toda la literatura clasica se aloja en el movimiento que va de la figura del nombre al nombre
mismo, pasando de la tarea de nombrar ain la misma cosa por medio de nuevas figuras (es el
preciosismo) al de nombrar por medio de palabras justas al fin lo que jamas lo ha sido o ha permanecido
dormido entre los pliegues de palabras lejanas: por ejemplo, los secretos del alma, estas impresiones
nacidas en el limite del cuerpo y de las cosas y, para las cuales, el lenguaje de la Cinquiéme Réverie se
ha tomado espontaneamente limpido.

El romanticismo creera precedente por haber aprendido anombrar las cosas por su
nombre. A decir verdad, todo el clasicismo tendia a ello: Hugo cumple la promesa de Voiture.
Pero, por este hecho mismo, el nombre deja de ser la recompensa del lenguaje; se convierte en
su materia enigmatica.”’

Sé6lo en la obra de Sade el lenguaje fue atravesado por el deseo, provocando la
emergencia del nombre pronunciado al fin por si mismo, sin sus ornamentos ni retdrica, “en
su brutalidad de cosa”, mientras las otras partes de la oracion tomaban a su vez autonomia,
escapando al dominio del nombre y dejando de “formar una ronda accesoria de ornamentos en
torno a é1°. Por lo tanto, “la tarea fundamental del "discurso" clasico es atribuir un nombre a
las cosas y nombrar su ser en este nombre”. El ser articula la proposicion, atin implicita, que
permite el lenguaje y no sus meros signos, sus meros nombres. Pero asi mismo, para que haya
derivacion de palabras respecto a su origen, es necesaria una analogia subyacente, una raiz
comun que impide la divergencia absoluta. Es decir, en el clasicismo el lenguaje clasico
necesita de la continuidad y de las semejanzas para poder comparar las cosas entre si y poder
ordenar. Este orden en torno al nombre permite situar las cosas en el cuadro. En efecto, el
afan que tendrd lugar al final de la época clasica por los archivos, los datos, por la
conservacion de lo escrito, por la organizacion, es “una manera de introducir en el lenguaje ya
depositado y en las huellas que ha dejado un orden que es del mismo tipo que el que se
establecio entre los vivientes. Y en este tiempo clasificado, en este devenir cuadriculado y
espacializado emprenderan los historiadores del siglo XIX la tarea de escribir una historia
finalmente "verdadera" —es decir, liberada de la racionalidad clasica, de su ordenamiento y
de su teodicea, restituida a la violencia irruptora del tiempo”.

Ruptura historica y finitud del hombre

¥ “Foucault estaba obsesionado por el doble, incluyendo la alteridad caracteristica del doble... en el sentido que
¢l daba a este término: “repeticién, suplantacion, retorno de lo mismo, sombra, diferencia imperceptible,
desdoblamiento y desgarramiento fatal”. [Deleuze, Gilles, Conversaciones, Edicion electronica de la Escuela de
Filosofia Universidad ARCIS, p.72]
;9) Foucault, Michel (1968) Las palabras y las cosas, Argentina, Siglo XXI editores, p. 123

Ibid., p. 124

141

ENERO
2015



El no acontecimiento | Teresa Villaverde Martinez

La rotura del universo clasico se da cuando el orden general de la episteme sufre la
irrupcion de la dimension historica. La representacion se retira, o al menos el lenguaje
respecto a ella, poniendo en duda es la relacion del sentido con la forma de la verdad y la
forma del ser.

Esta ruptura tendra lugar en dos fases y, si bien en la primera el orden clasicista
todavia serd una nocion primordial en torno a la que se organizara el saber, en la segunda, la
rotura historica provocard una escision radical. Las representaciones ya no remiten a otras
representaciones, sino a un elemento irreductible que introduce la historicidad, el tiempo. La
organizacion se dard por tanto en torno al tiempo del hombre y a tres ambitos —
representaciones de la organizacion de la vida humana— que funcionardn como
trascendentales. Seran el trabajo, cuyo elemento irreductible estard en la produccion, nuevo
dominio de la economia; la organizacion, en la cual se radicalizara la particion entre lo
orgéanico y lo inorganico, estudiando lo vivo; y la flexion del lenguaje, que pasara del analisis
de los discursos de las lenguas al analisis de las lenguas mismas. Los tres ambitos del saber y
de la organizacidon se unen e introducen un elemento ajeno a ellos que permite que sean
valorados y, por lo tanto, conocidos. Cuantificados. El trabajo se entiende desde la teoria de la
produccion, es decir, desde el homo oeconomicus que ya no representa sus propias
necesidades, sino que “pierde su vida intentando escapar a la inminencia de la muerte”'. En
cuanto a la vida, el andlisis de los seres vivos ya no se realizard desde sus cualidades visibles,
sino respecto a lo vivo, es decir, desde la organizacion de todo lo vivo que remite a lo oculto.
El 6rgano se define por su funcion, que se determina por sus efectos, y dichas funciones se
organizan segun una jerarquia interna de dependencia. Branquias y pulmones responderan a
una misma funcion, por lo tanto a un mismo tipo de d6rgano, independientemente de sus
diferencias visibles, de que perceptiblemente no existe entre ambos Organos ninguna
semejanza. Los seres ya no forman un conjunto continuo como en la época clasica. Hay saltos
en su organizacion, y el fundamento de ésta no permanece en la superficie, los seres viven en
planos diferentes para mantener la vida. De ahi, el concepto de lo vivo permite la introduccioén
de la historicidad viva y de la finitud en el espacio de los seres naturales.

Por ultimo, el cambio decisivo de episteme que dard lugar a la emergencia del hombre
moderno serd el que tiene lugar en el lenguaje, que deja de ser medio de conocimiento como
modo de representacion para pasar a ser objeto de conocimiento. El lenguaje se separa de las
representaciones, ya no se entrecruza con ellas. El nominalismo clasicista se disuelve. El
discurso, como lugar de las representaciones y los seres, punto de unioén entre naturaleza y
naturaleza humana, se pierde. Las lenguas se confrontan no ya por lo que designan, sino por
lo que las liga unas a otras. “Ahora hay un mecanismo interior de las lenguas que determina
no solo la individualidad de cada una de ellas, sino también sus semejanzas con las otras: es
este mecanismo, portador de identidad y de diferencia, signo de vecindad, marca de
parentesco, el que va a convertirse en soporte de la historia. Gracias a ¢él, podra decirse la
historicidad dentro del espesor de la palabra misma’>. El conocimiento estara, por lo tanto,
en las leyes que rigen la gramatica general, la historia natural y el analisis de las riquezas:
filologia, biologia y economia politica. El “espiritu oscuro” de un “pueblo que habla”, el
“esfuerzo incesante de la vida” y la “fuerza sorda de las necesidades” se escapan al modo de
ser de la representacion. Ahi, dird Foucault, reside la grandeza de Sade, en el equilibrio entre
la ley sin ley del deseo y el ordenamiento meticuloso de la representacion discursiva.

U bid., p. 252
32 fbid., p.232

142

ENERO
2015



El no acontecimiento | Teresa Villaverde Martinez

Quiza Juliette, en el nacimiento de la cultura moderna, ocupan la mismaposicion que Don
Quijote entre el Renacimiento y el clasicismo... Los personajes de Sade le responden, en el otro extremo
de la época clasica, es decir, en el momento del ocaso. No es ya el triunfo irénico de la representacion
gg)bre la semejanza; es la oscura violencia repetida del deseo que agita los limites de la representacion.

Este nuevo espacio hecho de relaciones internas para asegurar una funciéon estara
formado por organizaciones discontinuas. El cuadro de simultaneidades sin rupturas se
quiebra y el desgarro del deseo golpea el limite de la representacion. Es en este limite, donde
tienen lugar los cambios, donde el espacio se pulveriza, se agrieta. Si el cuadro ya no tiene
sentido el espacio carece de valor. La organizacion es ahora temporal, la metafisica del siglo
XIX sera, en todo caso, memoria. De Hegel a Nietzsche se indagard en qué significa para el
pensamiento tener historia, tener una distancia del origen. Ese origen donde la arqueologia
busca el momento primitivo del lenguaje, cuando éste era pura designacion.

Las escenas de Sade recogerdn la violencia del deseo “en el despliegue de una
representacion trasparente y sin defecto”, Juliette es el Gltimo de los relatos clasicos como la
Ideologia es la ultima de las filosofias clasicas, que recogera en “el relato de un nacimiento
todas las formas, hasta las mas complejas, de la representacion™*. La llegada de la critica
kantiana sera en cambio el umbral de la modernidad, interrogando a la representacion desde
sus condiciones de posibilidad, desde sus limites de derecho.

Pero en el acontecer de la Modernidad, la literatura ya no utilizara el lenguaje como
Nombre, ni como ornamento, ni remitird a otra cosa que no sea ¢l mismo. En el reverso de la
filologia, del lenguaje como objeto de estudio, la literatura se emancipa, se escinde del
discurso de la ideas y se encierra en si misma, regresa perpetuamente sobre si misma,
remitiendo s6lo a su propia forma, como subjetividad escribiente, convergiendo hacia el
simple acto de escribir.

Silenciosa, cauta deposicion de la palabra sobre la blancura de un papel en el que no
puede tener ni sonoridad ni interlocutor, donde no hay otra cosa qué decir que no sea ella
misma, no hay otra cosa qué hacer que centellear en el fulgor de su ser.”

Con la rotura de la unidad del discurso, el lenguaje aparecié segiin modos distintos de
ser, cuya unidad no podia ser restaurada. Sin embargo, ese destino que corre el lenguaje tras
la rotura de la episteme clasica difiere del que corren la vida o el trabajo. La disociacion del
cuadro de la historia natural no provoco la dispersion de los seres vivos, sino que los agrupo
en torno a la vida. De la misma manera, al desaparecer el analisis de las riquezas, todos los
procesos econdmicos se organizaron en torno a la produccién y a lo que la hacia posible.

El inicio de la modernidad, por lo tanto, no se situa en el momento en que se buscod
aplicar métodos objetivos al estudio del hombre, sino “en el dia en que se constituyd un
duplicado empirico-trascendental al que se dio nombre de hombre™*. Donde antes estaba la
representacion que contenia lo representado, el ser, pasa a abrirse un espacio donde se

3 fbid., p.208
* Ibid., p. 238
3 Ibid., p. 238
3 1bid., p. 310

143

ENERO
2015



El no acontecimiento | Teresa Villaverde Martinez

sostiene el hombre como proceso de vida, de trabajo, de lengua. Es histérico y en tanto que
tal, es finito.

En el intersticio entre las ciencias empiricas y la filosofia, las ciencias humanas
conquistan su positividad trazando una red de relaciones en las que el hombre se sitlia como
objeto de de conocimiento, disolviendo su especificidad pero, al tiempo, ofreciéndole la
posibilidad de conocerse como sujeto, desarmando sus estructuras inconscientes. El trayecto
de las ciencias humanas se dard siempre entre lo consciente y lo inconsciente, y trataran de
reducir las representaciones a sus estructuras trascendentales. Asi, hacen posible un modo de
conocimiento, el hombre-objeto de saber, pero al tiempo generan nuevas representaciones por
las que el hombre se reconoce: “Diluyen al hombre en una red de esquemas de
funcionamiento que permiten su conocimiento como objeto, pero construyen con dichos
esquemas nuevas representaciones en las que el hombre asienta su reconocimiento subjetivo.
Esto supone la posibilidad inminente de la muerte del hombre™’. Las grandes categorias que
trazan una red de relaciones entre los diferentes regimenes de las ciencias humanas se
estructuran en torno a binomios —funcién-norma, conflicto-regla, significacion-sistema—, que
seran la condiciéon a partir de la cual el hombre puede saber. En cambio, la historia, al
entender al hombre como objeto de estudio y negarlo como su sujeto, lo funda como un
objeto expuesto al acontecimiento.

Lo que me ha sorprendido, casi pasmado, de las palabras y las cosas, es que el Foucault que
conoci como militante pretende ahora que el sujeto ya no existe, que es una pequefia ondulacion en la
superficie del agua... Nos ofrece instantaneas notables, pero fijas; tiene mucho cuidado de no detenerse
sobre lo que, en el interior de esos espacios epistémicos, los pone a en tela de juicio.*®

Con este parrafo retomo la critica de d’Allonnes que sefialaba al principio para
entender la nocion de sujeto que Foucault rechaza en Las palabras y las cosas, pero que
retoma mas adelante como subjetivismo. Esta nocion se hace especialmente importante hoy
dado que, si en cierta medida es necesario liberar al hombre de si mismo, en el nuevo periodo
que se abre el hombre se finge sujeto, pero ofreciéndose como objeto de deseo, como fetiche
de si mismo, es decir, como imagen y, por lo tanto, el deseo es hoy el objeto. El deseo ya no
se encuentra en el limite de lo representado, sino que es lo representado. Las representaciones
deseantes se inscriben en un mundo paralelo en el que las cosas solo son creadas, el hombre
que fuera objeto de la historia ahora es la historia, es sujeto-historia, pero no como sujeto que
crea la historia en el sentido consciente y activo, ni como objeto que puede ser estudiado, sino
como sujeto-historia pasivo que se archiva. Analicemos esto desde tres conceptos
foucaultianos, algunos compuestos: subjetivacion, historia y episteme.

Del sujeto a la subjetivacion

Dosse sefala en su Historia del Estructuralismo, al tratar la sexualidad, que Foucault
reintegra al sujeto en su trabajo tedrico™. Sin embargo, como el mismo autor explica, cuando
el filésofo francés escribe La arqueologia del saber para dar respuesta a las criticas y
preguntas que se le han hecho respecto a Las palabras y las cosas, en ambos libros permanece

37 Cfr. Morey, Miguel (2014) Lectura de Foucault, Madrid, Sexto Piso, p. 209

¥ Dosse, Francois (2004) Historia del estructuralismo, Tomo II: El canto del cisne, 1967 hasta nuestros dias,
Madrid, Akal Universitaria, 2004, p. 115. Cita 25, Olivier Revault d”Allonnes, entrevista con el autor.

39 Dosse, Francois (2004) Historia del estructuralismo, Tomo II: El canto del cisne, 1967 hasta nuestros dias,
Madrid, Akal Universitaria, p. 318

144

ENERO
2015



El no acontecimiento | Teresa Villaverde Martinez

. ., . . . , . . 40
la intencion de “disolver la conciencia de si en el discurso-objeto”™, o cuando expresa que

ambas obra atacan la teoria del sujeto, aunque haya un giro de la reflexién foucaltiana en el
sentido de una historizacion. El sujeto sigue estando descentrado. “El hombre estd en trance
de desaparecer™'. Por lo tanto, parece mas acertado decir, con Deleuze, que cuando Foucault
recupera una cierta nocion de sujeto lo hace mas bien de la subjetivacion:

Es, como minimo, dificil decir que la filosofia de Foucault es una filosofia del sujeto. En todo
caso, lo habria sido cuando Foucault descubrié la subjetividad como tercera dimension. (...) necesitara
varios afios de silencio para acceder, en sus ultimos libros, a esta tercera dimension. (...= Foucault tiene
la necesidad de una tercera dimensién porque tiene la impresion de haber quedado encerrado en las
relaciones de poder, de que la linea se termina o de que no ha llegado a “tranquearla”, de que le falta
una linea de fuga. Lo dice, en términos espléndidos, en La vida de los hombres infames. Se invocan
focos de resistencia pero, ;de donde proceden tales focos? Se necesitard mucho tiempo para encontrar
una solucion, ya que, de hecho, se trata de inventarla. ;Puede decirse entonces que esta nueva
dimension es la del sujeto? Foucault no emplea nunca la palabra sujeto como persona ni como forma de
identidad, sino las palabras “subjetivacion”, como proceso, y “si mismo”, como relacién (relacion
consigo mismo). (...) Se trata de una relacion de la fuerza consigo misma (mientras que el poder
contemplaba las relaciones de las fuerzas con otras fuerzas), se trata de un pliegue de la fuerza. De
acuerdo con la manera en que se pliega la linea de las fuerzas, se constituyen modos de existencia, se
inventan posibilidades de via que implican también la muerte, nuestras relaciones con la muerte: no ya
la existencia como sujeto, sino como obra de arte. Se trata de inventar modos de existencia, siguiendo
reglas facultativas, capaces de resistir al poder y de hurtarse al saber, aunque el saber intente penetrarlas
y el poder intente apropidrselas. (...) tampoco hay en Foucault un retorno al sujeto. Pensar que Foucault
ha redescubierto o reencontrado la subjetividad que antes habia negado es un malentendido al menos
tan profundo como el de la muerte del hombre*. Yo diria incluso que la subjetivacion tiene poco que
ver con el sujeto. Se trata mas bien de un campo electronico o magnético, una individuaciéon y no
personas o identidades. Lo que Foucault llamaba, en otras ocasiones, la pasion. Esta idea de
subjetivacion no es, en Foucault, menos original que sus ideas de poder o de saber: las tres constituyen
una manera de vivir, una extrafia figura de tres dimensiones, y también la mas grande de las filosofias
modernas (dicho sea sin una pizca de ironia).”

Atendiendo a esta nocion de subjetivacion o de si mismo que explica Deleuze,
podemos decir que ésta encierra mas bien la pasion, las fuerzas que el sujeto encierra, y que
esta fuga, siguiendo el lenguaje deleuziano, se corresponde con el anhelo perpetuo de
Foucault de resistir frente a la articulacion del poder, de crear nuevos modos de vida, nuevos
estilos, si se quiere decir con Nietzsche, con los que imponer cierta voluntad del individuo
contra el sistema.

* Ibid. p. 278-279. Cita 46, Devignaud, Jean, Le nouvel observateur, 20 de abril, 1969

1 Ibid., p. 272. Cita 24, Foucault, Michel, La arqueologia del saber

2 Se ha hecho como si Foucault estuviese anunciando la muerte de los hombres existentes (“qué exageracion”),
o al contrario, como si estuviese Unicamente sefialando un cambio en el concepto de hombre (“no es mas que
es0”). Pero no se trata de una cosa ni de la otra. Se trata de una relacion de fuerzas con una forma dominante que
deriva de ellas. Consideremos las facultades del hombre: imaginar, concebir, querer, etc.: ;jcon qué otras fuerzas
entran en relacion en tal época, y qué forma componen? Puede suceder que las fuerzas del hombre entren en la
composicién de una forma no humana sino animal o divina. Por ejemplo, en la época clasica, las fuerzas del
hombre entran en relacion con las fuerzas del infinito, con “6rdenes de infinito”, aunque el hombre esté formado
a imagen de Dios y su finitud sea s6lo una limitacién del infinito. En el siglo XIX surge la forma Hombre,
porque las fuerzas del hombre se componen con otras fuerzas de finitud descubiertas en la vida, en el trabajo y
en el lenguaje. De modo que hoy es usual decir que el hombre se enfrenta a nuevas fuerzas: el silicio y ay no
simplemente el carbono, el cosmos y no ya el mundo... Foucault se une a Nietzsche para renovar la cuestion de
la muerte del hombre. Y, si el hombre ha sido un modo de aprisionar la vida, ;no ha de liberarse necesariamente
en otra forma de la vida en el hombre mismo? [Deleuze, Gilles, Conversaciones, Edicion electronica de la
Escuela de Filosofia Universidad ARCIS, p. 78]

* Deleuze, Gilles, Conversaciones, Edicion electronica de la Escuela de Filosofia Universidad ARCIS, p. 79-80

145

ENERO
2015



El no acontecimiento | Teresa Villaverde Martinez

En la misma linea se puede entender la evolucion del concepto de episteme que
desaparece en La arqueologia del saber, pero que reescribe como respuesta a una pregunta de
la revista Esprit: “Un pensamiento que introduce la coaccion del sistema y la discontinuidad
en la historia de la mente, ;no suprime todo fundamento a una intervencién politica
progresista?”. Para responder a la cuestion Foucault vuelve sobre la nocion de episteme “para
desplazar la definicién que aparecia establecida en Las palabras y las cosas de una gran teoria
subyacente, y la sustituye por la de un espacio de dispersion que hace posible una pluralidad
de analisis siempre diferenciados. Parece que la nocion derrideana de diferencia ha tenido una
influencia importante sobre las posiciones de Foucault”*, que defendera ahora que la
“episteme no es un estadio general de la razén, es una relacion compleja de diferencias
sucesivas”, remarcando las relaciones causales que acercan todos los fendmenos para
remitirlos a una causa Gnica por el “haz polimorfo de las relaciones”. Es decir, tanto en el
fenémeno de subjetivacion que Foucault utilizard, como en la nociéon de episteme
transformada, se hacen eco de las de las relaciones del sujeto consigo mismo, del poder y del
sistema de conocimientos. Precisamente la nocidon de sistema, ligada a la historia, tendra un
papel fundamental en Las palabras y las cosas. Puesto que el hombre historico es el hombre
vivo, todo contenido de la historia se psicologiza, se sociologiza, se analiza desde el primas de
las ciencias humanas. Al mismo tiempo, ningiin contenido de las ciencias humanas puede
permanecer estable, dado que es historico en tanto que el hombre es objeto de la historia. Para
comprender estas evoluciones, los cambios, las transiciones, las ciencias humanas han caido,
respecto a los binomios que les sirven de eje, menos del lado del estudio de modelos vivos y
mas del de los modelos tomados del lenguaje. Asi, la red que atraviesa las ciencias se decanta
por la norma, la regla y el sistema, en detrimento de la funcion, del conflicto, de la
significacion. Cuando el andlisis del hombre se hizo desde el punto de vista del modelo
cercano al lenguaje, dejo al mismo tiempo de lado lo més vivo, de forma que cada conjunto
recibid de si mismo su propia coherencia y su propia validez.

Todo puede ser pensado dentro del orden del sistema, de la regla y de la norma. Al pluralizarse
—ya que los sistemas son aislados, ya que las reglas forman conjuntos cerrados, ya que las normas se
plantean en su autonomia— el campo de las ciencias humanas se encontréficado: de golpe dejo de estar
escindido de acuerdo con una dicotomia de valores. Y si se piensa que Freud, mas que ningun otro,
acerco el conocimiento del hombre a su modelo filologico y lingiiistico, pero que fue también el
primero en haber tratado de borrar radicalmente la separacion entre lo positivo y lo negativo (de lo
normal y lo patologico, de lo comprensible y lo incomunicable, de lo significante y lo insignificante), se
comprende como anuncia el paso de un andlisis en términos de funciones, de conflictos y de
significaciones a un andlisis en términos de normas, de reglas y de sistemas y asi todo ese saber en el
interior del cual se dio la cultura occidental en un siglo una cierta imagen del hombre gira en torno a la
obra de Freud, sin salir empero de su disposicion fundamental. *°

Es decir, la pareja significacion-sistema asegura la representabilidad del lenguaje
(como texto o estructura analizados por la filologia y la lingiiistica) y la presencia cercana
pero retirada del origen (tal como se manifiesta como modo de ser del hombre por la analitica
de la finitud). Por otro lado, el conflicto muestra la necesidad, y el conflicto o el interés que
no se dan a la conciencia que los experimenta pueden tomar forma en la representacion. Al
tiempo, la regla muestra que la violencia del conflicto, la insistencia de la necesidad y la ley
del deseo ya estan organizados por un impensado que no sélo les prescribe su regla, si no que

* Dosse, Francois (2004) Historia del estructuralismo, Tomo II: El canto del cisne, 1967 hasta nuestros dias,
Akal Universitaria, p. 185

* Ibid., p. 18. Cita 33, Foucault, Response a une question, Esprit, mayo de 1968, pp. 854/858

* Foucault, Michel (1968) Las palabras y las cosas, Argentina, Siglo XXI editores, p. 350

146

ENERO
2015



El no acontecimiento | Teresa Villaverde Martinez

los hace posibles a partir de determinada regla. La funcion, por su parte, muestra como las
estructuras de la vida pueden dar lugar a la representacion, incluso cuando son inconscientes.
Pero estas categorias son, ademads, aquello a partir de lo cual el hombre puede ofrecerse a un
saber posible, y lo hacen desde estas formas que no son transparentes a la conciencia ingenua,
y que no tienen lugar en la experiencia humana —las normas, las reglas, el sistema, no se dan
empiricamente, pero delimitan cualquier conocimiento de forma inconsciente. Esta clave
estructuralista queda ligada a la ciencia de sistemas actual. En el orden sistémico y en el
estructuralista, la pretension global sefiala que la suma de las partes es mas que el todo:

El triangulo estructural lingiiistica/antropologia/psicoanalisis, que tenia como finalidad
disolver al hombre, es sustituido por toda una constelacion formada por ciencias de la comunicacion, de
la computacion, de la cognicion, de la organizacion... en ambos casos, el modelo cibernético ha
desempefiado un papel fundamental en la nociéon de autorregulacion, propia del funcionamiento de la
estructura, y luego en la conexion de los sistemas naturales y artificiales con sus conceptos de caja
negra funcional, de comportamientos y subsistemas con un fin. (...) Del estructuralismo al sistemismo
se encuentra el mismo postulado globalista segun el cual el todo es més que la suma de las partes, asi
como el mismo deseo de universalismo.*’

Esta ciencia de los sistemas se separa del estructuralismo en cuanto a su idea de
organizacion, dado que promueve la emergencia y el orden nacido del ruido, del desorden.
Sin embargo, dichas nociones son mas bien un elemento que responde al lado del poder —de
los poderes—, que del sujeto o de la subjetivacion del individuo. En los sistemas funcionales
de las ciencias de la comunicacion y de la formacion, el sujeto pierde el en si y se transforma
en un sujeto-objeto. Un sujeto que se cree consciente pero que se organiza en tanto que
elemento-objeto controlado —observado— por los poderes. En el sistema, la invasion temporal
es radical no ya como historia en el sentido de pasado o memoria, sino como inscripcién o
registro instantaneo. La escritura se da de forma simultdnea a la accion, las palabras son datos
y las cosas, también: las palabras y las cosas se funden. Siguiendo a Paul Virilio, la lucha del
poder no ha sido por la conquista del espacio, sino del movimiento, de la velocidad®.
Extendiendo esta idea, la velocidad es respecto del tiempo, y lo propio de un tiempo veloz en
cuanto al lenguaje ya no es la palabra, ni el nombre, ni el verbo ser. Es el dato, la imagen-dato
que registra la historia en presente. Todo lo que es abarcado por el sistema es imagen. El
individuo es parte de la historia como sujeto, es decir, la historia es hoy el registro de la
imagen dato de todos los sujetos, de cada uno de ellos individualmente como objeto de
conocimiento, anulando sus relaciones y dinamitando su voluntad.

La archivistica nunca habia sido tan potente como en la era de la cibertecnia y de la
informacion. En este nuevo mundo paralelo que se representa a si mismo en otro plano, que es
representacion mental de si mismo, ya ni siquiera la nocién de simulacro de Baudrillard tiene
sentido, pues no hay un referente que perder, no hay nada que sustituir. Las palabras y las
cosas son una, puesto que todo este mundo es una sola creacion-representacion de cosas y
palabras. Y la union de ambas se da en la imagen-dato. El sujeto se convierte por tanto en
imagen-objeto. Todo es representado, todo es visible en apariencia. No hay dobleces, cada
movimiento es lo que parece ser. Como las matemadticas, el sistema ciberespacial es una
creacion. Pero en ella, sin embargo, se representan los sujetos y lo hacen como fetiches, como
su deseo. En un espacio donde todo es creacion lo inconsciente no tiene cabida —dado que no

*" Dosse, Francois (2004) Historia del estructuralismo, Tomo II: El canto del cisne, 1967 hasta nuestros dias,
Akal Universitaria, p. 477
* Cfr. Virilio, Paul (1988) Estética de la desaparicion, Barcelona, Editorial Anagrama

147

ENERO
2015



El no acontecimiento | Teresa Villaverde Martinez

es representable—, el sujeto mismo se muestra como deseo, y en tanto que tal, como valor. Sin
embargo, este mundo paralelo tiene influencia en el mundo, digadmoslo de esta manera, real-
material. El poder que opera es el mismo y su velocidad de archivo, de registro de datos, esta
escribiendo hoy la historia en tiempo real y siempre desde el aqui. El museo, los jardines
botanicos y cualquier otra reorganizacion espacial parece carecer de sentido. Es la imagen, la
red, la conexion, el vinculo, y la velocidad que los une a todos ellos, accesibles —es decir,
posibles de conocer— a través de la imagen. La imagen, sin embargo, no es mas natural, no es
la imagen limpida renacentista, no es la semejanza con la realidad, ni lo pretende, no genera la
realidad. Tampoco es la hiperrealidad porque no trata de sustituir al referente, es
autorreferencial, creacion absoluta sin fallas, donde el movimiento perpetuo sepulta la mayor
falla de todas: la falta de acontecimiento™. El sistema de registro realiza una vigilancia
exhaustiva cuyo éxito radica en gran parte en la autorregulacion de los individuos a través de
su propia imagen dato, en la cual se imprimen las huellas de sus acciones. Estas huellas son
cddigos, series. Ya no es necesario por tanto ejercer un control del cuerpo, porque el cuerpo
ha desaparecido reduciéndose a codigos. Ya no hay una realidad y un documento, sino un
gran documento-realidad, lenguaje-cosa. En este continuum historico-binario de movimiento
constante, para lograr una disrupcion es necesario romper el ritmo frenético instantaneo del
registro. Se hard a un tiempo como acontecimiento discursivo y acontecimiento
revolucionario. Dado que los discursos son las acciones del gran documento, cualquier
introduccion de una serie nueva en sus codigos generara asimismo otras acciones-enunciado,
un nuevo registro no contemplado que genere un corte discontinuo. Sin embargo, no podra ser
un auténtico acontecimiento foucaultiano, puesto que no tendrd lugar por azar, ni mucho
menos serd inexplicable. Bastara con seguir las huellas que han dejado las imagenes dato para
comprender la serie. Serd, en todo caso, el no-acontecimiento registrativo.

Bibliografia

Deleuze, Gilles, Conversaciones, Edicion electronica de la Escuela de Filosofia
Universidad ARCIS

Dosse, Francois (2004) Historia del estructuralismo, Tomo II: El canto del cisne, 1967
hasta nuestros dias, Madrid, Akal Universitaria

Foucault, Michel (1968) Las palabras y las cosas, Argentina, Siglo XXI editores

Morey, Miguel, (2014) Lectura de Foucault, Madrid, Sexto Piso

* Acontecimiento [en Foucault]: Suceso que sefiala una discontinuidad en la historia. Posee una periodicidad y
ritmos propios no explicables por las reglas de la causalidad propuestas por los historiadores seguidores de la
idea de continuidad y progreso. En el periodo arqueoldgico, el acontecimiento es asociado a lo que se enuncia
(acontecimiento discursivo), mientras que en el periodo genealdgico es vinculado a lo que acaece como
revolucionario (acontecimiento revolucionario). La revolucién irani se produce cuando se dan series de acciones
que confluyen con otras series de actuaciones en series de series y provocan un suceso inédito e inexplicable
mediante causalidades econdmicas, religiosas, sociales o politicas. El acontecimiento es radicalmente extrafio,
inexplicable y azaroso. Existe una teleologia negativa del acontecimiento, pues sin ser sustancia, accidente,
calidad, o proceso de un cuerpo, tampoco es inmaterial. No se da una definicion positiva del acontecimiento sino
que se postula un descarte de realidades que no es. (Sauquillo, Julian (2012) Para leer a Foucault, Madrid,
Alianza Editorial, p. 177]

148

ENERO
2015



El no acontecimiento | Teresa Villaverde Martinez

Sauquillo, Julian (2012) Para leer a Foucault, Madrid, Alianza Editorial, 2012

149

ENERO
2015






	Blank Page



