
135  

E N E R O    
2 0 1 5  

 
	
  

 
El no acontecimiento | Teresa Villaverde Martínez 

 
 

 

	
  

	
  

El  no  acontecimiento  
Teresa  Villaverde  Martínez  
Licenciada  en  Filosofía  y  Periodismo  
Universidad  Nacional  de  Educación  a  Distancia    
  

	
  
Dos ideas específicamente estructuralistas fueron expuestas por el libro Las palabras y 

las cosas de Michel Foucault en 1967: la desaparición del sujeto y la noción de episteme, 
ambos elementos fuertemente ligados entre sí y con la evolución del pensamiento del autor. 
La publicación de este libro, que el mismo Foucault catalogó de lectura para especialistas, 
provocó una agitación generalizada por los postulados que proponía. Levy-Strauss había 
estudiado las estructuras lingüísticas previas a toda configuración cultural o histórica. Lacan 
había analizado las estructuras que se articulan en el inconsciente del sujeto como yo, 
enmarcándose dentro del psicoanálisis. Foucault entendió que era necesario proclamar la 
muerte del hombre. El filósofo francés se propone estudiar la historia a través de la 
arqueología, es decir, determinando las condiciones de posibilidad de los discursos, de las 
palabras que se articulan, los giros que se dan en el Clasicismo y de nuevo en la Modernidad 
hasta nuestros días, dar luz sobre cómo las cosas se configuran en función de cómo se 
articulan los discursos sobre ellas. El significado es creado por los significantes. Las palabras 
no son mediadoras, sino que dan lugar a las cosas. No son las categorías kantianas las que 
proporcionan un marco a través del cual se accede al conocimiento, no son trascendentales ni 
pueden serlo, responden a las estructuras sociales que tienen lugar en cada momento histórico. 
El individuo se encuentra encerrado en dicha relación discursiva, en dicha estructura de saber, 
en una episteme, el sujeto como tal es él mismo una creación lingüística. El hombre moderno, 
lo que se conoce como tal, no es el centro de lo que es, sino un concepto más de una 
articulación del discurso, de las palabras. Foucault trata en Las palabras y las cosas de 
distinguir el contexto que configura los saberes, de lo que está condicionado a priori por el 
orden de las expresiones posibles, y realiza para ello un doble análisis:  

a) describir el régimen de los discursos en un momento histórico dado, determinando esa 
especie de isomorfismo, dibujando así lo que para una época es decible. b) describir el régimen según el 
cual el discurso entra en contacto con un régimen de materialidad, que por su parte es relativamente 
autónomo respecto al discurso, está determinado por necesidades infraestructurales, dando cuenta de las 
modificaciones que este encuentro implica para ambos órdenes: el discursivo y el institucional.1  

Analizar la noción de sujeto –o proclamar su fin– en Foucault, sus vaivenes teóricos, 
implica perseguir su propio discurrir, respondiendo a sus propias correcciones y cambios, a 
sus derivas entre el estructuralismo y el no-estructuralismo, a sus necesidades intelectuales 
ligadas siempre a una práctica activista, comprometida con los hechos, a una ética, a un estilo 
de vida2. Comenzar a leer a Foucault desde Las palabras y las cosas es, por lo tanto, iniciar 
con él una andadura por la articulación de sus conceptos, de sus teorías, del propio 
estructuralismo, descubrir los elementos conceptuales a los que más adelante dará respuestas. 
Hablar del recorrido teórico de Foucault, es siempre hablar de lo concreto en vez de lo 
universal, de su propia experiencia, de sus estudios y análisis someros a raíz de esa 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 Morey, Miguel (2014) Lectura de Foucault, Madrid, Sexto Piso, p. 105. 
2 Deleuze, Gilles, Conversaciones, 1972-1990, Edición electrónica de la Escuela de Filosofía Universidad 
ARCIS, p. 86. La constitución de los modos de existencia o de los estilos de vida no es exclusivamente estética 
sino que es, en los términos de Foucault, ética (lo que se contrapone a “moral”).  



136  

E N E R O    
2 0 1 5  

 
	
  

 
El no acontecimiento | Teresa Villaverde Martínez 

 
 

 

	
  

	
  

experiencia. A lo largo de este trabajo, por lo tanto, trataré de hacer un recorrido inicial por lo 
que Las palabras y las cosas dice y no dice respecto al sujeto, ligando esta idea a las nociones 
de episteme y de historia. En un segundo momento, en cambio, trataremos de utilizar Las 
palabras y las cosas como Foucault consideraba que debía ser utilizado un libro, como una 
herramienta que nos ayude a arrojar luz sobre el sujeto consciente en la actualidad, su 
supervivencia, lo que queda del hombre.  

Plantear así este ensayo, desde los postulados e ideas foucaultianas para tratar arrojar 
luz desde sus conceptos a una nueva realidad concreta implica dejar fuera, en gran medida, las 
críticas diversas que se le han hecho a Foucault, así como las teorías a surgidas a partir de su 
pensamiento. Primero, porque resultan inabarcables desde un trabajo escueto como es el que 
presento. Segundo, porque pese a las críticas y superaciones que haya habido del trabajo del 
pensador francés, sus conceptos, su método, sus herramientas, es decir, sus palabras, siguen 
teniendo una aplicación en la actualidad. Sin embargo, sí se considerarán algunas críticas 
esenciales de las que el pensador se defendió después de la publicación del libro, explicando 
de esta manera más en profundidad los postulados propuestos en Las palabras y las cosas; o 
bien aquellas que provocaron un cambio en la evolución de su pensamiento, que nunca dudó 
en abandonar aquellos postulados que lo bloqueaban3 y en transformarlos si así lo consideraba 
necesario. Esa mutación supone un acercamiento a algunos escritos posteriores al libro que 
aquí se trata, pero se recogerá para arrojar luz sobre las derivas del pensamiento foucaultiano 
y, en cierta medida y en tanto que fue representante paradigmático de esta corriente, como las 
derivas del mismo estructuralismo.  

Episteme y locura  

Comencemos por una denuncia que ataca los elementos esenciales de esta obra de 
Foucault, la de Revault d’Alonnes contra Las palabras y las cosas, obra en la que ve “una 
máquina de guerra contra la perspectiva histórica, la expresión de la tecnocracia gestora, el 
gusto inmoderado por las palabras que permite un rechazo de las cosas, el predominio de las 
instantáneas, una concepción resueltamente relativista y el discontinuismo de la 
aproximación”4. La máquina de guerra contra la perspectiva histórica supone más bien una 
nueva perspectiva arqueológica que indaga en los métodos de conocimiento de cada época y 
su estructuración como saber discursivo, que da lugar a un engranaje sólido de conceptos 
como si el lenguaje que los articula fuera un mero mediador entre las cosas y el conocimiento 
que se tiene de ellas, cuando más bien corresponde a un ejercicio de poder que establece una 
nomenclatura, un método y una forma de aproximación. Foucault explica así la importancia 
de abrir una grieta entre el lenguaje y las cosas a partir del estudio del sistema general del 
pensamiento de cada época:  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
3 Su pensamiento está hecho de dimensiones trazadas y exploradas sucesivamente, siguiendo una necesidad 
creadora, pero que no están comprendidas unas en otras. Como una línea quebrada cuyas orientaciones diversas 
testimonian acontecimientos imprevisibles, inesperados (Foucault siempre sorprendió a sus lectores) (…) Tiene 
usted toda la razón al decir que lo que se precisa es comprender es “transición”. [DELEUZE, Gilles, 
Conversaciones, Edición electrónica de la Escuela de Filosofía Universidad ARCIS, p. 79] 
4 Morey, Miguel (2014) Lectura de Foucault, Madrid, Sexto Piso, p. 115  



137  

E N E R O    
2 0 1 5  

 
	
  

 
El no acontecimiento | Teresa Villaverde Martínez 

 
 

 

	
  

	
  

Es muy posible escribir una historia del pensamiento clásico tomando como puntos de partida 
o como temas estos debates5. Pero con ello no se hará las opiniones, es decir, de las elecciones hechas 
según los individuos, los medios, los grupos sociales; y va implícito en ello todo un método de 
investigación. Si se quiere intentar un análisis arqueológico del saber mismo, no son pues estos célebres 
debates los que deben servir como hilo conductor y articular el propósito. Es necesario reconstituir el 
sistema general del pensamiento, cuya red, en su positividad, hace posible un juego de opiniones 
simultáneas y aparentemente contradictorias.6 

Foucault alienta una perspectiva histórica centrada en el método de investigación 
concreto que da lugar a las opiniones, los medios, los grupos sociales, la episteme que 
subyace a todo ello, el sistema de signos, de significantes que lo hace posible y le da sentido. 
Y en este recorrido busca encontrar sus fallas, sus pliegues, sus discontinuidades. Quizá por 
ello su perspectiva sea, como señala d´Allonnes, relativa7 en cuanto a los elementos y 
conceptos de análisis, pero no en cuanto al estudio de la episteme característica de cada 
periodo. Y dado que el concepto de episteme es central en este texto, su concepción histórica 
no es discontinua ni instantánea, en todo caso, serial, ya que es ésta, y no la continuidad, la 
forma de la unidad en la episteme. En tanto que Foucault estudia el proceso epistemológico a 
lo largo de la historia, su trabajo es por lo tanto también unitario en tanto que serial, pero no 
discontinuo ni arbitrario. Su objetivo no fue buscar los cortes absolutos ni discontinuidades 
radicales entre las epistemes. Más bien al contrario: “He puesto de manifiesto la forma de 
paso de un estado a otro”8.  

 “La noción de episteme funciona como un término operativo por el que se nombra la 
articulación relativamente estable de las reglas de formación del saber entre dos mutaciones; 
articulación inconsciente que no es estudiada desde la perspectiva de su continuidad: si la episteme 
tiene una unidad, ésta no pertenece al orden de la estructura, es a lo sumo una “serie de series”.9  

Esta aproximación de Morey al concepto de episteme de Foucault se corresponde más 
con una intuición que con una definición rigurosa del concepto10, pero sirve como base para 
entender la continuidad entre los tres giros que han tenido lugar en las configuraciones del 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
5 Foucault se refiere aquí a los debates de opinión que se han dado en el centro de saber –el cuadro– durante los 
siglos XVII y XVIII, y en cuya organización las opiniones se han alojado “en forma muy natural”. Dicho cuadro 
es, como se verá más adelante, “la figura que mejor muestra el carácter doble bajo el que el clasicismo piensa la 
representación”. [Morey, Miguel (2014) Lectura de Foucault, Madrid, Sexto Piso, p. 168] 
6 Foucault, Michel (1968) Las palabras y las cosas, Argentina, Siglo XXI editores, p. 81  
7 A Foucault se le han achacado críticas diversas al respecto, tanto a su recorrido histórico como a su elección de 
elementos sujetos a su análisis arqueológico. Así, por ejemplo, Pierre Vilar, al respecto de Las palabras y las 
cosas, “le opone que los elementos de una macroeconomía de las cuentas de la nación ya están presentes en la 
España del Siglo de Oro, que descubre entonces la importancia de la noción de producción”, y Jacques Derrida 
le acusará de no haber abandonado del todo la noción de sujeto en su Historia de la locura. Aunque el sujeto 
elegido sea la cara oculta de la historia, su envés, Foucault comete el error de preservar la idea de un sujeto que 
atraviesa la historia: la locura. “Es lo más loco que hay en su proyecto”, diría Derrida. Al mismo tiempo, pondrá 
en tela de juicio la validez de la pareja binaria razón/locura, –reparto que permite a Foucault exhumar la parte 
maldita de la historia occidental– mostrando que el hecho de fundar el cogito no está sometido, en Descartes, a la 
condición previa de la eliminación de la locura [Cfr. Dosse, Francois (2004) Historia del estructuralismo, Tomo 
II: El canto del cisne, 1967 hasta nuestros días, Madrid, Akal Universitaria]. 
8 Cfr. Dosse, Francois (2004) Historia del estructuralismo, Tomo II: El canto del cisne, 1967 hasta nuestros 
días, Madrid, Akal Universitaria, p.115. Cita 28: Foucault, Michel, entrevista con R. Bellour, Les Lettres 
Françaises, 15 de junio de 1967.  
9 Morey, Miguel (2014) Lectura de Foucault, Madrid, Sexto Piso, p. 155 
10Morey explica que el mismo Foucault dejó este concepto sin una caracterización precisa, abandonándolo 
posteriormente, y esta ausencia es, precisamente “el origen de muchas de las variadas distorsiones que ha 
sufrido”. [Íbid] 



138  

E N E R O    
2 0 1 5  

 
	
  

 
El no acontecimiento | Teresa Villaverde Martínez 

 
 

 

	
  

	
  

saber moderno, desde el Renacimiento hasta hoy, dando lugar a lo que entendemos por el 
hombre.  

El giro del Renacimiento al Clasicismo queda reflejado en la figura de Quijote, donde 
confluyen la representación pura propia del saber clásico y la semejanza como ley de la 
similitud que articulaba el conocimiento en la época renacentista11. La teoría del signo durante 
el Renacimiento marcaba una relación a tres: la del signo y su sentido con aquello que 
permitía relacionar ambos, la semejanza que se daba en el significante. El mundo renacentista, 
por lo tanto, estará repleto de signos que descifrar y estos, que reflejan semejanzas y 
afinidades, serán formas de la similitud. Conocer es, por lo tanto, interpretar. Así, no existe 
diferencia entre las marcas dejadas por Dios en las cosas del mundo y “las palabras que la 
Escritura o los sabios de la Antigüedad, iluminados por una luz divina, han depositado sobre 
los libros salvados por la tradición”12. La semejanza tiene además dos direcciones, “por la una 
mora en lo empírico, por la otra en el suelo del espíritu: lo imaginario”13. Don Quijote será el 
paradigma de una imaginación estéril que no es capaz de diferenciar lo Mismo de lo Otro, un 
“héroe de lo Mismo que experimenta en su cuerpo la quiebra de la episteme mágica y 
analógica del Renacimiento y el inicio de un mundo en el que el lenguaje ya no alcanza las 
cosas. Lo experimenta como un efecto específico del clasicismo: la locura14.  

La imaginación que en Don Quijote experimenta una quiebra es el lazo, la 
transformación, el hilo conductor del pensamiento renacentista al clásico. La imaginación, 
necesaria para descubrir las semejanzas, debe buscar ahora lo otro, la representación. Con dos 
momentos opuestos, “uno negativo, del desorden de la naturaleza de las impresiones, el otro, 
positivo, del poder reconstruir el orden a partir de estas impresiones” 15 , el proceso 
imaginativo genera un excedente, un desorden y una ruptura entre ambos momentos que en el 
clasicismo será unificado en la génesis. En efecto, el poder de imaginación será su defecto en 
la medida en que pueda imponer un orden.  

El poder de la imaginación no es otro que el revés, o la otra cara, de su defecto. Está en el 
hombre en la costura misma que une el alma con el cuerpo. Fue allí en efecto donde la analizaron 
Descartes, Malebranche, Spinoza, a la vez como lugar del error y poder de llegar a la verdad, aun la 
matemática; reconocieron en ella el estigma de la finitud, ya sea el signo de una caída fuera de la 
extensión inteligible o la marca de una naturaleza limitada. Por el contrario, el momento positivo de la 
imaginación puede ponerse en la cuenta de la semejanza turbia, del murmullo vago de las similitudes. 
Es el desorden de la naturaleza que se debe a su propia historia, a sus catástrofes, o quizá simplemente a 
su pluralidad enmarañada, que no es capaz de ofrecer a la representación más que cosas que se 
asemejan. Tanto que la representación, encadenada siempre a contenidos muy cercanos unos a otros, se 
repite, se recuerda, se repliega naturalmente sobre sí misma, hace renacer impresiones casi idénticas y 
engendra la imaginación.16 

Esa naturaleza desordenada también abarcará la naturaleza humana y será el vasto 
campo de saber empírico que el clasicismo estudiará. En ese punto entre el alma y el cuerpo 
anidará la posibilidad del error, de entender el caos natural desde el punto de vista del símil y 
no de las representaciones. Cuerpo y alma se escinden y lo que queda del lado del cuerpo 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
11 Foucault expone cuatro tipos de semejanza: conveniencia, emulación, analogía y simpatía. 
12 Foucault, Michel (1968) Las palabras y las cosas, Argentina, Siglo XXI editores, p.41  
13 Morey, Miguel (2014) Lectura de Foucault, Madrid, Sexto Piso, Madrid, p.166 
14 Íbid., p. 161  
15 Foucault, Michel (1968) Las palabras y las cosas, Argentina, Siglo XXI editores, p. 76 
16 Íbid. p. 76  



139  

E N E R O    
2 0 1 5  

 
	
  

 
El no acontecimiento | Teresa Villaverde Martínez 

 
 

 

	
  

	
  

debe ser estudiado a través de una ciencia general del orden. La locura nace como diferencia 
“en la medida en que no conoce la diferencia”, “jugador sin regla de lo Mismo y lo Otro”17.  

Representación, quiebra y doble  

Con la llegada del clasicismo el binomio significado-significante acontece como 
método de conocimiento, estableciendo una relación de sustitución entre dos elementos, de 
forma que el signo envuelve dos ideas ya conocidas: la de la cosa que representa y la de la 
cosa representada. La naturaleza del signo es mostrar ambas.  

Si entendemos que la episteme no es sólo un campo de conocimiento, sino que es 
también un método a través del cual se accede al conocimiento, acompañado de unos datos 
concretos, entonces la locura del Quijote es una anacronismo epistémico, una lectura del 
mundo fundada en la signatura renacentista en un mundo que ya no se lee según ese sistema 
triádico de signos, sino como una representación construida a partir de signos sustitutivos de 
las cosas representadas. Don Quijote lee el mundo desde ese sistema unitario y triple, donde 
el signo es la cosa que designa, buscando las similitudes ocultas en las cosas y las personas 
para recuperar su mundo caballeresco. Indaga en la ligazón directa entre la palabra que en el 
clasicismo ya no es tal, sino que el signo es arbitrario, por una arbitrariedad necesaria. Don 
Quijote pone de manifiesto la representación de la episteme clásica al lidiar con el mundo 
desde la episteme renacentista, es decir, negando la escisión que se da entre las palabras y las 
cosas. Realizar una lectura límpida del mundo ya no es posible y es ahí donde Foucault señala 
el primer giro, el proceso por el cual la episteme cambia de método. Lo hace interrogando 
algo más que los contenidos temáticos o las modalidades lógicas, observando allí donde 
palabras y cosas no están aún separadas, allí donde aún se pertenecen al nivel de lenguaje, la 
manera de ver y la manera de decir18. Parece que el “gusto inmoderado por las palabras” que 
achaca d´Alonnes, no conlleva en sí un rechazo de las cosas, sino más bien un ensalzamiento 
de las palabras, o al menos de su estudio. Foucault no niega los referentes, sólo estudia los 
significantes que a ellos se refieren, tal y como se expresan en un determinado momento 
histórico, encuadrados en una forma de conocer determinada que en el caso de la época 
clásica responde a una ciencia general del orden.  

Proyecto de una ciencia general del orden, teoría de los signos que analiza la representación, 
disposición en cuadros ordenados de las identidades y de las diferencias: así se constituyó en la época 
clásica un espacio de empiricidad que no había existido hasta fines del Renacimiento y que estará 
destinado a desaparecer a principios del siglo XIX.19  

Este “espacio de empiricidad” se articula, así, en torno a una mathesis –que trata de 
ordenar las naturalezas simples y cuyo método universal es el álgebra20– y una taxinomía –
que se constituye para ordenar las naturalezas complejas, las representaciones en general tal y 
como se dan a la experiencia21–, de tal manera que la articulación de ambas dé lugar al 
conjunto de la episteme clásica, a un orden determinado que es lo que la hace posible. Para 
que esta taxinomía sea decible es necesario instaurar un sistema de signos y además, en la 
medida en que para estudiar las naturalezas complejas es necesario analizar las naturalezas 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
17 Morey, Miguel (2014) Lectura de Foucault, Madrid, Sexto Piso, p. 161  
18 Cfr. Morey, Miguel (2014) Lectura de Foucault, Madrid, Sexto Piso. 
19 Foucault, Michel (1968) Las palabras y las cosas, Argentina, Siglo XXI editores, p. 77 y 78 
20 Íbid., p. 78 
21 Íbid., p. 78.  



140  

E N E R O    
2 0 1 5  

 
	
  

 
El no acontecimiento | Teresa Villaverde Martínez 

 
 

 

	
  

	
  

simples, demuestran que taxinomía y mathesis se relacionan por entero, que la mathesis, de 
hecho, “no es más que un caso particular de la taxinomía”22. Es decir, que este orden se 
organiza de forma cerrada y toda naturaleza, desde la más simple a la más compleja, se 
encuadra en una misma forma de saber que responde a un sistema significante creado el cual 
da nombre, define y delimita, todo lo que el hombre puede conocer, de la misma manera que 
todo conocimiento empírico recogido en la mathesis, en las naturalezas simples, da lugar a 
una taxinomía determinada. Peor aún hay más, en cuanto a la taxinomía, ésta no sólo supone 
el sistema de significantes a través del cual entender las naturalezas complejas, sino que 
además supone una continuidad del ser, su plenitud, “y una cierta potencia de la imaginación 
que hace aparecer lo que no es, pero que permite, por ello mismo, sacar a la luz el 
continuo”23.  

La continuidad del ser, su exposición al saber sin fallos y de forma ordenada, se 
articula a través de la representación y a su vez a través del lenguaje, que es representación de 
la representación. En este salto de la episteme renacentista a la clásica desaparecerá el ser 
vivo del lenguaje. La escisión abrirá una brecha separando las palabras y las cosas, “el ojo 
está destinado sólo a ver, el oído sólo a oír. El discurso tendrá como tarea el decir lo que es, 
pero no será nada más que lo que dice”24. Ahí, en ese encierro del lenguaje que es útil porque 
funciona, en el quiebro y la duplicación de la representación, es donde tendrán cabida todos 
los artificios del discurso. Se percibe aquí la influencia nietzscheana, lo vivo, muere, el caos 
se esconde tras el velo de la representación apolínea que nos ayuda a comprender el mundo y 
éste queda encerrado en dichas representaciones. La armonía cubrirá lo cognoscible. El 
mundo será un continuo sin sombras, la estética será siempre representación luminosa. 
Nombrar es a un tiempo representación verbal de una representación que se coloca en un 
cuadro general. Para ilustrar este juego de espacios entre la cosa representada, su 
representación y el lenguaje que la nombra –que la re-representa–, Foucault utilizará el cuadro 
de Las Meninas de Velázquez. El juego de espejos y perspectivas del cuadro muestra un 
centro que no es el centro, un objeto del cuadro que no es lo representado. Los reyes en el 
espejo, el pintor en segundo plano y la infanta en el centro de la pintura. Todo un juego de 
reflejos que permite reflejar la realidad del cuadro desde otra forma de representar la realidad. 
El abismo abre la puerta a lo creativo, pero al mismo tiempo pierde el origen.  

El análisis de esta pintura, no sólo es una metáfora de todo su texto, “una imagen que 
se nos hurta continuamente, representación no-fundada, herida de modo decisivo por la 
muerte de Dios”25, sino que refleja también “la importancia que concede a la mirada y a la 
inversión infinita del espectador y el modelo, del sujeto y del objeto. Todo se representa en la 
superficie de la tela del pintor, simple juego de pliegues y repliegues de los motivos que se 
disponen en un espacio infinito26. Esta relevancia del observar será la que guíe su trabajo 
desde el inicio a través de los pliegues, de los dobles, de aquello que permanece oculto en las 
relaciones entre significante y significado. Así, “lo que era fundamentalmente invisible se 
ofrece de repente a la claridad de la mirada”27. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
22 Íbid., p. 78 
23 Íbid., pp. 78-79 
24 Morey, Miguel (2014) Lectura de Foucault, Madrid, Sexto Piso, p. 161  
25 Ibid., p. 171 
26 Dosse, Francois (2004) Historia del estructuralismo, Tomo II: El canto del cisne, 1967 hasta nuestros días, 
Madrid, Akal Universitaria, p. 498 
27 Ibid., p. 498, Cita 11, Foucault, Michel (1972) Naissance de la clinique, PUF, p. 199 



141  

E N E R O    
2 0 1 5  

 
	
  

 
El no acontecimiento | Teresa Villaverde Martínez 

 
 

 

	
  

	
  

En el curso arqueológico propuesto por el método foucaultiano, no resulta extraño su 
gusto por los dobles28 y lo oculto, dado que, según su análisis del saber clásico, este trabajará 
a partir de ciertas duplicidades, a partir de ese lenguaje que nombra la representación de las 
cosas representadas, saber llamar a las cosas por su nombre. Sin embargo, estos nombres no 
serán ya los del lenguaje vivo, los del origen, sino los nombres dispuestos a través del cuadro 
epistemológico, del rectángulo del lenguaje donde el Nombre articulará todo el discurso 
clásico. El Nombre será su límite, ligado en su posibilidad misma a la retórica, a todo el 
espacio que lo rodea “lo hace oscilar en torno a lo que representa”, dirá Foucault, y quizá toda 
la literatura misma se aloja en este espacio:  

Toda la literatura clásica se aloja en el movimiento que va de la figura del nombre al nombre 
mismo, pasando de la tarea de nombrar aún la misma cosa por medio de nuevas figuras (es el 
preciosismo) al de nombrar por medio de palabras justas al fin lo que jamás lo ha sido o ha permanecido 
dormido entre los pliegues de palabras lejanas: por ejemplo, los secretos del alma, estas impresiones 
nacidas en el límite del cuerpo y de las cosas y, para las cuales, el lenguaje de la Cinquiéme Réverie se 
ha tomado espontáneamente límpido.  

El romanticismo creerá precedente por haber aprendido anombrar las cosas por su 
nombre. A decir verdad, todo el clasicismo tendía a ello: Hugo cumple la promesa de Voiture. 
Pero, por este hecho mismo, el nombre deja de ser la recompensa del lenguaje; se convierte en 
su materia enigmática.29  

Sólo en la obra de Sade el lenguaje fue atravesado por el deseo, provocando la 
emergencia del nombre pronunciado al fin por sí mismo, sin sus ornamentos ni retórica, “en 
su brutalidad de cosa”, mientras las otras partes de la oración tomaban a su vez autonomía, 
escapando al dominio del nombre y dejando de “formar una ronda accesoria de ornamentos en 
torno a él”30. Por lo tanto, “la tarea fundamental del "discurso" clásico es atribuir un nombre a 
las cosas y nombrar su ser en este nombre”. El ser articula la proposición, aún implícita, que 
permite el lenguaje y no sus meros signos, sus meros nombres. Pero así mismo, para que haya 
derivación de palabras respecto a su origen, es necesaria una analogía subyacente, una raíz 
común que impide la divergencia absoluta. Es decir, en el clasicismo el lenguaje clásico 
necesita de la continuidad y de las semejanzas para poder comparar las cosas entre sí y poder 
ordenar. Este orden en torno al nombre permite situar las cosas en el cuadro. En efecto, el 
afán que tendrá lugar al final de la época clásica por los archivos, los datos, por la 
conservación de lo escrito, por la organización, es “una manera de introducir en el lenguaje ya 
depositado y en las huellas que ha dejado un orden que es del mismo tipo que el que se 
estableció entre los vivientes. Y en este tiempo clasificado, en este devenir cuadriculado y 
espacializado emprenderán los historiadores del siglo XIX la tarea de escribir una historia 
finalmente "verdadera" —es decir, liberada de la racionalidad clásica, de su ordenamiento y 
de su teodicea, restituida a la violencia irruptora del tiempo”.  

Ruptura histórica y finitud del hombre  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
28  “Foucault estaba obsesionado por el doble, incluyendo la alteridad característica del doble… en el sentido que 
él daba a este término: “repetición, suplantación, retorno de lo mismo, sombra, diferencia imperceptible, 
desdoblamiento y desgarramiento fatal”. [Deleuze, Gilles, Conversaciones, Edición electrónica de la Escuela de 
Filosofía Universidad ARCIS, p.72]  
29 Foucault, Michel (1968) Las palabras y las cosas, Argentina, Siglo XXI editores, p. 123  
30 Ibid., p. 124 



142  

E N E R O    
2 0 1 5  

 
	
  

 
El no acontecimiento | Teresa Villaverde Martínez 

 
 

 

	
  

	
  

La rotura del universo clásico se da cuando el orden general de la episteme sufre la 
irrupción de la dimensión histórica. La representación se retira, o al menos el lenguaje 
respecto a ella, poniendo en duda es la relación del sentido con la forma de la verdad y la 
forma del ser.  

Esta ruptura tendrá lugar en dos fases y, si bien en la primera el orden clasicista 
todavía será una noción primordial en torno a la que se organizará el saber, en la segunda, la 
rotura histórica provocará una escisión radical. Las representaciones ya no remiten a otras 
representaciones, sino a un elemento irreductible que introduce la historicidad, el tiempo. La 
organización se dará por tanto en torno al tiempo del hombre y a tres ámbitos –
representaciones de la organización de la vida humana– que funcionarán como 
trascendentales. Serán el trabajo, cuyo elemento irreductible estará en la producción, nuevo 
dominio de la economía; la organización, en la cual se radicalizará la partición entre lo 
orgánico y lo inorgánico, estudiando lo vivo; y la flexión del lenguaje, que pasará del análisis 
de los discursos de las lenguas al análisis de las lenguas mismas. Los tres ámbitos del saber y 
de la organización se unen e introducen un elemento ajeno a ellos que permite que sean 
valorados y, por lo tanto, conocidos. Cuantificados. El trabajo se entiende desde la teoría de la 
producción, es decir, desde el homo oeconomicus que ya no representa sus propias 
necesidades, sino que “pierde su vida intentando escapar a la inminencia de la muerte”31. En 
cuanto a la vida, el análisis de los seres vivos ya no se realizará desde sus cualidades visibles, 
sino respecto a lo vivo, es decir, desde la organización de todo lo vivo que remite a lo oculto. 
El órgano se define por su función, que se determina por sus efectos, y dichas funciones se 
organizan según una jerarquía interna de dependencia. Branquias y pulmones responderán a 
una misma función, por lo tanto a un mismo tipo de órgano, independientemente de sus 
diferencias visibles, de que perceptiblemente no existe entre ambos órganos ninguna 
semejanza. Los seres ya no forman un conjunto continuo como en la época clásica. Hay saltos 
en su organización, y el fundamento de ésta no permanece en la superficie, los seres viven en 
planos diferentes para mantener la vida. De ahí, el concepto de lo vivo permite la introducción 
de la historicidad viva y de la finitud en el espacio de los seres naturales.  

Por último, el cambio decisivo de episteme que dará lugar a la emergencia del hombre 
moderno será el que tiene lugar en el lenguaje, que deja de ser medio de conocimiento como 
modo de representación para pasar a ser objeto de conocimiento. El lenguaje se separa de las 
representaciones, ya no se entrecruza con ellas. El nominalismo clasicista se disuelve. El 
discurso, como lugar de las representaciones y los seres, punto de unión entre naturaleza y 
naturaleza humana, se pierde. Las lenguas se confrontan no ya por lo que designan, sino por 
lo que las liga unas a otras. “Ahora hay un mecanismo interior de las lenguas que determina 
no sólo la individualidad de cada una de ellas, sino también sus semejanzas con las otras: es 
este mecanismo, portador de identidad y de diferencia, signo de vecindad, marca de 
parentesco, el que va a convertirse en soporte de la historia. Gracias a él, podrá decirse la 
historicidad dentro del espesor de la palabra misma”32. El conocimiento estará, por lo tanto, 
en las leyes que rigen la gramática general, la historia natural y el análisis de las riquezas: 
filología, biología y economía política. El “espíritu oscuro” de un “pueblo que habla”, el 
“esfuerzo incesante de la vida” y la “fuerza sorda de las necesidades” se escapan al modo de 
ser de la representación. Ahí, dirá Foucault, reside la grandeza de Sade, en el equilibrio entre 
la ley sin ley del deseo y el ordenamiento meticuloso de la representación discursiva.  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
31 Ibid., p. 252  
32 Íbid., p.232 



143  

E N E R O    
2 0 1 5  

 
	
  

 
El no acontecimiento | Teresa Villaverde Martínez 

 
 

 

	
  

	
  

Quizá Juliette, en el nacimiento de la cultura moderna, ocupan la mismaposición que Don 
Quijote entre el Renacimiento y el clasicismo... Los personajes de Sade le responden, en el otro extremo 
de la época clásica, es decir, en el momento del ocaso. No es ya el triunfo irónico de la representación 
sobre la semejanza; es la oscura violencia repetida del deseo que agita los límites de la representación. 
33 

Este nuevo espacio hecho de relaciones internas para asegurar una función estará 
formado por organizaciones discontinuas. El cuadro de simultaneidades sin rupturas se 
quiebra y el desgarro del deseo golpea el límite de la representación. Es en este límite, donde 
tienen lugar los cambios, donde el espacio se pulveriza, se agrieta. Si el cuadro ya no tiene 
sentido el espacio carece de valor. La organización es ahora temporal, la metafísica del siglo 
XIX será, en todo caso, memoria. De Hegel a Nietzsche se indagará en qué significa para el 
pensamiento tener historia, tener una distancia del origen. Ese origen donde la arqueología 
busca el momento primitivo del lenguaje, cuando éste era pura designación.  

Las escenas de Sade recogerán la violencia del deseo “en el despliegue de una 
representación trasparente y sin defecto”, Juliette es el último de los relatos clásicos como la 
Ideología es la última de las filosofías clásicas, que recogerá en “el relato de un nacimiento 
todas las formas, hasta las más complejas, de la representación”34. La llegada de la crítica 
kantiana será en cambio el umbral de la modernidad, interrogando a la representación desde 
sus condiciones de posibilidad, desde sus límites de derecho.  

Pero en el acontecer de la Modernidad, la literatura ya no utilizará el lenguaje como 
Nombre, ni como ornamento, ni remitirá a otra cosa que no sea él mismo. En el reverso de la 
filología, del lenguaje como objeto de estudio, la literatura se emancipa, se escinde del 
discurso de la ideas y se encierra en sí misma, regresa perpetuamente sobre sí misma, 
remitiendo sólo a su propia forma, como subjetividad escribiente, convergiendo hacia el 
simple acto de escribir.  

Silenciosa, cauta deposición de la palabra sobre la blancura de un papel en el que no 
puede tener ni sonoridad ni interlocutor, donde no hay otra cosa qué decir que no sea ella 
misma, no hay otra cosa qué hacer que centellear en el fulgor de su ser.35 

 Con la rotura de la unidad del discurso, el lenguaje apareció según modos distintos de 
ser, cuya unidad no podía ser restaurada. Sin embargo, ese destino que corre el lenguaje tras 
la rotura de la episteme clásica difiere del que corren la vida o el trabajo. La disociación del 
cuadro de la historia natural no provocó la dispersión de los seres vivos, sino que los agrupó 
en torno a la vida. De la misma manera, al desaparecer el análisis de las riquezas, todos los 
procesos económicos se organizaron en torno a la producción y a lo que la hacía posible.  

El inicio de la modernidad, por lo tanto, no se sitúa en el momento en que se buscó 
aplicar métodos objetivos al estudio del hombre, sino “en el día en que se constituyó un 
duplicado empírico-trascendental al que se dio nombre de hombre”36. Donde antes estaba la 
representación que contenía lo representado, el ser, pasa a abrirse un espacio donde se 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
33 Íbid., p.208 
34 Ibid., p. 238  
35 Ibid., p. 238 
36 Ibid., p. 310 



144  

E N E R O    
2 0 1 5  

 
	
  

 
El no acontecimiento | Teresa Villaverde Martínez 

 
 

 

	
  

	
  

sostiene el hombre como proceso de vida, de trabajo, de lengua. Es histórico y en tanto que 
tal, es finito.  

En el intersticio entre las ciencias empíricas y la filosofía, las ciencias humanas 
conquistan su positividad trazando una red de relaciones en las que el hombre se sitúa como 
objeto de de conocimiento, disolviendo su especificidad pero, al tiempo, ofreciéndole la 
posibilidad de conocerse como sujeto, desarmando sus estructuras inconscientes. El trayecto 
de las ciencias humanas se dará siempre entre lo consciente y lo inconsciente, y tratarán de 
reducir las representaciones a sus estructuras trascendentales. Así, hacen posible un modo de 
conocimiento, el hombre-objeto de saber, pero al tiempo generan nuevas representaciones por 
las que el hombre se reconoce: “Diluyen al hombre en una red de esquemas de 
funcionamiento que permiten su conocimiento como objeto, pero construyen con dichos 
esquemas nuevas representaciones en las que el hombre asienta su reconocimiento subjetivo. 
Esto supone la posibilidad inminente de la muerte del hombre”37. Las grandes categorías que 
trazan una red de relaciones entre los diferentes regímenes de las ciencias humanas se 
estructuran en torno a binomios –función-norma, conflicto-regla, significación-sistema–, que 
serán la condición a partir de la cual el hombre puede saber. En cambio, la historia, al 
entender al hombre como objeto de estudio y negarlo como su sujeto, lo funda como un 
objeto expuesto al acontecimiento.  

Lo que me ha sorprendido, casi pasmado, de las palabras y las cosas, es que el Foucault que 
conocí como militante pretende ahora que el sujeto ya no existe, que es una pequeña ondulación en la 
superficie del agua… Nos ofrece instantáneas notables, pero fijas; tiene mucho cuidado de no detenerse 
sobre lo que, en el interior de esos espacios epistémicos, los pone a en tela de juicio.38  

Con este párrafo retomo la crítica de d´Allonnes que señalaba al principio para 
entender la noción de sujeto que Foucault rechaza en Las palabras y las cosas, pero que 
retoma más adelante como subjetivismo. Esta noción se hace especialmente importante hoy 
dado que, si en cierta medida es necesario liberar al hombre de sí mismo, en el nuevo periodo 
que se abre el hombre se finge sujeto, pero ofreciéndose como objeto de deseo, como fetiche 
de sí mismo, es decir, como imagen y, por lo tanto, el deseo es hoy el objeto. El deseo ya no 
se encuentra en el límite de lo representado, sino que es lo representado. Las representaciones 
deseantes se inscriben en un mundo paralelo en el que las cosas sólo son creadas, el hombre 
que fuera objeto de la historia ahora es la historia, es sujeto-historia, pero no como sujeto que 
crea la historia en el sentido consciente y activo, ni como objeto que puede ser estudiado, sino 
como sujeto-historia pasivo que se archiva. Analicemos esto desde tres conceptos 
foucaultianos, algunos compuestos: subjetivación, historia y episteme.  

Del sujeto a la subjetivación  

Dosse señala en su Historia del Estructuralismo, al tratar la sexualidad, que Foucault 
reintegra al sujeto en su trabajo teórico39. Sin embargo, como el mismo autor explica, cuando 
el filósofo francés escribe La arqueología del saber para dar respuesta a las críticas y 
preguntas que se le han hecho respecto a Las palabras y las cosas, en ambos libros permanece 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
37 Cfr. Morey, Miguel (2014) Lectura de Foucault, Madrid, Sexto Piso, p. 209  
38 Dosse, Francois (2004) Historia del estructuralismo, Tomo II: El canto del cisne, 1967 hasta nuestros días, 
Madrid, Akal Universitaria, 2004, p. 115. Cita 25, Olivier Revault d´Allonnes, entrevista con el autor. 
39 Dosse, Francois (2004) Historia del estructuralismo, Tomo II: El canto del cisne, 1967 hasta nuestros días, 
Madrid, Akal Universitaria, p. 318  



145  

E N E R O    
2 0 1 5  

 
	
  

 
El no acontecimiento | Teresa Villaverde Martínez 

 
 

 

	
  

	
  

la intención de “disolver la conciencia de sí en el discurso-objeto”40, o cuando expresa que 
ambas obra atacan la teoría del sujeto, aunque haya un giro de la reflexión foucaltiana en el 
sentido de una historización. El sujeto sigue estando descentrado. “El hombre está en trance 
de desaparecer”41. Por lo tanto, parece más acertado decir, con Deleuze, que cuando Foucault 
recupera una cierta noción de sujeto lo hace más bien de la subjetivación:  

Es, como mínimo, difícil decir que la filosofía de Foucault es una filosofía del sujeto. En todo 
caso, lo habría sido cuando Foucault descubrió la subjetividad como tercera dimensión. (…) necesitará 
varios años de silencio para acceder, en sus últimos libros, a esta tercera dimensión. (…= Foucault tiene 
la necesidad de una tercera dimensión porque tiene la impresión de haber quedado encerrado en las 
relaciones de poder, de que la línea se termina o de que no ha llegado a “tranquearla”, de que le falta 
una línea de fuga. Lo dice, en términos espléndidos, en La vida de los hombres infames. Se invocan 
focos de resistencia pero, ¿de dónde proceden tales focos? Se necesitará mucho tiempo para encontrar 
una solución, ya que, de hecho, se trata de inventarla. ¿Puede decirse entonces que esta nueva 
dimensión es la del sujeto? Foucault no emplea nunca la palabra sujeto como persona ni como forma de 
identidad, sino las palabras “subjetivación”, como proceso, y “sí mismo”, como relación (relación 
consigo mismo). (…) Se trata de una relación de la fuerza consigo misma (mientras que el poder 
contemplaba las relaciones de las fuerzas con otras fuerzas), se trata de un pliegue de la fuerza. De 
acuerdo con la manera en que se pliega la línea de las fuerzas, se constituyen modos de existencia, se 
inventan posibilidades de vía que implican también la muerte, nuestras relaciones con la muerte: no ya 
la existencia como sujeto, sino como obra de arte. Se trata de inventar modos de existencia, siguiendo 
reglas facultativas, capaces de resistir al poder y de hurtarse al saber, aunque el saber intente penetrarlas 
y el poder intente apropiárselas. (…) tampoco hay en Foucault un retorno al sujeto. Pensar que Foucault 
ha redescubierto o reencontrado la subjetividad que antes había negado es un malentendido al menos 
tan profundo como el de la muerte del hombre42. Yo diría incluso que la subjetivación tiene poco que 
ver con el sujeto. Se trata más bien de un campo electrónico o magnético, una individuación y no 
personas o identidades. Lo que Foucault llamaba, en otras ocasiones, la pasión. Esta idea de 
subjetivación no es, en Foucault, menos original que sus ideas de poder o de saber: las tres constituyen 
una manera de vivir, una extraña figura de tres dimensiones, y también la más grande de las filosofías 
modernas (dicho sea sin una pizca de ironía).43  

Atendiendo a esta noción de subjetivación o de sí mismo que explica Deleuze, 
podemos decir que ésta encierra más bien la pasión, las fuerzas que el sujeto encierra, y que 
esta fuga, siguiendo el lenguaje deleuziano, se corresponde con el anhelo perpetuo de 
Foucault de resistir frente a la articulación del poder, de crear nuevos modos de vida, nuevos 
estilos, si se quiere decir con Nietzsche, con los que imponer cierta voluntad del individuo 
contra el sistema.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
40 Ibid. p. 278-279. Cita 46, Devignaud, Jean, Le nouvel observateur, 20 de abril, 1969 
41 Ibid., p. 272. Cita 24, Foucault, Michel, La arqueología del saber 
42 Se ha hecho como si Foucault estuviese anunciando la muerte de los hombres existentes (“qué exageración”), 
o al contrario, como si estuviese únicamente señalando un cambio en el concepto de hombre (“no es más que 
eso”). Pero no se trata de una cosa ni de la otra. Se trata de una relación de fuerzas con una forma dominante que 
deriva de ellas. Consideremos las facultades del hombre: imaginar, concebir, querer, etc.: ¿con qué otras fuerzas 
entran en relación en tal época, y qué forma componen? Puede suceder que las fuerzas del hombre entren en la 
composición de una forma no humana sino animal o divina. Por ejemplo, en la época clásica, las fuerzas del 
hombre entran en relación con las fuerzas del infinito, con “órdenes de infinito”, aunque el hombre esté formado 
a imagen de Dios y su finitud sea sólo una limitación del infinito. En el siglo XIX surge la forma Hombre, 
porque las fuerzas del hombre se componen con otras fuerzas de finitud descubiertas en la vida, en el trabajo y 
en el lenguaje. De modo que hoy es usual decir que el hombre se enfrenta a nuevas fuerzas: el silicio y ay no 
simplemente el carbono, el cosmos y no ya el mundo… Foucault se une a Nietzsche para renovar la cuestión de 
la muerte del hombre. Y, si el hombre ha sido un modo de aprisionar la vida, ¿no ha de liberarse necesariamente 
en otra forma de la vida en el hombre mismo? [Deleuze, Gilles, Conversaciones, Edición electrónica de la 
Escuela de Filosofía Universidad ARCIS, p. 78] 
43 Deleuze, Gilles, Conversaciones, Edición electrónica de la Escuela de Filosofía Universidad ARCIS, p. 79-80 



146  

E N E R O    
2 0 1 5  

 
	
  

 
El no acontecimiento | Teresa Villaverde Martínez 

 
 

 

	
  

	
  

En la misma línea se puede entender la evolución del concepto de episteme que 
desaparece en La arqueología del saber, pero que reescribe como respuesta a una pregunta de 
la revista Esprit: “Un pensamiento que introduce la coacción del sistema y la discontinuidad 
en la historia de la mente, ¿no suprime todo fundamento a una intervención política 
progresista?”. Para responder a la cuestión Foucault vuelve sobre la noción de episteme “para 
desplazar la definición que aparecía establecida en Las palabras y las cosas de una gran teoría 
subyacente, y la sustituye por la de un espacio de dispersión que hace posible una pluralidad 
de análisis siempre diferenciados. Parece que la noción derrideana de diferencia ha tenido una 
influencia importante sobre las posiciones de Foucault”44, que defenderá ahora que la 
“episteme no es un estadio general de la razón, es una relación compleja de diferencias 
sucesivas”, remarcando las relaciones causales que acercan todos los fenómenos para 
remitirlos a una causa única por el “haz polimorfo de las relaciones”45. Es decir, tanto en el 
fenómeno de subjetivación que Foucault utilizará, como en la noción de episteme 
transformada, se hacen eco de las de las relaciones del sujeto consigo mismo, del poder y del 
sistema de conocimientos. Precisamente la noción de sistema, ligada a la historia, tendrá un 
papel fundamental en Las palabras y las cosas. Puesto que el hombre histórico es el hombre 
vivo, todo contenido de la historia se psicologiza, se sociologiza, se analiza desde el primas de 
las ciencias humanas. Al mismo tiempo, ningún contenido de las ciencias humanas puede 
permanecer estable, dado que es histórico en tanto que el hombre es objeto de la historia. Para 
comprender estas evoluciones, los cambios, las transiciones, las ciencias humanas han caído, 
respecto a los binomios que les sirven de eje, menos del lado del estudio de modelos vivos y 
más del de los modelos tomados del lenguaje. Así, la red que atraviesa las ciencias se decanta 
por la norma, la regla y el sistema, en detrimento de la función, del conflicto, de la 
significación. Cuando el análisis del hombre se hizo desde el punto de vista del modelo 
cercano al lenguaje, dejó al mismo tiempo de lado lo más vivo, de forma que cada conjunto 
recibió de sí mismo su propia coherencia y su propia validez.  

Todo puede ser pensado dentro del orden del sistema, de la regla y de la norma. Al pluralizarse 
—ya que los sistemas son aislados, ya que las reglas forman conjuntos cerrados, ya que las normas se 
plantean en su autonomía— el campo de las ciencias humanas se encontróficado: de golpe dejó de estar 
escindido de acuerdo con una dicotomía de valores. Y si se piensa que Freud, más que ningún otro, 
acercó el conocimiento del hombre a su modelo filológico y lingüístico, pero que fue también el 
primero en haber tratado de borrar radicalmente la separación entre lo positivo y lo negativo (de lo 
normal y lo patológico, de lo comprensible y lo incomunicable, de lo significante y lo insignificante), se 
comprende cómo anuncia el paso de un análisis en términos de funciones, de conflictos y de 
significaciones a un análisis en términos de normas, de reglas y de sistemas y así todo ese saber en el 
interior del cual se dio la cultura occidental en un siglo una cierta imagen del hombre gira en torno a la 
obra de Freud, sin salir empero de su disposición fundamental. 46  

Es decir, la pareja significación-sistema asegura la representabilidad del lenguaje 
(como texto o estructura analizados por la filología y la lingüística) y la presencia cercana 
pero retirada del origen (tal como se manifiesta como modo de ser del hombre por la analítica 
de la finitud). Por otro lado, el conflicto muestra la necesidad, y el conflicto o el interés que 
no se dan a la conciencia que los experimenta pueden tomar forma en la representación. Al 
tiempo, la regla muestra que la violencia del conflicto, la insistencia de la necesidad y la ley 
del deseo ya están organizados por un impensado que no sólo les prescribe su regla, si no que 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
44 Dosse, Francois (2004) Historia del estructuralismo, Tomo II: El canto del cisne, 1967 hasta nuestros días, 
Akal Universitaria, p. 185  
45 Ibid., p. 18. Cita 33, Foucault, Response à une question, Esprit, mayo de 1968, pp. 854/858 
46 Foucault, Michel (1968) Las palabras y las cosas, Argentina, Siglo XXI editores, p. 350  



147  

E N E R O    
2 0 1 5  

 
	
  

 
El no acontecimiento | Teresa Villaverde Martínez 

 
 

 

	
  

	
  

los hace posibles a partir de determinada regla. La función, por su parte, muestra cómo las 
estructuras de la vida pueden dar lugar a la representación, incluso cuando son inconscientes. 
Pero estas categorías son, además, aquello a partir de lo cual el hombre puede ofrecerse a un 
saber posible, y lo hacen desde estas formas que no son transparentes a la conciencia ingenua, 
y que no tienen lugar en la experiencia humana –las normas, las reglas, el sistema, no se dan 
empíricamente, pero delimitan cualquier conocimiento de forma inconsciente. Esta clave 
estructuralista queda ligada a la ciencia de sistemas actual. En el orden sistémico y en el 
estructuralista, la pretensión global señala que la suma de las partes es más que el todo:  

El triángulo estructural lingüística/antropología/psicoanálisis, que tenía como finalidad 
disolver al hombre, es sustituido por toda una constelación formada por ciencias de la comunicación, de 
la computación, de la cognición, de la organización… en ambos casos, el modelo cibernético ha 
desempeñado un papel fundamental en la noción de autorregulación, propia del funcionamiento de la 
estructura, y luego en la conexión de los sistemas naturales y artificiales con sus conceptos de caja 
negra funcional, de comportamientos y subsistemas con un fin. (…) Del estructuralismo al sistemismo 
se encuentra el mismo postulado globalista según el cual el todo es más que la suma de las partes, así 
como el mismo deseo de universalismo.47 

Esta ciencia de los sistemas se separa del estructuralismo en cuanto a su idea de 
organización, dado que promueve la emergencia y el orden nacido del ruido, del desorden. 
Sin embargo, dichas nociones son más bien un elemento que responde al lado del poder –de 
los poderes–, que del sujeto o de la subjetivación del individuo. En los sistemas funcionales 
de las ciencias de la comunicación y de la formación, el sujeto pierde el en sí y se transforma 
en un sujeto-objeto. Un sujeto que se cree consciente pero que se organiza en tanto que 
elemento-objeto controlado –observado– por los poderes. En el sistema, la invasión temporal 
es radical no ya como historia en el sentido de pasado o memoria, sino como inscripción o 
registro instantáneo. La escritura se da de forma simultánea a la acción, las palabras son datos 
y las cosas, también: las palabras y las cosas se funden. Siguiendo a Paul Virilio, la lucha del 
poder no ha sido por la conquista del espacio, sino del movimiento, de la velocidad48. 
Extendiendo esta idea, la velocidad es respecto del tiempo, y lo propio de un tiempo veloz en 
cuanto al lenguaje ya no es la palabra, ni el nombre, ni el verbo ser. Es el dato, la imagen-dato 
que registra la historia en presente. Todo lo que es abarcado por el sistema es imagen. El 
individuo es parte de la historia como sujeto, es decir, la historia es hoy el registro de la 
imagen dato de todos los sujetos, de cada uno de ellos individualmente como objeto de 
conocimiento, anulando sus relaciones y dinamitando su voluntad.  

La archivística nunca había sido tan potente como en la era de la cibertecnia y de la 
información. En este nuevo mundo paralelo que se representa a sí mismo en otro plano, que es 
representación mental de sí mismo, ya ni siquiera la noción de simulacro de Baudrillard tiene 
sentido, pues no hay un referente que perder, no hay nada que sustituir. Las palabras y las 
cosas son una, puesto que todo este mundo es una sola creación-representación de cosas y 
palabras. Y la unión de ambas se da en la imagen-dato. El sujeto se convierte por tanto en 
imagen-objeto. Todo es representado, todo es visible en apariencia. No hay dobleces, cada 
movimiento es lo que parece ser. Como las matemáticas, el sistema ciberespacial es una 
creación. Pero en ella, sin embargo, se representan los sujetos y lo hacen como fetiches, como 
su deseo. En un espacio donde todo es creación lo inconsciente no tiene cabida –dado que no 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
47 Dosse, Francois (2004) Historia del estructuralismo, Tomo II: El canto del cisne, 1967 hasta nuestros días, 
Akal Universitaria, p. 477 
48 Cfr. Virilio, Paul (1988) Estética de la desaparición, Barcelona, Editorial Anagrama 



148  

E N E R O    
2 0 1 5  

 
	
  

 
El no acontecimiento | Teresa Villaverde Martínez 

 
 

 

	
  

	
  

es representable–, el sujeto mismo se muestra como deseo, y en tanto que tal, como valor. Sin 
embargo, este mundo paralelo tiene influencia en el mundo, digámoslo de esta manera, real-
material. El poder que opera es el mismo y su velocidad de archivo, de registro de datos, está 
escribiendo hoy la historia en tiempo real y siempre desde el aquí. El museo, los jardines 
botánicos y cualquier otra reorganización espacial parece carecer de sentido. Es la imagen, la 
red, la conexión, el vínculo, y la velocidad que los une a todos ellos, accesibles –es decir, 
posibles de conocer– a través de la imagen. La imagen, sin embargo, no es más natural, no es 
la imagen límpida renacentista, no es la semejanza con la realidad, ni lo pretende, no genera la 
realidad. Tampoco es la hiperrealidad porque no trata de sustituir al referente, es 
autorreferencial, creación absoluta sin fallas, donde el movimiento perpetuo sepulta la mayor 
falla de todas: la falta de acontecimiento49. El sistema de registro realiza una vigilancia 
exhaustiva cuyo éxito radica en gran parte en la autorregulación de los individuos a través de 
su propia imagen dato, en la cual se imprimen las huellas de sus acciones. Estas huellas son 
códigos, series. Ya no es necesario por tanto ejercer un control del cuerpo, porque el cuerpo 
ha desaparecido reduciéndose a códigos. Ya no hay una realidad y un documento, sino un 
gran documento-realidad, lenguaje-cosa. En este continuum histórico-binario de movimiento 
constante, para lograr una disrupción es necesario romper el ritmo frenético instantáneo del 
registro. Se hará a un tiempo como acontecimiento discursivo y acontecimiento 
revolucionario. Dado que los discursos son las acciones del gran documento, cualquier 
introducción de una serie nueva en sus códigos generará asimismo otras acciones-enunciado, 
un nuevo registro no contemplado que genere un corte discontinuo. Sin embargo, no podrá ser 
un auténtico acontecimiento foucaultiano, puesto que no tendrá lugar por azar, ni mucho 
menos será inexplicable. Bastará con seguir las huellas que han dejado las imágenes dato para 
comprender la serie. Será, en todo caso, el no-acontecimiento registrativo. 

 

Bibliografía  

Deleuze, Gilles, Conversaciones, Edición electrónica de la Escuela de Filosofía 
Universidad ARCIS  

Dosse, Francois (2004) Historia del estructuralismo, Tomo II: El canto del cisne, 1967 
hasta nuestros días, Madrid, Akal Universitaria  

Foucault, Michel (1968) Las palabras y las cosas, Argentina, Siglo XXI editores  

Morey, Miguel, (2014) Lectura de Foucault, Madrid, Sexto Piso 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
49 Acontecimiento [en Foucault]: Suceso que señala una discontinuidad en la historia. Posee una periodicidad y 
ritmos propios no explicables por las reglas de la causalidad propuestas por los historiadores seguidores de la 
idea de continuidad y progreso. En el periodo arqueológico, el acontecimiento es asociado a lo que se enuncia 
(acontecimiento discursivo), mientras que en el periodo genealógico es vinculado a lo que acaece como 
revolucionario (acontecimiento revolucionario). La revolución iraní se produce cuando se dan series de acciones 
que confluyen con otras series de actuaciones en series de series y provocan un suceso inédito e inexplicable 
mediante causalidades económicas, religiosas, sociales o políticas. El acontecimiento es radicalmente extraño, 
inexplicable y azaroso. Existe una teleología negativa del acontecimiento, pues sin ser sustancia, accidente, 
calidad, o proceso de un cuerpo, tampoco es inmaterial. No se da una definición positiva del acontecimiento sino 
que se postula un descarte de realidades que no es. (Sauquillo, Julián (2012) Para leer a Foucault, Madrid, 
Alianza Editorial, p. 177]  



149  

E N E R O    
2 0 1 5  

 
	
  

 
El no acontecimiento | Teresa Villaverde Martínez 

 
 

 

	
  

	
  

Sauquillo, Julián (2012) Para leer a Foucault, Madrid, Alianza Editorial, 2012  

 




	Blank Page



