Cartas acerca de los humanismos y reglas para la direccion de los humanos: la revision de Heidegger por Sloterdijk y sus criticas | Juan Manuel Romero Martinez

Cartas acerca de los humanismos y reglas para la direccion
de los humanos: la revision de Heidegger por Sloterdijk y
sus criticas.

Juan Manuel Romero Martinez.
Universidad de Granada (UGR), departamento de Filosofia II

1. Introduccion.

La tesis principal en La carta sobre el humanismo es la siguiente: el pensar inicial que
propone el autor, a distincion de la filosofia tradicional, trata de pensar la humanitas del homo
humanus (el humanismo clasico que hemos heredado desde los griegos y los latinos) en la
radicalidad de la verdad del ser. Eso supone poner la humanitas al servicio de esta verdad
para superar la metafisica que atraviesa el humanismo clasico.

En primer lugar, debemos ahondar en la nocion del pensar como inicial y de como ese
pensar deviene, en tiempos de Platon y Aristoteles, en téchne entendida como procedimiento
de la reflexion al servicio del hacer y del fabricar en el marco de la theoria.

En segundo lugar, deberemos pensar qué es el asunto de la humanitas y por qué debe
¢sta estar relacionada con eso que Heidegger llama “el ser”; y, sobre todo, qué tiene todo eso
que ver con la constitucion ontologica de la técnica, la esencia de la técnica.

Para Heidegger el pensar, que consiste en llevar a cabo la relacion del ser con el
hombre, se deja reclamar por el ser para decir su verdad: “pensar es el compromiso por el ser
y para el ser” (Heidegger, 2000a, p. 259). Pero en el inicio del pensar técnico de la Grecia .z,
clasica, el pensar ha devenido teoria como determinacion del conocer. Para ello el autor 2°0'¢
pretende llevar a cabo la autonomia del pensar respecto del actuar y del hacer ya que, en el
momento en el que el pensar discurre en un marco técnico, se encuentra en la necesidad de
justificarse frente a las “ciencias” para, asi, intentar elevarse al rango de ciencia y abandonar
su asunto mas propio: el ser.

233

Y es que Heidegger tiene muy clara una separacion a ultranza entre actuar y pensar: el
pensar, si quiere ser originario o inicial, no puede ser una accion para la productividad o la
utilidad, s6lo actiia en el sentido en el que piensa. El obrar es algo que reside en el ser, pero se
orienta a lo ente; sin embargo, el pensar se deja reclamar por el ser y se orienta hacia ¢l para
decir su verdad.

(En qué consiste lo inicial u originario del pensar la verdad del ser? El genitivo en la
expresion “Pensar del ser” viene a expresar que, en primer lugar, el pensar es del ser, pensar
seria un acontecimiento propio que pertenece al ser; en segundo lugar, el pensar es acerca del
ser, de manera que se mantiene a la escucha del ser y lo es segin su procedencia, ya que el ser
se ha aduefiado destinalmente de su esencia. Este “aduefiarse” es un querer a la manera de un
don o regalo de la esencia. Un querer que no sélo logra “esto o aquello” sino que consigue
que “esto o aquello” (lo ente) se presente desde su esencia para asi mostrar su origen de
manera que haga que algo sea.



Cartas acerca de los humanismos y reglas para la direccion de los humanos: la revision de Heidegger por Sloterdijk y sus criticas | Juan Manuel Romero Martinez

2. Humanismos, anti-humanismos y trans-humanismos.

El ser como “la callada fuerza de lo posible” que quiere, estd capacitado sobre el
pensar de manera que sobre éste persevere en su esencia, haciendo que aquél, el pensar, se
mantenga en su elemento (el ser). Pero el ser, al no estar en el mundo entre otros entes, sino
que es fundamento como retraccion (como no-ente, no cosa, nada) es lo mas lejano al pensar.
El origen que es el ser, como acaecer, un movimiento de fundacion de mundo de sentido que
se substrae al propio mundo, se hace lejano al pensar a causa de su nihilidad; y con nihilidad
no venimos a significar vacuidad, sino esa “callada fuerza de lo posible” que se substrae a
todo representar ' (Poggeler, 1993, pp. 166-167). Esa lejania es ocupada en el pensar por la
insistencia de lo ente y el pensar, al alejarse de su elemento, es re-emplazado por el pensar
técnico (techné), de manera que ahora el pensar se transforma en un instrumento (a causa del
influjo de Platon y Aristoteles) de formacion y escuela: la paideia griega.

Ocurre entonces que la filosofia se ve paulatinamente transformada en una técnica de
explicacion a partir de las causas supremas, de manera que ésta es ahora una “ocupacion” y
no un pensar. Esto, por supuesto, es una condicion que afecta esencialmente al lenguaje que,
como es bien sabido, es el lugar donde el pensar lleva a “habitar” cabe al ser a la humanidad.
El lenguaje cae al servicio, en contra del paradigma de la informacion en el que se encuentra
Sloterdijk, de las vias de comunicacion por las que “se extiende la imparable objetivacion”
(Poggeler, 1993, p. 262). El lenguaje ha devenido ahora en un modo de acceso uniforme de
todos a todo para la opinidn publica, que unifica y objetiva la apertura del todo de lo ente de
manera incondicionada. Esta manera de cosificar la apertura mediante el imperio de los
medios de comunicacion para masas y el auge, en general, de las tecnologias de la
telecomunicacion, es una de las razones por las que la filosofia se hace “ocupacion” en
detrimento del pensar, para dar lugar a “-ismos” (Poggeler, 1993, p.263) como el de los
humanismos: el americanismo, el colectivismo del comunismo, el cristianismo o el
existencialismo de Sartre. El lenguaje, asi abandonado al mero querer y el hacer para la 3015 -
dominacion del todo de lo ente, nos hurta su esencia.

234

Heidegger nos propone abandonar los nombres que ha tomado la filosofia y su
tradicion como el de “humanismo” para volver a encontrarse con lo mas propio de lo humano,
que es su cercania constitutiva a lo mas lejano: de nuevo el ser. Y s6lo abandonando nombres
se volveria a regalar a la palabra el valor preciso de su esencia.

Y es aqui donde se entiende bien el supuesto anti-humanismo heideggeriano: no se
trata de despreciar el valor fraternal de lo humano, como si Heidegger hiciera pedazos en un
ataque de colera los versos de Schiller, que sirvieron de inspiracion para la novena de
Beethoven; no. El problema, para Heidegger, es que los humanismos determinan la esencia
del hombre, desde ciertos principios, que imposibilitan una concepcion de lo humano de
caracter radical y abierto al ser, al libre acaecimiento en donde se apropian mutuamente
[zusammengehdren] ambos, el ser y lo humano (Péggeler, 1993, p. 264).

" Poggeler, 1993, pp. 166-167: “Si el ser se piensa como fundamento-fondo abismatico, las determinaciones
metafisicas de ser y fundamento fondo son entonces abandonadas. Al ser, entendido como fundamento-fondo
abismatico, le pertenece la nada; con ello, deja ser el asistir constante carente de negacion que “funda” todo
asistir y que vale, segun su esencia, como algo explicado cuando es a su vez fundamentado en lo mas constante
de lo asistente”.



Cartas acerca de los humanismos y reglas para la direccion de los humanos: la revision de Heidegger por Sloterdijk y sus criticas | Juan Manuel Romero Martinez

Para Marx la humanidad es “social” y, por lo tanto, “natural”: es el conjunto de sus
necesidades naturales, por eso por la naturaleza debe asegurarse de modo regular y
homogéneo; el cristianismo supone una nociéon de la humanidad como delimitacion frente a la
deitas: el humano es “hombre como hijo de Dios” que oye en Cristo el reclamo del padre al
que sirve; y, el existencialismo, ha hecho de la esencia de lo humano su existencia (Poggeler,
1993, pp. 267-269).

La humanitas sigue siendo la meta para Heidegger. Si le humanismo, prescindiendo
del sentido depauperado que le otorga su condiciéon como “-ismo” debiera significar algo,
seria la meditacion en la que la humanitas se cuida para no caer en una in-humanidad: una
alienacion de su propia esencia.

La radicalidad y libertad de la esencia de lo humano para Hiedegger consiste en su
excentricidad. Ser excéntrico supone precisamente no estar anclado ontoldégicamente a un
principio o substancia que defina al ser proyectante de lo humano. Eso que, ya en Ser y
Tiempo Heidegger dio en llamar, desde la tradicion del idealismo aleman, el “Da-sein”
(Heidegger, 2001, p.57).

Para desarrollar el tema de del ser-ahi y la excentricidad es necesario tener en
consideracion aquél existenciario del “ser-en el-mundo” (Heidegger, 2001, p.65): estar en el
mundo y ser intramundanamente son términos contrapuestos en la terminologia
heideggeriana. El “ex -” extatico y descentrado del Da-sein como “ex —sistencia” supone un
estar fuera de si para permanecer siempre arrojado a la intemperie en la apertura del claro,
esto es: en el mundo (Heidegger, 2000a, p.293); sin embargo, ser intramundanamente supone
ser un ente entre otros, un ente que no tiene un caracter descentrado de si y que se agota
meramente en lo que es junto a otros entes; que estd atado al mundo esencialmente, al 235
presente y el ahora, sin posibilidad de anticipar su propia muerte (‘“‘ser-para-la-muerte”) y asi
abrirse a lo futurible que le destina el acaecer en el claro. Un gato se agota en todas sus 5}'ER°
determinaciones, abarca toda su “gateidad”, en el momento en que ha cubierto sus
necesidades de gato y, de ninguna manera, se excede en el “ex -” descéntrico de si mismo que
supone ser humano. Vive atado al palo del presente, cada dia es como el del anterior, no hay
un pensar de lo futuro ni un legado de la tradicion en el pasado: es s6lo lo que es ahora y en
busca de sus necesidades naturales. Es por eso un ser intramundano. Hay un “no” en el “ex -”
de la ex -sistencia que deja ser libre (lassen) al acaecer; un “no” que supone la “incompletud’
del ser humano al estar histéricamente destinado y arrojado al existir. Al no estar definido
esencialmente, como el humanismo en todas sus variantes ha pretendido, desde la economia,
biologia, religion o sociologia. Este “no” de la existencia, que deja ser, esta respondiendo a la
llamada del desistir que surge en el claro y del desistir [nichten]’ mismo, no del mero darse en

*Y esta incompletud, de caracter ontoldgico, sera traducida a términos biologicos en la obra de Sloterdjk como
“neotenia” o el mantenimiento de caracteres juveniles en individuos adultos que, en términos de evolucion,
supone que el hominido viene al mundo sin preparacion para ¢l, desnudo y sin atributos e incompleto por lo que,
como compensacion, debe desarrollar toda una forma antropotécnica de apertura al mundo. Aqui el claro del ser
es el hombre y se construye a base de tecnologia.

> A causa del desistir (nichten), a la hora de interpretar a Heidegger, ha habido muchos problemas y
malentendidos tal vez, por el modo ambiguo en el que el autor ha articulado su terminologia: tachando el ser o,
simplemente, denominandolo como rada, como ya comenta Deleuze en una extensa nota a pie de pagina en
Deleuze, G. (2002) Diferencia y Repeticion., pp. 112-114. Y es que, como anteriormente hemos visto en el
epigrafe sobre la diferencia ontoldgica, el “no” que desiste no hace referencia a una negatividad, sino al
elemento diferenciante que mantiene y retne las instancias del ser y del ente: “Hay como una apertura, una



Cartas acerca de los humanismos y reglas para la direccion de los humanos: la revision de Heidegger por Sloterdijk y sus criticas | Juan Manuel Romero Martinez

el claro como mundo de sentido. Este “no”, decimos, atiende a una suspension inherente del
ser mismo que, como hemos visto antes, se supone en el juego de la naturaleza como physis,
la naturaleza poiética, que se dinamiza donandose y a la vez sustrayéndose. El “no” del “ex -
que hace incompleta la esencia de lo humano atiende, precisamente, a aquello que se substrae
en el venir a des-velarse la verdad: al velo mismo. Eso es lo que significa, ademas, “dejar ser
libre” al acaecer: atender a lo que “no” y lo que nunca se dard entre medio de lo ente
(intramundanamente), a lo que siempre desiste “calladamente”, de manera que lo que si se da
como ente no colapse definitivamente como fundamento de todo lo real. Esto supone dejarse
apelar por la grieta, la falla, la bisagra, el pliegue, el entre que no es nunca sentido pero que,
sin embargo, constituye sentido. El “ex--" inherente a la humanidad se deja arrullar por lo
otro que no termina de presentarse jamas en el mundo, por lo que destinalmente se le da para
que discurra la historia. Y todo esto es lo que significa “ser-en-el-mundo”, un rasgo
fundamental de la Aumanitas de lo humano: “mundo” aqui no es un ente ni el dmbito de lo
ente; “es la misma apertura del ser” (Heidegger, 2000a, p.286). “Mundo” es el claro o
despejamiento (Lichtung) del ser en el que el ser humano estad expuesto por causa de su
esencia arrojada. La “ex —sistencia”, sita en el claro, “habitando junto a”* atiende el llamado
(el destinar como vocacion) del acaecer (Ereignis) en el modo de una retro-vocacion, una
respuesta que articula la venida a la presencia y la ocultaciéon en que consiste el Ereignis
mismo.

La ex —sistencia, al desistir por su caracter excéntrico, deja ser (lassen) al desistir del
ser como acaece,r en la demanda de la mutua apropiacion entre ser y hombre que Heidegger
denomina Ereignis. Ese “no” del Da-sein es la afirmacion del nichten, del desistir que supone
el acaecer. Este “no” no quiere una aniquilacion, sino un “nadear” inherente al ser, a lo que no
es ente sino su condicion de posibilidad. Es imposible encontrar el desistir del acaecer
mientras se busque como algo ente (como una cualidad de lo ente). El desistir no aparece
nunca como algo objetivo para un sujeto: es el desistir el que reclama el “no” a la ex —
sistencia y, a la vez, se la otorga; y no al revés, no es el ex —sistente el que, como sujeto, Sots
decide y actlia en ese desistir.

236

En esta caracterizacion del ser humano como ex —sistencia comenta Heidegger que nos
encontramos en un “enigma”(Heidegger, 2000a, p.281): por una parte el humano es “ex”
porque estd en estado de arrojamiento [Geworfenheit]; y sin embargo, por otro lado, es “ex”
porque existe contra el arrojo del ser (existe teniendo que proyectarse en sus posibilidades, un
proyectar posible gracias al arrojamiento y, a la vez, en contra del arrojamiento mismo porque
tiene que ir eligiéndose y determindndose en esas elecciones. La radical indeterminacion que
supone el estar arrojado abre la posibilidad de ser del “ex —sistente” en un proyecto
determinante. Esto hace que, aquello que caracteriza la manera de entender lo humano en la
metafisica de los humanismos, el animal racional, sea sobrepasado por la originariedad de la
“ex —sistencia” y su caracter de apertura en el claro o despejamiento. Heidegger entiende que,
pensar en la humanitas de lo humano con la animalidad como su representacion, es velar el
caracter de “ex —sistencia” y su relacion con la verdad del ser. Y es que, al definir la

dilatacion, un pliegue ontologico que refiere al ser y la cuestion el uno al otro: En esta relacion el no-ser es la
diferencia misma. El ser es también no-ser, pero el no-ser no es el ser de lo negativo, es el ser de lo
problematico, el ser del problema y la pregunta. La Diferencia no es lo negativo, por el contrario el no-ser es la
Diferencia. ;El no-ser deberia mas bien escribirse (no)-ser, o, mejor aun?-ser.”

* Heidegger, 2000a, p.218: “La excentricidad del ser del hombre consiste en su morar cabe (su vecindad con el
ser)”



Cartas acerca de los humanismos y reglas para la direccion de los humanos: la revision de Heidegger por Sloterdijk y sus criticas | Juan Manuel Romero Martinez

humanidad del ser humano en la descentralizacion extatica de la “ex —sistencia”, lo esencial
no es el humano, sino el ser como “ex” de la “ex —sistencia”.

En un primera consideracién, que a Heidegger podriamos situarlo en una posicion
anti-humana, ya que cumple el requisito de desplazar la esencia de lo humano desde si misma
a una instancia trascendente y superior; pero si tenemos en consideracion todo el andlisis
anterior que hemos realizado acerca de la excentricidad del ser-ahi [Da —sein], vemos que el
“ex — que constituye al ser humano como apertura lo es, en efecto, hacia una instancia que
no se encuentra “frans-*, mas alla de la facticidad del mundo y de la historia. El ser no es un
principio metafisico trascendente al mundo y, mucho menos, da cuenta de la razon de él. Se
trata, como hemos discurrido anteriormente, de aquella “fuerza callada” interna a la
Naturaleza que, como emergencia desde si dona sentido, gracias a la mutua pertenencia con el
pensar del ser humano y que es articulada en el habitar del lenguaje. Mas alld de su estatuto
no trascendente, tampoco es principio en sentido l6gico. El ser es una “presuposicion” en la
pregunta misma por su propio sentido, nos comenta Heidegger en el epigrafe dos de Ser y
Tiempo’, una “presuposicion” que nace de la experiencia factica del hecho del “hay” de las
cosas y, por lo tanto, de una comprension media de lo que sea el ser en su sentido:

La ‘presuposicion’ del ser tiene mas bien, el caracter de una previa visualizacion del ser, en virtud de la

cual el ente dado se articula provisionalmente en su ser. Esta visualizacion del ser que sirve de guia a la
investigacion brota de la comprension mediana del ser en la que desde siempre nos movemos, y que en
definitiva pertenece a la constitucion esencial del Dasein mismo. Semejante ‘presuposicion’ no tiene

nada que ver con la postulacion de un principio indemostrado del que se derivaria deductivamente una

serie de proposiciones. En el planteamiento de la pregunta por el sentido del ser no puede haber en

modo de Da-sein: estar sosteniéndose dentro de la nada del Ser [Seyn]; sosteniéndose en cuanto
comportamiento [Verhdltnis]. alguno un ‘circulo en la prueba’, porque en la respuesta a esta pregunta

no se trata de una fundamentacion deductiva, sino de una puesta al descubierto del fundamento 37
mediante su exhibicion. En la pregunta por el sentido del ser no hay un ‘circulo en la prueba’, sino una
singular ‘referencia retrospectiva o anticipativa’ de aquello que estd puesto en cuestion —el ser— al ENERO
preguntar mismo en cuanto modo de ser de un ente (Heidegger, 2009, p. 19.). 2015

Es por eso por lo que la pregunta acerca del sentido del ser no cae en una falacia de
“circulo en la prueba”. No sélo eso, sino que, el mismo concepto de acaecimiento apropiador,
Er-eignis, guarda en si implicita la medida en la que el ser le es propio el pensar y al pensar le
es propio el ser de manera que no hay uno sin lo otro. No son ambos realidades subsistenetes
que existen por si mismas mas alla la una de la otra. Tanto es asi que es posible pensarlos en
una relacion de mismidad. Asi se entiende que el desistir de caracter excéntrico del Da-sein
sea también el del ser como retraccion. Al desistir [nichten] lo hacen ambos. Es por eso que
un modo impropio del acaecer de ambos seria cargar los acentos sobre cualquiera de los dos
términos (Heidegger, 2009, p. 75) de manera que, en el caso del Da-sein, tendriamos un
humanismo de corte subjetivista; y, del lado del seyn tendriamos un anti-humanismo onto-
teologico si cabe.

3. Reglas para el parque (de fieras) humano.

13

Sloterdijk comienza enunciando la esencia y funcién del humanismo, “una
telecomunicacion fundadora de amistad gracias al medio de la escritura (Sloterdijk, 2011, p.
197)”. Si Heidegger ha pensado una comunidad de pastores del ser que permanecen a la
escucha su envio, de su notificacion; Sloterdijk piensa el envio de notificaciones de un modo

Heidegger, 2009, p.25.



Cartas acerca de los humanismos y reglas para la direccion de los humanos: la revision de Heidegger por Sloterdijk y sus criticas | Juan Manuel Romero Martinez

nada simbolico: La comunidad de pastores, en la medida en la que habitan en la casa junto al
ser guardan, pastorean su llamado, se remiten cartas entre si. El humanismo ha sido entonces,
como tradicion de las letras cldsicas, un modo de corresponderse entre si los amigos lejanos y
futuros que forman parte de la comunidad de letrados y que pastorean en su remitir e
interpretar al ser’. Aqui, como se lee, el ser (como reunidn y unificacion en lo mismo, en la
forma Er-eignis, un acaecer propiciatorio que sirve de medida y legalidad a todo otro acaecer)
ya no es una instancia originaria, independiente de toda otra forma histdrica del acaecer de su
verdad: es la tele-transmision escrita de la tradicion culta humana, una transmision a lo lejos
de la noticia. Y, si hay alguna forma que defina esta tele-transmision no es, de ninguna
manera un Er-eignis, sino mas bien un Gestell. Porque la escritura es una antropo-técnica y es
mediante esta y otras antopotécnicas que se ha posibilitado la construccion del claro
[Lichtung], la apertura en la que desisten humano y ser (tradicion), para apropiarse el uno al
otro no ya en el Er-egnis, sino en el Gestell. El claro o despejamiento ha pasado de ser del ser
para ser la humanitas misma: lo que define a la humanitas es su capacidad técnica para ser el
lugar de recepcion (el claro) de los envios de los textos de la tradicion (el ser). Donde la
tradicion lo es, se desoculta, siempre de un modo (antropo-) técnico (siempre desde el
Gestell). Debemos pensar que, si la antropo-técnica es la auto-generacion o auto-construccion
de lo humano -como veremos mas adelante en el hombre (auto-) operable-y, si lo humano es
el despejamiento de la tradicion, entonces el despejamiento mismo (Lichtung) es una
construccion antropo-técnica.

Sloterdijk tiene muy claro que el humanismo, en todas sus variantes y, sobre todo el
nacionalista del siglo XIX’, ha tenido como objetivo rescatar la humanidad de la barbarie. Ya
desde el proyecto de humanizacién que supone la creacion del humanismo en la Roma
clasica, seglin el autor, hay una conviccion de que los seres humanos son animales sometidos
a influencias, y se hace perentorio administrarles el tipo adecuado métodos inhibidores y
amansadores. El humanismo romano seria entonces la defensa del libro contra el teatro de la
crueldad del anfiteatro. Desde esta posicion la humanitas se hace impensable sin la exigencia 2015
del control y la abstencion de la cultura de la crueldad de las masas.

238

La carta a Beaufret, la Carta sobre el humanismo escrita por Heidegger, es especial
porque anuncia otro modo de humanismo, segun Sloterdijk. Y anunciar otro modo de
humanismo es entender otro modo de inhibicién y amansamiento. Parece que Heidegger,
desde esta manera de entenderlo si es un humanista ya que, en su proyecto, se encuentra
implicito “el amansamiento del hombre con la palabra del otro” (Sloterdijk, 2011, p.207).

® Este humanismo, el criticado por Heidegger, desde caracter més epistemolégico, en el que el sujeto cartesiano
de la modernidad aprehende para si todo lo real mediante un representar a la medida del hombre. Si que es cierto
que en La carta, Heidegger critica la escolarizacion del pensamiento en una paideia griega, que como
“humanitas” en el mundo romano, pondra las bases para la metafisica de la modernidad.

7 Vasquez Rocca (2009), p. 7.: “Con el Renacimiento y la Modernidad, el libro se convirti6 en una especie de
‘carta’ dirigida a todos y cualquiera (‘el curioso lector’), pero escrita en un determinado idioma, lo cual coincidid
con el establecimiento de los Estados nacionales, dando a estos un impulso formidable a partir de la Revolucion
francesa y la difusién de periddicos y revistas, asi como de la enseflanza obligatoria, imponiendo textos de
contenido controlado y supervisado, de modo que inculcaran en los estudiantes el ‘espiritu de la patria’. Ahora
bien, tras la revolucién ««medidtica)» concomitante con las dos guerras mundiales y triunfante justamente tras el
fracaso de la ultima gran revolucion: la soviética, el humanismo —el humanismo tipografico, diriamos- ha
entrado en una crisis irremediable. Ya no es vélido para el adoctrinamiento ni para la cohesion social. Hasta aqui
llega Sloterdijk, dejando a un lado, como oyeron ustedes, una volatil alusiéon a la necesidad de un Codex de
técnicas antropdgenas: por cierto, lo tinico que justificaria el llamativo titulo, ya que en ninguna otra parte se nos
habla de las normas, el estatuto o las reglas del zoo humano.”



Cartas acerca de los humanismos y reglas para la direccion de los humanos: la revision de Heidegger por Sloterdijk y sus criticas | Juan Manuel Romero Martinez

Incluso radicaliza esta funcion al trasladarlo desde el campo de la pedagogia al de la ontologia
(ya que, como hemos visto antes, Heidegger desprecia el paso del pensar al de la filosofia
como escuela: el nacimiento de la paideia griega y su posterior traduccion al &mbito romano
como “humanismo”). El ser humano, al guardar al ser como pastor, cuida de su rebafio:
guarda la apertura que es el claro del ser, el despejamiento [Lichtung]. El hecho de
mantenerse al cuidado del ser supone ciertas cualidades como la de la meditacion, el
mantenerse a la escucha y el dejar ser de la Gelassenheit. Es por eso por lo que Sloterdijk
piensa una “imposicion de una contencion radical” (Sloterdijk, 2011, p. 208) que destierra al
pastor del ser a la cercania y vecindad de la casa del ser (el lenguje). El humanismo
heideggeriano, como ascesis meditativa, quiere un hombre que sea mas sumiso que el mero
buen lector. Las cartas que constituyen este humanismo ya no son escritas por el autor
nacional, como ocurre en la interpretacion nacionalista del humanismo del siglo XIX, y
emitidas por la tradicion de un pueblo historico; en este caso (el de Heidegger y el de
Sloterdijk) el autor y el envio mismo es el ser.

Sloterdijk nos esta presentando la ontologia heideggeriana como un proyecto politico
que hace que nos preguntemos: como estaria constituida una sociedad de mansos vecinos del
ser. Especula este autor que se trataria de hombres desplazados de su centralidad, su
existencia solo lo seria en virtud de su vecindad con el ser.

La justificacion que nos ofrece Sloterdijk para, en su interpretacion sobre el proyecto
ontolégico de Heidegger, hacer el transito desde la ontologia a la politica del ser es la
consideracion que de los humanismos tiene Heidegger: el humanismo es complice natural de
todas las atrocidades posibles que puedan cometerse en el nombre del bien de la humanidad y
es que, tanto el bolchevismo, como el fascismo, como el americanismo son tres variantes de la

misma “violencia antropocéntrica” (Sloterdijk, 2011, p. 208). 239
Sloterdijk, como discipulo de Heidegger en la distancia, tiene la intencion de seguir el 5)ER©

proyecto de ontologia politica de su maestro, pero despojando el pensamiento heideggeriano
de todo apriorismo de cardcter propio, puro y virtual, que esté aun lastrado por una metafisica
de la identidad y un exceso de originariedad®.

Si el ser acaece es en un modo siempre técnico: independientemente de una supuesta
originariedad virtual; el darse se esclarece por el ser humano de un modo técnico. Si para
Heidegger lo que definia al Da-sein era la pura existencia como estar abierto al claro, donde
el ser se despeja (ya la vez se oculta); en Sloterdijk la definicion de lo humano supone estar
abierto a un claro que siempre demanda un modo de acaecer técnico y, el acaecer técnico solo
lo es en la medida en que lo humano devine conforme a un proceso de humanizacion y
hominizacidn: s6lo hay ser si se da en el claro de lo humano, el ser solo se da técnicamente, la
técnica es en esencia mera antropotécnica: construcciéon de lo humano como cria y
domesticacion (humanismo). Si algo acaece lo es s6lo en las determinaciones
antropocéntricas de lo humano, para lo humano y por mor de lo humano (como veremos mas
tarde en el hombre operable).

Como historia natural del claro, la apertura del Da-sein como existencia de caracter
excéntrico, es traducida como un precipitarse fuera del mundo, al fracasar como animal,

¥ Sloterdijk, 2011b, p. 209: “En la historia de la salida del hombre al claro ignorada por Heidegger la relacion
entre ser y hombre no es tan originaria”



Cartas acerca de los humanismos y reglas para la direccion de los humanos: la revision de Heidegger por Sloterdijk y sus criticas | Juan Manuel Romero Martinez

nacido prematuramente, sin la madurez que tienen el resto de los animales para enfrentarse a
sus necesidades. Se trata de un hiper-nacimiento que saca fuera “ex” al ser humano para asi,
ganar ontoldgicamente el mundo. Desde la hominizacion, el paso a la humanizacion supondra
la instalacion del hominido en el lenguaje como la casa del ser: el humano venir al mundo
adopta la forma de un venir al lenguaje.

Como historia social del claro, en el sedentarismo, el ser humano no sélo se deja
cobijar por sus lenguajes, sino por las edificaciones mismas. Es en el edificar y el cobijar
donde, segun Sloterdijk, comienza la domesticacién y el adiestramiento de los animales
domésticos.

El claro o despejamiento, sera entonces esa sintesis entre la historia de la naturaleza y
la historia de la cultura, donde se va a librar la batalla de “la decision y la seleccion del
hombre domesticado” (Sloterdijk, 2011, p.211). Desde una perspectiva nietzschana vy,
aludiendo a pasajes del Zaratustra, Sloterdijk entiende que la humanidad asentada que
construye ciudades e imperios, quiere volver manso al humano mismo y transformarlo en el
mejor animal doméstico para si mismo. Siguiendo con la 16gica nietzscheana, para Zaratustra,
los hombres del presente son criadores exitosos que han logrado extraer, a partir de ese
hombre fuerte que soporta el devenir, al “altimo hombre”. Sloterdijk piensa que, gracias a la
combinacion de la ética y la genética, los seres humanos se han criado a si mismos
empequeneciéndose: se ha realizado la domesticacion en un proceso de cria selectiva
orientada a la sociabilidad de los animales domésticos, haciéndolos inocuos. Lo que en ese
humanismo epistolar’ parecian ser los amigos del ser humano, son ahora domesticadores y
Sloterdijk, como abanderado de Nietzsche, advierte un conflicto entre los criadores del ser
humano, que lo empequenecen; y los del super-hombre, que lo engrandecen (o el trans-

hombre, en su caso). 240
Entonces, como hemos visto, lo impensado en el humanismo clasico es la ENERC

domesticacion, cria y seleccion: las letras como la doma educativa y el establecimiento de
relaciones humanas que lleva a una seleccion entre letrados e iletrados: entre criados y
criadores. En una época en la que el humanismo de la letra se encuentra en decadencia, y la
técnica puede transformarse en un elemento de des-inhibicién que nos lleve a la barbarie
(video-juegos, espectaculos cruentos para masas, proliferacion de la pornografia)'®, Sloterdijk
quiere reformular el codigo de las antropotécnicas'' para reforzar el juego entre seleccionador
y seleccionado. Reconfigura asi el término humanitas de manera que éste no consista sélo en
la amistad del hombre con el hombre, sino que de forma creciente y explicita, “el hombre
represente para el hombre el poder superior” (Duque, 2006, pg.215), de manera que el papel
de criador no se deje a una instancia trascendente a ¢l (Dios o el azar). Reformular el codigo
de las antropotécnicas supone, incluso, reformular el cédigo genético, de manera que quede

*Vasquez Rocca (2009), p. 14: “La educacion es uno de los nombres para estas practicas que operan sobre la cria
en orden a su humanizacion. La educacion vendria a ser asi el conjunto que se retine alrededor de las operaciones
historicas tendientes a la acogida, cuidado, formacion y modelado de la cria humana a partir de la

transmisiéon mas o menos programada de un fondo cultural comin de lecturas y conocimientos.”

' Duque, 2006, p. 127: “En la era post-humanista y de teledifusion, el cine y la radiofusion suponen una
reformulacion tecnoldgica de la literatura nacional y los periddicos, de manera que la sintesis social ya no puede
ser lograda con las viejas medidas de la escritura. En la sociedad post-literaria, post-epistolar y post-humanista
no se cree en el Volkgeist” (del humanismo romantico).

"Dugque, 2006, pg. 129: “Las antropotécnicas son autoreferenciales. Se trata de procedimientos usados por los
hombres para los propios hombres ya que producen al hombre como homo humanus.



Cartas acerca de los humanismos y reglas para la direccion de los humanos: la revision de Heidegger por Sloterdijk y sus criticas | Juan Manuel Romero Martinez

abierta una “antropogenética” con la que poder modificar la muerte bioldégica misma, ya sea
con técnicas de extension de la vida; ya sea eliminando la muerte misma; ésta afecta incluso a
la posibilidad de eleccion en el nacimiento, eliminando su caracter de fatum, para posibilitar
un nacimiento opcional bajo los pardmetros de la seleccion, cria y domesticacion
(Molinuevo,2004, p.51).

La pretension del trans-humanismo de Sloterdijk puede resumirse en este lema:
“criarse a si mismo y ser el guardian” (Sloterdijk, 2011b, p.219). Bien, el autor de Normas se
plantea explicitamente si hay diferencias de caracter especifico o meramente gradual, esto es,
si existe diferencia de especie entre letrados e iletrados y, en el caso de la supuesta ontologia
politica que nos atafie, entre auténticos pastores del ser y su rebaiio, tan cualitativas que los
haga diferir en especie misma o simplemente en “grados de la misma especie” (Sloterdijk,
2011, p. 216):

Tanto es asi que, si la diferencia fuera de género, especula que sélo los sofistas lanzarian campaias de
persuasion sobre la supuesta pertenencia a la misma especie de directores y ciudadanos.

Tras estos argumentos, con razoén, Duque (Duque, 2006, p.132) discrepa sobre las
antropotécnicas como modos de “criarse a si mismos y ser los guardianes de si mismos” ;No
hay pues una contradiccion performativa cuando los guardianes de la especie humana que, tal
vez, presumiblemente, son los verdaderos humanos, guardan a aquellos que aun, por
diferencia especifica, por no ser letrados, nos son (auténticamente) humanos? Donde reside la
auto-crianza y la disposicion de si del ser-humano para hacerse humano si quienes controlan,
quienes crian y seleccionan, son mas humanos que los humanos.

, . . 12
Claro, ser mas humano que los humanos supone estar mas cerca de los dioses *, como ,,
en el caso de los guardianes del Politikos de Platon:

ENERO
Platon en el Politikos presenta la Carta Magna de la politologia pastoral europea. Se trata de una 2015

conversacion de trabajo entre criadores, la seleccion de un hombre de estado que no existe en Atenas y
la planificacion de un pueblo para el estado que no puede ain encontrarse en ninguna ciudad empirica
(Sloterdijk, 2006b, p.216)

El guardidn es el que mantiene a los seres humanos en parques o ciudades para realizar
una tarea zoopolitica: la gestion sobre los parques (tematicos) humanos. La dignidad del ser
humano consiste entonces en mantenerse en los limites de ese parque por si mismos
(mediante los guardianes que se mantienen a la escucha del ser) de manera reglada: de ahi las
reglas para el parque de lo humano.

El problema consiste en que, tras la caida de los letrados y lo sagrado, el ser humano
esta solo; sin posibilidad de referencia ética, estética y ontologica con “el dios”. El ser ya no
se da [es gibt]. No hay pastores de la técnica antropologica que den, sin regla previa, mediante
la facultad del juzgar que es la prudencia (que sean capaces de acceder a la medida que
prescribe el acaecer del ser) la regla de los limites de lo humano (del parque humano)".

12 Sloterdijk, 2011b, p. 219: “Pero el sefior platonico sélo encuentra la razon de su sefioria en un saber regio
sobre la crianza, esto es, en un saber de expertos del tipo mas inusual y mas juicioso.”

" Sloterdijk, 2011b, p. 220: “Las misivas (del ser) que ya no son entregadas dejan de ser envios a posibles
amigos: se convierten en objetos archivados”



Cartas acerca de los humanismos y reglas para la direccion de los humanos: la revision de Heidegger por Sloterdijk y sus criticas | Juan Manuel Romero Martinez

La unica via transitable que nos lleve al horror de la barbarie, cuando el humanismo de
la letra (Cicerén) y la escucha paciente del ser (Heidegger) decaen, consiste en que
recurramos a la técnica para amplificar la capacidad de habitar el claro del ser (Sloterdijk):
ingenieria genética, utiles protésicos y psico-farmacos: aleotécnicas que nos devuelvan el
modo de corresponder al acaecer (técnico) para re-construirnos, reproducirnos e inventarnos
(Ortega y Gasset) como geno-cyborgs, super-hombres que han transitado mas alla del
hombre de la metafisica del humanismo letrado. Los limites de la existencia biologica,
mediante la eugenesia y la eutanasia, estan ahi para ser expandidos. (Molinuevo, 2004, p. 188,
134)

4. La errancia ya no es un problema.

Sloterdijk se pregunta si se encuentra el ser humano cabe si mismo, como la auto-
revelacion de si, (de su propia esencia) en el contexto del saber de las capacidades técnicas en
aumento (Sloterdijk, 2011?, p.3). El concepto de errancia [[rre], que heredara de Heidegger,
supone la forma de movimiento de la historia que no es cabe si y abre una via a través de la
impropiedad [Nicht — Eignes]. La errancia es un error donde el estado fundamental es la falta
de morada, una constante epocal de la era de la técnica. Sin embargo, Sloterdijk cree que la
teoria de la errancia surge de una descripcion de la relacion entre el ser y el humano
equivocada y que debe ser revisada. Cree que esta division entre lo propio y lo impropio, del
estar cabe las cosas en el mundo y por lo tanto estar cabe si, o del “estar en estado de caida”
[Verfallen] (Heidegger, 2009, p. 195), supone no poder arraigar y habitar propiamente en un
mundo de sentido y, por lo tanto, ser erratico. Erraticidad que surge de una ontologia
monovalente (el ser es, el ser no es) y una logica bivalente (lo verdadero no es falso; lo que es

falso no es verdadero).
242

Seglin Sloterdijk, la errancia como error es una huella del programa platonico-
aristotélico, encarnada por Heidegger, que pretende entender la experiencia de la totalidad de  EMER°
lo ente por medio de la lo6gica bivalente de lo propio o lo impropio.

El modo en que podemos sortear esta trampa de la gramatica de la monovalencia
ontologica y la bivalencia de la verdad y la falsedad (y por lo tanto revisar la nocion de
errancia) es mediante el paradigma de la informacion. En la proposicion “hay informacion” se
abren conceptos que permiten abordar poderosamente la realidad: afirmar la informacion es, a
la par, afirmar que “hay recuerdos”, que “hay cultura”, que “hay inteligencia artificial” y que
“hay genes”, de manera que se realiza una transferencia extensa del principio de informacion
a la esfera de la naturaleza, memoria, cultura, inteligencia artificial y genética. Todos estos
aspectos son informacion disponible para su lectura: la casa del ser como lenguaje y el modo
de acceder al claro. No es posible entonces la errancia si habitamos ya siempre, desde que el
humano es humano, desde las antropotécnicas; ademads, la antropotécnica definitiva es el
lenguaje como modo de despejamiento de lo real. No hay lo ajeno: la logica bivalente ha
caido para dar paso a una indistincion entre el sujeto y el objeto; el yo y el mundo; el
individuo y la sociedad; la naturaleza y la cultura; alma y materia. Todo se reduce a mapas de
lectura y flujos de informacion en red de caracter global que construyen al ser-humano (lo
crian y lo seleccionan) para llevarlo siempre a una “trans-duccion”'* de sus limites.

14 s . ~ . . . . , .
Término acufiado por Simondon en £/ modo de existencia de los objetos técnicos.



Cartas acerca de los humanismos y reglas para la direccion de los humanos: la revision de Heidegger por Sloterdijk y sus criticas | Juan Manuel Romero Martinez

Aplicar las distinciones de la metafisica clésica es una forma de dominio ontolégico y
semantico. (Sloterdijk, 2011a, p.6)

El ser humano surge como tal en el contexto de un claro [Lichtung] que es técnico. No
se trata de un pastoreo del ser con las manos desnudas, sino un pastoreo que requiere de la
empuiiadura de la vara y de la piedra, de procedimientos técnicos para que el ser acontezca
desde su estatuto técnico en diferentes modalidades.

El plano en el que se establece la relacion entre el humano y el despejamiento es, para
Sloterdijk, eminentemente técnico, “no es pensable sin su proveniencia tecnogénica”. Lo que
llega a ser en el depejamiento esta condicionado por la empufiadura de sus ttiles: el pastor no
se encuentra con las manos vacias en el claro del ser. El ser humano solo puede haberse dado
desde una técnica que lo ha hecho surgir de lo pre-humano. De ahi que la alteracion auto-
técnica del ser humano no sea contra natura, ya que su surgir mismo en la hominizacién, es
técnico y, no sélo por eso, sino porque la frontera entre el mundo de lo humano, la cultura y
el mundo de la natural se ha hecho endeble, hasta el punto de desaparecer, a causa de esa
nueva forma de entender, tanto al sujeto como al objeto de trabajo y conocimiento, como
mapa de lectura.

Para seguir con el argumento anterior, si el claro es ya tecnoldgico, el ser humano no
hace nada nuevo al manipularse tecnoldgicamente a si mismo, por lo que no hace, al auto-
manipularse, nada contrario a su esencia. Es por eso que Sloterdijk entiende la condicién
humana, a la luz de la emergencia, como un desarrollo auto-plastico: la plasticidad es la
realidad fundamental y la tarea inevitable de las nuevas operaciones antropotécnicas:
implantes organico- inorgéanicos, trasplantes de 6rganos y terapias génicas.

243

En una antropologia histérica, radicalizada la plasticidad de lo humano, lo que el
hombre sea se encuentra desvinculado de las distinciones metafisicas clasicas entre amo y =~ ENERO
esclavo. No se trata de un autodominio del amo sobre su cuerpo esclavo para llegar a
convertirse en un super-amo que mandara sobre una materia ain mas sometida.

No se busca que los medios alotécnicos'’ de la maquinaria clasica ejerzan violencia y
dominio sobre la objetividad material. La manipulacion ya no se hace desde la exterioridad: la
relacién entre poder actual y potencial debe realizarse sin la violencia de la dominacién
despotica artificial.

La imagen de la técnica como heterénoma y como medio de dominacion de cosas y
personas pierde cada vez mas relevancia gracias al auge de las tecnologias inteligentes. Asi, la
técnica operativa no dominadora, no puede querer nada que no sean las cosas mismas desde
ellas mismas. Esto significa que las materias y los sujetos humanos son concebidas desde su
propio sentido, sin abandonar la genuina disposicion filosofica de la fenomenologia. No solo
eso, sino que es el modo que tiene Sloterdijk de traducir la mistica alemana de su maestro

'3 . “Alotécnicas” es el modelo de las herramientas simples y las méquinas clasicas que ejecutan
restructuraciones violentas y contra-naturales de todo lo que encuentran. Usan materia para fines diferentes a la
materia misma (y cuando se refiere a materia lo hace indistintamente en el caso de objetos o personas). Aqui la
produccion desde la materia es de caracter heterbnomo que supone un estado de esclavitud ontologica de las

cosas del mundo. En definitiva se trata de un forzar las cosas.



Cartas acerca de los humanismos y reglas para la direccion de los humanos: la revision de Heidegger por Sloterdijk y sus criticas | Juan Manuel Romero Martinez

Heidegger, al mundo de los objetos técnicos. La homeotécnica'® es la Gelassenheit, la
disposicion afectiva que deja ser las cosas desde y en si mismas, sin ser forzadas por el sujeto
representador de la modernidad. La homeotécnica solo progresa en la medida en que no
violenta lo que se encuentra ahi delante. Tiene mas el caracter de cooperacion que el de
dominio.

El desarrollo de las técnicas viene a mostrar que la relacion entre poder y naturaleza es
inevitable y, ademas, la posibilita la lectura de una inteligencia corporeizada que ayude a
desplegarla hasta nuevos limites y nuevas inteligencias. La técnica, como modo de
desocultamiento, saca a la luz situaciones que no se habrian mostrado desde si mismas en
otros tiempos. Es, por eso, indudablemente un modo de aceleracion del éxito.

Pese a que la homeotécnica es entendida como una aceleracion de la inteligencia, no
obstante también puede verse afectada por el problema del mal, presentdndose como voluntad
de perjudicar al otro mediante el desarrollo cognitivo en la competencia. La emergencia de
una cultura racional no paranoica se veria, entonces, retrasada por los restos de la antigua
metafisica de la ambivalencia entre amo y esclavo, si realmente esto se diera asi.

Sin embargo las bio-noo-técnicas, piensa Sloterdijk, traen para si un sujeto mas
refinado y cooperativo que juega con sus congéneres en el juego de la competicion, un sujeto
que juega con textos supercomplejos. Pese a que el hombre de la homeotécnica esté
empefiado en una competicion por el dominio de la inteligencia, en la era global de las redes,
el modo mas eficaz de conseguir éxito en estas batallas sobre la inteligencia, es la
cooperacion. Actitud que terminard por desplazar el poder unilateral de los amos y los 244

violentadores.

ENERO
En el traslado de la naturaleza a la técnica, los artefactos del mundo moderno deben *°'°

probar su bondad, de manera que nada es bueno a menos que pueda ser mejorado, actualizado

constantemente: “ser probado”. Lo bueno se auto-expande y progresa, lo malo se desactualiza

y se elimina a si mismo.

Mediante la técnica post-clasica, mas alld de dominadores en bruto y materiales en
bruto, ha comenzado una competencia mejor que la de las guerras cognitivas, al verse
obligados los capitales y los imperios a utilizar las grandes condensaciones de informacion:
hasta tal punto que la antitesis de la vida y de la muerte ha sido deconstruida.

5. Criticas a la posicion de Sloterdijk: El estatuto ontologico del claro en Sloterdijk es
ambiguo.

En esta altura de la exposicion nos preguntamos qué clase de estatuto ontologico tiene
para Sloterdijk el acaecer del ser. Comenta Félix Duque al respecto en En torno al humanismo
(Duque, 2006, p.145) que si para Heidegger la técnica se funda en la historia de la metafisica;
para Sloterdijk ocurre justo al revés: que la metafisica es un episodio de la técnica (la
coyuntura entre humanismo y escritura), es la figura en que se da la verdad y no una figura

'® La “homeotécnica” es la forma de operatividad no dominante, no desea nada mas de lo que las cosas son. Las
materias se conciben en concordancia con sus propias resistencias, se integran en operaciones que tienen en
cuenta su maxima aptitud.



Cartas acerca de los humanismos y reglas para la direccion de los humanos: la revision de Heidegger por Sloterdijk y sus criticas | Juan Manuel Romero Martinez

mas de ésta. Como hemos visto antes, Heidegger relaciona el sentido actual de técnica con el
de techné griega y, por lo tanto, es un saber que guia la produccion del ttil como un modo de
desocultacion (como una forma de poiesis). Esto es: que la fechné es una figura de la verdad
como des-ocultacion: alétheia. Es por eso por lo que, para Heidegger, la técnica como modo
de desvelamiento esta fundada en la historia de la metafisica, o sea, la historia de los
diferentes modos de acaecer del ser. Si en Sloterdijk encontramos justo la afirmacion
contraria, tenemos que el acaecer es técnico y, ademas, es posibilitador de todo ente: que lo
real es técnico. Bien, en “Reglas para el parque humano”, ain parece que podemos encontrar
una dimension vertical del acaecer como aprioristica, pese a que esa dimension esté mediada
por un claro que tiene una historia natural y social. Parece que alin en este texto se observa
una diferencia ontologica entre ser y ente, entre lo humano y una instancia no-humana; pero
es que en El hombre operable la técnica en su esencia es una exaltacion optimista de la auto-
praxis que nos conduce a un humanismo auto-referecial (como el de la sentencia de
Protagoras “hombre como medida de todas las cosas”), de caracter biologico y
cibernéticamente ilimitado. Como si todo lo que pueda ser dado en el claro es para la auto-
construccion del humano y el claro, a la vez, fuera una construccion técnica de lo humano
para lo humano. Sin embargo, su definiciéon de Lichtung nos sigue pareciendo ambigua:
parece como si por una parte, el claro fuera un constructo del humano para transcender lo
humano y mejorarse (cria, seleccion y doma), ya que su origen no s6lo lo es de una historia
natural evolutiva, sino también de una historia social, la de la humanizacién, que tiene que ver
con la escritura como antropotécnica; y, por otro lado, fuera la instancia por la cual aparece
(acaece) lo nuevo que hace al humano transgredirse en su limitacion como un darse
tecnoldgico. Como si el modo de remitir del ser y la forma en el que el humano responde a
¢éste fuera siempre y, de una vez por todas, técnica:

Pensar el homo-humanus es pensar su relacion con el claro. En el claro no puede pensarse por alto su 245

origen tecnologico: el hombre no se encuentra en el claro inerme junto al rebafio. Si hay hombre es
porque una tecnologia lo ha hecho evolucionar desde lo pre-humano. El claro es lo que posibilita lo ENERO
humano y es tecnologico. (Sloterdikj, 2011a, p.8) 2018

Lo que desde luego si podemos calificar de giro antropologico es que Sloterdijk ha
identificado el ahi del ser y el claro con el ser humano mismo. No le interesa ver el claro
como el lugar en el que, en cada caso y en cada modo del acaecer histérico, el humano se da
al despejamiento. Sin duda pretende regresar a una antropologia homocéntrica (humanista) en
la que la humanidad sea el verdadero sujeto de cambio historico y, por si mismo, produzca su
devenir. El destinar que nos propone Sloterdijk es auto-producido desde la plasticidad y
dinamicidad del hacerse humano (humanizacién y hominizacion); pero, si nos atenemos a la
radicalidad ontologica que nos plantea Martin Heidegger, debemos asumir que si es cierto que
en el ser humano se da el despejamiento, “pero ¢l no es el despejamiento” (Duque, 2006,
p.-164, nota al pie n°60).

Si para Heidegger el ser acaece en cada caso de acuerdo a su destinar historico, de
manera que penetra en la tradicion, para Sloterdijk, este destinar en la tradicién es meramente
de caracter técnico. Es la técnica la que se despliega como tradicion. En el caso de Sloterdijk,
ni si quiera parece que podamos hablar de un destinar (Sloterdijk, 2011a, p.8). Si el
humanismo existencialista de Sartre viene a decir que “en principio hay hombres” y
Heidegger responde en La carta a Beaufret que no es una cuestion de “hay”, sino de “darse”
[es gibt] (Heidegger, 2000, p.275) y que lo que “se da” es el ser; nuestro autor, Sloterdijk,
atina ambas vertientes (humanista y anti-humanista) en un humanismo tecnolégico en el que



Cartas acerca de los humanismos y reglas para la direccion de los humanos: la revision de Heidegger por Sloterdijk y sus criticas | Juan Manuel Romero Martinez

el humano “se da”, efectivamente, sdlo porque la técnica lo ha hecho surgir, emerger, de lo
pre-humano; y esa diferencia entre haber y donacién consiste en que, mientras el primero
designa al humano como un ente méas en medio de lo ente, el segundo lo piensa como un
acaecer previo al estar en medio de lo ente. A un emerger o donarse dindmico que se hace
posible técnicamente, en el caso de Sloterdijk, ademds de posibilitar el mundo y su sentido
mediante la técnica.

De esta manera la voz del ser técnico “modulada histéricamente” (Duque, 2006,
p.166) es la que guarda el humano genético-cybernético de Sloterdijk. Conforme a la acustica
y las sefiales que el acaecer técnico irradia, asi el humano se va operativizando a si mismo y a
su entorno en una suerte de “transduccion” de dichas voces y sefiales.

Tras todo lo argumentado, parece que la salvacion de este trans-humanismo consiste
en establecer un didlogo entre congéneres como alianza o cooperacion, y una fructifera
relacion de tolerancia con la naturaleza. En la era de la homeotécnica, el” buen pastor” no
toma ya a sus subditos por algo cdsico, por una materia grosera a la que violentar informando
(imprimiéndola una forma y un éidos), sino que los incita a obedecer voluntariamente (como
en el caso del Politikés de Platon) Pero, segiin entendamos el claro en Sloterdijk, asi
comprenderemos el modo en que esta salvacion opera: si, de manera ontoldgica, juzgamos
que la homeotécnica se impone como un destino en tanto que acaecer, el ser libre (el lassen de
la Gelassenheit) que seria el cooperar, equivaldria a aceptar lo que hay y, lo que hay, como
hemos visto en el caso de Heidegger, encierra ya en si la salvacion. Si es asi, como aplicar la
auto-operabilidad y la automanipulabilidad del hombre como auto-plastica para salvarse a si
mismo, si hay que contar con que el modo de imponerse de la técnica como homeotécnica

encierra ya en si, independientemente de la voluntad humana, la salvacion.
246

Por otra parte, si el claro consiste en una auto-referencialidad consigo mismo par si
mismo, es el hombre homeotécnico, el que se salva a si mismo de la barbarie del ENER®
autoritarismo y la unilateralidad, del modo alotécnico de imponer la voluntad; pero entonces,
no es tan claro que, inevitablemente lo homeotécnico se imponga globalmente en un
optimismo sin discusion de las nuevas tecnologias. La salvacion, desde si misma puede no
darse, porque el proyecto del hombre homeotécnico podria retroceder.

Ademas, Sloterdijk entiende la homeotécnica como una especie de etapa final donde la
humanidad se ha reconciliado al fin con la naturaleza, en una perfectibilidad ilimitada del ser
trans-humano, donde una fe ciega en el progreso se transfiere a la técnica. Hay una perfecta
compenetracion entre el nuevo trans-humano y el resto de lo ente; ademéas de una
cooperacion sin macula ni intereses egoistas entre congéneres.

6. Conclusiones.

Tras todo lo argumentado parece que la salvacion de este trans-humanismo consiste en
establecer una alianza cooperativa entre congéneres, y un fructifero didlogo con la naturaleza.
En la era de la homeotécnica, el” buen pastor” no toma ya a sus subditos por algo césico, por
una materia grosera a la que violentar informéandola con el éidos, sino que los incita a
obedecer voluntariamente (como en el caso del Politikos de Platon) para establecer y guardar
“la libertad y resolutividad” auténtica del resto de onto-pastores. Pero, como hemos visto
anteriormente, parece que Sloterdijk quiere seguir manteniendo una diferencia genética y no
de grado entre dominados (por muy voluntariosos que sean en el proceso) y dominantes.



Cartas acerca de los humanismos y reglas para la direccion de los humanos: la revision de Heidegger por Sloterdijk y sus criticas | Juan Manuel Romero Martinez

Tanto es asi que no se habla de seres humanos en general para designar, en un mismo
término, tanto a mandos como a subalternos. Los primeros tienen un acceso privilegiado al ser
que a los demds pastores les falta: esto es lo que les faculta para ser guias (Duque, 2006,
idem), una distincion genética, para encauzar la imposicion de la homeotécnica. Es normal
que, esta manera provocadora de abordar una ontologia politica y técnica, se halla ganado la
antipatia y las iras de los sectores mas moderados y de izquierdas. Efectivamente, Sloterdijk
es un pensador con tendencias hacia la derecha y, no sélo ya por el uso de la semantica
ganadera de la seleccion, la doma y la cria; ni si quiera por la insistencia en la homeostasis de
las buenas relaciones entre dominantes y dominados (como recuerda el final de Metropolis de
Fritz Lang, donde las manos y el cerebro de la nueva sociedad homeotécnica terminan, tras un
periodo de imposicion alotécnica, trabajando juntos en una sinergia de guardia y explotacion
del claro del ser técnico), sino porque su discurso acerca de las guerras cognitivas y la
colaboracion entre  buenos competidores (empresas trans-nacionales, banca) sin la
intromision de autoridades unilaterales (estados, medidas arancelarias), nos parece que
encierra una justificacion del neo-liberalismo.

BIBLIOGRAFIA

Deleuze, G. (2002) Diferencia y Repeticion, Buenos Aires: Amorrotu.

Duque, F. (20006), En torno al humanismo. Heidegger, Gadamer, Sloterdijk, Tecnos, Madrid:

Tecnos.

Sloterdijk, P. (2011a), El hombre operable. Recuperado de:
http://www.otrocampo.com/3/sloterdijk.html.

Sloterdijk, P. (2011b), Reglas para el parque humano (una propuesta de la carta sobre el
humanismo)” en Sin salvacion, Madrid: Akal, p. 197. 047

Heidegger, M. (2000), Carta Sobre el Humanismo en Hitos, Madrid: Alianza Ed.

Heidegger, M. (2009), Ser y Tiempo. Madrid: Trotta, 2009. , trad. Jorge Eduardo Rivera. ENERO

2015

Molinuevo, J.L (2004). Humanismo y nuevas tecnologias, Madrid: Alianza Ed.

Poggeler, O. (1993) El camino del pensar de Martin Heidegger, Madrid: Alianza

Viasquez Rocca, A. (2009), “Sloterdijk, Habermas y Heidegger; Humanismo, Posthumanismo
y debate en torno al Parque Humano”, Eikasia. Revista de Filosofia, n°26, pp. 1-22.






	Blank Page

