
233  

E N E R O    
2 0 1 5  

 
	
  

 
 Cartas acerca de los humanismos y reglas para la dirección de los humanos: la revisión de Heidegger por Sloterdijk y sus críticas  | Juan Manuel Romero Martínez 

 
 

 

	
  

	
  

Cartas  acerca  de  los  humanismos  y  reglas  para  la  dirección  
de  los  humanos:  la  revisión  de  Heidegger  por  Sloterdijk  y  
sus  críticas.  
Juan  Manuel  Romero  Martínez.  
Universidad  de  Granada  (UGR),  departamento  de  Filosofía  II  

  
 
1. Introducción. 

La tesis principal en La carta sobre el humanismo es la siguiente: el pensar inicial que 
propone el autor, a distinción de la filosofía tradicional, trata de pensar la humanitas del homo 
humanus (el humanismo clásico que hemos heredado desde los griegos y los latinos) en la 
radicalidad de la verdad del ser. Eso supone poner la humanitas al servicio de esta verdad  
para superar la metafísica que atraviesa el humanismo clásico.  

En primer lugar, debemos ahondar en la noción del pensar como inicial y de cómo ese 
pensar deviene, en tiempos de Platón y Aristóteles, en téchne entendida como procedimiento 
de la reflexión al servicio del hacer y del fabricar en el marco de la theoría.  

En segundo lugar, deberemos pensar qué es el asunto de la humanitas y por qué debe 
ésta estar relacionada con eso que Heidegger llama “el ser”;  y, sobre todo, qué tiene todo eso 
que ver con la constitución ontológica de la técnica, la esencia de la técnica. 

Para Heidegger el pensar, que consiste en llevar a cabo la relación del ser con el 
hombre, se deja reclamar por el ser para decir su verdad: “pensar es el compromiso por el ser 
y para el ser” (Heidegger, 2000a, p. 259). Pero en el inicio del pensar técnico de la Grecia 
clásica, el pensar ha devenido teoría como determinación del conocer. Para ello el autor 
pretende llevar a cabo la autonomía del pensar respecto del actuar y del hacer ya que, en el 
momento en el que el pensar discurre en un marco técnico, se encuentra en la necesidad de 
justificarse frente a las “ciencias” para, así, intentar elevarse al rango de ciencia y abandonar 
su asunto más propio: el ser. 

Y es que Heidegger tiene muy clara una separación a ultranza entre actuar y pensar: el 
pensar, si quiere ser originario o inicial, no puede ser una acción para la productividad o la 
utilidad, sólo actúa en el sentido en el que piensa. El obrar es algo que reside en el ser, pero se 
orienta a lo ente; sin embargo, el pensar se deja reclamar por el ser y se orienta hacia él para 
decir su verdad. 

¿En qué consiste lo inicial u originario del pensar la verdad del ser? El genitivo en la 
expresión “Pensar del ser” viene a expresar que, en primer lugar, el pensar es del ser, pensar 
sería un acontecimiento propio que pertenece al ser; en segundo lugar, el pensar es acerca del 
ser, de manera que se mantiene a la escucha del ser y lo es según su procedencia, ya que el ser 
se ha adueñado destinalmente de su esencia. Este “adueñarse” es un querer a la manera de un 
don o regalo de la esencia. Un querer que no sólo logra “esto o aquello” sino que consigue 
que “esto o aquello” (lo ente) se presente desde su esencia para así mostrar su origen de 
manera que haga que algo sea. 



234  

E N E R O    
2 0 1 5  

 
	
  

 
 Cartas acerca de los humanismos y reglas para la dirección de los humanos: la revisión de Heidegger por Sloterdijk y sus críticas  | Juan Manuel Romero Martínez 

 
 

 

	
  

	
  

2. Humanismos, anti-humanismos y trans-humanismos. 

El ser como “la callada fuerza de lo posible” que quiere, está capacitado sobre el 
pensar de manera que sobre éste persevere en su esencia, haciendo que aquél, el pensar, se 
mantenga en su elemento (el ser). Pero el ser, al no estar en el mundo entre otros entes, sino 
que es fundamento como retracción (como no-ente, no cosa, nada) es lo más lejano al pensar. 
El origen que es el ser, como acaecer, un movimiento de fundación de mundo de sentido que 
se substrae al propio mundo, se hace lejano al pensar a causa de su nihilidad; y con nihilidad 
no venimos a significar vacuidad, sino esa “callada fuerza de lo posible” que se substrae a 
todo representar 1 (Pöggeler, 1993, pp. 166-167). Esa lejanía es ocupada en el pensar por la 
insistencia de lo ente y el pensar, al alejarse de su elemento, es re-emplazado por el pensar 
técnico (techné), de manera que ahora el pensar se transforma en un instrumento (a causa del 
influjo de Platón y Aristóteles) de formación y escuela: la paideia griega. 

Ocurre entonces que la filosofía se ve paulatinamente transformada en una técnica de 
explicación a partir de las causas supremas, de manera que ésta es ahora una “ocupación” y 
no un pensar. Esto, por supuesto, es una condición que afecta esencialmente al lenguaje que, 
como es bien sabido, es el lugar donde el pensar lleva a “habitar” cabe al ser a la humanidad. 
El lenguaje cae al servicio, en contra del paradigma de la información en el que se encuentra 
Sloterdijk, de las vías de comunicación por las que “se extiende la imparable objetivación” 
(Pöggeler, 1993, p. 262). El lenguaje ha devenido ahora en un modo de acceso uniforme de 
todos a todo para la opinión pública, que unifica y objetiva la apertura del todo de lo ente de 
manera incondicionada. Esta manera de cosificar la apertura mediante el imperio de los 
medios de comunicación para masas y el auge, en general, de las tecnologías de la 
telecomunicación, es una de las razones por las que la filosofía se hace “ocupación” en 
detrimento del pensar, para dar lugar a “-ismos” (Pöggeler, 1993, p.263) como el de los 
humanismos: el americanismo, el colectivismo del comunismo, el cristianismo o el 
existencialismo de Sartre.  El lenguaje, así abandonado al mero querer y el hacer para la 
dominación del todo de lo ente, nos hurta su esencia.  

Heidegger nos propone abandonar los nombres que ha tomado la filosofía y su 
tradición como el de “humanismo” para volver a encontrarse con lo más propio de lo humano, 
que es su cercanía constitutiva a lo más lejano: de nuevo el ser. Y sólo abandonando nombres 
se volvería a regalar a la palabra el valor preciso de su esencia. 

Y es aquí donde se entiende bien el supuesto anti-humanismo heideggeriano: no se 
trata de despreciar el valor fraternal de lo humano, como si Heidegger hiciera pedazos en un 
ataque de cólera los versos de Schiller, que sirvieron de inspiración para la novena de 
Beethoven; no. El problema, para Heidegger, es que los humanismos determinan la esencia 
del hombre, desde ciertos principios, que imposibilitan una concepción de lo humano de 
carácter radical y abierto al ser, al libre acaecimiento en donde se apropian mutuamente 
[zusammengehören] ambos, el ser y lo humano (Pöggeler, 1993, p. 264). 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 Pöggeler, 1993, pp. 166-167: “Si el ser se piensa como fundamento-fondo abismático, las determinaciones 
metafísicas de ser y fundamento fondo son entonces abandonadas. Al ser, entendido como fundamento-fondo 
abismático, le pertenece la nada; con ello, deja ser el asistir constante carente de negación que “funda” todo 
asistir y que vale, según su esencia, como algo explicado cuando es a su vez fundamentado en lo más constante 
de lo asistente”. 



235  

E N E R O    
2 0 1 5  

 
	
  

 
 Cartas acerca de los humanismos y reglas para la dirección de los humanos: la revisión de Heidegger por Sloterdijk y sus críticas  | Juan Manuel Romero Martínez 

 
 

 

	
  

	
  

Para Marx la humanidad es “social” y, por lo tanto, “natural”: es el conjunto de sus 
necesidades naturales, por eso por la naturaleza debe asegurarse de modo regular y 
homogéneo; el cristianismo supone una noción de la humanidad como delimitación frente a la 
deitas: el humano es “hombre como hijo de Dios” que oye en Cristo el reclamo del padre al 
que sirve; y, el existencialismo, ha hecho de la esencia de lo humano su existencia (Pöggeler, 
1993, pp. 267-269). 

La humanitas sigue siendo la meta para Heidegger. Si le humanismo, prescindiendo 
del sentido depauperado que le otorga su condición como “-ismo” debiera significar algo, 
sería la meditación en la que la humanitas se cuida para no caer en una in-humanidad: una 
alienación de su propia esencia. 

La radicalidad y libertad de la esencia de lo humano para Hiedegger consiste en su 
excentricidad.  Ser excéntrico supone precisamente no estar anclado ontológicamente a un 
principio o substancia que defina al ser proyectante de lo humano. Eso que, ya en Ser y 
Tiempo Heidegger dio en llamar, desde la tradición del idealismo alemán, el “Da-sein” 
(Heidegger, 2001, p.57).  

Para desarrollar el tema de del ser-ahí y la excentricidad es necesario tener en 
consideración aquél existenciario del “ser-en el-mundo” (Heidegger, 2001, p.65): estar en el 
mundo y ser intramundanamente son términos contrapuestos en la terminología 
heideggeriana. El “ex -” extático y descentrado del Da-sein como “ex –sistencia” supone un 
estar fuera de sí para permanecer siempre arrojado a la intemperie en la apertura del claro, 
esto es: en el mundo (Heidegger, 2000a, p.293); sin embargo, ser intramundanamente supone 
ser un ente entre otros, un ente que no tiene un carácter descentrado de sí y que se agota 
meramente en lo que es junto a otros entes; que está atado al mundo esencialmente, al 
presente y el ahora, sin posibilidad de anticipar su propia muerte (“ser-para-la-muerte”) y así 
abrirse a lo futurible que le destina el acaecer en el claro. Un gato se agota en todas sus 
determinaciones, abarca toda su “gateidad”, en el momento en que ha cubierto sus 
necesidades de gato y, de ninguna manera, se excede en el “ex -” descéntrico de sí mismo que 
supone ser humano. Vive atado al palo del presente, cada día es como el del anterior, no hay 
un pensar de lo futuro ni un legado de la tradición en el pasado: es sólo lo que es ahora y en 
busca de sus necesidades naturales. Es por eso un ser intramundano. Hay un “no” en el “ex -” 
de la ex -sistencia que deja ser libre (lassen) al acaecer; un “no” que supone la “incompletud”2 
del ser humano al estar históricamente destinado y arrojado al existir. Al no estar definido 
esencialmente, como el humanismo en todas sus variantes ha pretendido, desde la economía, 
biología, religión o sociología.  Este “no” de la existencia, que deja ser, está respondiendo a la 
llamada del desistir que surge en el claro y del desistir [nichten]3 mismo, no del mero darse en 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
2 Y esta incompletud, de carácter ontológico, será traducida a términos biológicos en la obra de Sloterdjk como 
“neotenia” o  el mantenimiento de caracteres juveniles en individuos adultos que, en términos de evolución, 
supone que el homínido viene al mundo sin preparación para él, desnudo y sin atributos e incompleto por lo que, 
como compensación, debe desarrollar toda una forma antropotécnica de apertura al mundo. Aquí el claro del ser 
es el hombre y se construye a base de tecnología. 
3  A causa del desistir (nichten), a la hora de interpretar a Heidegger, ha habido muchos problemas y 
malentendidos tal vez, por el modo ambiguo en el que el autor ha articulado su terminología: tachando el ser o, 
simplemente, denominándolo como nada, como ya comenta Deleuze en una extensa nota a pie de página en 
Deleuze, G. (2002) Diferencia y Repetición., pp. 112-114. Y es que, como anteriormente hemos visto en el 
epígrafe sobre la diferencia ontológica, el “no” que desiste no hace referencia a una negatividad, sino al 
elemento diferenciante que mantiene y reúne las instancias del ser y del ente: “Hay como una apertura, una 



236  

E N E R O    
2 0 1 5  

 
	
  

 
 Cartas acerca de los humanismos y reglas para la dirección de los humanos: la revisión de Heidegger por Sloterdijk y sus críticas  | Juan Manuel Romero Martínez 

 
 

 

	
  

	
  

el claro como mundo de sentido. Este “no”, decimos, atiende a una suspensión inherente del 
ser mismo que, como hemos visto antes, se supone en el juego de la naturaleza como phýsis, 
la naturaleza poiética, que se dinamiza donándose y a la vez sustrayéndose. El “no” del “ex -” 
que hace incompleta la esencia de lo humano atiende, precisamente, a aquello que se substrae 
en el venir a des-velarse la verdad: al velo mismo. Eso es lo que significa, además, “dejar ser 
libre” al acaecer: atender a lo que “no” y lo que nunca se dará entre medio de lo ente 
(intramundanamente), a lo que siempre desiste “calladamente”, de manera que lo que sí se da 
como ente no colapse definitivamente como fundamento de todo lo real. Esto supone dejarse 
apelar por la grieta, la falla, la bisagra, el pliegue, el entre que no es nunca sentido pero que, 
sin embargo, constituye sentido. El “ex--” inherente a la humanidad se deja arrullar por lo 
otro que no termina de presentarse jamás en el mundo, por lo que destinalmente se le da para 
que discurra la historia. Y todo esto es lo que significa “ser-en-el-mundo”, un rasgo 
fundamental de la humanitas de lo humano: “mundo” aquí no es un ente ni el ámbito de lo 
ente; “es la misma apertura del ser” (Heidegger, 2000a, p.286). “Mundo” es el claro o 
despejamiento (Lichtung) del ser en el que el ser humano está expuesto por causa de su 
esencia arrojada. La “ex –sistencia”, sita en el claro, “habitando junto a”4, atiende el llamado 
(el destinar como vocación) del acaecer (Ereignis) en el modo de una retro-vocación, una 
respuesta que articula la venida a la presencia y la ocultación en que consiste el Ereignis 
mismo. 

La ex –sistencia, al desistir por su carácter excéntrico, deja ser (lassen) al desistir del 
ser como acaece,r  en la demanda de la mutua apropiación entre ser y hombre que Heidegger 
denomina Ereignis. Ese “no” del Da-sein es la afirmación del nichten, del desistir que supone 
el acaecer. Este “no” no quiere una aniquilación, sino un “nadear” inherente al ser, a lo que no 
es ente sino su condición de posibilidad. Es imposible encontrar el desistir del acaecer 
mientras se busque como algo ente (como una cualidad de lo ente). El desistir no aparece 
nunca como algo objetivo para un sujeto: es el desistir el que reclama el “no” a la ex –
sistencia y, a la vez, se la otorga; y no al revés, no es el ex –sistente el que, como sujeto, 
decide y actúa en ese desistir. 

En esta caracterización del ser humano como ex –sistencia comenta Heidegger que nos 
encontramos en un “enigma”(Heidegger, 2000a, p.281): por una parte el humano es “ex” 
porque está en estado de arrojamiento [Geworfenheit]; y sin embargo, por otro lado, es “ex” 
porque existe contra el arrojo del ser (existe teniendo que proyectarse en sus posibilidades, un 
proyectar posible gracias al arrojamiento y, a la vez, en contra del arrojamiento mismo porque 
tiene que ir eligiéndose y determinándose en esas elecciones. La radical indeterminación que 
supone el estar arrojado abre la posibilidad de ser del “ex –sistente” en un proyecto 
determinante. Esto hace que, aquello que caracteriza la manera de entender lo humano en la 
metafísica de los humanismos, el  animal racional, sea sobrepasado por la originariedad de la 
“ex –sistencia” y su carácter de apertura en el claro o despejamiento. Heidegger entiende que, 
pensar en la humanitas de lo humano con la animalidad como su representación, es velar el 
carácter de “ex –sistencia” y su relación con la verdad del ser. Y es que, al definir la 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
dilatación, un pliegue ontológico que refiere al ser y la cuestión el uno al otro: En esta relación el no-ser es la 
diferencia misma. El ser es también no-ser, pero el no-ser no es el ser de lo negativo, es el ser de lo 
problemático, el ser del problema y la pregunta. La Diferencia no es lo negativo, por el contrario el no-ser es la 
Diferencia. ¿El no-ser debería más bien escribirse (no)-ser, o, mejor aún?-ser.” 
4 Heidegger, 2000a, p.218: “La excentricidad del ser del hombre consiste en su morar cabe (su vecindad con el 
ser)” 



237  

E N E R O    
2 0 1 5  

 
	
  

 
 Cartas acerca de los humanismos y reglas para la dirección de los humanos: la revisión de Heidegger por Sloterdijk y sus críticas  | Juan Manuel Romero Martínez 

 
 

 

	
  

	
  

humanidad del ser humano en la descentralización extática de la “ex –sistencia”, lo esencial 
no es el humano, sino el ser como “ex” de la “ex –sistencia”.  

En un primera consideración, que a Heidegger podríamos situarlo en una posición 
anti-humana, ya que cumple el requisito de desplazar la esencia de lo humano desde sí misma 
a una instancia trascendente y superior; pero si tenemos en consideración todo el análisis 
anterior que hemos realizado acerca de la excentricidad del ser-ahí [Da –sein], vemos que el 
“ex –“ que constituye al ser humano como apertura lo es, en efecto, hacia una instancia que 
no se encuentra “trans-“, más allá de la facticidad del mundo y de la historia. El ser no es un 
principio metafísico trascendente al mundo y, mucho menos, da cuenta de la razón de él. Se 
trata, como hemos discurrido anteriormente, de aquella “fuerza callada” interna a la 
Naturaleza que, como emergencia desde sí dona sentido, gracias a la mutua pertenencia con el 
pensar del ser humano y que es articulada en el habitar del lenguaje. Más allá de su estatuto 
no trascendente, tampoco es principio en sentido lógico. El ser es una “presuposición” en la 
pregunta misma por su propio sentido, nos comenta Heidegger en el epígrafe dos de Ser y 
Tiempo5, una “presuposición” que nace de la experiencia fáctica del hecho del “hay” de las 
cosas y, por lo tanto, de una comprensión media de lo que sea el ser en su sentido: 

La ‘presuposición’ del ser tiene más bien, el carácter de una previa visualización del ser, en virtud de la 
cual el ente dado se articula provisionalmente en su ser. Esta visualización del ser que sirve de guía a la 
investigación brota de la comprensión mediana del ser en la que desde siempre nos movemos, y que en 
definitiva pertenece a la constitución esencial del Dasein mismo. Semejante ‘presuposición’ no tiene 
nada que ver con la postulación de un principio indemostrado del que se derivaría deductivamente una 
serie de proposiciones. En el planteamiento de la pregunta por el sentido del ser no puede haber en 
modo de Da‐sein: estar sosteniéndose dentro de la nada del Ser [Seyn]; sosteniéndose en cuanto 
comportamiento [Verhältnis]. alguno un ‘círculo en la prueba’, porque en la respuesta a esta pregunta 
no se trata de una fundamentación deductiva, sino de una puesta al descubierto del fundamento 
mediante su exhibición. En la pregunta por el sentido del ser no hay un ‘círculo en la prueba’, sino una 
singular ‘referencia retrospectiva o anticipativa’ de aquello que está puesto en cuestión —el ser— al 
preguntar mismo en cuanto modo de ser de un ente (Heidegger, 2009, p. 19.). 

  Es por eso por lo que la pregunta acerca del sentido del ser no cae en una falacia de 
“círculo en la prueba”. No sólo eso, sino que, el mismo concepto de acaecimiento apropiador, 
Er-eignis, guarda en sí implícita la medida en la que el ser le es propio el pensar y al pensar le 
es propio el ser de manera que no hay uno sin lo otro. No son ambos realidades subsistenetes 
que existen por sí mismas más allá la una de la otra. Tanto es así que es posible pensarlos en 
una relación de mismidad. Así se entiende que el desistir de carácter excéntrico del Da-sein 
sea también el del ser como retracción. Al desistir [nichten] lo hacen ambos. Es por eso que 
un modo impropio del acaecer de ambos sería cargar los acentos sobre cualquiera de los dos 
términos (Heidegger, 2009, p. 75) de manera que, en el caso del Da-sein, tendríamos un 
humanismo de corte subjetivista; y, del lado del seyn tendríamos un anti-humanismo onto-
teológico si cabe. 

3. Reglas para el parque (de fieras) humano. 

 Sloterdijk comienza enunciando la esencia y función del humanismo, “una 
telecomunicación fundadora de amistad gracias al medio de la escritura (Sloterdijk, 2011, p. 
197)”. Si Heidegger ha pensado una comunidad de pastores del ser que permanecen a la 
escucha su envío, de su notificación; Sloterdijk piensa el envío de notificaciones de un modo 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
Heidegger, 2009, p.25. 



238  

E N E R O    
2 0 1 5  

 
	
  

 
 Cartas acerca de los humanismos y reglas para la dirección de los humanos: la revisión de Heidegger por Sloterdijk y sus críticas  | Juan Manuel Romero Martínez 

 
 

 

	
  

	
  

nada simbólico: La comunidad de pastores, en la medida en la que habitan en la casa junto al 
ser guardan, pastorean su llamado, se remiten cartas entre sí. El humanismo ha sido entonces, 
como tradición de las letras clásicas, un modo de corresponderse entre sí los amigos lejanos y 
futuros que forman parte de la comunidad de letrados y que pastorean en su remitir e 
interpretar al ser6. Aquí, como se lee, el ser (como reunión y unificación en lo mismo, en la 
forma Er-eignis, un acaecer propiciatorio que sirve de medida y legalidad a todo otro acaecer) 
ya no es una instancia originaria, independiente de toda otra forma histórica del acaecer de su 
verdad: es la tele-transmisión escrita de la tradición culta humana, una transmisión a lo lejos 
de la noticia. Y, si hay alguna forma que defina esta tele-transmisión no es, de ninguna 
manera un Er-eignis, sino más bien un Gestell. Porque la escritura es una antropo-técnica y es 
mediante esta y otras antopotécnicas que se ha posibilitado la construcción del claro 
[Lichtung], la apertura en la que desisten humano y ser (tradición), para apropiarse el uno al 
otro no ya en el Er-egnis, sino en el Gestell. El claro o despejamiento ha pasado de ser del ser 
para ser la humanitas misma: lo que define a la humanitas es su capacidad técnica para ser el 
lugar de recepción (el claro) de los envíos de los textos de la tradición (el ser). Donde la 
tradición lo es, se desoculta, siempre de un modo (antropo-) técnico (siempre desde el 
Gestell). Debemos pensar que, si la antropo-técnica es la auto-generación o auto-construcción 
de lo humano -como veremos más adelante en el hombre (auto-) operable- y, si lo humano es 
el despejamiento de la tradición, entonces el despejamiento mismo (Lichtung) es una 
construcción antropo-técnica.  

Sloterdijk tiene muy claro que el humanismo, en todas sus variantes y, sobre todo el 
nacionalista del siglo XIX7, ha tenido como objetivo rescatar la humanidad de la barbarie. Ya 
desde el proyecto de humanización que supone la creación del humanismo en la Roma 
clásica, según el autor, hay una convicción de que los seres humanos son animales sometidos 
a influencias, y se hace perentorio administrarles el tipo adecuado métodos inhibidores y 
amansadores. El humanismo romano sería entonces la defensa del libro contra el teatro de la 
crueldad del anfiteatro. Desde esta posición la humanitas se hace impensable sin la exigencia 
del control y la abstención de la cultura de la crueldad de las masas. 

La carta a Beaufret, la Carta sobre el humanismo escrita por Heidegger, es especial 
porque anuncia otro modo de humanismo, según Sloterdijk. Y anunciar otro modo de 
humanismo es entender otro modo de inhibición y amansamiento. Parece que Heidegger, 
desde esta manera de entenderlo si es un humanista ya que, en su proyecto, se encuentra 
implícito “el amansamiento del hombre con la palabra del otro” (Sloterdijk, 2011, p.207). 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
6 Este humanismo, el criticado por Heidegger,  desde carácter más epistemológico, en el que el sujeto cartesiano 
de la modernidad aprehende para sí todo lo real mediante un representar a la medida del hombre. Sí que es cierto 
que en La carta, Heidegger critica la escolarización del pensamiento en una paideia griega, que como 
“humanitas” en el mundo romano, pondrá las bases para la metafísica de la modernidad. 
7 Vásquez Rocca (2009), p. 7.:  “Con el Renacimiento y la Modernidad, el libro se convirtió en una especie de 
‘carta’ dirigida a todos y cualquiera (‘el curioso lector’), pero escrita en un determinado idioma, lo cual coincidió 
con el establecimiento de los Estados nacionales, dando a estos un impulso formidable a partir de la Revolución 
francesa y la difusión de periódicos y revistas, así como de la enseñanza obligatoria, imponiendo textos de 
contenido controlado y supervisado, de modo que inculcaran en los estudiantes el ‘espíritu de la patria’. Ahora 
bien, tras la revolución ‹‹mediática›› concomitante con las dos guerras mundiales y triunfante justamente tras el 
fracaso de la última gran revolución: la soviética, el humanismo –el humanismo tipográfico, diríamos- ha 
entrado en una crisis irremediable. Ya no es válido para el adoctrinamiento ni para la cohesión social. Hasta aquí 
llega Sloterdijk, dejando a un lado, como oyeron ustedes, una volátil alusión a la necesidad de un Codex de 
técnicas antropógenas: por cierto, lo único que justificaría el llamativo título, ya que en ninguna otra parte se nos 
habla de las normas, el estatuto o las reglas del zoo humano.” 



239  

E N E R O    
2 0 1 5  

 
	
  

 
 Cartas acerca de los humanismos y reglas para la dirección de los humanos: la revisión de Heidegger por Sloterdijk y sus críticas  | Juan Manuel Romero Martínez 

 
 

 

	
  

	
  

Incluso radicaliza esta función al trasladarlo desde el campo de la pedagogía al de la ontología 
(ya que, como hemos visto antes, Heidegger desprecia el paso del pensar al de la filosofía 
como escuela: el nacimiento de la paideia griega y su posterior traducción al ámbito romano 
como “humanismo”). El ser humano, al guardar al ser como pastor, cuida de su rebaño: 
guarda la apertura que es el claro del ser, el despejamiento [Lichtung]. El hecho de 
mantenerse al cuidado del ser supone ciertas cualidades como la de la meditación, el 
mantenerse a la escucha y el dejar ser de la Gelassenheit. Es por eso por lo que Sloterdijk 
piensa una “imposición de una contención radical” (Sloterdijk, 2011, p. 208) que destierra al 
pastor del ser a la cercanía y vecindad de la casa del ser (el lenguje). El humanismo 
heideggeriano, como ascesis meditativa, quiere un hombre que sea más sumiso que el mero 
buen lector. Las cartas que constituyen este humanismo ya no son escritas por el autor 
nacional, como ocurre en la interpretación nacionalista del humanismo del siglo XIX, y 
emitidas por la tradición de un pueblo histórico; en este caso (el de Heidegger y el de 
Sloterdijk) el autor y el envío mismo es el ser.  

Sloterdijk nos está presentando la ontología heideggeriana como un proyecto político 
que hace que nos preguntemos: cómo estaría constituida una sociedad de mansos vecinos del 
ser.  Especula este autor que se trataría de hombres desplazados de su centralidad, su 
existencia sólo lo sería en virtud de su vecindad con el ser.  

 La justificación que nos ofrece Sloterdijk para, en su interpretación sobre el proyecto 
ontológico de Heidegger, hacer el tránsito desde la ontología a la política del ser es la 
consideración que de los humanismos tiene Heidegger: el humanismo es cómplice natural de 
todas las atrocidades posibles que puedan cometerse en el nombre del bien de la humanidad y 
es que, tanto el bolchevismo, como el fascismo, como el americanismo son tres variantes de la 
misma “violencia antropocéntrica” (Sloterdijk, 2011, p. 208). 

Sloterdijk, como discípulo de Heidegger en la distancia, tiene la intención de seguir el 
proyecto de ontología política de su maestro, pero despojando el pensamiento heideggeriano 
de todo apriorismo de carácter propio, puro y virtual, que esté aún lastrado por una metafísica 
de la identidad y un exceso de originariedad8. 

Si el ser acaece es en un modo siempre técnico: independientemente de una supuesta 
originariedad virtual; el darse se esclarece por el ser humano de un modo técnico. Si para 
Heidegger lo que definía al Da-sein era la pura existencia como estar abierto al claro, donde 
el ser se despeja (ya la vez se oculta); en Sloterdijk la definición de lo humano supone estar 
abierto a un claro que siempre demanda un modo de acaecer técnico y, el acaecer técnico sólo 
lo es en la medida en que lo humano devine conforme a un proceso de humanización y 
hominización: sólo hay ser si se da en el claro de lo humano, el ser sólo se da técnicamente, la 
técnica es en esencia mera antropotécnica: construcción de lo humano como cría y 
domesticación (humanismo). Si algo acaece lo es sólo en las determinaciones 
antropocéntricas de lo humano, para lo humano y por mor de lo humano (como veremos más 
tarde en el hombre operable).  

 Como historia natural del claro, la apertura del Da-sein como existencia de carácter 
excéntrico, es traducida como un precipitarse fuera del mundo, al fracasar como animal, 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
8 Sloterdijk, 2011b, p. 209: “En la historia de la salida del hombre al claro ignorada por Heidegger la relación 
entre ser y hombre no es tan originaria” 



240  

E N E R O    
2 0 1 5  

 
	
  

 
 Cartas acerca de los humanismos y reglas para la dirección de los humanos: la revisión de Heidegger por Sloterdijk y sus críticas  | Juan Manuel Romero Martínez 

 
 

 

	
  

	
  

nacido prematuramente, sin la madurez que tienen el resto de los animales para enfrentarse a 
sus necesidades. Se trata de un hiper-nacimiento que saca fuera “ex” al ser humano para así, 
ganar ontológicamente el mundo. Desde la hominización, el paso a la humanización supondrá 
la instalación del homínido en el lenguaje como la casa del ser: el humano venir al mundo 
adopta la forma de un venir al lenguaje. 

Como historia social del claro, en el sedentarismo, el ser humano no sólo se deja 
cobijar por sus lenguajes, sino por las edificaciones mismas. Es en el edificar y el cobijar 
donde, según Sloterdijk, comienza la domesticación y el adiestramiento de los animales 
domésticos.  

El claro o despejamiento, será entonces esa síntesis entre la historia de la naturaleza y 
la historia de la cultura, donde se va a librar la batalla de “la decisión y la selección del 
hombre domesticado” (Sloterdijk, 2011, p.211). Desde una perspectiva nietzschana y, 
aludiendo a pasajes del Zaratustra, Sloterdijk entiende que la humanidad asentada que 
construye ciudades e imperios, quiere volver manso al humano mismo y transformarlo en el 
mejor animal doméstico para sí mismo. Siguiendo con la lógica nietzscheana, para Zaratustra, 
los hombres del presente son criadores exitosos que han logrado extraer, a partir de ese 
hombre fuerte que soporta el devenir, al “último hombre”. Sloterdijk piensa que, gracias a la 
combinación de la ética y la genética, los seres humanos se han criado a sí mismos 
empequeñeciéndose: se ha realizado la domesticación en un proceso de cría selectiva 
orientada a la sociabilidad de los animales domésticos, haciéndolos inocuos. Lo que en ese 
humanismo epistolar9 parecían ser los amigos del ser humano, son ahora domesticadores y 
Sloterdijk, como abanderado de Nietzsche, advierte un conflicto entre los criadores del ser 
humano, que lo empequeñecen; y los del súper-hombre, que lo engrandecen (o el trans-
hombre, en su caso). 

Entonces, como hemos visto, lo impensado en el humanismo clásico es la 
domesticación, cría y selección: las letras como la doma educativa y el establecimiento de 
relaciones humanas que lleva a una selección entre letrados e iletrados: entre criados y 
criadores. En una época en la que el humanismo de la letra se encuentra en decadencia, y la 
técnica puede transformarse en un elemento de des-inhibición que nos lleve a la barbarie 
(video-juegos, espectáculos cruentos para masas, proliferación de la pornografía)10, Sloterdijk 
quiere reformular el código de las antropotécnicas11 para reforzar el juego entre seleccionador 
y seleccionado. Reconfigura así el término humanitas de manera que éste no consista sólo en 
la amistad del hombre con el hombre, sino que de forma creciente y explícita, “el hombre 
represente para el hombre el poder superior” (Duque, 2006, pg.215), de manera que el papel 
de criador no se deje a una instancia trascendente a él (Dios o el azar). Reformular el código 
de las antropotécnicas supone, incluso, reformular el código genético, de manera que quede 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
9Vásquez Rocca (2009), p. 14: “La educación es uno de los nombres para estas prácticas que operan sobre la cría 
en orden a su humanización. La educación vendría a ser así el conjunto que se reúne alrededor de las operaciones 
históricas tendientes a la acogida, cuidado, formación y modelado de la cría humana a partir de la 
transmisión más o menos programada de un fondo cultural común de lecturas y conocimientos.” 
10 Duque, 2006, p. 127: “En la era post-humanista y de teledifusión, el cine y la radiofusión suponen una 
reformulación tecnológica de la literatura nacional y los periódicos, de manera que la síntesis social ya no puede 
ser lograda con las viejas medidas de la escritura. En la sociedad post-literaria, post-epistolar y post-humanista 
no se cree en el Volkgeist” (del humanismo romántico). 
11Duque, 2006, pg. 129: “Las antropotécnicas son autoreferenciales. Se trata de procedimientos usados por los 
hombres para los propios hombres ya que producen al hombre como homo humanus. 



241  

E N E R O    
2 0 1 5  

 
	
  

 
 Cartas acerca de los humanismos y reglas para la dirección de los humanos: la revisión de Heidegger por Sloterdijk y sus críticas  | Juan Manuel Romero Martínez 

 
 

 

	
  

	
  

abierta una “antropogenética” con la que poder modificar la muerte biológica misma, ya sea 
con técnicas de extensión de la vida; ya sea eliminando la muerte misma; ésta afecta incluso a 
la posibilidad de elección en el nacimiento, eliminando su carácter de fatum, para posibilitar 
un nacimiento opcional bajo los parámetros de la selección, cría y domesticación 
(Molinuevo,2004, p.51). 

La pretensión del trans-humanismo de Sloterdijk puede resumirse en este lema: 
“criarse a sí mismo y ser el guardián” (Sloterdijk, 2011b, p.219). Bien, el autor de Normas se 
plantea explícitamente si hay diferencias de carácter específico o meramente gradual, esto es, 
si existe diferencia de especie entre letrados e iletrados y, en el caso de la supuesta ontología 
política que nos atañe, entre auténticos pastores del ser y su rebaño, tan cualitativas que los 
haga diferir en especie misma o simplemente en “grados de la misma especie” (Sloterdijk, 
2011, p. 216): 

Tanto es así que, si la diferencia fuera de género, especula que sólo los sofistas lanzarían campañas de 
persuasión sobre la supuesta pertenencia a la misma especie de directores y ciudadanos. 

 Tras estos argumentos, con razón, Duque (Duque, 2006, p.132) discrepa sobre las 
antropotécnicas como modos de “criarse a sí mismos y ser los guardianes de sí mismos” ¿No 
hay pues una contradicción performativa cuando los guardianes de la especie humana que, tal 
vez, presumiblemente, son los verdaderos humanos, guardan a aquellos que aún, por 
diferencia específica, por no ser letrados, nos son (auténticamente) humanos? Dónde reside la 
auto-crianza y la disposición de sí del ser-humano para hacerse humano si quienes controlan, 
quienes crían y seleccionan, son más humanos que los humanos.  

 Claro, ser más humano que los humanos supone estar más cerca de los dioses12, como 
en el caso de los guardianes del Politikós de Platón:  

Platón en el Politikós presenta la Carta Magna de la politología pastoral europea. Se trata de una 
conversación de trabajo entre criadores, la selección de un hombre de estado que no existe en Atenas y 
la planificación de un pueblo para el estado que no puede aún encontrarse en ninguna ciudad empírica 
(Sloterdijk, 2006b, p.216) 

 El guardián es el que mantiene a los seres humanos en parques o ciudades para realizar 
una tarea zoopolítica: la gestión sobre los parques (temáticos) humanos. La dignidad del ser 
humano consiste entonces en mantenerse en los límites de ese parque por sí mismos 
(mediante los guardianes que se mantienen a la escucha del ser) de manera reglada: de ahí las 
reglas para el parque de lo humano.  

 El problema consiste en que, tras la caída de los letrados y lo sagrado, el ser humano 
está solo; sin posibilidad de referencia ética, estética y ontológica con  “el dios”. El ser ya no 
se da [es gibt]. No hay pastores de la técnica antropológica que den, sin regla previa, mediante 
la facultad del juzgar que es la prudencia (que sean capaces de acceder a la medida que 
prescribe el acaecer del ser) la regla de los límites de lo humano (del parque humano)13.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
12 Sloterdijk, 2011b, p. 219: “Pero el señor platónico sólo encuentra la razón de su señoría en un saber regio 
sobre la crianza, esto es, en un saber de expertos del tipo más inusual y más juicioso.” 
13 Sloterdijk, 2011b,  p. 220: “Las misivas (del ser) que ya no son entregadas dejan de ser envíos a posibles 
amigos: se convierten en objetos archivados” 



242  

E N E R O    
2 0 1 5  

 
	
  

 
 Cartas acerca de los humanismos y reglas para la dirección de los humanos: la revisión de Heidegger por Sloterdijk y sus críticas  | Juan Manuel Romero Martínez 

 
 

 

	
  

	
  

 La única vía transitable que nos lleve al horror de la barbarie, cuando el humanismo de 
la letra (Cicerón) y la escucha paciente del ser (Heidegger) decaen, consiste en que 
recurramos a la técnica para amplificar la capacidad de habitar el claro del ser (Sloterdijk): 
ingeniería genética, útiles protésicos y psico-fármacos: aleotécnicas que nos devuelvan el 
modo de corresponder al acaecer (técnico) para re-construirnos, reproducirnos e inventarnos 
(Ortega y Gasset) como geno-cyborgs,   súper-hombres que han transitado más allá del 
hombre de la metafísica del humanismo letrado. Los límites de la existencia biológica, 
mediante la eugenesia y la eutanasia, están ahí para ser expandidos. (Molinuevo, 2004, p. 188, 
134) 

4. La errancia ya no es un problema. 

Sloterdijk se pregunta si se encuentra el ser humano cabe sí mismo, como la auto-
revelación de sí, (de su propia esencia) en el contexto del saber de las capacidades técnicas en 
aumento (Sloterdijk, 2011ª, p.3). El concepto de errancia [Irre], que heredara de Heidegger, 
supone la forma de movimiento de la historia que no es cabe sí y abre una vía a través de la 
impropiedad [Nicht – Eignes]. La errancia es un error donde el estado fundamental es la falta 
de morada, una constante epocal de la era de la técnica. Sin embargo, Sloterdijk cree que la 
teoría de la errancia surge de una descripción de la relación entre el ser y el humano 
equivocada y que debe ser revisada. Cree que esta división entre lo propio y lo impropio, del 
estar cabe las cosas en el mundo y por lo tanto estar cabe sí, o del “estar en estado de caída” 
[Verfallen] (Heidegger, 2009, p. 195), supone no poder arraigar y habitar propiamente en un 
mundo de sentido y, por lo tanto, ser errático. Erraticidad que surge de una ontología 
monovalente (el ser es, el ser no es) y una lógica bivalente (lo verdadero no es falso; lo que es 
falso no es verdadero). 

 Según Sloterdijk, la errancia como error es una huella del programa platónico-
aristotélico, encarnada por Heidegger, que pretende entender la experiencia de la totalidad de 
lo ente por medio de la lógica bivalente de lo propio o lo impropio. 

El modo en que podemos sortear esta trampa de la gramática de la monovalencia 
ontológica y la bivalencia de la verdad y la falsedad (y por lo tanto revisar la noción de 
errancia) es mediante el paradigma de la información. En la proposición “hay información” se 
abren conceptos que permiten abordar poderosamente la realidad: afirmar la información es, a 
la par, afirmar que “hay recuerdos”, que “hay cultura”, que “hay inteligencia artificial” y que 
“hay genes”, de manera que se realiza una transferencia extensa del principio de información 
a la esfera de la naturaleza, memoria, cultura, inteligencia artificial y genética. Todos estos 
aspectos son información disponible para su lectura: la casa del ser como lenguaje y el modo 
de acceder al claro. No es posible entonces la errancia si habitamos ya siempre, desde que el 
humano es humano, desde las antropotécnicas; además, la antropotécnica definitiva es el 
lenguaje como modo de despejamiento de lo real. No hay lo ajeno: la lógica bivalente ha 
caído para dar paso a una indistinción entre el sujeto y el objeto; el yo y el mundo; el 
individuo y la sociedad; la naturaleza y la cultura; alma y materia. Todo se reduce a mapas de 
lectura y flujos de información en red de carácter global que construyen al ser-humano (lo 
crían y lo seleccionan) para llevarlo siempre a una “trans-ducción”14 de sus límites. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
14 Término acuñado por Simondon en El modo de existencia de los objetos técnicos. 



243  

E N E R O    
2 0 1 5  

 
	
  

 
 Cartas acerca de los humanismos y reglas para la dirección de los humanos: la revisión de Heidegger por Sloterdijk y sus críticas  | Juan Manuel Romero Martínez 

 
 

 

	
  

	
  

Aplicar las distinciones de la metafísica clásica es una forma de dominio ontológico y 
semántico. (Sloterdijk, 2011a, p.6) 

El ser humano surge como tal en el contexto de un claro [Lichtung] que es técnico. No 
se trata de un pastoreo del ser con las manos desnudas, sino un pastoreo que requiere de la 
empuñadura de la vara y de la piedra, de procedimientos técnicos para que el ser acontezca 
desde su  estatuto técnico en diferentes modalidades. 

El plano en el que se establece la relación entre el humano y el despejamiento es, para 
Sloterdijk, eminentemente técnico, “no es pensable sin su proveniencia tecnogénica”. Lo que 
llega a ser en el depejamiento está condicionado por la empuñadura de sus útiles: el pastor no 
se encuentra con las manos vacías en el claro del ser.  El ser humano solo puede haberse dado 
desde una técnica que lo ha hecho surgir de lo pre-humano. De ahí que la alteración auto-
técnica del ser humano no sea contra natura, ya que su surgir mismo en la hominización,  es 
técnico y, no sólo por eso, sino porque la frontera  entre el mundo de lo humano, la cultura y 
el mundo de la natural se ha hecho endeble, hasta el punto de desaparecer, a causa de esa 
nueva forma de entender, tanto al sujeto como al objeto de trabajo y conocimiento, como 
mapa de lectura.   

Para seguir con el argumento anterior, si el claro es ya tecnológico, el ser humano no 
hace  nada nuevo al manipularse tecnológicamente a sí mismo, por lo que no hace, al auto-
manipularse, nada contrario a su esencia. Es por eso que Sloterdijk entiende la condición 
humana, a la luz de la emergencia, como un desarrollo auto-plástico: la plasticidad es la 
realidad fundamental y la tarea inevitable de las nuevas operaciones antropotécnicas: 
implantes orgánico- inorgánicos, trasplantes de órganos y terapias génicas. 

En una antropología histórica, radicalizada la plasticidad de lo humano, lo que el 
hombre sea se encuentra desvinculado de las distinciones metafísicas clásicas entre amo y 
esclavo. No se trata de un autodominio del amo sobre su cuerpo esclavo para llegar a 
convertirse en un super-amo que mandara sobre una materia aún más sometida.  

 No se busca que los medios alotécnicos15 de la maquinaria clásica ejerzan violencia y 
dominio sobre la objetividad material. La manipulación ya no se hace desde la exterioridad: la 
relación entre poder actual y potencial debe realizarse sin la violencia de la dominación 
despótica artificial. 

La imagen de la técnica como heterónoma y como medio de dominación de cosas y 
personas pierde cada vez más relevancia gracias al auge de las tecnologías inteligentes. Así, la 
técnica operativa no dominadora, no puede querer nada que no sean las cosas mismas desde 
ellas mismas. Esto significa que las materias y los sujetos humanos son concebidas desde su 
propio sentido, sin abandonar la genuina disposición filosófica de la fenomenología. No sólo 
eso, sino que es el modo que tiene Sloterdijk de traducir la mística alemana de su maestro 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
15  : “Alotécnicas” es el modelo de las herramientas simples y las máquinas clásicas que ejecutan 
restructuraciones violentas y contra-naturales de todo lo que encuentran. Usan materia para fines diferentes a la 
materia misma (y cuando se refiere a materia lo hace indistintamente en el caso de objetos o personas). Aquí la 
producción desde la materia es de carácter heterónomo que supone un estado de esclavitud ontológica de las 
cosas del mundo. En definitiva se trata de un forzar las cosas. 



244  

E N E R O    
2 0 1 5  

 
	
  

 
 Cartas acerca de los humanismos y reglas para la dirección de los humanos: la revisión de Heidegger por Sloterdijk y sus críticas  | Juan Manuel Romero Martínez 

 
 

 

	
  

	
  

Heidegger, al mundo de los objetos técnicos. La homeotécnica16 es la Gelassenheit, la 
disposición afectiva que deja ser las cosas desde y en sí mismas, sin ser forzadas por el sujeto 
representador de la modernidad. La homeotécnica solo progresa en la medida  en que no 
violenta lo que se encuentra ahí delante. Tiene más el carácter de cooperación que el de 
dominio.  

El desarrollo de las técnicas viene a mostrar que la relación entre poder y naturaleza es 
inevitable y, además, la posibilita la lectura de una inteligencia corporeizada que ayude a 
desplegarla hasta nuevos límites y nuevas inteligencias. La técnica, como modo de 
desocultamiento, saca a la luz situaciones que no se habrían mostrado desde sí mismas en 
otros tiempos. Es, por eso, indudablemente un modo de aceleración del éxito.  

Pese a que la homeotécnica es entendida como una aceleración de la inteligencia, no 
obstante también puede verse afectada por el problema del mal, presentándose como voluntad 
de perjudicar al otro mediante el desarrollo cognitivo en la competencia. La emergencia de 
una cultura racional no paranoica se vería, entonces, retrasada por los restos de la antigua 
metafísica de la ambivalencia entre amo y esclavo, si realmente esto se diera así. 

 

Sin embargo las bio-noo-técnicas, piensa Sloterdijk, traen para sí un sujeto más 
refinado y cooperativo que juega con sus congéneres en el juego de la competición, un sujeto 
que juega con textos supercomplejos. Pese a que el hombre de la homeotécnica esté 
empeñado en una competición por el dominio de la inteligencia, en la era global de las redes, 
el modo más eficaz de conseguir éxito en estas batallas sobre la inteligencia, es la 
cooperación. Actitud que terminará por desplazar el poder unilateral de los amos y los 
violentadores. 

En el traslado de la naturaleza a la técnica, los artefactos del mundo moderno deben 
probar su bondad, de manera que nada es bueno a menos que pueda ser mejorado, actualizado 
constantemente: “ser probado”. Lo bueno se auto-expande y progresa, lo malo se desactualiza 
y se elimina a sí mismo.  

Mediante la técnica post-clásica, más allá de dominadores en bruto y materiales en 
bruto, ha comenzado una competencia mejor que la de las guerras cognitivas, al verse 
obligados los capitales y los imperios a utilizar las grandes condensaciones de información: 
hasta tal punto que la antítesis de la vida y de la muerte ha sido deconstruida.  

5. Críticas a la posición de Sloterdijk: El estatuto ontológico del claro en Sloterdijk es 
ambiguo. 

 En esta altura de la exposición nos preguntamos qué clase de estatuto ontológico tiene 
para Sloterdijk el acaecer del ser. Comenta Félix Duque al respecto en En torno al humanismo 
(Duque, 2006, p.145) que si para Heidegger la técnica se funda en la historia de la metafísica; 
para Sloterdijk ocurre justo al revés: que la metafísica es un episodio de la técnica (la 
coyuntura entre humanismo y escritura), es la figura en que se da la verdad y no una figura 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
16 La “homeotécnica” es la forma de operatividad no dominante, no desea nada más de lo que las cosas son. Las 
materias se conciben en concordancia con sus propias resistencias, se integran en operaciones que tienen en 
cuenta su máxima aptitud. 



245  

E N E R O    
2 0 1 5  

 
	
  

 
 Cartas acerca de los humanismos y reglas para la dirección de los humanos: la revisión de Heidegger por Sloterdijk y sus críticas  | Juan Manuel Romero Martínez 

 
 

 

	
  

	
  

más de ésta. Como hemos visto antes, Heidegger relaciona el sentido actual de técnica con el 
de techné griega y, por lo tanto, es un saber que guía la producción del útil como un modo de 
desocultación (como una forma de póiesis). Esto es: que la techné es una figura de la verdad 
como des-ocultación: alétheia. Es por eso por lo que, para Heidegger, la técnica como modo 
de desvelamiento está fundada en la historia de la metafísica, o sea, la historia de los 
diferentes modos de acaecer del ser. Si en Sloterdijk encontramos justo la afirmación 
contraria, tenemos que el acaecer es técnico y, además, es posibilitador de todo ente: que lo 
real es técnico. Bien, en “Reglas para el parque humano”, aún parece que podemos encontrar 
una dimensión vertical del acaecer como apriorística, pese a que esa dimensión esté mediada 
por un claro que tiene una historia natural y social. Parece que aún en este texto se observa 
una diferencia ontológica entre ser y ente, entre lo humano y una instancia no-humana; pero 
es que en El hombre operable  la técnica en su esencia es una exaltación optimista de la auto-
praxis que nos conduce a un humanismo auto-referecial (como el de la sentencia de 
Protágoras “hombre como medida de todas las cosas”), de carácter biológico y 
cibernéticamente ilimitado. Como si todo lo que pueda ser dado en el claro es para la auto-
construcción del humano y el claro, a la vez, fuera una construcción técnica de lo humano 
para lo humano. Sin embargo, su definición de Lichtung nos sigue pareciendo ambigua: 
parece como si por una parte, el claro fuera un constructo del humano para transcender lo 
humano y mejorarse (cría, selección y doma), ya que su origen no sólo lo es de una historia 
natural evolutiva, sino también de una historia social, la de la humanización, que tiene que ver 
con la escritura como antropotécnica; y, por otro lado, fuera la instancia por la cual aparece 
(acaece) lo nuevo que hace al humano transgredirse en su limitación como un darse 
tecnológico. Como si el modo de remitir del ser y la forma en el que el humano responde a 
éste fuera siempre y, de una vez por todas, técnica: 

Pensar el homo-humanus es pensar su relación con el claro. En el claro no puede pensarse por alto su 
origen tecnológico: el hombre no se encuentra en el claro inerme junto al rebaño. Si hay hombre es 
porque una tecnología lo ha hecho evolucionar desde lo pre-humano. El claro es lo que posibilita lo 
humano y es tecnológico. (Sloterdikj, 2011a, p.8) 

Lo que desde luego si podemos calificar de giro antropológico es que Sloterdijk ha 
identificado el ahí del ser y el claro con el ser humano mismo. No le interesa ver el claro 
como el lugar  en el que, en cada caso y en cada modo del acaecer histórico, el humano se da 
al despejamiento. Sin duda pretende regresar a una antropología homocéntrica (humanista) en 
la que la humanidad sea el verdadero sujeto de cambio histórico y, por sí mismo, produzca su 
devenir. El destinar que nos propone Sloterdijk es auto-producido desde la plasticidad y 
dinamicidad del hacerse humano (humanización y hominización); pero, si nos atenemos a la 
radicalidad ontológica que nos plantea Martin Heidegger, debemos asumir que sí es cierto que 
en el ser humano se da el despejamiento, “pero él no es el despejamiento” (Duque, 2006, 
p.164, nota al pie nº60).  

 Si para Heidegger el ser acaece en cada caso de acuerdo a su destinar histórico, de 
manera que penetra en la tradición, para Sloterdijk, este destinar en la tradición es meramente 
de carácter técnico. Es la técnica la que se despliega como tradición. En el caso de Sloterdijk, 
ni si quiera parece que podamos hablar de un destinar (Sloterdijk, 2011a, p.8). Si el 
humanismo existencialista de Sartre viene a decir que “en principio hay hombres” y 
Heidegger responde en La carta a Beaufret que no es una cuestión de “hay”, sino de “darse” 
[es gibt] (Heidegger, 2000, p.275) y que lo que “se da” es el ser; nuestro autor, Sloterdijk, 
aúna ambas vertientes (humanista y anti-humanista) en un humanismo tecnológico en el que 



246  

E N E R O    
2 0 1 5  

 
	
  

 
 Cartas acerca de los humanismos y reglas para la dirección de los humanos: la revisión de Heidegger por Sloterdijk y sus críticas  | Juan Manuel Romero Martínez 

 
 

 

	
  

	
  

el humano “se da”, efectivamente, sólo porque la técnica lo ha hecho surgir, emerger, de lo 
pre-humano; y esa diferencia entre haber y donación consiste en que, mientras el primero 
designa al humano como un ente más en medio de lo ente, el segundo lo piensa como un 
acaecer previo al estar en medio de lo ente. A un emerger o donarse dinámico que se hace 
posible técnicamente, en el caso de Sloterdijk, además de posibilitar el mundo y su sentido 
mediante la técnica. 

 De esta manera la voz del ser técnico “modulada históricamente” (Duque, 2006, 
p.166) es la que guarda el humano genético-cybernético de Sloterdijk. Conforme a la acústica 
y las señales que el acaecer técnico irradia, así el humano se va operativizando a sí mismo y a 
su entorno en una suerte de “transducción” de dichas voces y señales.   

 Tras todo lo argumentado, parece que la salvación de este trans-humanismo consiste 
en establecer un diálogo entre congéneres como alianza o cooperación, y una fructífera 
relación de tolerancia con la naturaleza. En la era de la homeotécnica, el” buen pastor” no 
toma ya a sus súbditos por algo cósico, por una materia grosera a la que violentar informando 
(imprimiéndola una forma y un éidos), sino que los incita a obedecer voluntariamente (como 
en el caso del Politikós de Platón) Pero, según entendamos el claro en Sloterdijk, así 
comprenderemos el modo en que esta salvación opera: si, de manera ontológica, juzgamos 
que la homeotécnica se impone como un destino en tanto que acaecer, el ser libre (el lassen de 
la Gelassenheit) que sería el cooperar, equivaldría a aceptar lo que hay y, lo que hay, como 
hemos visto en el caso de Heidegger, encierra ya en sí la salvación. Si es así, cómo aplicar la 
auto-operabilidad y la automanipulabilidad del hombre como auto-plástica para salvarse a sí 
mismo, si hay que contar con que el modo de imponerse de la técnica como homeotécnica 
encierra ya en sí, independientemente de la voluntad humana, la salvación. 

 Por otra parte, si el claro consiste en una auto-referencialidad consigo mismo par sí 
mismo, es el hombre homeotécnico, el que se salva a sí mismo de la barbarie del 
autoritarismo y la unilateralidad, del modo alotécnico de imponer la voluntad; pero entonces, 
no es tan claro que, inevitablemente lo homeotécnico se imponga globalmente en un 
optimismo sin discusión de las nuevas tecnologías. La salvación, desde sí misma puede no 
darse, porque el proyecto del hombre homeotécnico podría retroceder. 

 Además, Sloterdijk entiende la homeotécnica como una especie de etapa final donde la 
humanidad se ha reconciliado al fin con la naturaleza, en una perfectibilidad ilimitada del ser 
trans-humano, donde una fe ciega en el progreso se transfiere a la técnica. Hay una perfecta 
compenetración entre el nuevo trans-humano  y el resto de lo ente; además de una 
cooperación sin mácula ni intereses egoístas entre congéneres.  

6. Conclusiones. 

 Tras todo lo argumentado parece que la salvación de este trans-humanismo consiste en 
establecer una alianza cooperativa entre congéneres, y un fructífero diálogo con la naturaleza. 
En la era de la homeotécnica, el” buen pastor” no toma ya a sus súbditos por algo cósico, por 
una materia grosera a la que violentar informándola con el éidos, sino que los incita a 
obedecer voluntariamente (como en el caso del Politikós de Platón) para establecer y guardar 
“la libertad y resolutividad” auténtica del resto de onto-pastores. Pero, como hemos visto 
anteriormente, parece que Sloterdijk quiere seguir manteniendo una diferencia genética y no 
de grado entre dominados (por muy voluntariosos que sean en el proceso) y dominantes. 



247  

E N E R O    
2 0 1 5  

 
	
  

 
 Cartas acerca de los humanismos y reglas para la dirección de los humanos: la revisión de Heidegger por Sloterdijk y sus críticas  | Juan Manuel Romero Martínez 

 
 

 

	
  

	
  

Tanto es así que no se habla de seres humanos en general para designar, en un mismo 
término, tanto a mandos como a subalternos. Los primeros tienen un acceso privilegiado al ser 
que a los demás pastores les falta: esto es lo que les faculta para ser guías (Duque, 2006, 
ídem), una distinción genética, para encauzar la imposición de la homeotécnica. Es normal 
que, esta manera provocadora de abordar una ontología política y técnica, se halla ganado la 
antipatía y las iras de los sectores más moderados y de izquierdas. Efectivamente, Sloterdijk 
es un pensador con tendencias hacia la derecha y, no sólo ya por el uso de la semántica 
ganadera de la selección, la doma y la cría; ni si quiera por la insistencia en la homeostasis de 
las buenas relaciones entre dominantes y dominados (como recuerda el final de Metropolis de 
Fritz Lang, donde las manos y el cerebro de la nueva sociedad homeotécnica terminan, tras un 
período de imposición alotécnica, trabajando juntos en una sinergia de guardia y explotación 
del claro del ser técnico), sino porque su discurso acerca de las guerras cognitivas y la 
colaboración entre  buenos competidores (empresas trans-nacionales, banca) sin la 
intromisión de autoridades unilaterales (estados, medidas arancelarias), nos parece que 
encierra una justificación del neo-liberalismo. 

 
BIBLIOGRAFÍA 

Deleuze, G. (2002) Diferencia y Repetición, Buenos Aires: Amorrotu. 
Duque, F. (2006), En torno al humanismo: Heidegger, Gadamer, Sloterdijk, Tecnos, Madrid:  
Tecnos.  
Sloterdijk, P. (2011a), El hombre operable. Recuperado de: 

http://www.otrocampo.com/3/sloterdijk.html. 
Sloterdijk, P. (2011b), Reglas para el parque humano (una propuesta de la carta sobre el 

humanismo)” en Sin salvación, Madrid: Akal, p. 197. 
Heidegger, M. (2000), Carta Sobre el Humanismo en Hitos, Madrid: Alianza Ed.  
Heidegger, M. (2009), Ser y Tiempo. Madrid: Trotta, 2009. , trad. Jorge Eduardo Rivera. 
Molinuevo, J.L (2004). Humanismo y nuevas tecnologías, Madrid: Alianza Ed. 
Pöggeler, O. (1993) El camino del pensar de Martin Heidegger, Madrid: Alianza 
Vásquez Rocca, A. (2009), “Sloterdijk, Habermas y Heidegger; Humanismo, Posthumanismo 

y debate en torno al Parque Humano”,  Eikasia. Revista de Filosofía, nº26,  pp. 1-22. 
 




	Blank Page

