
361  

E N E R O    
2 0 1 5  

 
	
  

 
 | Reseña 

 
 
 

	
  

	
  

Felipe  MARTÍNEZ  MARZOA,  Polvo  y  certeza,  ABADA  Editores,  
Madrid,  2014,  115  pp.,  ISBN:  978-­‐‑84-­‐‑16160-­‐‑16-­‐‑7  
Por  Lorenzo  Araya  Suárez  
Licenciado  en  Filosofía  y  Letras  por  la  Universidad  Autónoma  de  Madrid.  Profesor  de  Enseñanza  
Secundaria  
 
 

 
 
Se ha convertido ya en una especie de tradición en 

el mundo filosófico español que cada año aparezca un 
nuevo libro con la firma de Felipe Martínez Marzoa. A este 
2014 le ha tocado uno titulado Polvo y certeza; un título 
que, ya de entrada, augura una precisa temática: el tópico 
de la «mota de polvo», expresión sacada de la Ciencia de la 
Lógica hegeliana, viene siendo utilizado recursivamente 
por Marzoa para presentar cierta característica del 
pensamiento moderno. También el otro término, certeza, 
remite, como es bien sabido, de manera prácticamente 
inmediata al mismo periodo filosófico. Sabido es que los 
ámbitos de interés principal del profesor Marzoa han sido 
casi desde el principio la antigüedad griega, la modernidad 
y la lingüística; en la presente obra, como vengo señalando, 
el tema principal será el de la Edad Moderna (tema en que, 
si se me permite una opinión personal, nuestro autor nos ha 
ofrecido sus hallazgos más interesantes). 

En tanto que cada nueva obra de Felipe Martínez Marzoa constituye una nueva pieza 
dentro de un proyecto desde hace tiempo bien definido, no parece en modo alguno gratuito, 
antes de hablar del texto que ahora nos ocupa, decir algunas cosas acerca de dicho proyecto. 
Primero, que es efectivamente un proyecto y, por tanto, que tiene algo que ver con la 
sistematicidad. Esto no significa que se trate de un sistema filosófico, y desde luego no por 
incapacidad del autor o defecto del proyecto, sino por motivos internos al propio proyecto: la 
en cierta manera comprensión de la historia de la filosofía (comprensión que solo se puede 
realizar sobre la interpretación de los textos relevantes de dicha historia). Y, en una especie de 
juego circular (un cierto círculo hermenéutico), que se trate de la comprensión de la historia 
de la filosofía no es decisión arbitraria, sino que deriva de esa misma historia. Por decir así, el 
propio devenir de la tradición filosófica nos ha puesto en una tal posición, que esta solo 
permite seguir filosofando sobre una explícita asunción de lo filosofado antes (¿es que acaso 
son otras las conclusiones que extraen Hegel y Nietzsche, y desde las que filosofan?); y es 
este intento de asunción el que nos sitúa en la siguiente situación (una que yo mismo, con 
cierto “éxito”, he denominado la situación Heidegger): que algo ha acabado, que una cierta 
manera de hacer filosofía (a saber: la que consiste –el aspecto imperfectivo del verbo no es 
casual, sino un reproche- en continuar o enmendar las filosofía previas) ya no es posible, 
comporta que la asunción de la historia de la filosofía deja de ser opción o exigencia para 
convertirse en tarea. La filosofía misma, hoy, consiste en la comprensión de textos filosóficos, 
de los textos relevantes de la historia de la filosofía. Repito: la filosofía hoy, si es que puede 



362  

E N E R O    
2 0 1 5  

 
	
  

 
 | Reseña 

 
 
 

	
  

	
  

haber alguna, es dicho trabajo hermenéutico... y nada más. Nuestra relación con Aristóteles, 
con Descartes, con Kant, ya no puede ser de diálogo, sino de comprensión. No tenemos, pues, 
nada que añadir a lo que ellos dijeron. Se trata, más bien, de habérnoslas con lo que, sin 
decirlo, se dice en sus textos: eso que Marzoa denomina lo no-pensado1. Esto no-pensado que, 
sin embargo, se encuentra en los textos de la tradición (pero, no nos cansaremos de insistir en 
ello, en cuanto lo que no comparece como dicho), constituye el único objeto de la filosofía 
hoy. Y esto no quiere decir que ya no haya filosofía, sino todo lo contrario: ahora, por fin, hay 
filosofía, está ahí delante, es objeto de conocimiento, se nos presenta para que la entendamos. 

Tal tarea es la de la filosofía hoy, y este repetido “hoy” quiere hacer patente que antes 
era otra cosa, que aquí no se trata de juzgar el pasado –ya no puede tratarse de juzgar el 
pasado- sino de admitir la distancia, y, en primer lugar, la distancia entre nuestra tarea y la de 
Aristóteles, Descartes, Kant..., pero también las distancias que dan lugar al proyecto filosófico 
griego y al proyecto filosófico moderno, distancias que habitan tales proyectos y que, cuando 
la obra es verdaderamente relevante, comparecen como lo imposible de ocultar: como la 
verdad última de esos proyectos. 

Algo más sobre sistemas: estamos acostumbrados, y casi exigimos (pues sería como el 
marchamo de dignidad de una filosofía), que se nos relate lo que hay, que la filosofía nos 
exponga el fenómeno de modo sistemático (cosa que se ha hecho de muchos modos desde 
antiguo: como clasificación de sustancias, como anatomía de la sustancia, como historia de la 
sustancia, también como descripción del modo de aparición de la sustancia); que tal 
exposición tenga la forma de relato, esto es, de narración ordenada, y que lo sea no de un 
hecho concreto u otro, sino de la totalidad, de la sustancia misma y, por tanto, de la 
posibilidad de todo relato, hace que con todo rigor se haya podido llamar a tales exposiciones 
metarrelatos2. Ocurre, y esto tiene consecuencias, que le hemos visto el andamiaje al asunto 
este de la filosofía, y uno ya no puede creer en la magia cuando ha vislumbrado el truco 
(porque ya no es magia, sino truco de magia, el juego se ha arruinado: podrá seguir habiendo 
juego, aunque ya será otro juego). Pero, como decimos, que por fin los metarrelatos 
comparezcan como tales constituye simplemente el estado de la cuestión, la situación en que 
nos encontramos, y ahora de lo que se trata es de ver cómo nos las habemos con ella. 
Podemos ignorarla3, también podemos tomárnosla a la tremenda y determinar que ya todo da 
igual, transformando la filosofía en literatura y despojándola de todo método (incluso creer 
que dicho despojar ya da lugar a alguna metodología trastornada), pero también podemos 
aferrarnos al puro rigor del pensar y aplicarlo a la nueva situación (esto es: asumimos la nueva 
situación filosófica, pero mantenemos el viejo método filosófico, seguimos haciendo 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 Cfr. Felipe Martínez Marzoa, “El sentido y lo no pensado (apuntes para el tema «heidegger y los griegos»)”, en 
De Grecia y la filosofía,  Universidad de Murcia, 1990. 
2 Como es sabido, el término lo popularizó Jean-François Lyotard en su ya clásico La condición postmoderna, 
Ediciones Cátedra, Madrid, 1987. El uso que hacemos aquí no tiene por qué coincidir con el que hace Lyotard, 
aunque creemos que tampoco difiere de él en demasía. 
3 Esto es, podemos hacer como que no hemos visto nada y seguir a lo nuestro (continuar o enmendar el sistema 
filosófico de este o aquel filósofo; producir nuestro propio sistema filosófico...), pero esto no deja de ser, en este 
momento, una posición decidida (independientemente de que se trate, quizá, de desconocimiento negligente) y 
no un simple seguir con lo que se tenía entre manos. Dicho con otras palabras: se puede no estar a lo que toca, 
pero esto es ya un no-estar a lo que toca; se puede no asumir la situación Heidegger, pero esto ni hace que 
dejemos de estar en dicha situación ni convierte dicha no asunción en otra cosa que una no-asunción (y, dicho 
sea de modo incidental, a esta por así decir cobardía no le es ajena la recepción nada halagüeña que la filosofía 
tiene no solo en ámbitos estrictamente académicos, sino en la sociedad en general). 



363  

E N E R O    
2 0 1 5  

 
	
  

 
 | Reseña 

 
 
 

	
  

	
  

filosofía). Y esto es quizá lo que más sorprende cuando uno empieza a leer a Marzoa: el 
inquebrantable compromiso con el rigor filosófico, un nivel de rigor que uno no encuentra 
muy a menudo y que ya, por sí mismo, es un auténtico valor en su obra, pues leyéndola uno 
aprende a pensar con, perdóneseme la redundancia, rigor.  

Y que de aquí surja una obra sistemática no debería sorprender. Se trata, sí, de 
comprensión de textos (lo que en otra época gustaba llamar interpretación, hermenéutica o 
incluso exégesis), pero textos que no están ni seleccionados al azar ni leídos como 
acontecimientos aislados, sino que de la comprensión de los textos emerge algo (un asunto, el 
asunto). Porque no se trata de una lectura lúdica o solo erudita, sino de una tarea práctica, útil 
(en un sentido alejado de la utilidad o eficiencia económicas): a fin de cuentas, se trata de 
comprender esto en que ya siempre estamos. Se trata, pues, de filosofía, pero de la filosofía 
que nos toca hacer hoy. El trabajo de comprensión es, por tanto, un trabajo sistemático y la 
comprensión misma da lugar a un relato sistemático de los metarrelatos, a una caracterización 
de las metacaracterizaciones: una pregunta ya no por el ser (por el en qué consiste ser...), sino 
por el sentido del ser, que es proyecto obligadamente histórico, hermenéutico, puesto que se 
trata de entender el modo en que la pregunta por el en qué consiste ser... se ha ido 
desarrollando y configurando. 

Pues bien, y yendo por fin al libro que ocupa la presente reseña, el tema de este breve 
texto4 es el fenómeno «modernidad», vehiculada su explicación a través del concepto del 
«uno-todo». Este término es otra manera de decir que la vinculación de todo con todo tiene 
como consecuencia que nada está vinculado de manera especial con nada, que no hay 
contenidos vinculantes. Pues bien, la modernidad se caracteriza por el presupuesto (por tanto, 
sería su no-pensado) del uno-todo5. 

Esta situación que hemos llamado (entiéndase: la ha llamado así Marzoa) del uno-
todo, que nos está sirviendo para caracterizar cierto rasgo fundamental del pensamiento 
moderno, ya nos ha sido expuesta según comparece en la obra de filósofos como Kant, 
Leibniz o Hume6. En esta ocasión es el turno de Spinoza, autor al que Marzoa ha dedicado 
recientemente su atención, tanto en forma de serie de conferencias como en algún bloque 
temático de su página web7. Con Spinoza la cosa sigue consistiendo, pues justo en eso está el 
modo en que la modernidad inicia su camino, en que el ser es certeza, certitudo. Antes de 
explicar qué quiere decir exactamente esto, no parece ocioso señalar qué significa eso de 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
4 Es un formato al que ya nos ha habituado Marzoa: libritos de alrededor de 100 páginas y de tamaño reducido 
(Polvo y certeza tiene el mismo tamaño que La soledad y el círculo, o sea, bastante más pequeño que un típico 
libro de bolsillo). Es cierto que la parquedad de sus textos empieza a redundar en una creciente opacidad de sus 
contenidos, que exigen una lectura muy atenta (y decimos esto de un autor que ya de por sí siempre ha sido muy 
exigente) y, cada vez más, un dominio detallado de su producción anterior. En cierto sentido la presente reseña 
tendría la quizá ingenua, seguramente imposible, pretensión de servir como propedéutica a la lectura del libro. 
5 Cuya expresión ejemplar es aquello que dijo Hegel de que es, en el fondo, tautológico afirmar que para que esta 
mota de polvo no existiese, tendría que dejar de existir todo el universo. Esto es, que el Todo es garante de cada 
cosa, por minúscula que sea. Cfr. Felipe Martínez Marzoa, Kant y la mota de polvo, en Logos. Anales del 
Seminario de Metafísica Vol. 37, 2004. Está accesible online en el siguiente enlace: 
http://revistas.ucm.es/index.php/ASEM/article/view/ASEM0404110055A/16006 
6 Cfr., entre otros, Cálculo y ser (aproximación a Leibniz), Madrid, 1991; De Kant a Hörderlin, Madrid, 1992; 
Pasión tranquila: ensayo sobre la filosofía de Hume, Madrid, 2009. De estos, solo en el último aparece el 
concepto de Uno-Todo de manera explícita; en los otros, el problema aún se presenta en términos de 
descualificación, de contenidos no vinculantes y de (ausencia de) criterios de corte. 
7 http://www.felipemartinezmarzoa.com/ 



364  

E N E R O    
2 0 1 5  

 
	
  

 
 | Reseña 

 
 
 

	
  

	
  

"iniciar su camino": que aquello que en otro momento (digamos, para la Grecia arcaica y 
clásica) fue un punto de llegada, aquello que en otro momento (digamos, para el helenismo y 
la escolástica medieval) fue problema; eso, para los modernos es lo evidente, lo dado por 
hecho y, por tanto, punto de partida, ya no lugar de llegada de nada. No es en modo alguno 
casual que para los modernos el lenguaje de la matemática (y no cualquier matemática, sino la 
que une aritmética y geometría en la forma de «extensión») sea el lenguaje en que nos habla 
la naturaleza (y naturaleza, en moderno, significa lo que encontramos, lo que está ahí, lo 
«fáctico»). Esto no es otra cosa que la descualificación del ente. Expliquemos esto con cierta 
calma: «ser...»8 es de algún modo constatar límites, es la constatación de la finitud (que esto 
es esto porque no es aquello, y que, por tanto, esto es esto por lo mismo que aquello es 
aquello, que es tanto como decir que las cosas tienen determinación, están delimitadas); pero 
sucede que esto, que es lo natural, pierde su nitidez cuando le prestamos atención, puesto que 
siempre podemos poner el límite un poco más aquí o un poco más acá. El problema de la 
consistencia apuntará a un más allá, donde residiría el fundamento de una consistencia, de 
una finitud, que en el acá se muestra dudosa, relativa (esta es la situación que dará lugar a los 
movimientos filosóficos más importantes del helenismo, de manera ejemplar el escepticismo): 
entonces, solo hay cualidades (limitaciones) porque las garantiza un más allá. Pero esto es un 
punto de llegada para la antigüedad. Para la modernidad será el estadio de partida, lo obvio: la 
descualificación de lo más acá y la consistencia (la cualificación) buscada en un más allá. En 
este contexto, que es el moderno, tiene sentido la problemática de la certeza.  

Justo en este punto comienza su exposición Polvo y certeza. En el primer capítulo se 
presenta la problemática, poniéndose en paralelo los modos en que la abordan Leibniz y 
Hume, para contraponerse a un cierto vuelco que se producirá con Kant (vuelco quizá 
condenado de antemano a ser obviado por sus sucesores). En los cuatro siguientes capítulos el 
protagonismo, como se apuntó más arriba, corresponde a Spinoza. Aquí se nos explica cómo, 
en la nueva situación, se genera un concepto de causa que, separándose de su significado 
original griego, ahora se entenderá como «causa a secas»9, esto es, causa de la existencia de la 
cosa, y no simplemente de su «ser...», de su mera esencia. El problema de la causa ahora aúna 
la cuestión del qué es con la del que es, de modo que la misma explicación de la esencia (su  
distinción) explica la existencia (su claridad), pero para ello es necesario que la definición sea 
completa, puesto que en lo particular o incompleto no podemos encontrar vínculos relevantes 
ni límites privilegiados (esto es, certeza), y por eso se exige una trascendencia, pero una 
trascendencia transgredida porque ha de ser un todo garante de la existencia y de la esencia de 
cada una de sus partes (esto es así, como nos recuerda Marzoa, no solo en Leibniz y en 
Spinoza, sino también, aunque de manera problemática, en Hume). 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
8 Entiéndase con estos puntos suspensivos que ser siempre es ser esto o ser eso o ser aquello, pero ser algo, esto 
es, el desdoblamiento que supone que algo se presente como algo. Este desdoblamiento tendrá cierta 
contrapartida: cuando tal «ser...» se tematice (esto es, cuando se dé la siempre insolente pretensión de, no 
contentándose con decir simplemente que algo es esto o lo otro, decir en qué consiste que algo sea esto o lo otro; 
y la consistencia, esto es, el «en qué consiste...», del «ser...» es lo que se ha llamado, según el momento, la 
οὐσία, la esencia, en definitiva el εἶδος o la forma), el desdoblamiento comparecerá en el decir, como decir algo 
acerca de algo, un τι κατά τινος, en que tenemos, por tanto, un sujeto (ὑποκείµενον) y un predicado 
(κατηγορία). Por tanto, y así presentado el asunto, en adelante algo tendrán que ver la pregunta por el «ser...» y 
la cuestión del enunciar, del enunciado. 
9 Causa efficiens et totalis. Cfr. capítulo 13 de Felipe Martínez Marzoa, Distancias, Madrid, 2011, donde ya se 
introduce esta temática. 



365  

E N E R O    
2 0 1 5  

 
	
  

 
 | Reseña 

 
 
 

	
  

	
  

Un modo en que se explica esta transgresión lo encontramos en la doctrina spinoziana 
de la sustancia, en la que solo hay partes, solo hay certitudo, en la medida en que dicha 
sustancia es del tipo «estructura» (un término que Marzoa trae de las matemáticas, de la 
lingüística y de la economía política, haciendo notar que puesto que no se trata de 
aplicaciones diversas de un mismo concepto, sino de otra cosa más profunda, habrá de ser 
algo que tiene que ver con la manera tardomoderna -esto es, la nuestra- de considerar el 
asunto10). Por decirlo de modo resumido: solo hay «cosas» en un lado (digamos, en el lado del 
atributo extensio) porque hay «cosas» en otro lado (digamos, en el lado del atributo cogitatio), 
y ello en tal forma que cualquier variación en uno de los lados trae consigo una variación 
equivalente en el otro lado. Esto es una manera de decir que para que haya «cosas» tiene que 
haber, al menos, dos lados, y que entre ellos hay una relación de isomorfismo.  

También, dentro aún de la exposición del pensamiento de Spinoza, comprobamos que 
su teoría del conatus tiene ciertas implicaciones políticas que, y no por casualidad, muestran 
un claro paralelismo con desarrollos que encontramos en el Leviatán de Hobbes11: puesto que 
mi conocimiento particular es siempre limitado, no puedo saber cuál es el objeto verdadero de 
mi empeño (conatus), de modo que la única actitud racional, esto es, que hace al caso de lo 
que sé, es la de garantizar que cualesquiera empeños sean posibles. Pero es que precisamente 
esta indeterminación, esta vaciedad de contenidos de la decisión, ya impone unos 
determinados límites (esto es, unos determinados contenidos). 

Tras el tratamiento de Spinoza, el libro hace un “inciso kantiano”, con motivo de que 
precisamente en Kant se plantea, explícitamente como problema, el problema de la totalidad 
de lo ente, el de su concepto (o, mejor dicho, y doy una pista de por dónde van los tiros, el de 
su ausencia de concepto). 

Después de una recapitulación, que en buena medida ya ha sido entrevista en lo 
comentado más arriba, Polvo y certeza, en su octavo capítulo, se ocupa del fenómeno 
moderno llamado «sociedad civil» y de la fenomenología que se ha ocupado de él, la 
«economía política». Estamos, pues, en el territorio del Marx posterior a 1857 y la cuestión 
que se plantea es la de hasta qué punto la reconstrucción fenomenológica de la «sociedad 
civil», además de mostrar en qué consiste, también muestra que necesariamente este aparece 
ante sí mismo, esto es, ante aquellos que no hacen la reconstrucción fenomenológica, de cierta 
manera: como el ser en sí de las cosas. Pero este aparecer así ante sí no es un mero 
procedimiento de autojustificación, sino que, en la medida en que se tome en serio a sí 
mismo, se impone como patrón de medida del propio fenómeno. Pues bien, entre otras cosas, 
el fenómeno «sociedad civil» exige (en cuanto que condición de su construibilidad, esto es, de 
su comprensibilidad) cierto espacio de igualdad (que es otro modo en que comparece algo 
que antes mencionábamos de otros ámbitos: aquello de la ausencia de vínculos y límites 
privilegiados o inmediatos, naturales; como dice explícitamente Marzoa, “el espacio civil no 
es ni intercomunitario ni pluricomunitario, sino que es acomunitario”12); y, como hemos 
señalado, solo puede haber auténtica «sociedad civil» allí donde se toma en serio el citado 
espacio de igualdad. Esto, para empezar, ya impone unas restricciones importantes al 
mencionado fenómeno, que tienen que ver con qué proyectos políticos, preséntense como se 
presenten, por principio no constituyen «sociedad civil». 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
10 Cfr. capítulo 17 de Felipe Martínez Marzoa, El concepto de lo civil, Santiago de Chile, 2008. 
11 Sobre este libro de Hobbes, cfr. el ya citado Distancias, capítulo 14. 
12 Polvo y certeza, pág. 78. 



366  

E N E R O    
2 0 1 5  

 
	
  

 
 | Reseña 

 
 
 

	
  

	
  

El libro finaliza con una especie de coda titulada “Tardomodernidad”, en que, usando 
como hilos conductores algunos versos de Paul Celan, Marzoa vuelve a insistir en la 
caracterización del occidente como el lugar del ocaso, de la pérdida en cuanto pérdida, hasta 
el punto de que se origina la inaudita posibilidad “de que precisamente en el  haberse-perdido-
todo nada se ha perdido”13. 

Para concluir esta reseña, y como una especie de valoración crítica general del libro, 
baste decir que estamos ante un nuevo ejemplo de la solidez argumental del pensamiento del 
profesor Marzoa, con la presentación de nuevas líneas de desarrollo (que algunos, desde otros 
medios, ya conocíamos en cierta medida) de sus temáticas habituales, un ejercicio de rigor 
que resulta sorprendente justo en esa medida: que es producto precisamente del puro rigor del 
pensamiento. Si bien, y como ya he apuntado en otro lugar, hace tiempo que el autor da por 
descontado que el suyo es un proyecto en curso en que cada nueva obra constituye una 
continuación y que, por tanto, presupone todo el trabajo previo. De este modo da la impresión 
de que Marzoa ha renunciado a volver a explicar una y otra vez contenidos ya explicados en 
textos anteriores (y este proceder, el de volver sobre lo dicho, sí era habitual en sus libros 
antiguos), contenidos que se dan por conocidos, y esto es cosa que dificultará, supongo, la 
comprensión por parte de nuevos lectores. Este, en el fondo, no es asunto tan grave (al menos 
según aspectos no estrictamente editoriales), puesto que los interesados siempre pueden 
acudir a libros previos. Quizá más grave sí sea que el autor ha ido, obra tras obra, escotando 
creciente y paulatinamente su discurso, hasta llegar a unos extremos de laconismo que les da a 
muchas de sus afirmaciones el aspecto de enigmas sapienciales. La retórica marzoiana 
siempre fue sobria y breve, y al mismo tiempo de sintaxis compleja y certera (y creemos, con 
cierto orgullo esperemos que no vano, que es rastreable en la prosa del que esta reseña 
suscribe), pero en sus últimos libros adolece quizá de falta de detenimiento en el desarrollo de 
algunas de sus ideas (mejor dicho, interpretaciones, pues esto es lo que son) más audaces 
(audaces por lo que tienen de inauditas, de alejadas de tópicos y clichés aceptados 
acríticamente por una academia perezosa). Es cierto que la parquedad nos permite a sus 
lectores bregar con la estimulante dificultad de sus argumentos, así como aventurar 
desarrollos que Marzoa desiste de hacer él mismo. Pero no es menos cierto que todo ello 
puede a su vez hacer desistir de entrar en su pensamiento a posibles nuevos lectores o 
desanimar a aquellos no dispuestos a tanto esfuerzo intelectual. Claro que quizá es que al 
propio autor no le resulte esto algo indeseable. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
13 Íbid., pág. 114. 


