lk ]
REVISTA DE FILOSOFIA
| Resefa

Felipe MARTINEZ MARZOA, Polvo y certeza, ABADA Editores,

Madrid, 2014, 115 pp., ISBN: 978-84-16160-16-7

Por Lorenzo Araya Suarez

Licenciado en Filosofia y Letras por la Universidad Auténoma de Madrid. Profesor de Ensefianza
Secundaria

Se ha convertido ya en una especie de tradicion en
el mundo filoséfico espafiol que cada afio aparezca un
nuevo libro con la firma de Felipe Martinez Marzoa. A este
2014 le ha tocado uno titulado Polvo y certeza; un titulo
que, ya de entrada, augura una precisa tematica: el fopico
de la «mota de polvoy, expresion sacada de la Ciencia de la
Logica hegeliana, viene siendo utilizado recursivamente POLV@ Y
por Marzoa para presentar cierta caracteristica del CERTEZA
pensamiento moderno. También el otro término, certeza,
remite, como es bien sabido, de manera practicamente
inmediata al mismo periodo filosofico. Sabido es que los
ambitos de interés principal del profesor Marzoa han sido
casi desde el principio la antigiiedad griega, la modernidad
y la lingiiistica; en la presente obra, como vengo sefialando,
el tema principal serd el de la Edad Moderna (tema en que,
si se me permite una opinion personal, nuestro autor nos ha
ofrecido sus hallazgos mas interesantes).

En tanto que cada nueva obra de Felipe Martinez Marzoa constituye una nueva pieza
dentro de un proyecto desde hace tiempo bien definido, no parece en modo alguno gratuito,
antes de hablar del texto que ahora nos ocupa, decir algunas cosas acerca de dicho proyecto.
Primero, que es efectivamente un proyecto y, por tanto, que tiene algo que ver con la
sistematicidad. Esto no significa que se trate de un sistema filosofico, y desde luego no por
incapacidad del autor o defecto del proyecto, sino por motivos internos al propio proyecto: la
en cierta manera comprension de la historia de la filosofia (comprension que solo se puede
realizar sobre la interpretacion de los textos relevantes de dicha historia). Y, en una especie de
juego circular (un cierto circulo hermenéutico), que se trate de la comprension de la historia
de la filosofia no es decision arbitraria, sino que deriva de esa misma historia. Por decir asi, el
propio devenir de la tradicion filoséfica nos ha puesto en una tal posicion, que esta solo
permite seguir filosofando sobre una explicita asuncion de lo filosofado antes (;es que acaso
son otras las conclusiones que extraen Hegel y Nietzsche, y desde las que filosofan?); y es
este intento de asuncion el que nos sitlia en la siguiente situacién (una que yo mismo, con
cierto “éxito”, he denominado la situacion Heidegger): que algo ha acabado, que una cierta
manera de hacer filosofia (a saber: la que consiste —el aspecto imperfectivo del verbo no es
casual, sino un reproche- en continuar o enmendar las filosofia previas) ya no es posible,
comporta que la asuncion de la historia de la filosofia deja de ser opcidon o exigencia para
convertirse en tarea. La filosofia misma, hoy, consiste en la comprension de textos filoséficos,
de los textos relevantes de la historia de la filosofia. Repito: la filosofia hoy, si es que puede

361

ENERO
2015



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

| Resefa

haber alguna, es dicho trabajo hermenéutico... y nada mas. Nuestra relacion con Aristoteles,
con Descartes, con Kant, ya no puede ser de didlogo, sino de comprension. No tenemos, pues,
nada que anadir a lo que ellos dijeron. Se trata, mas bien, de habérnoslas con lo que, sin
decirlo, se dice en sus textos: eso que Marzoa denomina lo no-pensado’'. Esto no-pensado que,
sin embargo, se encuentra en los textos de la tradicion (pero, no nos cansaremos de insistir en
ello, en cuanto lo que no comparece como dicho), constituye el tinico objeto de la filosofia
hoy. Y esto no quiere decir que ya no haya filosofia, sino todo lo contrario: ahora, por fin, hay
filosofia, esta ahi delante, es objeto de conocimiento, se nos presenta para que la entendamos.

Tal tarea es la de la filosofia hoy, y este repetido “hoy” quiere hacer patente que antes
era otra cosa, que aqui no se trata de juzgar el pasado —ya no puede tratarse de juzgar el
pasado- sino de admitir la distancia, y, en primer lugar, la distancia entre nuestra tarea y la de
Aristoteles, Descartes, Kant..., pero también las distancias que dan lugar al proyecto filosofico
griego y al proyecto filos6fico moderno, distancias que habitan tales proyectos y que, cuando
la obra es verdaderamente relevante, comparecen como lo imposible de ocultar: como la
verdad ultima de esos proyectos.

Algo mas sobre sistemas: estamos acostumbrados, y casi exigimos (pues seria como el
marchamo de dignidad de una filosofia), que se nos relate lo que hay, que la filosofia nos
exponga el fenomeno de modo sistematico (cosa que se ha hecho de muchos modos desde
antiguo: como clasificacion de sustancias, como anatomia de la sustancia, como historia de la
sustancia, también como descripcion del modo de aparicion de la sustancia); que tal
exposicion tenga la forma de relato, esto es, de narracion ordenada, y que lo sea no de un
hecho concreto u otro, sino de la totalidad, de la sustancia misma y, por tanto, de la
posibilidad de todo relato, hace que con todo rigor se haya podido llamar a tales exposiciones
metarrelatos’. Ocurre, y esto tiene consecuencias, que le hemos visto el andamiaje al asunto
este de la filosofia, y uno ya no puede creer en la magia cuando ha vislumbrado el truco
(porque ya no es magia, sino fruco de magia, el juego se ha arruinado: podra seguir habiendo
juego, aunque ya sera otro juego). Pero, como decimos, que por fin los metarrelatos
comparezcan como tales constituye simplemente el estado de la cuestion, la situacion en que
nos encontramos, y ahora de lo que se trata es de ver como nos las habemos con ella.
Podemos ignorarla’, también podemos tomarnosla a la tremenda y determinar que ya todo da
igual, transformando la filosofia en literatura y despojandola de todo método (incluso creer
que dicho despojar ya da lugar a alguna metodologia trastornada), pero también podemos
aferrarnos al puro rigor del pensar y aplicarlo a la nueva situacion (esto es: asumimos la nueva
situacion filosofica, pero mantenemos el viejo método filoséfico, seguimos haciendo

1 Cfr. Felipe Martinez Marzoa, “El sentido y lo no pensado (apuntes para el tema «heidegger y los griegos»)”, en
De Grecia y la filosofia, Universidad de Murcia, 1990.

2 Como es sabido, el término lo popularizé Jean-Frangois Lyotard en su ya clasico La condicion postmoderna,
Ediciones Catedra, Madrid, 1987. El uso que hacemos aqui no tiene por qué coincidir con el que hace Lyotard,
aunque creemos que tampoco difiere de ¢l en demasia.

? Esto es, podemos hacer como que no hemos visto nada y seguir a lo nuestro (continuar o enmendar el sistema
filosofico de este o aquel filosofo; producir nuestro propio sistema filosofico...), pero esto no deja de ser, en este
momento, una posicién decidida (independientemente de que se trate, quiza, de desconocimiento negligente) y
no un simple seguir con lo que se tenia entre manos. Dicho con otras palabras: se puede no estar a lo que toca,
pero esto es ya un no-estar a lo que toca; se puede no asumir la situacion Heidegger, pero esto ni hace que
dejemos de estar en dicha situacion ni convierte dicha no asuncién en otra cosa que una no-asuncion (y, dicho
sea de modo incidental, a esta por asi decir cobardia no le es ajena la recepcién nada halagiiefia que la filosofia
tiene no solo en d&mbitos estrictamente académicos, sino en la sociedad en general).

362

ENERO
2015



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

| Resefa

filosofia). Y esto es quizd lo que mas sorprende cuando uno empieza a leer a Marzoa: el
inquebrantable compromiso con el rigor filosofico, un nivel de rigor que uno no encuentra
muy a menudo y que ya, por si mismo, es un auténtico valor en su obra, pues leyéndola uno
aprende a pensar con, perdoneseme la redundancia, rigor.

Y que de aqui surja una obra sistematica no deberia sorprender. Se trata, si, de
comprension de textos (lo que en otra época gustaba llamar interpretacion, hermenéutica o
incluso exégesis), pero textos que no estan ni seleccionados al azar ni leidos como
acontecimientos aislados, sino que de la comprension de los textos emerge algo (un asunto, el
asunto). Porque no se trata de una lectura ludica o solo erudita, sino de una tarea practica, ttil
(en un sentido alejado de la utilidad o eficiencia econémicas): a fin de cuentas, se trata de
comprender esto en que ya siempre estamos. Se trata, pues, de filosofia, pero de la filosofia
que nos toca hacer hoy. El trabajo de comprension es, por tanto, un trabajo sistematico y la
comprension misma da lugar a un relato sistematico de los metarrelatos, a una caracterizacion
de las metacaracterizaciones: una pregunta ya no por el ser (por el en qué consiste ser...), sino
por el sentido del ser, que es proyecto obligadamente historico, hermenéutico, puesto que se
trata de entender el modo en que la pregunta por el en qué consiste ser... se ha ido
desarrollando y configurando.

Pues bien, y yendo por fin al libro que ocupa la presente resefia, el tema de este breve
texto® es el fendmeno «modernidad», vehiculada su explicacion a través del concepto del
«uno-todoy». Este término es otra manera de decir que la vinculacion de todo con todo tiene
como consecuencia que nada estd vinculado de manera especial con nada, que no hay
contenidos vinculantes. Pues bien, la modernidad se caracteriza por el presupuesto (por tanto,
seria su no-pensado) del uno-todo’.

Esta situaciéon que hemos llamado (entiéndase: la ha llamado asi Marzoa) del uno-
todo, que nos esta sirviendo para caracterizar cierto rasgo fundamental del pensamiento
moderno, ya nos ha sido expuesta segun comparece en la obra de filésofos como Kant,
Leibniz o Hume®. En esta ocasién es el turno de Spinoza, autor al que Marzoa ha dedicado
recientemente su atencion, tanto en forma de serie de conferencias como en algin bloque
temético de su pagina web’. Con Spinoza la cosa sigue consistiendo, pues justo en eso esta el
modo en que la modernidad inicia su camino, en que el ser es certeza, certitudo. Antes de
explicar qué quiere decir exactamente esto, no parece ocioso sefialar qué significa eso de

* Es un formato al que ya nos ha habituado Marzoa: libritos de alrededor de 100 paginas y de tamafio reducido
(Polvo y certeza tiene el mismo tamafio que La soledad y el circulo, o sea, bastante mas pequefio que un tipico
libro de bolsillo). Es cierto que la parquedad de sus textos empieza a redundar en una creciente opacidad de sus
contenidos, que exigen una lectura muy atenta (y decimos esto de un autor que ya de por si siempre ha sido muy
exigente) y, cada vez mas, un dominio detallado de su produccion anterior. En cierto sentido la presente resefia
tendria la quizé ingenua, seguramente imposible, pretension de servir como propedéutica a la lectura del libro.

> Cuya expresion ejemplar es aquello que dijo Hegel de que es, en el fondo, tautolégico afirmar que para que esta
mota de polvo no existiese, tendria que dejar de existir todo el universo. Esto es, que el Todo es garante de cada
cosa, por minuscula que sea. Cfr. Felipe Martinez Marzoa, Kant y la mota de polvo, en Logos. Anales del
Seminario de Metafisica Vol 37, 2004. Esta accesible online en el siguiente enlace:
http://revistas.ucm.es/index.php/ASEM/article/view/ASEM0404110055A/16006

® Cfr., entre otros, Cdlculo y ser (aproximacion a Leibniz), Madrid, 1991; De Kant a Hérderlin, Madrid, 1992;
Pasion tranquila: ensayo sobre la filosofia de Hume, Madrid, 2009. De estos, solo en el ultimo aparece el
concepto de Uno-Todo de manera explicita; en los otros, el problema altn se presenta en términos de
descualificacion, de contenidos no vinculantes y de (ausencia de) criterios de corte.

7 http://www.felipemartinezmarzoa.com/

363

ENERO
2015



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

| Resefa

"iniciar su camino": que aquello que en otro momento (digamos, para la Grecia arcaica y
clasica) fue un punto de llegada, aquello que en otro momento (digamos, para el helenismo y
la escoléstica medieval) fue problema; eso, para los modernos es lo evidente, lo dado por
hecho y, por tanto, punto de partida, ya no lugar de llegada de nada. No es en modo alguno
casual que para los modernos el lenguaje de la matematica (y no cualquier matematica, sino la
que une aritmética y geometria en la forma de «extensiony») sea el lenguaje en que nos habla
la naturaleza (y naturaleza, en moderno, significa lo que encontramos, lo que estad ahi, lo
«factico»). Esto no es otra cosa que la descualificacion del ente. Expliquemos esto con cierta
calma: «ser...»" es de algiin modo constatar limites, es la constataciéon de la finitud (que esto
es esto porque no es aquello, y que, por tanto, esto es esto por lo mismo que aquello es
aquello, que es tanto como decir que las cosas tienen determinacion, estdn delimitadas); pero
sucede que esto, que es lo natural, pierde su nitidez cuando le prestamos atencidn, puesto que
siempre podemos poner el limite un poco mas aqui o un poco mas aca. El problema de la
consistencia apuntard a un mdas alla, donde residiria el fundamento de una consistencia, de
una finitud, que en el aca se muestra dudosa, relativa (esta es la situacion que dara lugar a los
movimientos filos6éficos més importantes del helenismo, de manera ejemplar el escepticismo):
entonces, solo hay cualidades (limitaciones) porque las garantiza un mds alld. Pero esto es un
punto de llegada para la antigiiedad. Para la modernidad sera el estadio de partida, lo obvio: la
descualificacion de lo mas aca y la consistencia (la cualificacion) buscada en un mads alla. En
este contexto, que es el moderno, tiene sentido la problematica de la certeza.

Justo en este punto comienza su exposicion Polvo y certeza. En el primer capitulo se
presenta la problematica, poniéndose en paralelo los modos en que la abordan Leibniz y
Hume, para contraponerse a un cierto vuelco que se producird con Kant (vuelco quiza
condenado de antemano a ser obviado por sus sucesores). En los cuatro siguientes capitulos el
protagonismo, como se apunté mas arriba, corresponde a Spinoza. Aqui se nos explica cémo,
en la nueva situacion, se genera un concepto de causa que, separandose de su significado
original griego, ahora se entendera como «causa a secasy» , esto es, causa de la existencia de la
cosa, y no simplemente de su «ser...», de su mera esencia. El problema de la causa ahora atna
la cuestion del qué es con la del gue es, de modo que la misma explicacion de la esencia (su
distincion) explica la existencia (su claridad), pero para ello es necesario que la definicion sea
completa, puesto que en lo particular o incompleto no podemos encontrar vinculos relevantes
ni limites privilegiados (esto es, certeza), y por eso se exige una trascendencia, pero una
trascendencia transgredida porque ha de ser un todo garante de la existencia y de la esencia de
cada una de sus partes (esto es asi, como nos recuerda Marzoa, no solo en Leibniz y en
Spinoza, sino también, aunque de manera problemadtica, en Hume).

¥ Entiéndase con estos puntos suspensivos que ser siempre es ser esto o ser eso o ser aquello, pero ser algo, esto
es, el desdoblamiento que supone que algo se presente como algo. Este desdoblamiento tendrd cierta
contrapartida: cuando tal «ser...» se tematice (esto es, cuando se dé la siempre insolente pretension de, no
contentandose con decir simplemente que algo es esto o lo otro, decir en qué consiste que algo sea esto o lo otro;
y la consistencia, esto es, el «en qué consiste...», del «ser...» es lo que se ha llamado, segin el momento, la
ovoio, la esencia, en definitiva el £id0¢ o la forma), el desdoblamiento comparecera en el decir, como decir algo
acerca de algo, un TL Kot@ TWOG, en que tenemos, por tanto, un sujefo (Vmokeipevov) y un predicado
(xatnyopia). Por tanto, y asi presentado el asunto, en adelante algo tendran que ver la pregunta por el «ser..» y
la cuestion del enunciar, del enunciado.

’ Causa efficiens et totalis. Cfr. capitulo 13 de Felipe Martinez Marzoa, Distancias, Madrid, 2011, donde ya se
introduce esta tematica.

364

ENERO
2015



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

| Resefa

Un modo en que se explica esta transgresion lo encontramos en la doctrina spinoziana
de la sustancia, en la que solo hay partes, solo hay certitudo, en la medida en que dicha
sustancia es del tipo «estructura» (un término que Marzoa trae de las matemadticas, de la
lingtiistica y de la economia politica, haciendo notar que puesto que no se trata de
aplicaciones diversas de un mismo concepto, sino de otra cosa mas profunda, habra de ser
algo que tiene que ver con la manera fardomoderna -esto es, la nuestra- de considerar el
asunto'"). Por decirlo de modo resumido: solo hay «cosas» en un lado (digamos, en el lado del
atributo extensio) porque hay «cosas» en otro lado (digamos, en el lado del atributo cogitatio),
y ello en tal forma que cualquier variacion en uno de los lados trae consigo una variacion
equivalente en el otro lado. Esto es una manera de decir que para que haya «cosas» tiene que
haber, al menos, dos lados, y que entre ellos hay una relacion de isomorfismo.

También, dentro aun de la exposicion del pensamiento de Spinoza, comprobamos que
su teoria del conatus tiene ciertas implicaciones politicas que, y no por casualidad, muestran
un claro paralelismo con desarrollos que encontramos en el Leviatdn de Hobbes'': puesto que
mi conocimiento particular es siempre limitado, no puedo saber cudl es el objeto verdadero de
mi empefio (conatus), de modo que la unica actitud racional, esto es, que hace al caso de lo
que sé, es la de garantizar que cualesquiera empefios sean posibles. Pero es que precisamente
esta indeterminacion, esta vaciedad de contenidos de la decisiébn, ya impone unos
determinados limites (esto es, unos determinados contenidos).

Tras el tratamiento de Spinoza, el libro hace un “inciso kantiano”, con motivo de que
precisamente en Kant se plantea, explicitamente como problema, el problema de la totalidad
de lo ente, el de su concepto (o, mejor dicho, y doy una pista de por donde van los tiros, el de
su ausencia de concepto).

Después de una recapitulacion, que en buena medida ya ha sido entrevista en lo
comentado mas arriba, Polvo y certeza, en su octavo capitulo, se ocupa del fendmeno
moderno llamado «sociedad civil» y de la fenomenologia que se ha ocupado de él, la
«economia politica». Estamos, pues, en el territorio del Marx posterior a 1857 y la cuestion
que se plantea es la de hasta qué punto la reconstruccion fenomenoldgica de la «sociedad
civily, ademas de mostrar en qué consiste, también muestra que necesariamente este aparece
ante si mismo, esto es, ante aquellos que no hacen la reconstruccion fenomenoldgica, de cierta
manera: como el ser en si de las cosas. Pero este aparecer asi ante si no es un mero
procedimiento de autojustificacion, sino que, en la medida en que se tome en serio a si
mismo, se impone como patréon de medida del propio fendmeno. Pues bien, entre otras cosas,
el fendomeno «sociedad civil» exige (en cuanto que condicion de su construibilidad, esto es, de
su comprensibilidad) cierto espacio de igualdad (que es otro modo en que comparece algo
que antes menciondbamos de otros ambitos: aquello de la ausencia de vinculos y limites
privilegiados o inmediatos, naturales; como dice explicitamente Marzoa, “el espacio civil no
es ni intercomunitario ni pluricomunitario, sino que es acomunitario”?); y, como hemos
senalado, solo puede haber auténtica «sociedad civil» alli donde se toma en serio el citado
espacio de igualdad. Esto, para empezar, ya impone unas restricciones importantes al
mencionado fendmeno, que tienen que ver con qué proyectos politicos, preséntense como se
presenten, por principio no constituyen «sociedad civily.

' Cfr. capitulo 17 de Felipe Martinez Marzoa, EI concepto de lo civil, Santiago de Chile, 2008.
' Sobre este libro de Hobbes, cfr. el ya citado Distancias, capitulo 14.
2 Polvo y certeza, pag. 78.

365

ENERO
2015



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

| Resefa

El libro finaliza con una especie de coda titulada “Tardomodernidad”, en que, usando
como hilos conductores algunos versos de Paul Celan, Marzoa vuelve a insistir en la
caracterizacion del occidente como el lugar del ocaso, de la pérdida en cuanto pérdida, hasta
el punto de que se origina la inaudita posibilidad “de que precisamente en el haberse-perdido-

todo nada se ha perdido”"’.

Para concluir esta resefia, y como una especie de valoracion critica general del libro,
baste decir que estamos ante un nuevo ejemplo de la solidez argumental del pensamiento del
profesor Marzoa, con la presentacion de nuevas lineas de desarrollo (que algunos, desde otros
medios, ya conociamos en cierta medida) de sus temadticas habituales, un ejercicio de rigor
que resulta sorprendente justo en esa medida: que es producto precisamente del puro rigor del
pensamiento. Si bien, y como ya he apuntado en otro lugar, hace tiempo que el autor da por
descontado que el suyo es un proyecto en curso en que cada nueva obra constituye una
continuacion y que, por tanto, presupone todo el trabajo previo. De este modo da la impresion
de que Marzoa ha renunciado a volver a explicar una y otra vez contenidos ya explicados en
textos anteriores (y este proceder, el de volver sobre lo dicho, si era habitual en sus libros
antiguos), contenidos que se dan por conocidos, y esto es cosa que dificultard, supongo, la
comprension por parte de nuevos lectores. Este, en el fondo, no es asunto tan grave (al menos
segin aspectos no estrictamente editoriales), puesto que los interesados siempre pueden
acudir a libros previos. Quiz4 mas grave si sea que el autor ha ido, obra tras obra, escotando
creciente y paulatinamente su discurso, hasta llegar a unos extremos de laconismo que les da a
muchas de sus afirmaciones el aspecto de enigmas sapienciales. La retorica marzoiana
siempre fue sobria y breve, y al mismo tiempo de sintaxis compleja y certera (y creemos, con
cierto orgullo esperemos que no vano, que es rastreable en la prosa del que esta resena
suscribe), pero en sus ultimos libros adolece quizé de falta de detenimiento en el desarrollo de
algunas de sus ideas (mejor dicho, interpretaciones, pues esto es lo que son) mas audaces
(audaces por lo que tienen de inauditas, de alejadas de topicos y clichés aceptados
acriticamente por una academia perezosa). Es cierto que la parquedad nos permite a sus
lectores bregar con la estimulante dificultad de sus argumentos, asi como aventurar
desarrollos que Marzoa desiste de hacer ¢l mismo. Pero no es menos cierto que todo ello
puede a su vez hacer desistir de entrar en su pensamiento a posibles nuevos lectores o
desanimar a aquellos no dispuestos a tanto esfuerzo intelectual. Claro que quizé es que al
propio autor no le resulte esto algo indeseable.

" ibid., pag. 114.

366

ENERO
2015



