| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La estética fenomenoldgica de Dino Formaggio | Elio Franzini

La estética fenomenologica de Dino Formaggio

Prof. Elio Franzini
Universita degli Studi di Milano

Los Maestros tienen una caracteristica relevante: nunca envejecen. En ellos, en su
trabajo, el tiempo no afiade residuos, sino nuevas posibilidades, lo que los hace siempre mas
vivos. Esto, creo yo, es el caso de Dino Formaggio.

Su camino intelectual es muy peculiar y comienza con una parabola filosofica que
define a la filosofia italiana del siglo XX, es decir, a la “Escuela de Milan”, surgida en los
afios Treinta, en torno a la gran personalidad de Antonio Banfi. Sobre esta escuela nacieron
muchos mitos, que tal vez sea bueno, en una perspectiva histérica, investigar brevemente.

La Escuela de Banfi, de hecho, mas alla de las leyendas, nunca fue un circulo activo
de amigos, sino un foro en el que, junto con las amistades profundas y duraderas, con
acaloradas y fructiferas discusiones, se desarrollaron antipatias, personales y filosoficas, que
marcaron durante décadas, historias académicas. Como escribe muy claramente Fulvio Papi,
la Escuela milanesa que se form6 en torno a la figura filoséfica de Banfi, fue un crisol de
ideas que cruzaron, y con frecuencia llevaron a Italia, las principales tendencias de la filosofia
de nuestro tiempo, desde el neo-kantismo a la fenomenologia, del existencialismo al
positivismo légico. Sin embargo, en el sentido real, “si por escuela ha de entenderse la
repeticion, si bien amplificada, de temas de origen, entonces nunca ha habido una escuela, y,
por otra parte, Banfi queria que cada uno tomara a su manera el camino de la filosofia y no

. ., . . . . . 1
soportaba que la trasmision escolar se pareciera a un recital universitario” .

Por esta razon, s6lo para salir del malentendido de muchas historias de las ideas, que
lo Uinico que quieren es enmarcar y categorizar, Formaggio - y ésta es nuestra premisa - no
puede ser trivialmente enmarcado en lo que es esencialmente una invencion a posteriori, es
decir, la llamada “Escuela de Milan” (donde las personalidades eran demasiado diferentes y
demasiado fragiles las referencias comunes). Formado sin duda en aquel crisol que fue la
ensefianza de Antonio Banfi, particularmente cerca de Remo Cantoni, Enzo Paci, Vittorio
Sereni, y especialmente a aquel que consideraba el mayor talento de esa generacion, Giulio
Preti, Formaggio se distinguia de ellos — que entre ellos no se querian desde su juventud,
siendo éste a veces el Gnico elemento unificador y de didlogo dentro de la Escuela — por
formacion e historia personal. Formaggio no era el hijo de la clase media milanesa, sino
provenia de las zonas mds pobres de la periferia: a menudo, incluso en algunos escritos
autobiograficos, recordaba el hambre y la fabrica donde trabajé desde los catorce afios. Fue
durante el trabajo, que estudiando en la escuela nocturna, se gradué6 como maestro. Entonces,
después de pasar el bachillerato en un afio, con un examen sobre todas las materias de un ciclo
normal de cinco afios, se inscribio a la Licenciatura en Filosofia, en aquella Universidad de
Miléan, que entonces estaba en Avenida Roma, fundada una década antes, donde conocio a
Antonio Banfi y donde se gradu¢ a la edad de 24 afios, en 1938.

Asi llegamos al primer punto de una trayectoria fenomenologica larga y compleja. De
hecho, la tesis de licenciatura, dirigida al andlisis de la técnica artistica, que se convirtio,
después de las penurias de la guerra y de la resistencia, en la Fenomenologia della tecnica

" Papi, F. (1990), Vita e filosofia. La scuola di Milano: Banfi, Cantoni, Paci, Preti, Milano, Guerini, x, p. 16.

133

FEBRERO
2015



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La estética fenomenoldgica de Dino Formaggio | Elio Franzini

artistica, es una obra que no tiene igual, ni entre las de sus compafieros de estudio ni en la
estética de la primera mitad del siglo. El planteamiento violentamente anticrociano, la
atencion critica hacia Gentile se casaban con el analisis, por supuesto influenciada por Banfi,
de los movimientos, incluso cientificos, de la estética francesa contemporanea, dedicada a la
metafisica, pero también a la psicologia, a la psicofisiologia y a los resultados teoricos de los
estudios post-bergsonianos sobre el mundo de las artes. Sin embargo, todo ello envuelto en un
marco “fenomenoldgico” donde Formaggio mezcla, asi como lo hard siempre a partir de
entonces, los dos sentidos historicos del término fenomenologia, que es a la vez génesis
hegeliana de una idea que se hace sensible e introduccion del sentido metodologico del
pensamiento de Husserl, que busca comprender el dato esencial de los procesos y conceptos,
sin perder nunca el vinculo genético y prospectivo con una doctrina de la experiencia.

El resultado es una obra de extraordinaria frescura, que si bien es un manual
indispensable para un artista, todavia hoy ensefia también al filésofo el sentido de un sistema
metodoldgico en el que la fenomenologia representa la capacidad de leer en profundidad el
sentido de la posibilidad de la misma produccion artistica.

En todo esto vive una fuerza dialéctica extraordinaria, claramente tomada de Hegel,
donde se pretende combinar el significado espiritual del arte con la fuerza intuitiva y
prospectiva de la experiencia. De hecho, si los estudiantes de Formaggio tomaron caminos
diferentes, creo que el “sello”, y lo que ahora, también permite identificar a algunos de los
estudiantes e insertarlos en las mismas ramas, mas alld de “ortodoxias” que Formaggio por
cierto no amaba y ni exigia, es el hecho de no considerar la estética como algo “otro” respecto
a la filosofia, sino mas bien una forma especifica de combinar las ontologias regionales
fenomenolodgicas, teniendo bien en cuenta sus diferencias de sentido y estructura. Asi que
Formaggio detestaba las modas que le confieren a la estética extrafios genitivos, adjetivos
conceptuales o, como es costumbre hoy en dia, prefijos a veces innecesarios — que son todos
intentos de sacarla de si misma, para llevarla quién sabe a donde, sino hacia algunos
paradigmas faciles, ingenuos y preestablecidos — y reiteraba que la estética es una teoria
general de la sensibilidad y la experiencia, que puede convertirse en un analisis especial de las
obras de arte y de los procesos asociados a la formas, y la génesis de lo artistico. Ambos
aspectos pueden tener una base importante en una fenomenologia descriptiva privada de
ciertos dogmas, capaz de poner en comunicacion la naturaleza planificadora de la experiencia
y aquella del arte.

Como es evidente en Arte, texto del 1979, retomado y ampliado varias veces,
Formaggio quiere también ser profundo lector de la génesis y del sentido ideal de los
principales movimientos artisticos que han construido las formas simbolicas de nuestra
civilizacién, y los textos que las han interpretado en la historia del pensamiento: de las
pinturas en las cuevas prehistdricas a los movimientos del arte conceptual, Formaggio ha sido
capaz de hacer emerger el sentido. Esta “emergencia” era la capacidad de vagar, de crear un
didlogo entre los movimientos del pensamiento y del arte, de no encerrarse en paradigmas
triviales repetidos sin cesar, en busca de “originalidad”.

En la red anti-dogmatica en la que Formaggio se formd, en un contexto donde la
filosofia italiana primero trata de ir mas alld de los limites del neo-idealismo y luego, después
de la guerra, de abrirse poco a poco a las mayores experiencias filoséficas europeas, hay un
espacio tedrico, como ya se aludia, para los desacuerdos dentro los cuales el pensamiento
mismo se define y articula. Incluso en este caso, la presencia de Banfi se puede encontrar,

134

FEBRERO
2015



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La estética fenomenoldgica de Dino Formaggio | Elio Franzini

ejerciendo casi un papel mayéutico. Como escribe otra vez Papi, la filosofia es para Banfi un
“lugar aporético”: “la condicién misma de la filosofia es contradictoria ya que, para usar una
imagen, ésta es como una superficie que tiene por un lado y por el otro un disefio similar, pero

. . . )
las superficies de los dibujos nunca coinciden™.

Esta imagen es muy eficaz no s6lo para describir el pensamiento del maestro Banfi,
sino también para ilustrar el conflicto que a lo largo de los afios, alejo a los dos principales
exponentes de la “estética” de su escuela, Luciano Anceschi y Dino Formaggio, cuyos
planteamientos tedricos probablemente no eran muy diferentes, pero sin duda, escritos en las
caras opuestas de la misma hoja, ciertamente nunca podian coincidir.

(Qué es un conflicto en la filosofia?, tal vez sea facil de decir. En comparacion con un
pleito, dice Lyotard, un conflicto es una contienda entre al menos dos partes que “no puede
ser resuelta de manera justa en la ausencia de una regla de juicio aplicable a ambos
argumentos™.

En el caso de Anceschi y Formaggio, esta imposibilidad se refiere a dos idénticas
“reglas de juzgar” — el legado banfiano y la interpretacion de la fenomenologia — que, sin
embargo, no se pueden aplicar de manera igual. Los temas y los lenguajes parecen ser
similares, sin duda analogos, pero son diferentes los “idiomas” y el significado que puedan
tener.

El juego para mostrar las diferencias que contraponen los dos regimenes de oraciones
podria durar mucho tiempo, pero seria aburrido si el juego no partiera de una premisa
innegable, es decir, que la diferencia proviene de la analogia, y a pesar de eso, mantiene una
brecha abierta. Y fue aqui, a pesar de como nacid, que el conflicto logréo durar mucho y, en
ocasiones, ser violento. No podemos seguir aqui la articulaciéon en el tiempo, de dicho
conflicto. Sin embargo, es importante sefialar que se centr6 en una lectura precisa no solo de
Banfi, sino del sentido total de la estética fenomenologica.

En una breve nota escrita como prologo a Fenomenologia e scienze dell’uomo,
titulado de manera significativa Fenomenologia e no®, el problema esta dibujado con claridad
(y resentida lucidez). Las razones que originaron el texto de Formaggio, fueron unas paginas
de Anceschi en “El Verri” y ademas, sobre todo la publicacion del libro de Carlo Gentili
Nuova Fenomenologia critica en 1981 (y en particular, el subtitulo de este volumen)’.

Después de esbozar las grandes tradiciones de la estética fenomenologica alemana y
francesa, de Fink a Ingarden, de Merleau-Ponty a Dufrenne, Formaggio escribe que, como
sucede siempre, después de los grandes movimientos filoséficos pueden darse “algunos actos
de uso indebido del término, en los que todo el mundo puede reconocer el enorme esfuerzo de
vuelo de alguna moscaen busca de escudos de nobleza teorética o, en el mejor de los casos,
algo que no se refiere a ninguna forma filoséfica de conocimiento, pero si realmente

? Ibidem, p. 24.

3 Lyotard, J. F. (1985), Il dissidio, Milano, Feltrinelli, p. 11.

* Formaggio, D. (1982), Premessa: fenomenologia e no, en “Fenomenologia e scienze dell’'uomo”. Quaderni del
Seminario di Filosofia delle Scienze dell’uomo dirigido por D. Formaggio, 2.

> Gentili, C. (1981), Nuova fenomenologia critica. Metodi e problemi dell’estetica fenomenologica italiana,
Torino, Paravia.

- Aqui el autor, se refiere a la fabula de Esopo, retomada luego por Fedro, “La mosca y la mula” (n.d.t.).

135

FEBRERO
2015



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La estética fenomenoldgica de Dino Formaggio | Elio Franzini

queremos definirlo, parece tener mucho que ver con ese primer y mas bajo grado de
conocimiento comun que, para Spinoza, incluia tanto el conocer “per experientiam vagam”

, . . . . . 6
asi como aquel “ex auditu”, del que todo buen intelecto, como es bien sabido, debe pulirse™.

Estas palabras, ya suficientemente claras, y sin duda agresivas, se refuerzan y en
realidad se aclaran, en las lineas que siguen, en donde se afirma que estas supuestas
fenomenologias son “ejemplos de pseudo-ciencia critica que no hacen ni la cultura ni la
historia” y que el estudio de Husserl nunca debe ser doblado “para algin uso parasitario o

para cualquier reduccion a propiedad privada™’.

Esto significa que el principal interés del pensamiento de Formaggio va a la definicion
de la estética y, sobre todo, a los campos temadticos relacionados con ella. Definicién que en
su obra se centra en torno a un concepto fundamental, que ¢l llama idea de artisticidad. La
insistencia sobre esta idea demuestra que Dino Formaggio ha recorrido durante toda su vida el
tema del “estatuto” de la estética, que es una manera de decir que ¢l pensd en la filosofia
como una peculiar meta-reflexion, donde el referente eran el mundo, las cosas, los cuerpos.
Dentro de este marco, nunca se apaciguard en ¢l el esfuerzo constante de la interrogacion
sobre como combinar la fenomenologia y la estética, es decir como aplicar el método
fenomenoldgico a los horizontes tradicionales de la estética, reflejando en ello, quizéas sin
seguirlo fielmente, pero al menos en el espiritu, el Maestro Banfi.

La inspiracion banfiana que Formaggio quiere mantener se traiciona cuando se reduce
a una mera metodologia critica y poética, que no ve en la estética el surgimiento y desarrollo
de una teoria general del arte. El contexto pragmatico de las criticas y las poéticas “se refiere
a una reflexion destinada a permanecer ciega, si se privase de la dialéctica que la domina
como ciencia™. Por tanto, debemos distinguir una estética como una actividad critica genérica
sobre una obra, de una estética como ciencia teorica general del arte, como Banfi sostiene,
permitiendo disolver “uno de los mayores errores tipicamente recurrentes no tanto en los
estudios de filosofia, como y sobre todo en ciertos contextos de la cultura literaria (quizés de
vanguardia)”’. De hecho, “el caracter interdisciplinario de la estética, tan tipico en la cultura
contemporanea, no consiste en la confusion de los discursos y métodos, sino, por el contrario,
en la clara delimitacion de su metodologia y su propio campo”'®. El llamado a ser
mayormente “concretos” de los estudios estéticos es ingenuo y parcial, mientras que la
estética, con una autentica actitud concreta, no encuentra lo concreto en sus contenidos
particulares, sino “en el grado de formalizaciéon metodologica y, por tanto, en la conciencia
filosofica y el rigor tedrico que logra establecer mediante un propio plan independiente de la

fe el
Critica” .

Segun Formaggio, entonces es necesario destacar la presencia de Husserl en la
filosofia de Banfi. Para él, de hecho, el método fenomenologico “nunca refleja una conciencia
contemplativa de un orden ideal de la vida, sino una conciencia activa y nunca detenida o

% Formaggio, D., Fenomenologia e no, cit., p. 4

7 1dém.

¥ Formaggio, D. (1983), La morte dell’arte e [’estetica, Bologna, 1l Mulino. Pero el texto, Banfi e gli sviluppi
dell ’Estetica come scienza filosofica remonta al 1968.

? Ibidem, pp. 234-5.

' Ibidem, p. 235

" Ibidem, p. 236.

136

FEBRERO
2015



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La estética fenomenoldgica de Dino Formaggio | Elio Franzini

acabada de la estructura dinimica interna de la experiencia de la vida”.'? Por otro lado, su

sentido es ser una idea concreta que estructura un campo experiencial, preservando al mismo
tiempo su movilidad: “de aqui llega la idea de experiencia, del racional dindmico y abierto de

la vida misma del real concreto, de aqui viene la filosofia del arte”"”.

Como resultado, todo el discurso banfiano se dirige hacia el “reconocimiento teorético
de un nivel propiamente cientifico-filosofico de la Estética”: nivel que debe ser cada vez més
liberado “de los malentendidos de métodos y tareas que no le corresponden, porque estos son
tipicos de las reflexiones que, con las técnicas adecuadas, previamente la Critica y las
Poéticas implementan de forma coherente desde su perspectiva”'®. Asi Banfi indica un
camino para la estética (que Formaggio escribe siempre en mayuscula), que quiere superar las
posiciones “esencialistas, normativas y pragmaticas en general”, incluyendo aquellas
“disueltas en el empirismo o confundidas con la Critica, por una mala interpretacion de su

naturaleza concreta”’”.

Parece entonces que Formaggio quisiera subrayar un aspecto particular del Maestro, es
decir aquel “tentar la sordera de la experiencia” que Fulvio Papi, con una sintesis lacida, ve
como un elemento de unién en el pensamiento banfiano'®. Para Banfi - y éstas son palabras
que pueden originar diferentes lecturas — sdlo un “enfoque teodrico claro y radical” guiado por
una razon no dogmatica, puede generar “la sensibilidad y el amor hacia la fresca riqueza de la
experiencia y la variedad de sus sentidos y de sus articulaciones”'’. Hay en Banfi unas
instancias diferentes: esta una teoria de la razoén “que es la teoria de las condiciones por las
cuales es posible el uso no dogmatico de la razon, su apertura a la vida”, pero también hay
“una estética entendida como una teoria de la liberacion del saber estético”, “necesidades de
la racionalidad que parecen encontrar su satisfaccion en el saber estético — que, por lo tanto,
no es solo algo justificado y comprendido por la razon, sino de cierta manera es él mismo
razén en acto”'®,

En Idea di artisticitd, con reflexiones mas tarde recuperadas e integradas en La norte
dell’arte e [’estetica, Formaggio revela, por un lado su descendencia directa de Banfi, ya que
la idea de artisticidad es una recuperacion, no sin controversia, de la idea de esteticidad de su
Maestro, pero por otro lado tiende a separarse de éste, asumiendo una independencia absoluta
de pensamiento, cuando hace hincapié en que el primer aspecto de la idea de artisticidad es el
ponerse, por asi decirlo, como una idea de “campo”: una idea que no baja “sobre” las cosas,
sino que proviene de las cosas mismas. Como escribe Formaggio: “la ley ideal del universo
artistico se construye infinitamente a través de las estructuras cognitivas y operativas de la
experiencia artistica en acto y a través de los distintos niveles de la reflexion™". El nivel
trascendental de esta idea es entonces “experiencial”, conectado al “hacerse” del mundo del
arte. Por lo tanto, con lenguaje y conciencia fenomenologica, la idea de artisticidad es una
forma de “intencionalizacion” que no quiere explicar o definir el arte, sino captar sus leyes

"2 Formaggio, D., (1962), Studi di estetica, Milano, Renon, p. 67. El articulo se titula “Fondamenti e sviluppi
dell’Estetica di Antonio Banfi” y une un texto del 1958, pubblicado en “aut-aut”, y la introduccion, pubblicada
en el mismo afio, que Formaggio escribid para la obra Filosofia dell arte de Banfi.
13 1
Id.
1 Formaggio, D., La morte dell arte e [’estetica, cit., p. 240.
15 ¢
Id.
' Papi, F., (1990), op. cit., p. 21.
17 Banfi, A. (1961), I problemi di un’estetica filosofica, edicion de L. Anceschi, Parenti, Milano-Firenze, p. 87.
'8 Scaramuzza, G. (1981), Sapere estetico e arte, Padova, Clesp, p. 142.
19 Formaggio, D. (1962), L idea di artisticita, Milano, Ceschina, p. 304

137

FEBRERO
2015



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La estética fenomenoldgica de Dino Formaggio | Elio Franzini

inherentes de desarrollo, poniéndose en frente de ella con una actitud que capture su esencia
concreta.

Antes que en la tradicion fenomenologica, Formaggio se inserta mas bien, con estas
afirmaciones, en la hegeliana: y es aqui, de manera sintética, su diferencia esencial del
Maestro, su transito desde la esteticidad a la artisticidad. El uso que Banfi, kantiano y
simmeliano, hacia de Hegel, era por asi decirlo, “retorico”, siendo Kant su punto de referencia
esencial. En su interpretacion de la banfiana “idea de esteticidad”, Hegel es la imagen de una
filosofia que no puede olvidarse de la dialéctica y su fuerza motriz. Y que al mismo tiempo,
logra combinar el sentido espiritual del arte con la fuerza intuitiva y proyectual de la
experiencia. Es en este nivel, y con esto en mente, que Formaggio se encuentra con la
fenomenologia, una fenomenologia que ¢l mismo llamaba no dogmaética y que surge dentro de
las pautas abiertas por Merleau-Ponty, es decir en una clave de interpretacion “genética” de la
fenomenologia, sin que ésta se convierta en una descripcion banal de los entes o en una
exposicion de metafisicas personales. En Formaggio aparece un concepto que no es central ni
siquiera en el pensamiento banfiano, el de “cuerpo”, que se deriva de Husserl y Merleau-
Ponty, pero que, en vez de dirigirse al Ser, o hacia una fuerte perspectiva ontologica, como
sucede en Francia, captura el proceso “dialectico” de la praxis corporea, lo que se convierte
en un “cuerpo trabajando”, que debe ser descrito en sus practicas concretas, en las cuales
habita el comun y compartido espacio de su mundo. Hay, como es bien sabido, muchas
herejias en la tradicion fenomenoldgica. Sin embargo, seria erroneo identificar la mas
importante con el pensamiento de Heidegger. La herejia original es de hecho generada por
aquellos - y hay muchos - que mientras no aprecian el supuesto idealismo presente en el
primer volumen de Ideas para una fenomenologia pura y una filosofia fenomenologica,
publicado en 1913, aumentan la brecha entre este texto y las Investigaciones logicas, que
datan 1900-1. Desde un punto de vista estrictamente filosofico esta herejia proviene, como
suele pasar, de un error de interpretacion (no hay un yo "idealista" en Husserl, mas all4 de la
terminologia no siempre efectiva) y del caso (al primer volumen le tenia que seguir al menos
otro, en cambio varios eventos lo hicieron publicar s6lo poéstumo), pero fue devastadora, ya
que con aquella se manifiesta una doble vision de la fenomenologia, es decir, de aquellos que
la ven como un “método” y de quien en cambio acepta su valor constructivo, considerando
que el método intencional descrito en las Investigaciones logicas debe encontrar horizontes
epistemologicos de aplicacion, en donde la operatividad del sujeto no puede ser olvidada.

Si Heidegger y, con una sabiduria infinitamente menor, algunos de los mismos primeros
alumnos de Husserl, eligen el primer camino, desarrolldndolo en el marco de una ontologia
estatica, diversamente combinada, los franceses iran en una direccion diferente. De hecho
seria un grave error suponer que Merleau-Ponty acuse a Husserl de “idealismo™: es un
filésofo demasiado refinado, y un gran conocedor de los manuscritos inéditos en ese entonces,
que daran vida al segundo volumen de Ideas, para caer en tales trivialidades. Su premisa, sin
duda influenciada por el “clima” heideggeriano, pero independiente de aquel en el método y
la practica, es que el sujeto no puede ser abstracto, puro, y asi adelante, ya que se encuentra
siempre en “situacion mundana”, en el mundo, habitando en un horizonte comin espacio-
temporal. De este modo, Merleau-Ponty hace uso justamente de Husserl, y la nocion de Leib,
de cuerpo vivo, que es esencial en el segundo volumen de Ideas.

Este concepto, que se describe en un didlogo constante con las dimensiones cientificas
relacionadas principalmente con la psicologia y psicofisiologia, conduce, ya en la parte final
de la Fenomenologia de la percepcion, a resultados ontolégicos alejados de la perspectiva de

138

FEBRERO
2015



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La estética fenomenoldgica de Dino Formaggio | Elio Franzini

Husserl (incluso en el lenguaje en que se presentan). Sin embargo, lo reiteramos, los
supuestos descriptivos conducen a una nociéon de corporeidad que seria impensable sin un
profundo conocimiento de los escritos de Husserl.

El pensamiento de Dino Formaggio, aunque vaya en la misma direccion, se opone, sin
embargo, al hecho que del cuerpo se pase al Ser (o a aquella que Dufrenne llama “Naturaleza
naturante”): un pasaje que en efecto es “inttil” en el marco de un contexto descriptivo, que
vuelve innecesariamente “original” una perspectiva que tiene sentido a pesar de que no se
afirme que la carne del cuerpo y la carne del mundo son una y la misma carne. La voluntad de
establecer una “Verdad” — y esto es tal vez el verdadero sentido de union de la que se ha
llamada después la “Escuela de Mildn” — es una exigencia comprensible, pero que esta
impulsada o por una voluntad teolégica mas o menos ocultada o por problematicas
psicolégicas, y por lo tanto individuales. La cual, por lo tanto, no debe ser tenida en cuenta en
un contexto teorico.

El cuerpo, para Formaggio, no es una entidad "cientifica", y tampoco “tedrica”,
incluso con todas las distinciones y los refinamientos que también Merleau-Ponty lleva a
cabo, sino un “cuerpo trabajando”, que debe ser descrito en sus acciones concretas, en la
fenomenologia de sus experiencias, en aquellas en los que realmente vive el espacio comun y
compartido de su mundo.

Esta posicion como es sabido, se encuentra ya en la tesis de licenciatura de Formaggio,
que luego dard vida a aquel texto extraordinario que es la Fenomenologia della tecnica
artistica. Extraordinario, en primer lugar, en términos de la metodologia historica: porque
demuestra, para aquellos que lo sepan leer, que “hacer fenomenologia” no es una cuestion
tedrica, una investigacion que llegue a “explicaciones”, sino la capacidad de “describir los
fendmenos”, a pesar de que el punto de partida sean algunos autores muy lejanos de la
tradicion de la fenomenologia. Y extraordinario, también porque el cuerpo que ahi se
describe, es un cuerpo que trabaja para un arte que no es ni el producto del genio ni un estilo
retorico, sino mas bien “técnica”, es decir, la capacidad de interpretar el espacio, de plasmar
mundos posibles.

El cuerpo de Formaggio es un cuerpo que, en el arte, siguiendo algunas indicaciones
de Baudrillard, no mata al mismo arte por un fanatismo iconoclasta, expulsando la imagen y
la imaginacion de aquel, sino plasma en una direccion concreta las potencialidades de una
imaginacién que es también, al mismo tiempo, percepcion y memoria’.

Formaggio considera que el arte nunca ha sido el ejercicio inutil de unos “valores de
segunda mano”: por el contrario, siempre ha sido “un alto ejercicio del vivir, de comunién de
la vida y, como tal, un riesgo y un proyecto”. El cuerpo que Formaggio presenta y describe es
entonces un cuerpo proyectante 'y que en este sentido deviene junto con su espacio. El cuerpo,
como sabemos, todos los cuerpos, estdn destinados a morir, es decir, a “desocupar un
espacio”: su sentido, que es constante desafio a la muerte, es la capacidad de instalarse como
proyecto que llena siempre de nuevo los espacios del mundo, que deja “cosas”, que interpreta
con acciones dirigidas la densidad que habita. Aqui “la vida se vive como pensamiento

% yéase Formaggio, D. (1991) Problemi di estetica, Palermo, Aesthetica edizioni

139

FEBRERO
2015



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La estética fenomenoldgica de Dino Formaggio | Elio Franzini

creativo, originario y sensible y el pensamiento se convierte en un ensayo arriesgado de la
. e . ., 21
presencia, y casi viviente testigo, de nuestra encarnacion corporal”™ .

En este sentido, el cuerpo, el cuerpo técnico, artistico, proyectante, capaz de
interpretar mediante los objetos su propio espacio-tiempo, es inseparable del trabajo, de
aquella “humildad de lo finito™** que con demasiada frecuencia se ha olvidado, y que se
traduce en un concreta teoria de la corporeidad, que no es una mistica al revés, ni mucho
menos una deriva fisioldgica, sino un horizonte comunicativo. Consideremos, por ejemplo,
las paginas que Formaggio le dedica a Piero della Francesca y al problema de la perspectiva:
no cabe duda, sefiala, que esta es una cuestion “cientifica”, pero no es la unica manera posible
de generar la ilusion de la tercera dimension, sino, simplemente, la mas “euclidiana”.

Por lo tanto, su aspecto importante, lo que lo diferencia de las pinturas ilusorias de
Pompeya, tan despreciadas por Florensky, es que la descrita dimension cientifica surge del
ritmo, el “ritmo del cuerpo en movimiento™: “su teorizacion, por tanto, marca la teorizacion
del movimiento hacia adelante del hombre (y de su vision)”, coincidiendo “con la exaltacion

suprema del hombre que en calidad de cuerpo natural entra en el mundo”>.

De esta manera Formaggio comprende, interpretando el aforismo de Novalis que dice
que “las tres dimensiones son el resultado de la reduccion de dimensiones infinitas”, que en si
misma la perspectiva es una “reduccion”, una “operacion de simplificacion y eleccion” que “a
partir de las coordenadas del espacio euclidiano busca una reduccién elemental de dichas
dimensiones, para cristalizarlas y pulirlas geométricamente, y de esta forma poder detener
perpetuamente y ordenar cientificamente, de acuerdo con los niimeros y las proporciones, la
irrefrenable huida cualitativa de las cosas™*. Es el trabajo del cuerpo que permite llevar a
cabo, en el arte, la superacion de dicha cristalizacion, e insertarla en aquella dicha dimension,
en la cual el arte desarrolla su caracter proyectante diacrénico.

El camino que de la 6ptica medieval conduce a la perspectiva, entonces no es aquel
abstracto marco teleologico descrito por Panofsky, en el que la forma simbodlica no tiene
cuerpo ni experiencia, sino consiste principalmente, en la conciencia de un trabajo que esta
cambiando sus pardmetros de definicion, es decir, la lucha de la pintura “para elevarse desde
el nivel de las artes mecénicas, en el que durante siglos habia sido dejada, y alcanzar la
dignidad de arte o ciencia liberal”>. Este ideal es particularmente evidente en Piero della
Francesca, donde la perspectiva no solo tiende a perder cualquier dimension empirica, todavia
presente en Alberti, sino se convierte en un ideal de cultura en el que “el hombre se descubre
y representa como el eje inmovil de todo el sistema de representacion del mundo”. Sin
embargo, aflade Formaggio, a pesar de estos logros cientificos y culturales, la perspectiva no
es solo eso, sino un modelo de interpretacion orgdnica de la espacialidad, que tiene como
objetivo poner los detalles en el interior de un universo continuo. No es una interpretacion
“idealista” del mundo, sino, aunque en el contexto de una reduccion del espacio
psicofisioldgico en el espacio geométrico, es un intento de restituir el mundo a una propia

2 Formaggio, D. (1983), La morte dell’arte e [’estetica, Bologna, Mulino, p. 290

*? Ibidem, p. 289

» Formaggio, D., L esteticita tra scienza e vita nella prospettiva di Piero della Francesca, en Formaggio, D.
(1962), Studi di estetica, Milano, Renon, p. 154

** Ibidem, p. 155

* Ibidem, p. 159

*® Ibidem, p. 161

140

FEBRERO
2015



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La estética fenomenoldgica de Dino Formaggio | Elio Franzini

realidad profunda que sin embargo, trae consigo “la experiencia de un ausencia’: “la ausencia
de aquel tiempo-alma existencial que conmueve y dramatiza a la persona como una

g eqe . .7 2
posibilidad y como proyecto, como angustia y accion absurda™’.

Es esta posibilidad proyectante que, aunque en una forma paraddjica y negativa,
incluso la perspectiva geométrica y objetiva de Piero permite experimentar, logrando ensefiar
como el trabajo que el arte hace en el espacio, a través de sus intentos constantes de
representarlo, continua operando progresivamente para destruir, como ha sucedido en los
ultimos dos siglos, su perfecta construccion tridimensional, pero sin cancelar su poder
simbdlico. Un poder que dentro de dicha posibilidad proyectante, y cuyo motor movil es la
experiencia corpdrea, mantiene viva su “unidad”, que se traduce justamente en la variedad
constitutiva de lo simbolico. Asi que, incluso el realismo cosmico de Piero no es un principio
trascendente, sino mas bien una manera de interpretar la unidad “natural y humana del
cosmos, del universo, de sus leyes”, en el que el modo de ser de las figuras humanas es “el
estar, el peso vertical, el gravitar inexorable que une todo cuerpo real con todos los otros
cuerpos hacia el centro de la tierra™®. Sin duda, para él, el cosmos consiste en un espacio
universal y homogéneo, que se rige por leyes matematicas: pero este espacio, al igual en
cierta medida del espacio de Newton, se basa en una naturaleza hermética y la perfeccion que
se busca es la voluntad de poseer lo real como pensamiento y, sobre todo, como técnica y
trabajo.

La posibilidad proyectante se entiende entonces como un comprender la manera en la
cual el simbolo, a través del arte, nace mediante un trabajo de excavacion en los pliegues de
las cosas, en busca de un nivel en el que lo que llamamos arte y ciencia estdn igualmente
arraigados: para Piero, como para Klee o Valery, “el artista es aquel que regresa a la creacion
y la lleva hacia adelante, trata de recorrer los caminos de una posible realidad”*’. De hecho, si
no queremos reducir la perspectiva a un truco optico-geométrico, al igual de lo que Piero
justamente no quiere hacer, y en cambio la usamos como una manera de interpretar el espacio
haciendo de éste un lugar de experiencia asi como una vision del mundo, el espiritu
proyectante y genético va en la misma direccion. Klee “sabe que el mundo no es el mundo de
las cosas ya dadas, de los esquemas preestablecidos, sino de su ponerse dindmico, de su

generacion perceptiva incesante™’,

No hay, pues, entre ciertas figuras artisticas, una conexion tedrica o historica, sino un
proyecto simbdlico comtin, basado en la voluntad técnica de poner el arte como interpretacion
de nuestro espacio-tiempo compartido y comun. Ya en Piero el arte “sale del equilibrio de su
perfeccion matemadtica alcanzada y se contamina con lo psicoldégico demoniaco y con la
investigacion experimental natural”'. Por esta razon, como diria Florensky, la perspectiva no
es solo la ilusion oOptica de los frescos de Pompeya, sino ofrece la posibilidad de su inversion:
es una “técnica” que siempre revela su tension interior, “la exploracion y violacién juntos de

" Ibidem, p. 170

** Ibidem, p. 171

¥ D. Formaggio, La genesi dei mondi possibili in Paul Klee, en ibidem, p. 229
%% Ibidem, p. 230

*! Formaggio, D. (1981), Arte, Milano, Mondadori, p. 54

141

FEBRERO
2015



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La estética fenomenoldgica de Dino Formaggio | Elio Franzini

9932

la naturaleza divina””*. Una técnica que se hace posibilidad artistica proyectante, cuya
233

“flecha” es “lanzada por el cuerpo™”.

El cuerpo, en conclusion, es la 16gica misma de la posibilidad proyectante que el arte,
con su poder simbolico, expresa: un cuerpo que es sobre todo la capacidad de orientarse en el
espacio-tiempo y, en este trabajo, de dar orden a su representacion, dirigida a su
conocimiento, a su manipulacién progresiva a través de la técnica, el trabajo, la praxis. El
riesgo de caer en una “retorica de la corporeidad” siempre es posible. Por esta razon, se trata
de entender que el arte nunca es un proyecto abstracto, sino un proceso con limitaciones,
debidas al material y a nuestra misma estructura corporea y fisiologica, ademas de los
contextos culturales en los que vivimos. Dentro de dichas limitaciones, sin embargo, el tema
de la “representacion del mundo” no es un juego autorreferencial, sino mdas bien una
ilustracion de las formas para obtener conocimientos a partir de éste, que desarrollen, desde
diversos niveles, nuestra capacidad de manipularlo, o para obtener cualidad y comprender el
tejido viviente en el que se lleva a cabo nuestra vida. “Representar” puede ser un distanciar,
pero el marco a través del cual vemos el mundo es también, a través de él, un intento para
delimitar la comprension, desarrollandola en proyectos.

Por lo tanto, la interpretacion proyectante artistica es el signo de una interpretacion en
la que el cuerpo lleva su naturaleza espacio-temporal, siguiendo a Merleau-Ponty, hacia los
limites de sus propias posibilidades, yendo mas alla de los limites mismos de lo visible. Este
proceso-proyecto en el que se realiza la conciencia artistica, a través de figuras y momentos
de la historia, se desarrolla como un trabajo, con todas las contradicciones y aporias que el
trabajo trae consigo’’, es decir, con la voluntad de ser una “liberacion” del trabajo, que
rechaza de aquel, los aspectos alienantes, y teorizando la praxis no como célculo o
manipulacidon repetitiva y mecénica, sino mas bien como “un produccion libre, creativa y
liberadora, de saber y hacer” .

Es claro que estas palabras reflejan influencias del joven Marx, recordando también
algunos pasajes de Marcuse y Baudrillard: como tales, se producen en un periodo por si
mismo “fechado” de la filosofia occidental. De hecho, el discurso, ya que Formaggio siempre
se opone a su “ideologizacion” reductiva, puede quedarse en un nivel pre-categorial, tratando
de entender la génesis de una dimension que, antes de toda construccion ideoldgica, consiste
en una modalidad representativa, camino para la interpretacion del propio espacio
circundante. El arte, a pesar de que no se puede poner como un paradigma del trabajo, sin
embargo, es una manera de entender coOmo un cuerpo en accidén, que se convierte en praxis
operativa, es capaz de ser el protagonista de una transformacién del mundo que por un lado
descubre sus cualidades y por el otro, en dicha praxis, se revela como una dimension
perceptiva, memorativa e imaginativa.

En el arte, como ya se ha sefialado, el trabajo es la técnica, un trabajo en el pleno
sentido de la palabra, con todas las contradicciones, hasta sociales, que hay en la vida
cotidiana, que se presenta como un devenir cualitativo, que revela en consecuencia, las
potencialidades relacionadas con el mundo de la obra, asi como de los cuerpos que la
construyen y la aprecian. El acto de planificacion artistica es, en su estratificacion de

*1d.

* Ibidem, p. 93

* Véase ibidem, pp. 140 sgg
% Ibidem, pp. 149-50

142

FEBRERO
2015



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La estética fenomenoldgica de Dino Formaggio | Elio Franzini

significados, un acto intersubjetivo y en su implicacion de decisiones y opciones relacionadas
sin lugar a duda con la produccion de objetos, siempre se coloca en una praxis social maés
amplia y debe ser pensado, como lo fue para Piero y también para Klee, fuera de su “traje de
fiesta”, ya que “no pertenece al dia de descanso, sino a lo concreto de la fatiga de los dias de

trabajo™°.

Un trabajo que, por lo tanto, quiere ser “comunicacion”, no necesariamente verbal, y
que tiene el cuerpo como su protagonista: “el acto de la comunidn del sentido es el punto mas
alto de la praxis de todas las estructuras intuitivas de la percepcion, la memoria y la
imaginacion, que el cuerpo vive en el mundo del que se asoma, y no su diluciéon en unas
formulas discursivas™’. La inteligencia artistica, dice Formaggio, aquella que te lleva a través
de la historia de las obras sin ser abrumado por ella, se genera en la metis del cuerpo, en
aquella astucia hermética, interpretativa y productiva que es el significado de esta palabra en
la Grecia clésica.

La conclusion es que no puede haber una teoria del arte sin una teoria fenomenolédgica
del cuerpo. No simplemente porque es el cuerpo que “produce”, sino porque el trabajo que en
el arte el cuerpo lleva a cabo reune en si todas las aporias que, haciendo posible una propia
“fenomenologia”, es decir una descripcion de sus aspectos, sus niveles, sus variaciones
cualitativas, sus barreras materiales, sus perspectivas, lineales, imaginarias o invertidas, sin
embargo, prohibe una “explicacion”, una perspectiva Unica, una definicion solucionable
segun la logica lineal. La logica de la praxis intuitiva corporal que opera en el arte es una
logica diferente, y es aquella de metis, que recoge en si caminos llenos de contradicciones y
aporias, tratando de salir de ellas con un truco que se traduce en posibilidad concreta, en el
proyecto, en la obra. Por no hablar, entonces, de que el cuerpo estd lleno de posibilidad
interpretativa y simbdlicas, ya que es ¢l mismo un simbolo, es decir una realidad desgarrada
por una fractura que no puede ser curada, y donde la referencia es el resultado de un sentido
que siempre renace. De hecho el cuerpo es la privacion, la debilidad, el hambre, el deseo, la
muerte, la finitud. Pero también es la transformacion, la metamorfosis, la construccion, el
proyecto. El cuerpo “se sabe finito y destinado a morir desde su primer dia, pero también
conoce, en esta toma de conciencia, su potencia de sembrador de signos y simbolos que hay
que arrojar a manos llenas en el mundo para vivir, en este arrojarse mas alla, en los signos y

en las obras de arte la Ginica inmortalidad que se le permite’®.

Todo esto, y el arte nos lo recuerda, no es el resultado de la casualidad, ni el resultado
de una doctrina mistica, sino un camino de la fenomenologia, que revela el proyecto
simbdlico en los pliegues de sus propias fracturas. Este proyecto estd en el trabajo
contradictorio de una corporalidad, social mas que individual, donde se pone en juego no una
entidad ontoldgica suprema, sino el nivel comun de sensibilidad intuitiva entre el espacio-
tiempo del cuerpo y del mundo.

La representacion artistica del espacio ha desarrollado con el tiempo sus “técnicas”, y
no lo hizo como un mondélogo, sino capturando en dicho trabajo del cuerpo que mediante la
técnica se convierte en proyecto, el sentido mismo de la técnica artistica como una
explicacion fenomenologica de las posibles relaciones entre praxis y naturaleza: “aqui
estamos tratando con la posibilidad y el proyecto, es decir con los halos de los posibles que se

*® Ibidem, p. 160
7 Ibidem, p. 174
¥ Ibidem, p. 228

143

FEBRERO
2015



I| n
REVISTA DE FILOSOFIA

La estética fenomenoldgica de Dino Formaggio | Elio Franzini

elevan en medio y alrededor de las cosas reales y con la planificacion que se inmerge en ellas,
lleva a cabo en su interior trasformaciones materiales y simbolicas” >’

Este requisito necesario, para cerrar el circulo abierto en el inicio de este texto, por lo
tanto, no puede ser dispersado en la “indeterminacion de los humanismos literarios”, que se
traducen en las poéticas y las retoricas: en frente de ellas, “de manera diametralmente
opuesta”, se erige la fenomenologia “como un andlisis de las vivencias intencionales de la
conciencia en la constituciones estéticas, corporales y pre-reflexivas, a medida que emergen
del mundo de la vida”*. Segun Formaggio el “logos del mundo estético” del cual Husserl
habla en Logica formal y trascendental, pasa a través de la logica constitutiva de la
corporalidad — que es la condicion de posibilidad para cualquier operacién practica y
proyectual.

Es a partir de esta perspectiva que segin Formaggio la tradicion fenomenologica se
inserta con claridad. Ingarden es muy precavido en no considerar la especificidad de las obras
o autores literarios y trata de esbozar la esencia concreta de la obra literaria en general. El
mismo Merleau-Ponty cuando escribe sobre Cézanne, estd interesado en la ruptura del
paradigma cartesiano y en llegar a una definicion conceptual de lo pre-categorial, no para
delinear las directrices de una carrera artistica individual.

Desde la perspectiva de Formaggio, incluso cuando se rechazan, siguiendo las
indicaciones de la fenomenologia francesa, las referencias al ego trascendental, la descripcion
no se dirige hacia planes descriptivos especificos, en busca de una idea que “fundamente”, en
la interpretacion, el sentido situacional de las cosas, sino se apunta a una fundacion
trascendental de lo estético, a su logos, al sentido de una perspectiva pre-categorial de la cual
se deben siempre de nuevo buscar las condiciones de posibilidad.

(Traductor al espafiol: Davide E. Daturi. Revisora: Adriana Espinoza Cerviio)

Bibliografia:

Banfi, A. (1961), I problemi di un’estetica filosofica, edicion de L. Anceschi, Parenti, Milano-
Firenze.

Formaggio, D.

- (1962), Studi di estetica, Milano, Renon.

- (1962), L’idea di artisticita, Milano, Ceschina.

- (1978), Fenomenologia della tecnica artistica, Parma, Pratiche

- (1981), Arte, Milano, Mondadori (trad. esp. (1976) Arte, Barcelona, Editorial Labor.

- (1982), Premessa: fenomenologia e no, en “Fenomenologia e scienze dell’'uomo”.
Quaderni del Seminario di Filosofia delle Scienze dell’'uomo dirigido por D.
Formaggio, 2.

- (1983), La morte dell’arte e [ estetica, Bologna, 11 Mulino.

- (1991) Problemi di estetica, Palermo, Aesthetica edizioni.

** Formaggio, D. (1978), Fenomenologia della tecnica artistica, Parma, Pratiche, p. 299
*0 Formaggio, D., Fenomenologia e no, cit., pp. 5-6

144

FEBRERO
2015



lk L}
REVISTA DE FILOSOFIA

La estética fenomenoldgica de Dino Formaggio | Elio Franzini

Gentili, C. (1981), Nuova fenomenologia critica. Metodi e problemi dell’estetica
fenomenologica italiana, Torino, Paravia.

Papi, F. (1990), Vita e filosofia. La scuola di Milano: Banfi, Cantoni, Paci, Preti, Milano,
Guerini, X.

Lyotard, J. F. (1985), 1l dissidio, Milano, Feltrinell.

Scaramuzza, G. (1981), Sapere estetico e arte, Padova, Clesp.

145

FEBRERO
2015






	Blank Page

