Vida factica y significado. La teoria del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenologia de la intuicion y de la expresion (GA 59) | Pablo Posada Varela

Vida factica y significado. La teoria del significado del
primer Heidegger a la luz del curso Fenomenologia de la

intuicion y de la expresion (GA 59)
Pablo Posada Varela
Université Paris - Sorbonne. Bergische Universitat Wuppertal - pabloposadavarela@gmail.com

INTRODUCCION

Si estas lineas tratan de un escrito de juventud de Heidegger, es decir, de un curso de
su primera época de Friburgo como el del semestre de invierno 1919/20, es porque
consideramos que por aquel entonces se jugd algo esencial en el pensamiento de Heidegger:
algo asi como la decantaciéon y casi inmediata posterior solidificacion de determinadas
decisiones filosoficas atinentes a la practica del método fenomenoldgico y a lo que haya de
ser fenomenologia. El curso Phdnomenologie der Anschauung und des Ausdrucks. Theorie
der philosophischen Begriffsbildung’, recogido en el tomo 59 de las obras completas de
Heidegger es, a este respecto, de todo significativo; y, dentro de €I, especialmente estratégicas
resultan la introduccion y su primera parte. A ellas prestaremos especial atencion en esta
exposicion no exenta, como se verd, de cierta carga critica, toda vez que se inscribe en un
proyecto global del que diremos unas palabras al final de esta introduccion.

La primera parte de mi articulo, al que, como he apuntado, trasparecera cierta
intencion polémica, se apoyara en gran medida en la introduccion del volumen, pero tratando
de evitar todo lo que no se refiera de forma directa a la presentacion de lo que Heidegger
entiende por una fenomenologia de la intuiciéon y de la expresion. Trataremos pues en esta
primera parte de los temas esenciales a esta teoria del significado de Heidegger,
fundamentalmente a lo que éste llama el palidecer o Verblassung del significado, asi como a  wmarzo
todo lo relativo al movimiento que se presenta como su contrapunto, a saber, la llamada *°"°
Phdnomenologische Destruktion, y su relacion con el hoy célebre proceder “formalmente
indicativo”. La primera parte de mi exposicion desembocara en el punto de arribada de la
mentada destruccion fenomenologica, que Heidegger denomina en este curso
Phdnomenologische Diiudication.

11

Quedaran asi sentadas las bases para acometer, en una segunda parte, la aplicacion
concreta -y a mi modo de ver mas brillante- de la llamada “destruccion fenomenoldgica”. Se
trata de su aplicacion al concepto de “historia”. Asi pues, en esta segunda parte me ocuparé
del desmenuzamiento destructivo de los diversos sentidos de historia, observando en vivo
como trabaja la destruccion fenomenoldgica, expuesta a grande rasgos al principio de las
lineas que siguen. Al hilo de la exposicion de esta aplicacion de la destruccion
fenomenoldgica del concepto de historia, dejaremos caer ciertas criticas a la fenomenologia
del sentido heideggeriana y a su método. Sin desarrollar plenamente dichas criticas (pues
antes es preciso exponer la posicion heideggeriana, y dibujar las opciones metodologicas que
toma), nos limitaremos a registrar esas matrices de critica para asi retomarlas en otros
trabajos que si busquen ya, explicitamente, oponer - y mutuamente esclarecer - las

' Martin Heidegger, Phdnomenologie der Anschauung und des Aussdrucks. Theorie der Philosophischen
Begriffsbildung (Summer semester 1920). Ed. C.Strube, Vittorio Klostermann. Frankfurt am Main. 1993. Citado,
en adelante, "GA 59".



Vida factica y significado. La teoria del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenologia de la intuicion y de la expresion (GA 59) | Pablo Posada Varela

fenomenologias de Husserl y Heidegger por lo que hace a la cuestion, esencial, del método.
Esas disrupciones criticas me parecen, sin duda, la mejor forma de acercarse a Heidegger de
un modo que no sea meramente parafrastico.

Efectivamente, el presente trabajo sobre Heidegger se inscribe en el horizonte, mas
amplio, de una reflexion sobre el método fenomenologico y que, precisamente a efectos de
establecer un didlogo con Heidegger, aborda el concepto fenomenoldgico de
"archifacticidad". Eso mismo acometiamos, en primer lugar, en el marco, riquisimo, de la
fenomenologia husserliana®: sostenemos que hay un anonimato fenomenologizante que
incumbe a la facticidad y que la hace irreduciblemente no-simple, es decir irreductiblemente
compuesta y, en cualquier caso, no originaria (sino resultante), no primigenia (sino
fenomenalizada o resultante de una fenomenalizacion con un espectro fenomenologizante’
determinado) y por ende no concluyente (salvo en apariencia). Efectivamente, la facticidad, al
menos del modo en que suele conceptuarse en fenomenologia desde Heidegger (y contra
Husserl) y, en todo caso, siempre que se conceptiia como una suerte de prius, oculta la
complejidad de todo un juego (alineado o desalineado®) o de todo un riquisimo espectro’ de
no coincidencia o desalineamiento entre el yo que hace filosofia (en fenomenologia: el yo
fenomenologizante) de un lado y, del otro, la vida (en su vivir el mundo) o lo que la
fenomenologia llama "vida transcendental". Quedaba pues volverse hacia el filésofo que ha
hecho de la facticidad uno de sus temas -y argumentos- fundamentales. Y al hacerlo tenemos
en el punto de mira el estricto contrario del uso -y abuso- que de la facticidad hace Heidegger:
en el horizonte de nuestra exposicion estd la conviccion de que la facticidad no es ese
irrebasable de principio que se esgrime para, por caso, criticar la reduccion, denunciar su
presunta imposibilidad o su no acabamiento.

12

MARZO
2015

* Cf. Pablo Posada Varela, Archifacticidad, egologia e idealismo transcendental fenomenolégico. Eikasia 56
(mayo, 2014) y Cuerpo, tiempo, alter ego. Archifacticidades y limite transcendental. Eikasia 57 (julio, 2014)

’ Cf. Pablo Posada Varela. "Anatomie du faire méréologisant (III). Pour introduire en phénoménologie le
concept de spectre phénoménologisant". Eikasia 51 (septiembre 2013).

* Cf. Pablo Posada Varela, Suspension hiperbolica y desalineamiento transcendental, pp. 103-124. , Eikasia n°58,
Septiembre de 2014. http://revistadefilosofia.com/58-04.pdf

> Para mayores precisiones sobre el concepto de "espectro fenomenologizante" de un determinado fenémeno: Cf.
Pablo Posada Varela. "Anatomie du faire méréologisant (III). Pour introduire en phénoménologie le concept de
spectre phénoménologisant". Eikasia 51 (septiembre 2013) . http://revistadefilosofia.com/51-03.pdf



Vida factica y significado. La teoria del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenologia de la intuicion y de la expresion (GA 59) | Pablo Posada Varela

1* parte

JOUE ES UNA

“FENOMENOLOGIA DE LA INTUICION
Y DE LA EXPRESION”?

1. LA COPERTENENCIA DE VIDA Y SENTIDO: HACIA EL "ACTO FILOSOFICO
ORIGINARIO"

El texto que guia mi exposicion de la teoria del sentido del joven Heidegger lleva por
titulo Fenomenologia de la Intuicion y de la Expresion. Su subtitulo es Teoria de la
formacion filosofica de conceptos. El subtitulo seria del todo inocuo si no fuera una precision
de la direccion en la cual ha de entenderse el titulo. Intentemos desarrollarla preguntando:

(Qué nos dice sobre el titulo el subtitulo?

1.1. Elaboracion del sentido del titulo del curso.

Una fenomenologia de la intuicion y de la expresion ha de entenderse como una

fenomenologia del intuicionar de las expresiones. Las expresiones contienen conceptos, es
mas, las expresiones por las que fundamentalmente esta interesado este curso de Heidegger
son expresiones "filosoficas". Ejemplos de ello son los conceptos de vida, de historia, de a
priori, de valor. Precisemos de antemano el matiz que va a guiar las consideraciones sobre
este sentido a explicitar: que las expresiones sean conceptos filosoficos, ello no se dice en
absoluto en el mismo sentido en el que hallamos el término filosofia en el subtitulo. 13
Heidegger persigue una idea activa y viva de filosofia. Recordemos que el subtitulo dice:
“Teoria de la formacion filoséfica de conceptos”. Con lo que hasta ahora llevamos dicho  },}°°
podemos declinar el subtitulo de una manera quiza poco ortodoxa. Se adivina: “teoria de la
formacion filosofica de conceptos filosoficos”. Incluso podemos hacer que parte del titulo
entre en el subtitulo, y ello de tal modo que podamos luego retrotraer todo, otra vez, al titulo,
o incluso componer un titulo general en el que quede més expresa la intencion de Heidegger.
Asi, vemos que una teoria de la formacion filosofica de los conceptos filosoficos es una teoria
sobre aquello en lo que los conceptos filosoficos estan: su expresion. Asi, el subtitulo, queda,
desde el titulo, enriquecido de la siguiente forma: “teoria de la formacién filosofica de las
expresiones en las que aparecen conceptos filosoficos™.

Queda bastante claro que en esta especie de aglomeracion de titulo y subtitulo sélo
hemos dejado fuera uno de los conceptos. Se habra adivinado que se trata del concepto de
intuicion. En rigor, en este curso no se trata de otra cosa mas que de aquilatar lo que intuicion
signifique. De hecho la forma en la cual hemos ido declinando titulo y subtitulo hace aparecer
esta tension: intuicion de un lado y, del otro, todos los demds conceptos compuestos entre si
de tal modo que su composicion revele el significado del término que hemos dejado aislado o
que hemos "despejado”, como quien despeja un factor. ;Qué es, para Heidegger, ver, intuir?

Mucho de la respuesta se gana cuando preguntamos guién ve. En esto nos ayuda
decisivamente el resultado fundamental del curso del semestre de invierno 1919/1920 titulado



Vida factica y significado. La teoria del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenologia de la intuicion y de la expresion (GA 59) | Pablo Posada Varela

Problemas fundamentales de la fenomenologia (GA 59)°, aunque por ahora sélo de manera
puramente formal e incluso mostrenca. Sabemos que en aquel curso se trataba
fundamentalmente de la vida. Sabemos incluso mas, pues Heidegger insiste en que tratar
fenomenologicamente de la vida es hacerlo desde la vida, sobre la vida, y para la vida misma.
“Ciencia originaria de la vida en y para si misma” nos dice Heidegger. Es esta ultima la
formula que encontramos en los textos de los cursos de esta primera época de Friburgo. ;Qué
es entonces intuicidon en una ciencia de la vida en y para si misma?

Las indicaciones que hemos ganado son ya del todo decisivas para ayudarnos a
elaborar con relativa solvencia el sentido de esta larguisima composicion de titulo y subtitulo
que habiamos aglomerado. Cosa dificil, aparentemente, dado que la palabra vida nos falta en
nuestra larga expresion. Nos falta y sin embargo tenemos otra que puede hacérnosla llegar,
porque, en el fondo, le es rigurosamente sindénima. ;A qué nos estamos refiriendo? que es lo
mismo que preguntar ;de qué es definicion "ciencia originaria de la vida en y para si misma"?
Por el curso al que nos hemos recurrido (Problemas fundamentales de la fenomenologia, GA
58) sabemos que se trata de la definicion de la filosofia. Eso nos permite volver a lanzar un
proceso de sustitucion explicativa o explicitante, y no era otra cosa lo que buscabamos al
aludir al curso que Heidegger impartié inmediatamente antes de aquél cuyo titulo intentamos,
ahora, desentrafiar. Y sin embargo las sustituciones no pueden ser ciegas. El proceso de
sustitucion no puede lanzarse de cualquier manera.

Porque ya estabamos comprendiendo que este proceso de sustitucion no se podia
lanzar de cualquier manera, y porque, en virtud de esa precomprension, ya estabamos
comprendiendo algo sobre como se es la vida a si misma, ya habiamos dicho antes que las dos
apariciones del término filosofia no eran del todo equivalentes; y s6lo porque no son
equivalentes nos indica el titulo un movimiento que va mas alla de una tautologia, o del mero

pleonasmo.
14

Efectivamente, una teoria (filosofica, podemos también decir) de la formacion
filosofica de las expresiones (filosoficas, podemos también decir) en las que aparecen )2R#°
conceptos filosoéficos parece ser una expresion sobredeterminada, una expresion que lejos de
ser indicativa parece nublar lo que es realmente relevante, y ello por la repetida aparicion del
término “filosofia”. Sin embargo, dos son las cosas que cabe decir al respecto. Ambas se
antojan verdaderas, como se antoja asimismo problematico que ambas lo sean a la vez. Este
doble aserto vale ya, y vale también, por el problema de una hermenéutica de la indicacion
formal, o mejor dicho, por el hecho de que algo asi como un problema que la vida tiene
consigo misma sélo puede ser llevado a solucion a través de una hermenéutica de la
indicacion formal o método de la destruccion fenomenologica, como veremos enseguida.

Primero, parece justificarse la proliferacion del término filosofia. Ello si recordamos
aquella relacion de equivalencia que ha disparado esa proliferacion. Efectivamente, el teorizar
se hace en y para la vida, las expresiones se hacen en y para la vida, lo mismo que los
conceptos. También hay una formacion vital de esos conceptos, pero este ultimo punto no
parece requerir justificacion, dado que es €l el que originariamente estaba en el texto aunado
con el término filosofia.

Pero, en segundo lugar, que la vida dé para todo, que todo lo incluya, o que no tenga
que salir de si al encuentro de contenido alguno, ni tenga que desvivirse para hacer la

6 Martin Heidegger. Grundprobleme der Phinomenologie (Winter semester 1919/20). Ed. H.-H. Gander,
Vittorio Klostermann. Frankfurt am Main. 1992. Citado, en adelante, "GA 58".



Vida factica y significado. La teoria del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenologia de la intuicion y de la expresion (GA 59) | Pablo Posada Varela

reduccion (adelantemos que eso si es el caso en Husserl y en Fink), no quiere decir que los
contenidos que rinde estén afectados del calificativo “vital” en sentido pleno, o se hallen
siendo “en y para la vida” del mismo modo. La proliferacion de un mismo signo lingiiistico
nubla la distancia del significado expresado en relacion a lo que originariamente se expresa en
él.

Es el curso Problemas fundamentales de la fenomenologia el que nos ensefa que la
vida tiene relieves o distancias suyas en relacion a si misma. Esto es como decir que la vida,
muchas veces, se mueve en circulos alejados de su origen. De hecho, la filosofia no solo era,
en dicho curso, "ciencia de la vida en y para si misma", sino ciencia del origen de la vida, y
ello de modo tal que esa cientificidad ya quedaba determinada por su tema, por el inico modo
de serle a algo asi como el origen de la vida: ser igualmente originaria. En otras palabras, ser
ciencia originaria del origen de la vida implica ser co-originaria, co-ejecutiva con el vivir
mismo.

Hemos insistido en que la problematica heideggeriana de la vida se hace en direccion a
su origen, e incluso hemos vislumbrado que ese origen no tiene nada de un punto muerto, sino
que es algo asi como lo mas vivo de la vida, lo que continuamente le estd dando vida a la
vida. Asi pues, parece claro que "origen" no puede en ninglin caso entenderse como un
sustantivo, sino mas bien como un infinitivo o un gerundio: lo originante de la vida, dentro y
fuera de lo cual hay tantisimas otras cosas de la vida, tantas como... todas. ;"Dentro y fuera"?
En un sentido dentro, en otro sentido fuera; levantemos, cuando menos, acta de lo que parece
albergar una extraflisima topologia: tarde o temprano habremos de tematizar como tales esos
misteriosos entreveramientos heideggerianos, estas configuraciones profundas pero también
insidiosas, extrafas cifras de sinteticidades a priori forzadas.

Si volvemos a la elaboracion del sentido del titulo del curso que nos ocupa, de todos
los términos que se acompafian, o que se dejan acompaiar por el término “filosofia”, s6lo uno 15
recoge lo que hemos visto que es ser vida y serlo no de cualquier manera, sino en relacion al
origen, es decir, serlo de tal modo que lo originante del origen se empuiia, se endosa desde )2R°
dentro. Pues bien, pretendo que no sea baladi reencontrar “filosofia” donde originariamente
habia colocado Heidegger el término. Asi, se dice que es "filosofica" la formacion de los
conceptos filosoficos.

1.2. Maneras ''filosdficas" y ''no filoséficas" -en el sentido de Heidegger- de la
“formacion” (de conceptos)

La palabra "formacion", en su semantica, ya parece tener una relacion al origen, o al
originar. Pero la matemadtica, o la axiomatica, también origina, también “forma” teoremas y
conceptos con la ayuda de definiciones y ciertas reglas de deduccion. Ahora bien, este forma
no parece tener una relacion tan inmanente con su propio producto o formacién como la
filosofia, al menos segiin Heidegger la entiende. Otro tanto podria decirse, bien pensado, de
ciertos modos filos6ficos de originar conceptos. Pensemos en la reduccion segin la entendia
nada mas y nada menos que el maestro de Heidegger.

Husserl, con Fink, sostendria que s6lo en el proto-acontecimiento de la reduccion se
produce el yo que la hace, es decir, que pretende hacer una ciencia originaria de la vida, una
ciencia originaria de la vida en y para si misma; ahora bien, el yo de esa ciencia (el "yo
fenomenologizante") se sitlia en una difraccion respecto de su tema. Acaso no esté fuera de la
vida misma (lo cual si seria el caso de ciertas Spaltungen reificadas de jaez esquizoide) pero



Vida factica y significado. La teoria del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenologia de la intuicion y de la expresion (GA 59) | Pablo Posada Varela

si, cuando menos, afuerdndose de la vida. A la luz de lo que llevamos dicho sobre Heidegger,
determinadas problemadticas husserlianas se antojarian harto extranas. La reduccién al modo
en que Husserl la entiende tiene que hacerse para producir el sujeto de esa version de una
ciencia de la vida. Ahora bien, esa produccion no instituye nada estable. Si bien en cierto
sentido podemos decir que hay un aprendizaje de la reduccion, en sentido estricto hemos de
convenir en que la reduccion es de los pocos actos de la vida transcendental que no crea
habito en sentido estricto. De ahi que ese yo fenomenologizante, sujeto de la version
husserliana de esa ciencia de la vida en y para si misma, ni siquiera estd asegurado en su
consistencia: se da unas veces si, y otras veces no. Desaparece tan pronto como volvemos a la
actitud natural, y desaparece incluso de modo potencial en los momentos de suefio (y otros de
pérdida del yo) de la actitud natural. Recordemos al respecto esa extrafia problematica de
Husserl que era la de recuperar la reduccion después de los tiempos de suefio- y ello después
de que la hayamos practicado por primera vez, pues por si no fuera escandaloso lo que ya
llevamos dicho (a ojos de la idea heideggeriana de ciencia originaria que empezamos aqui a
dibujar), resulta que la reduccién no siempre se ha estado haciendo, sino que antes se ha
estado pre-reductivamente viviendo en el mundo, o viviendo el mundo y la vida espontanea y
prereductivamente. Husserl pareceria asi despreciar lo que en el ya citado curso
inmediatamente anterior al que nos ocupa se denominaba "la autosuficiencia" de la vida.
Pensar siquiera la posibilidad de una K/uft dentro de la subjetividad transcendental, la
posibilidad de una Entmenschung o deshumanizacion reductiva, de una disrupcion no sélo
respecto del mundo, sino también respecto de lo transcendental se antoja, a ojos de
Heidegger, como el mas sonado de los disparates, e incluso como la més irrisoria de las
soberbias frente a la fuerza y omnipresencia de la facticidad, frente al &mbito omnienglobante
de la vida pues ;como y de qué manera no seria todo "vida factica"? Apuntadas estas lineas de
disrupcion entre Husserl (y Fink) y Heidegger, preguntemos ahora: ;qué quiere entonces decir

formacion filosofica de los conceptos filosoficos? 16

A tenor de lo dicho, "formacion" quedaria entonces determinado como una suerte de
originacion en lo originario del vivir. Si lo originario no es un punto muerto sino que es o5
originante, buscar una formacion filosofica de los conceptos no seria otra cosa que entender
“formacion de los conceptos” como su originacion en la vida de tal modo que dichos
conceptos se hicieran, por asi decirlo, co-originantes de vida. Ahora bien, el supuesto que
sostiene esta posibilidad no es otro que el siguiente: el modo de originarse la vida es ya
hermenéutico. Que haya una formacion filosofica de los conceptos significa que existe la
posibilidad de una suerte de ir, avanzar, desplegarse los conceptos con la vida misma, en
coalescencia con ella desde su origen fenomenologico, y en lo que de originante tiene. La
vida es pues, fenomenoldgicamente entendida, irreductiblemente hermenéutica; cuestion que
rechazaria de plano Michel Henry y en cierto modo también (aunque de forma menos radical)
Husserl. En suma, “formacion filoséfica” no sélo es un ir a la par que el movimiento
originante de mundo que es y rinde la vida, sino serlo; y serlo de tal modo que ese
movimiento es ¢l mismo filos6fico por cuanto es autocomprension y no puede dejar de serlo
(eso mismo que Heidegger llamara "apertura").

Esta suerte de coalescencia hermenéutica de la vida consigo mismo (y que conforma el
concepto fenomenologico de vida como contradistinto de su concepto meramente bioldgico)
es lo que la introducciéon del texto que nos ocupa llama acto filosofico originario. Serd a
sobrehaz de este acto originario del vivir que, por lo tanto, es también (y exactamente en el
mismo impulso) un significar (y por ende un quehacer formador de conceptos o
protoconceptos), como habran de verse despuntar pre-comprensiones originarias que la vida



Vida factica y significado. La teoria del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenologia de la intuicion y de la expresion (GA 59) | Pablo Posada Varela

tiene de si misma. Estas precomprensiones funcionan a su vez como originacion del
comprender. Asi pues, el comprender tiene que buscar situarse en fase con el comprender
originario que ya exuda de suyo la vida. La espontdnea hermenéutica que el vivir destila
constituye, a la vez, la piedra de toque de todo comprender fenomenologico. Sélo a la luz de
esta coalescencia hermenéutica del vivir (de ese "acto filosofico originario") consigue la
filosofia manifestar el cardcter no originario de todo concepto cerrado sobre si e
hipostatizado. Hay pues un comprender hipostatizado, un comprender de la vida en un sentido
impropio, que la aleja del origen, y que no resiste a la piedra de toque consistente en ver esa
espontanea respiracion hermenéutica del vivir. La "destrucciéon fenomenologica" es
precisamente ese movimiento que arrima los conceptos a ese acto filosofico originario, y que,
desmontandolos, les confiere a los conceptos filoséficos su cardcter originariamente
filosofante: reconduce su mero ser "en" la vida en sentido lato a un ser de la vida en sentido
estricto e intrinseco, doblemente genitivo. Toda cosa, en tanto que ser ahi, en tanto que ser en
la vida, estd en deuda con una forma originaria de ser de la vida (en el doble sentido del
genitivo).

1.3. Del significado sustantivo a la indicacion formal

El programa de "destruccion fenomenologica" reconduce el sentido de los conceptos a
su formacion en el vivir. Ahora bien, como ya habiamos apuntado mas arriba, no se trata de
un vivir extrafio o heterogéneo a esos conceptos -lo cual corresponderia a un vivir
nietzscheano, bergsoniano o henryano- sino de un vivir que no es mas que el vivir del (en el
doble sentido del genitivo) preconcepto (suerte de originaria coalescencia hermenéutica de la
vida) de ese concepto (i.e. del concepto al que se le aplica la "destruccion fenomenolodgica").
La formacion filosofica de los conceptos se sitlia pues en la estela de la formacion originaria
de una vida (entendida mas bien en un sentido parecido al de Georg Misch, Dilthey o el 17
propio Ortega) que existe en el mundo y lo existe (en sentido transitivo) a fuera de
interpretarlo o significarlo. Asi, la destruccion fenomenoldgica obra una disolucion de la  }/\°°
hipostasis de todo significado conceptual de tal modo que lo convierte en lo que Heidegger
llamara una "indicacion formal". Los significados, aun en régimen de hipoéstasis y tirania
contra la vida, viven. Viven, pero en una suerte de indigencia respecto del caracter infinitivo y
ejecutivo del vivir. Es precisamente ese caracter lo que intenta liberar la indicacion formal. La
destruccion fenomenologica licia toda hipdstasis del sentido, toda presunta autonomia
respecto de lo Unico realmente autébnomo, a saber, la vida. Ese modo de licuar toma la forma
de una declinacién del significado en jaez de indicacion formal.

El significado, una vez formado, tiende hacia la hipostasis, es decir, hacia el olvido de
ese minimo del vivir que aun lo sostiene. Seguir jugando con los significados como si fuera
auténomos, como si tuvieran entidad propia y se sostuvieran en si mismos (al modo de la
idealidad en Husserl), es desatender (y desaprovechar) la indicacion formal que empieza ya
por ser la mera facticidad o que de la mera facticidad se desprende (como facticidad
inmediata y eminentemente significativa). La destruccion fenomenologica ve en el significado
una indicacion hacia su formacién (en la vida y a sobrehaz de vida), una precomprension de
un preconcepto que tiene mas de verbo ejecutivo que de idealidad y que conforma una forma
originaria de serse la vida significativa para si misma. Estas precisiones quiza hayan servido
para aclarar el que sin duda me parece el pasaje mas oscuro de todo el texto, y que intentamos
leer ahora a la luz de lo dicho:



Vida factica y significado. La teoria del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenologia de la intuicion y de la expresion (GA 59) | Pablo Posada Varela

"Hay que comprender, ademas, como determinados esbozos previos hallan su motivacion en el acto
fenomenologico fundamental, el de la captacion previa que descubre una claridad - claridad de un
contexto de sentido no contrastado aun en todos sus aspectos previos -, captacion previa que, a su vez,
destaca respecto de un fondo de experiencia filoséfica fundamental (experiencia de un mundo de
experiencia)."’

Por lo que hace a la problematica del lenguaje, se trata de ganar, para el significado, el
movimiento de un significar originario propio del vivir mismo y hacia el que indica un
significado declinado en jaez de indicacion formal. De ese modo, la declinacion sustantiva o
sustantivada de ese significado queda disuelta en el “plus” o excedente de significatividad
que atesora el movimiento originario del vivir como significar. Con ello sostenemos -y asi
interpretamos una alusion de Heidegger a Bergson (también presente en esta introduccion)-
que disolver el significado en el movimiento de la vida no es tanto disolver una presunta
espacialidad del significado en la vida por lo que de “moviente” y a-espacial tenga ésta, sino
antes bien por lo que de activo significar desprende. El caracter activo del significar no tiene
en la presunta espacialidad de un significado hipostatizado sino a un enemigo en todo caso
derivado.

Retomemos rapidamente la cuestion pendiente con que quedaria cerrada esta
meditacion sobre el sentido del titulo del curso de Heidegger. Y lo cierto es que explicitar el
sentido de este titulo nos ha permite acometer con alguna garantia la lectura del pasaje recién
citado. La pregunta pendiente que cerraba esta divagacion sobre el sentido del titulo no era
otra que la de la aclaracion del término que, por ahora, quedaba fuera de nuestra explicitacion
del titulo, a saber, el término “intuicion”.

(Qué es la intuicion de una expresion? Para Heidegger, la intuicién de una expresion

es, en sentido estrictamente fenomenoldgico, su plenificacion, su Erfiillung en los términos
del Husserl de la VI“Investigacion Logica. Su intuicion es la plenificacion de su significado o
intuicion originaria. Heidegger no cambia nada de estas expresiones husserlianas. Tan solo ",
las interpreta de un modo radicalmente distinto. A fortiori -heideggerianamente hablando- una 2015
intuicion originaria no puede serlo de un significado distinto del acto mismo. La intuicién ha
de comprenderse en el titulo de este texto a la luz de la reflexividad cuasi circular de la vida.
Dicho de otro modo: la intuicion originaria lo es del originarse de la intuicién, o de una
intuicion originante que "abre mundo" como lo abre la vida misma: mundo que se abre con la
vida misma, al son o al paso con que (se) vive, y merced a un comprender que “existe” -en
transitivo- originariamente mundo. Pues bien, el camino de plenificacion de este movimiento
no es otro que el que recibe el nombre de “destruccion fenomenolodgica”.

18

2. FACTICIDAD DE LA DESTRUCCION, PALIDECIMIENTO DE LA FACTICIDAD

2.1. Precisiones sobre la indicacion formal y la "destruccion filoséfica”

Que haya algo asi como una destruccion fenomenoldgica en GA 59 me parece el
aporte fundamental sobre GA 58. Si GA 58 elaboraba una descripcion del vivir originario, en
su ultima parte se preguntaba por la posibilidad de su propia descripcion. Tras la cuestion se

""Es muB ferner verstindlich werden, wie Vorzeichnungen motiviert sind in dem phinomenologischen
Grundakt des lichterschlieBenden -Licht: unabgehobener Zusammenhang von Sinn in einem ganzen Voraspekt-
Vorgriffs, der selbst mit philosophischer Grunderfahrung (einer Erfahrungswelt) sich abhebt”. GAS9, p.35.



Vida factica y significado. La teoria del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenologia de la intuicion y de la expresion (GA 59) | Pablo Posada Varela

esconde, obviamente, la aparente imposibilidad de poner el vivir originario en conceptos.
Heidegger, en el curso recogido en GA 59 nos advertird que tal quehacer no s6lo es una
posibilidad, sino también una necesidad para que la vida se auto-aparezca. Y, por si no
fuera poco, recibimos ademas la indicacion de como hacerlo, es decir, en el fondo, la manera
de solucionar la evidente no inmediatez de la empresa, su, digamos, no ir de suyo: lo
conseguiremos a condicion de mirar los conceptos filosoficos de los que disponemos en un
cierto sentido, con arreglo a cierta direccion, segun determinado sesgo: el que la indicacion
formal insinta. Formalmente dicho: a condicién de que desde los conceptos sepamos
retraernos a su formacion filosofica. {Pero como? Filos6ficamente, es decir, vitalmente.

Efectivamente, la propia destruccion fenomenoldgica, o si se quiere, el acto de
reconduccion al vivir originario, también es una tendencia de la vida. La destruccion
fenomenoldgica en tanto que habilitacion de la co-ejecucion del intuicionar originario de un
significado (donde significado ha de entenderse mas bien como sujeto) es también ya la co-
ejecucion originaria de un acto tipico de la vida, a saber, del esfuerzo que la vida se toma en
centrarse sobre su origen: es lo que Heidegger entiende por el "sich Zuspitzen auf".
Disponemos pues de un método conceptual para apresar la espontaneidad de la vida en
sentido hermenéutico®. Hagamos alusion a dos textos. En primer lugar a uno de los textos
complementarios. En segundo lugar a otro pasaje de la introduccién. En ambos queda de
manifiesto la consonancia entre el vivir factico y el acto de la destruccion fenomenologica:

"Mostrar en qué sentido la destruccion no es, a la manera de la 'critica’, algo que venga a parte post,
sino que aborda lo original desde mucho mas cerca, aunque, precisamente, tan solo atravesando de medio
a medio lo que queda destituido. La ruptura (la destitucion) no es sino la expresion de la finitud.
Destitucion y destruccion no deben quedar meramente coordenadas o subordinadas la una a la otra, sino
que, antes bien, han de ser contempladas desde la existencia en su totalidad. La destruccion no pretende

alcanzar lo auténtico a través de su resultado. Lo propio es ella misma, junto con su facticidad, es decir, 19
junto con la destitucion que hace cuerpo con ella. La 'preocupacion' no consiste en girar sobre uno mismo
y girar en el vacio; por el contrario, llevar en si mismo la destruccion es, precisamente, lo constitutivo del MARZO

sentido de la concrecion" 2015
"Por otro lado, la destruccion fenomenoldgica tampoco consiste en un simple medio metddico

secundario y comodo, mas facil de manejar que otros, y con vistas a fines limitados, sino que en tanto que

elemento fundamental de la actitud fenomenologica, constitutivo de la misma como tal, ha de ser

ejecutada, y serlo desde el incipit mismo de toda actitud fenomenologica fundamental. Por qué haya de

ser asi es cosa que, por ahora, nos contentaremos con indicar. La primera razoén descansa en que la

filosofia no consiste en definiciones universales de orden deductivo, sino que es siempre un elemento de

la experiencia fictica del vivir.""

¥ Todo el problema estriba, claro estd, en que, para Heidegger, "hermenéutico” y "fenomenolégico" son
estrictamente sindnimos. Esta estricta sinonimia es insostenible en Husserl.

? “Zu zeigen, wie die Destruktion nicht etwa wie die Kritik ein Nachliufiges ist, daB sie vielmehr das eigentlich
dem Urspriinglichen Nihere ist, aber eben nur durch den Durchgang durch das Abgesetzte. Der Abbruch (die
Absetzung) ist nur der Ausdruck der Endlichkeit. Es diirfen Absetzung und Destruktion nicht neben- und
nachgeordnet werden, sondern sind in existierender Ganzheit zu sehen. Destruktion hat nicht den Sinn, durch ihr
Resultat zum Eigentlichen zu kommen. Das Eigentliche ist sie selbst un ihre Faktizitit, d.h. das mit ihr
bestehende Absetzen. “Bekiimmerung” ist kein leerlaufendes Um-sich-selbst-drehen, sondern es macht gerade
den Sinn der Konkretion mit aus, da$3 in ihr Destruktion ist.”GAS59, p.184.

' “Die phinomenologische Destruktion ist andererseits auch nicht ein bloB sekundires und bequemes, leichter
zu handhabendes methodisches Mittel fiir begrenztere Zwecke, sondern ist mit ein Grundelement der
phanomenologischen Haltung, ihr also als solcher zugehorig und in jeder phdnomenologischen Grundhaltung, in
ihrem “Ansatz” mitzuvollziehen. Warum, das sei jetzt nur angedeutet. Der ndchste Grund liegt darin, daf



Vida factica y significado. La teoria del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenologia de la intuicion y de la expresion (GA 59) | Pablo Posada Varela

2.2. La co-originariedad de la “Verblassung der Bedeutsamkeit” y la destruccion
Jfenomenologica

El contramovimiento de la destruccion fenomenologica resiste a otro movimiento que
le es co-originario por ser, también, espontaneamente originado en y por la vida. Se trata de
un originario movimiento de des-originamiento (que a su vez justifica la necesidad de la
Destruccion). Heidegger lo llama Verblassung der Bedeutsamkeit. Hay, en suma, una co-
originariedad de ambos movimientos. De hecho, el modo originario de la significatividad es
precisamente aquello que en el palidecimiento se pierde. El palidecimiento no se aparte de un
significado, sino que se aparta de un modo del significar. El palidecer es precisamente
abandonar el significar originario a su significado, o a una luz que no es la de su significar
originario. Asi, nos dice Heidegger:

“No lo evocamos aqui sino a través de la indicacion de un rasgo de la experiencia factica de
vivir. Se trata del caracter que denomino el palidecer de la significatividad. No se trata de una
desaparicion, sino de un palidecimiento o deslavazamiento, es decir, de un transito al estado y modo
de la no originariedad, alli donde se echa en falta la autenticidad de la ejecucion y, en primer término,
la renovacion de la ejecucion, alli donde las relaciones mismas se alisan, y donde tan sélo 'interesa' un
mero contenido adquirido, carente de toda originalidad. Palidecer nada tiene que ver con 'dejar
escapar del recuerdo', 'olvidar', o 'mo encontrar ya interés en'. El contenido y el acervo de la
experiencia factica del vivir decae fuera de la relacion de existencia en beneficio de otros contenidos;
lo asi decaido permanece en jaez de disponibilidad; ésta, a su vez, puede, en tanto que caracteriza el
sentido de la relacion, palidecer o marchitarse y convertirse en simple utilizabilidad. ('Palidecimiento’,
'transito', etc., son 'conceptos existenciales').”"!

Cae o decae entonces el significado a ser mera utilizabilidad sin compromiso o 20
relacion alguna con su significar originario. En aras a revertir la inercia cooriginaria del Am70
palidecimiento del significar (y su hipostasis a modo de sentido sustantivado), la destrucciéon 2015
fenomenoldgica considera el significado en direccidn a su significar originario. Esta direccion
ha de quedar de algiin modo prefigurada. Ahora bien, sabemos que el significar originario
vale como aquella experiencia del significar en la que el significado nos esta siendo
maximamente significativo. Se trata, de hecho, de una experiencia inobjetiva, como muy bien
nos enseia GA 56/57, pero que no es inobjetiva de cualquier manera. Este modo ejecutivo
inobjetivo tiene ciertas determinaciones que aqui quedan caracterizadas como originariedad,
autenticidad de la ejecucion, renovacion de la ejecucion auténtica, relacion al contenido de tal
modo que esté tenido y sostenido en genuino interés y, por Ultimo, un tener originariamente el
interés acceso a esa significatividad originaria llamada "relacion de existencia", y que se

Philosophie nicht in allegemeinen abgezogenen Definitionen besteht, sondern immer ein Element der faktischen
Lebenserfahurng ist.” GAS59, p.36.

"' "Es sei hier lediglich anzeigend hingewiesen durch einen Charakter der faktischen Lebenserfahrung. Es ist das
die Eigentiimlichkeit, die ich als Verblassen der Bedeutsamkeit bezeichne. Es ist kein Verschwinden, sondern
ein Verblassen, d.h. ein Ubergang in das Stadium und in den Modus der Nicht-Urspriinglichkeit, wo die Echtheit
des Vollzugs, vorab die Vollzugserneuerung fehlen, die Beziige selbst sich abschleifen, und wo lediglich der
selbst nicht mehr urspriinglich gehabte Gehalt “interessiert”. Verblassen hat nichts zu tun mit “aus dem
Gedéchtnis verlieren”, “vergessen” oder mit “kein Interesse mehr finden an”. Der Gehalt der faktischen
Lebenserfahrung fdillt ab aus dem EXxistenzbezug gegen andere Gehalte, der abfallende bleibt in Verfiigharkeit,
diese selbst kann aber ihrerseits als Sinncharakter des Bezugs verblassen und in den der bloBen Verwendbarkeit
iirbergehen. (“Verblassen”, “Ubergang” usf. sind “existenzielle Begriffe”)." GAS9, p.37.



Vida factica y significado. La teoria del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenologia de la intuicion y de la expresion (GA 59) | Pablo Posada Varela

opone a un modo de tener los contenidos significativos en jaez de mera disponibilidad, como
si los contenidos que la destruccion gana, los ganase canjeados a modo de compromiso
constante de la vida consigo misma en régimen de existencia transitiva. Todo esta en hacerse
cargo de que estos contenidos, precisamente, tienden a palidecer de tal modo que soélo
esporadicamente cabe revitalizarlos, hacerlos importantes en el sentido, fenomenolégico, de
importarnos. Digamos que de suyo no parecen poder fundar un interés que pudiera renovarse
desde su acontecimiento. Asi pues, si la pura y simple facticidad nos indica que la formalidad
de la destruccion fenomenologica ha de ir del significado al acontecimiento del significar, esta
caracterizacion preliminar de ciertas modalidades de ser de la facticidad nos informa de que
ese significar no satisface su originariedad con simplemente acontecer. Antes bien lo ha de
dirigir una modalidad, la modalidad en la que la vida se es auténticamente significativa a si
misma. Pues bien, resulta que GA 58 ya sabia todo sobre aquello; y con razon se preguntaba,
empero, por su condicion de posibilidad e, incluso, por su condiciéon de efabilidad. ;Como es
que eso, i.e. ese modo de ser, de vivir, de significar, era accesible en conceptos? La labor de
GA 59 estriba precisamente en tender el puente que faltaba, y en matizar lo que puede parecer
una suerte de salto demasiado irracional. En el fondo, el curso que nos ocupa hace lo indecible
por mostrar que la destruccion fenomenoldgica es todo menos un salto en el vacio. No hay
salta sino proceso hermenéutico; y no hay un vivir mudo sino un vivir originariamente
hermenéutico (ya en la afectividad, como advertird Heidegger mas adelante en su obra) con el
que se trata de entroncar, y en el que hay que desembocar o con el que, cuando menos, hay
que confluir.

(Como elaborar esta confluencia? Se trata de partir de lo que la vida "dice" o
comprende, espontdneamente, de si. Y se ha de empezar, sencillamente, por leer lo que el hoy
dice sobre la vida, en el mas lato sentido del “hoy”. Volverse, para empezar, sobre las
filosofias del presente. Cualquier dicho sobre la vida, en tanto que dicho acontecido guarda,
en su contenido, como si de la marca de un destino se tratara, una indicacion formal potencial 21
sobre un factico querer decir mas originario que lo dicho sobre una u otra factualidad. De ahi
que el primer momento de la destrucciéon fenomenoldgica tome en cuenta todo lo dicho sin 555 -
prejuzgar la correccion de su contenido, y lo tome precisamente en tanto que ha sido dicho.
No prejuzgar su contenido, en el fondo, viene a ser no habérselas atn con aquello que ya
habiamos descrito como uno de los problemas fundamentales ante los que ha de reaccionar (y
revolverse) una hermenéutica de la indicacion formal: no solo la polisemia de significados
para una misma palabra, para un mismo signo (que la vida acoge en si misma) o para un
acontecimiento fundamental de su vivir, sino la disimulacién, ya en el significante mismo, de
ese modo de la acogida y encaje vitales, y ello de tal forma que el drama de la polisemia no
reside tanto en la polisemia misma cuanto en la indeterminacion de la distancia de cada uno
de los sentidos de un mismo concepto en relacion a su sentido originario como
originariamente significativo. La indeterminacion polisémica fenomenoldgicamente entendida
se manifiesta no tanto en el constato de una multiplicidad de sentidos distintos (registrables y
exponibles en un mismo plano, en una misma pagina de diccionario) cuanto, dada esa
multiplicidad, en la indeterminacion de su orografia, de sus relieves y relaciones topoldgicas
de vecindad respecto del nucleo originante del existir significativo, del sernos, tal o cual
sentido, significativo.

Si originariedad de la significatividad es originariedad del vivir, la destruccion
fenomenoldgica habra de ocuparse, en primer lugar, de lo que vida quiera decir. Saber qué sea
el vivir originario, he ahi uno de los propdsitos fundamentales del curso ya que habida cuenta
de lo que llevamos dicho sobre la coalescencia entre vida y sentido, ello equivale a acceder a



Vida factica y significado. La teoria del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenologia de la intuicion y de la expresion (GA 59) | Pablo Posada Varela

la experiencia originariamente filosofica, al sentido de la experiencia factica en la que tienen
su raiz los conceptos filoséficos.

La filosofia presente -hace notar Heidegger- empieza por reconocer que su tema
originario es la vida. Sin embargo el panorama actual se presenta bajo la forma de una
oposicion. Esta oposicion parece irremediable. Mostrar que no lo es, sino que s6lo lo parece
es una de las tareas de la destruccion fenomenoldgica, y ello porque el sentido de la
fenomenologia como destruccion, y la experiencia filoséfica originaria de la que depende y
que la motiva permanecen sepultadas por esta oposiciéon o, mejor dicho, por la creencia de
que se trata de una oposicidn originaria, mas aca de la cual no cabe ir, y que agota, por asi
decirlo, el campo.  Frente al racionalismo de cufio neokantiano (coincidente, en esto, con la
fenomenologia de Husserl) la filosofia de la vida representada por la llamada filosofia de las
concepciones del mundo entiende la vida como un irracionalismo, como el lugar de una
historicidad absoluta. Se entenderd que la idea de "historia" sea un terreno de discordia
privilegiado, un revelador privilegiado de las lineas de investigacion hasta ahora esbozadas.
Asi, tan solo nos queda pasar a la puesta en practica concreta del método de la destruccion
fenomenoldgica y hacerlo a través del concepto estratégico de "historia".

2% parte

LA PUESTA EN PRACTICA CONCRETA DE LA DESTRUCCION
FENOMENOLOGICA (en la 1° parte de GA 59)

3. LO ANTINATURAL DEL METODO DE LA DESTRUCCION FENOMENOLOGICA ”

MARZO

3.1. Primera inconsistencia del método de la destruccién fenomenoldgica: la direccion de la  *°"°

indicacion formal no se gana indicativamente o sobre la relativa exterioridad de la
“Phinomenologische Diiudication” respecto del movimiento de hermenéutica de la
facticidad

Al echar un vistazo al panorama de la filosofia presente, tal y como el proceder
hermenéutico aconseja hacer, habremos accedido, todo lo més, a algunos conceptos de vida.
Sin embargo, no hemos avanzado un solo paso en la determinacion de la originariedad de esos
conceptos en relacion al vivir, en la reconduccion a su formacion en el vivir originario. Una
primera aparente inconsistencia del método de la indicacion formal reside en que, en rigor, la
direccion de la indicacion formal la ofrece un saber sobre el vivir que era precisamente el que
con la indicacion formal teniamos que ganar. La raiz de esta primera inconsistencia del
método de la indicacion formal originara otras inconsistencias.

Efectivamente, cuando el decir sobre la vida se las ha con una de sus significaciones
parciales, que es la de "historia", resulta que el momento decisivo de direccion de las
indicaciones formales que la polisemia de la palabra "historia" dispara se toma no ya de lo
que la palabra "historia" ha dado hasta ahora de si, sino de lo que en GA 58 ya se habia
determinado como el darse originario de cualquier significatividad. Si nos atenemos al texto,
diremos que se trata, aqui, del Gltimo paso de la destruccion fenomenolédgica. Paso que, por
cierto, y en un sentido profundo, ya determinaba inadvertidamente los anteriores. Se trata de



Vida factica y significado. La teoria del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenologia de la intuicion y de la expresion (GA 59) | Pablo Posada Varela

la llamada Phdnomenologische Diiudication. Este ultimo movimiento de la destruccion
fenomenoldgica no es mas que la expresion de que los movimientos anteriores de la propia
destruccion no eran del todo aptos para discernir la distancia en relacién al origen que la
inmediata polisemia de la palabra escondia, polisemia que se celaba bajo la Einférmigkeit de
la palabra. La Phdnomenologische Diiudication también revela el hecho desconcertante de
que todo el movimiento anterior de la destruccion se limita a preparar la aplicacion de una
indicacion, la propia del discernimiento fenomenolégico, que los propios resultados de la
destruccion no pueden extraer por si solos. Asi pues, vemos asomar el resultado, incomodo,
de una relativa exterioridad de la “Phdnomenologische Diiudication” respecto del
movimiento de la hermenéutica de la facticidad.

Algo de este problema habia dado ya la cara cuando resenabamos que una reduccion
del significado al acto del significar habia de verse concretada en la reconduccion -que, en
rigor, ya no es tanto reconduccion cuanto discernimiento- a un modo originario del significar.
La distancia en relacion a esos modos del significar una vez hecha la primera reduccion (la
que, segin Heidegger, se le escapa a Natorp, pero no a Dilthey) no es aun suficiente para
mostrar el modo de su incardinacion en el vivir originario. Pero si vale en cambio como una
determinada preparacion del significado para que sobre ¢l pueda caer el discernimiento
fenomenoldgico. Pero ;qué es en propio el "discernimiento fenomenoldgico", posible
traduccion de la “Phdnomenologische Diiudication™?

El discernimiento fenomenoldgico representa nada mas y nada menos que la
definicion de lo que significa ejecutar en sentido originario. Ello era, precisamente, aquello
que el palidecimiento perdia o reprimia en un estado de latencia que la indicacion formal
levanta ahora, ayudada por un saber sobre la vida que, como hemos visto, no le es del todo
interno. Por GA 58 sabemos que el dambito de significatividad en el que la vida se es a si
misma originariamente significativa se llama Selbstwelt. Veamos la concreta aparicion del
Selbstwelt en lo que GA 59 llama discernimiento fenomenolédgico. Para ello retomamos la
puesta en practica mas concreta y brillante, mas gravida de consecuencias -sobre las que yarzo
habremos de detenernos- de la destruccién fenomenologica: la atinente al concepto de 2°'°
historia.

23

Si el concepto de historia constituye un punto de enfrentamiento entre las filosofias de
la vida del presente, se trata de ganar la originaria intuicion del concepto filosofico “historia”.
Algo sabemos ya sobre lo que pueda ser una intuicioén del concepto historia.

En primer lugar, hay que tener en cuenta que “historia” no es un concepto cualquiera,
sino una palabra que la vida (se) dice sobre algo que le pasa a la vida misma. Asi, hay un
modo de tenérselas el significar con el significado de historia de manera que ese significar
hace cuerpo con la manera originaria en la que la vida misma se es a si misma historica. La
formacion filosofica del concepto historia alude pues la experiencia historica que la vida tiene
de si misma.

3.2. Segunda inconsistencia del proceso de la destruccion fenomenoldogica: en que el
sentido originario de historicidad sea el fin de la destruccion

Dicho lo anterior, cabe apuntar ya hacia otra inconsistencia suplementaria.
Efectivamente, la experiencia historica que la vida tiene de si misma no es un experienciar
mas, entre otros, sino el modo originario de hacer la vida luz sobre si misma. El modo en el
cual la vida se autocomprende originariamente es el de -decia GA 58- una suerte de



Vida factica y significado. La teoria del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenologia de la intuicion y de la expresion (GA 59) | Pablo Posada Varela

historicidad inmanente centrada, por lo pronto, en el mundo propio (en el Selbstwelf). Asi,
resulta, que a la luz de la vida, que es historicidad inmanente, nos disponemos a discernir qué
sentido de la palabra historia es el mas originario, y ello con vistas a ganar nada mas y nada
menos que el sentido en el que la vida tiene originariamente historia, es decir, la historicidad
inmanente de la vida.

Haber traido a tema una segunda inconsistencia nos permite cruzarla con la primera de
tal modo que accedemos a la generalidad de una forma. Esa forma es un modo reciproco o
quidsmico de estar la facticidad del tematizar en la facticidad de lo tematizado, de ser el tema,
a la vez, tematizante y tematizado o, en el fondo, una curiosa figura 6ptica que consistiera en
ver algo a distancia de tal modo que eso que esta visto vale a la vez por la no distancia con la
que el ver estd en relacion a si mismo, siendo esta in-distancia no ya una in-distancia que
rinde una auto-posesion de si sino, al contrario, una suerte de vivido originamiento desde un
origen que siempre nos estd a la espalda, y que, con todo, resulta ser aquello que
vislumbramos o incluso aquel modo de “existir mundo” en el que aspiramos desembocar o
con el que aspiramos confluir. En resumidas cuentas, el método de la destruccion
fenomenoldgica trata de ganar lo originario de la vida. En ese sentido es futuricién -una
futuricion que nunca llegara-, pero ganando lo que gana, y en la precisa medida en que
también el método forma parte de la vida, eso que gana se sitiia de inmediato en una infinita
retraccion, en régimen de pasado transcendental en relacion a la facticidad mas desnuda de su
propio ver, y como aquello que lo origina -un origen que nunca ha sido nuestro presente, al
que nunca podremos remontarnos.

Este mismo movimiento se concreta un punto mas no bien nos percatamos de que el
movimiento del sich Zuspitzen auf apunta nada mas y nada menos que a lo caracterizado por
la substantivacion de un participio: la Zugespitzheit. Lo cierto es que todos los existenciarios
de Ser y Tiempo estan declinados del mismo modo y, sin embargo, el ver los existenciarios es
un ver existente, luego también existenciariamente determinado. Pues bien, este movimiento
no es otro que el de la historicidad misma de la vida tomada en un sentido ain formal, es yarzo
decir, no plenificado por las caracterizaciones concretas de esas puras cuiias, puras formas de  °'°
quiasmo en participio substantivado (y susceptibles de fungir como indicaciones formales)
que hardn de esta historicidad una historicidad auténtica o una historicidad inauténtica.
Veamoslo a la obra.

24

4. LA DE(CON)STRUCCION FENOMENOLOGICA DE LOS SENTIDOS DE
“HISTORIA”

4.1. “Historia” tomada en su concreta indeterminacion

De la palabra historia asumimos la concreta indeterminaciéon de su polisemia. Esa
polisemia no la recogemos desde meras definiciones de diccionario, sino a partir de usos en
los que vivimos el significado de la palabra como, cada vez, distinto. Efectivamente, la
diferencia en el significado de la palabra ha de retraerse a una diferencia en el significar(nos)
(y significarsenos) la palabra.

Heidegger recopila los siguientes posibles usos de la palabra “historia”:



Vida factica y significado. La teoria del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenologia de la intuicion y de la expresion (GA 59) | Pablo Posada Varela

1°. Decimos que alguien estudia historia.

2°. Decimos que alguien sabe mucha historia.

3°. Hablamos también de pueblos o tribus sin historia.

4°. En referencia a la vida politica decimos aquello de “historia magistra vitae”.
5°. Podemos decir también, de una persona, que tiene una historia triste.

6°. De nosotros mismos podemos decir que hoy nos ocurri6 una extrafia historia.

Un primer momento de la destruccion fenomenologica intenta una explicitacion de las
palabras en direccion a su contexto. Pues bien, este inicio de la destruccion fenomenologica
va presupone lo que posteriormente sera la aplicacion del criterio de discernimiento del que
antes hemos hablado. ;En qué sentido? Si el criterio de discernimiento introduce como
decisiva la referencia al mundo propio, la explicitacion del sentido de las palabras en
direccion a su contexto lo presupone. El significar es pertinente para la elaboracion
fenomenoldgicamente destructiva del significado toda vez que se trata del significar de un yo
concreto, que estd en situacion y cuyo significar esta de tal modo facticamente determinado
que algo asi como el contexto de ese significar no puede sino revestir relevancia. ;Y qué otra
cosa sino un contexto es el mundo propio? Precisemos: es ciertamente otra cosa, pero a la que
no repugna tanto el término contexto cuanto la forma sustantivada con la que lo hemos
mentado: se trata, antes bien, de una forma de contextuar.

4.2. Del Gehaltssinn al Bezugssinn

Una vez esparcida la significacion de palabra historia tal como esta usada en cada uno 25

de los seis sentidos expuestos, se trata de comprender que ese contenido de sentido solo lo es

a través de un modo de acceso, que no es otro que el del sentido de la relacion que un 5337°
existente concreto, factico, e historicamente situado tiene con ese contenido; modo de relacion
que, dicho sea de paso, puede estar mas o menos a la altura de la propia facticidad desde la
que el existente concreto accede a ¢él, es decir, puede dejarse engranar de forma mas o menos
originaria en el modo de ser de la facticidad que el existente que se comporta respecto del
término historia ya es y no puede no ser. Con "dejarse engranar”" queremos decir algo muy
distinto al engranaje entre dos cosas externas la una a la otra y en relacion de partes extra
partes. El acceso originario al sentido de la palabra historia vale también, en tanto que modo

de acceso, como modo originario de acceder al sentido de la propia facticidad que se pregunta
por los modos de acceso originarios. Mentamos, en suma, la facticidad de la propia
destruccion fenomenoldgica.

No dejarse engranar de forma originaria, es decir, no dejarse engranar el modo de
relacion -el sentido del comportamiento- con la facticidad que ese modo de relacion ya es y
no puede no ser, es cosa que se advierte desde el modo originario de estar faicticamente en el
mundo. Con esto emerge un problema a que ya hemos aludido, y que genera una dificultad
metodolégica que no podemos seguir escamoteando. Y es que asi como hay una
manifestacion de lo originario, también ha de ser en cierto sentido igual de originaria la
manifestacion de lo no originario.

Es de suma importancia mostrar de qué modo funciona la manifestacion originaria de
lo no originario, y asi, lo que lo hace aparecer y no puede sino hacerlo aparecer como no



Vida factica y significado. La teoria del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenologia de la intuicion y de la expresion (GA 59) | Pablo Posada Varela

originario porque desoriginado. Si intentamos para ello una caracterizacion no heideggeriana,
diremos que se trata de apercibirse de que la no inmediatez del engranaje mencionado yace,
en el fondo, en la imposibilidad de un engranaje que no pase por la mediacion de un sujeto
que precisamente no es el sujeto que esta originariamente viendo lo no originario como tal.
El sujeto que esta originariamente viendo la no originariedad del significado palidecido es el
sujeto que comprende que ese significado no puede serle, a €1, significativo.

La retroduccién al sujeto hace que la comprension de esta no-significatividad sea
apodictica por muchas razones. La que metodolégicamente tiene mas interés para nosotros se
dejaria expresar de este modo: para que lo significado me fuera significativo yo no tendria
que ser yo, o mejor dicho, yo tendria que no-ser-pero-siendo la manera de ser yo que tiene
aquel yo para el que lo no originario s7 es “auténticamente” significativo. El engranaje con un
sentido no originario so6lo es directamente posible a través de un yo que encarna una relacion
desoriginada, que empufia el movimiento en un circulo o relieve de la vida que no estd en la
proximidad absoluta con su origen. Ese es precisamente el yo que media en la originaria
comprension de la no originariedad. Ese “yo” es el/lo propiamente destruido por la
destruccion fenomenoldgica. Nos confiere la posibilidad de intuir originariamente la no
originariedad, es decir, hacerlo desde el campo de lo originario mismo. Asi, el yo que yo soy
no es ese yo.

Pero, el rigor de la destruccion no puede terminar ahi, porque lo que si tenemos que
poder ver en su absoluta inmediatez, como un movimiento inmanente a la vida, es el
desoriginamiento como desoriginamiento desde un yo originario hacia un yo no originario.
Ese desoriginamiento ha de ser un movimiento que quede en el circulo de la vida, que sea
comprensible desde la vida misma, y que lo sea sin violencia.

Requerimos esta ultima precision para abordar con un minimo de garantias la forma
propia en que el discernimiento fenomenoldgico manifiesta la relativa distancia al origen de 4
estos distintos modos de significar historia, o de significarse la vida con el concepto historia.
Todo est4 en apuntalar ese aporético quiasmo no heideggeriana -es decir, fundamentalmente, }\*°
no heideggerianizante- que habiamos empezado a concretar, y que se referia al modo de
producirse esta especie de intuicion originaria de lo no originario. Podria expresarse
aduciendo algo de este tipo: “tan claro es que eso es originariamente no originario..., tan claro
como que ‘yo soy yo’”.

Si tratdramos de ordenar el modo de acceso concreto a los significados en yoes (que
precisamente constituyen otros tantos modos de acceso), los sorprenderiamos dispuestos
como en un sistema de mufiecas rusas, de tal modo que foda accesibilidad a un modo de tener
un sentido ha de partir necesariamente de la mufieca rusa central, originarse desde ella o, en
el fondo, ser ella misma la que Aace, en sentido estricto, el movimiento, ser ella misma la que
esencialmente esta alentando en todas las demas. Ahora bien, la muileca rusa del centro
también es, en otro sentido, la mas "grande" por cuanto subsume todo lo que no es ella, toda
vez que las demas mufecas son o estan ahi, y todo lo que es ahi existe. Pues bien, resulta que
la mufieca rusa central es la Ginica que realmente existe.

4.3. Introduccion del sentido de ejecucion (Volluzgssinn)

Sea como fuere, este juego de mufiecas rusas no lo es entre mufiecas rusas
cualesquiera, sino que significa o expresa un movimiento de mi propia biografia. Todas ellas
las soy... yo. El sentido de referencia de todo comportamiento factico ha de quedar a su vez



Vida factica y significado. La teoria del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenologia de la intuicion y de la expresion (GA 59) | Pablo Posada Varela

determinado, y precisamente por cuanto es auténticamente factico, como sentido de
ejecucion: la incardinacion de ese sentido de referencia del comportamiento en la historia del
ente que lo ejecuta. Ese sentido de ejecucion tiene, a su vez, un sentido de temporalizacion en
una vida. Una forma originaria de ser es una forma originaria de ser tiempo, y una forma
originaria de ser tiempo es una forma propia de ser el tiempo que uno es, es decir, el tiempo
absolutamente falto de anonimato que es una vida referida al Gnico acontecimiento que, segun
piensa Heidegger, s6lo yo puedo ser y nadie puede ser por mi: mi muerte. Quede pues
apuntado que al igual que el método de la destruccion fenomenoldgica vale para el originario
tener historia, también vale para el originario tener tiempo. Asi pues, el originario tener el
tiempo que un yo concreto ejecuta es nada mas y nada menos que el sentido originario de lo
que quiere decir “tiempo”, de lo que “tiempo” nos quiere originariamente decir. En cualquier
caso, el andlisis concreto de los sentidos de referencia y finalmente de ejecucion de los usos
de la palabra historia busca reconducirlos a una ponderacion mediante el criterio de
discernimiento fenomenoldgico explicitamente referido a la estructura formal de un modo de
ejecucion originario. Muy solemnemente nos dice Heidegger:

“El criterio no puede, a todas luces, ser tomado del exterior sino que debe desprenderse de y junto
con las tendencias tltimas de la problematica fenomenologica. En la medida en que esta ultima consiste
en un comprender destructivo y di-judicativo o dis-cerniente del origen, no cabe duda de que el criterio
ha de ser motivado de acuerdo con lo que concretamente entendemos como esfera del origen, es decir, y
por formular las cosas en término mundanales [?]: la existencia de acuerdo con el orden del mundo del si-
mismo. De ello se sigue, y en el respecto de las ejecutividades, esto:

Una ejecucion es original cuando, de acuerdo con el sentido que tiene como ejecucion de una
relacion al menos en parte auténticamente dirigida hacia el mundo del si-mismo o mundo propio, exige
siempre una renovacion actual en una existencia segun el orden del mundo del si-mismo, y ello de tal
suerte que esta renovacion, asi como su 'necesidad' (la exigencia de renovacion), contribuyen a
conformar la existencia segiin el orden del mundo del si-mismo." 27

La determinacion de los sentidos de referencia que sostienen el modo de relacionarse a  warzo
lo mentado con la palabra historia son la preparacion de la aplicacion del criterio que a que  2°'°
acabamos de aludir o, lo que es lo mismo, una antesala hermenéutica, un umbral mas aca del
cual no accedemos aun a lo que el esperado discernimiento si podra finalmente surtir.

4.4. Explicitacion de los sentidos de referencia del concepto de "historia"

1°. La historia en el sentido de una ciencia historica, antes que hacer referencia a
contenidos de conocimiento, hace referencia a un modo de acceso a esos contenidos de
conocimiento. Ese modo de acceso viene determinado por su cientificidad. El modo en el cual
el yo concreto que se pone a hacer historia accede al contenido de la historia es pues
historiografico. La relacion a lo histérico no es inmediata, sino que presupone una actitud

"2 "Das Kriterium kann offenbar nicht von auBen her genommen sein, sondern muf sich aus den letzten
Tendenzen der phidnomenologischen Problematik selbst mitergeben. Sofern sie destruktives und diiudicatives
Ursprungsverstehen ist, ist das Kriterium in dem bestimmt motiviert, was konkret als Ursprungssphire
verstanden wird, nun weltlich [?] gesprochen: das selbstweltliche Dasein. Von da ergibt sich in Bezichung auf
Vollziige folgendes:

Urspriinglich ist ein Vollzug, wenn er seinem Sinne nach als Vollzug eines genuin selbstweltlich zum mindesten
mitgerichteten Bezugs immer aktuelle Erneuerung in einem selbstweltlichen Dasein fordert, so zwar, daf diese
Erneuerung und die in ihr liegende Erneuerungs ‘“notwendigkeit” (Forderung) selbstweltliche Eristenz
mitausmacht.”. GAS9, p.75.



Vida factica y significado. La teoria del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenologia de la intuicion y de la expresion (GA 59) | Pablo Posada Varela

teorética, o un ponerse a ser un yo teorético. Supone, si recuperamos la anterior metafora, una
mufieca rusa mas pequefia que también es, a su vez, mds honda: la que se pone en esa
situacion. Asi, la relacion que el yo concreto tiene respecto de ese ponerse en situacion es el
de un tenerlo a disposicion.

La actitud teorética es una disposicién para un yo concreto viviente, que se tiene a
disposicion, y en la que nos podemos perder, pero que también podemos sencillamente dejar
atras y luego retomar sin que en el tramo de facticidad entre el dejar y el volver a tomar sea en
absoluto relevante'. Este primero de los sentidos resulta adecuarse bastante al criterio de
discernimiento. No estoy diciendo con ello que se adecue al contenido del criterio de
discernimiento sino mas bien que su forma es adecuada a la aplicacion del criterio de
discernimiento, es decir, que el primer sentido de historia, con todo lo que de no originario
tiene, parece que manifiesta su no originariedad con una aplastante evidencia, y estd ya, como
de suyo, listo para manifestarse asi.

Al 2° de los sentidos le pasa todo lo contrario que al 1° en punto a lo que del 1° de los
sentidos nos ha solicitado. Asi, parece en cambio que historia, en el sentido de “saber mucha
historia”, no es una forma del todo madura para la aplicacion del criterio de discernimiento
fenomenoldgico. No decimos con ello que el modo de relacion a este sentido “objetivo” de
“historia” no sea originario, sino antes bien que el sentido de relacion mismo parece no
querer aparecer en este uso de la palabra.

En efecto, si saber historia es saber como han sido realmente las cosas, un saber sobre
un campo de hechos pasados que los considera tal y como esos hechos han sido en si mismos,
este uso de la palabra historia parece querer esconder, en aras del caracter absoluto u objetivo
al que pretende, cualquier modo de acceso en particular, y con ello la problemdatica misma del
modo de acceso como tal, es decir, cualquier sentido de referencia en general. Es mas: por
mor de la objetividad a la que accede, el sentido de referencia o concreto modo de acceso g
pretende no ser ninguno, y ser todos, ser cualquiera o, mejor dicho, valer en y para
cualquiera. La rocosa idealidad de lo que aqui significa “historia” es el estricto correlato de la  J2R#°
no pertinencia de una reconduccion de esa no-relacion con lo historico a un sentido de
relacién concreto, y menos aun la pertinencia de reconducirlo a un sentido de relacién
ejecutado en el contexto de una vida factica dada.

Asi las cosas, resultard que este sentido de referencia -que, repetimos, parece que no
gusta en aparecer- no so6lo no sera el originario, sino que sera el menos originario de todos, e
incluso la expresion misma de lo que hubiera sido la desoriginacion mas exagerada del
primero. Punto de llegada, estado de méximo desoriginamiento y, sin embargo -y me cuido en
sefalarlo-, en absoluto esencia de ese desoriginamiento o polo de atraccion desoriginante,
porque eso no puede, y no tiene que poder mds que corresponderle a lo originario mismo, es
decir, a lo que es pulsado desde la muiieca rusa central.

De entre los restantes sentidos, uno habra que es el originario. Los demas no lo son, y
con todo, pueden claramente verse como desoriginados desde el originario, verse como
modos de haberse relajado (y, por ende, palidecido) la forma originaria de tener historia. Si el
sentido de referencia al contenido del comportamiento que nos abria a “historia” en el sentido
de “ciencia historica” quedaba inmediatamente manifiesto como no originario, ;cémo no lo

13 Recordemos lo que mas arriba deciamos respecto de Husserl y del quehacer reductivo, perfectamente analogo
a lo que estamos describiendo ahora. La contracritica a esta critica heideggeriana podemos encontrarla en el
parrafo 5 de la VI“ Meditacion Cartesiana de Eugen Fink.



Vida factica y significado. La teoria del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenologia de la intuicion y de la expresion (GA 59) | Pablo Posada Varela

iba a ser aun mas aquel sentido de relacion -que no explicitaremos hasta mas adelante- que
me he atrevido a caracterizar como el estado exagerado -aunque oculto- del primero? La
evidencia serd tan patente que parecera violenta'*. Pero esa violencia no es tanto de los
fenomenos cuanto de la discursividad, o de un modo de ordenar los fenémenos, de
disponerlos los unos en relacion a los otros. Eso nos habréa de ocupar mas adelante.

3° la historia en el sentido en el que decimos que hay “pueblos sin historia”. Aqui
mentamos historia en el sentido de tradicion. La destruccion fenomenoldgica orienta su
consideracion desde la pregunta que inquiere sobre el modo en el que esa tradicion es tenida
para que sea realmente tradicion. (Qué comportamiento con la historia, con el pasado, hace
que lo propio del sentido de historia como tradicion nos sea accesible?

Nos interesa encontrar ese modo propio de acceder a lo que se precomprende cuando
hablamos de tradicion. Una buena forma de hacerlo reside en justificar la particularidad de su
uso. Es bien claro que tener tradicion no lleva necesariamente aparejado tener ciencia
historica. Ejemplo de ello es la Edad Media. Tampoco significa la relaciéon a un campo
objetivo de hechos pasados. No diremos tampoco que no tener tradicion signifique,
simplemente, no tener pasado. Los pueblos sin tradicion se acuerdan de la caza del dia
anterior, e incluso extraen consecuencias de lo acontecido.

Parece entonces que tener tradicion es una forma de referencia al pasado. Es decir, no
un mero tener pasado, sino una manera de engranarse pasado con futuro a través del presente.
Un modo de hacerlo que precisamente no es recordar la caza del dia anterior para saber donde
se podra cazar mafiana, que no es pues el vivir dia a dia que ahi da la cara. No es un vivir en
un eterno presente sin sentido, sino antes bien un poner el presente en movimiento de una
determinada manera.

“Tener quiere decir: conservar en su existencia propia, a su vez en devenir, lo que ha devenido en

tanto que lo devenido de ese devenir propio (el tener consigo en el devenir, y el tener siempre de nuevo). 29
Conservar la existencia propia en sus realizaciones: cultura (pero, en el fondo, no seguir siendo eso
mismo que ya ha existido); el ritmo de la existencia propia es en la medida en que hay conservacioén o, MARZO

, . . . .y 2015
para ser mas precisos: este ritmo es dicha conservacion, va a la par que ella y a ella pertenece. - La

relacion que aqui caracterizamos pertenece pues a lo més intimo de la propia existencia; no es, en ningun
caso, un mero conjunto de posturas posibles, algo que se le adhiriese a la existencia desde fuera.
Precisamente a partir de esta relacion singular del tener en tanto que relacién inmanente a la existencia - y
que consiste en conservar y cultivar el pasado propio, y justamente existir en virtud de esa actividad

misma de conservar - adquiere el término 'historia' su significado determinado"."

' La estructura de esta "verdad", el modo palmario en que se impone, es algo analogo a lo que en otros trabajos
hemos caracterizado como una suerte de variacion eidética falaz (tipo de variaciéon implicita de la que,
formalmente, también hace uso el reduccionismo). Véase por ejemplo Pablo Posada Varela, Anatomia del
quehacer mereologizante (II). El papel de los todos categoriales en la manifestacion de relaciones de
dependencia e independencia en el campo mereologico. Eikasia 47 (enero,
2013) http://revistadefilosofia.com/47-12.pdf

"> "Haben will ausdriicken: ein im eigenen werdenden Dasein selbst das Gewordene als Gewordenes dieses
eigenen Werdens Bewahren (im Werden Mithaben und stidndig Neuhaben). -Bewahren des eigenen Daseins in
seinen Leistungen: Kultur (nicht so sehr das darin existent gewesen sein); im Bewahren ist der Rhythmus des
eigenen Daseins oder dieser ist zugleich mit ein solches Bewahren, das gehort zu ihm.- Die gekennzeichnete
Beziehung gehort also mit zum innersten Dasein selbst und ist kein bloBer mdoglicher
Einstellungszusammenhang, etwas, was dem Dasein nicht &uferlich anhaftet. Von dieser eigentiimlichen
daseinsimmanenten Beziehung des Habens aus -als Bewahren und Pflegen der eigenen Vergangenheit und mit
diesem Bewahren selbst gerade dasein- gewinnt das Wort “Geschichte” seine bestimmte Bedeutung”. GAS9,
p.53.



Vida factica y significado. La teoria del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenologia de la intuicion y de la expresion (GA 59) | Pablo Posada Varela

4° La historia como guia del quehacer politico expresa también la relacion de un sujeto a
la historia. Esta relacion no requiere del politico que se situe frente a la historia de modo
historiografico. No es ese el modo de acceso requerido para que la historia constituya para €l
una fuente de indicaciones. Pero tampoco se trata de tomar la historia como un catalogo de
hechos objetivos -tal y como han sido- y del que se extraerian dichas indicaciones. Tampoco
accedemos a ese sentido de historia desde el fluir de la tradicion, y ello merced a dos razones
solo aparentemente contrapuestas:

1°. La historia a la que el politico se refiere no es la historia propia, y ni siquiera tiene
que ser una historicidad guardada en la tradiciéon propia o en lo que de propio tiene la
tradicion en la que vive. La tradicion le es propia al politico como individuo de tal o cual
cultura que la vive desde dentro. No le pasa eso (y no le pasa asi) con la historia que considera
guia para su accion politica.

2°. Sin embargo, este modo de acceso no tampoco es el de la tradicion en un sentido
distinto. Se trata de un acceder que compromete la vida intima del politico o se actualiza
desde ella en un modo en el que la tradicion no lo hace, porque no lo necesita (hacer) para ser:
la tradicion so6lo compromete lo periférico de su vivir interno.

El politico se relaciona a una historia no propia viendo en ella modos de
historificacion y no sucesos objetivos, y viéndolos de modo inobjetivo, es decir, de manera
que pueda ganar con ello una familiaridad que a su vez le permita una historificacion del
presente, pero no del presente del politico mismo, sino del presente de la situacion politica.
Ahora bien, ese movimiento de apropiacion por familiaridad s6lo puede hacerse desde el
ponerse a hacerlo que expresamente ha de nacer del presente intimo del politico, cosa que, en
cambio, no pasa con la tradicion o con su modo (y requisitos) de activacion. Esto lo
encontramos claramente expreso en el siguiente texto:

30

“Se trata de una relacion de familiaridad con un pasado que no le pertenece a uno en propio, pero MARZO

~ . . . . . . 2015
que es sefialado en virtud de ciertas tendencias actuales de la existencia, interpretado a la luz de las
mismas, y que, al mismo tiempo, actiia retroductivamente sobre éstas a modo de 'consejo', confiriéndoles
asi una direccion. Tener se remite al pasado como un pasado que si bien no le es propio a uno, si que
goza, a pesar de todo, de una familiaridad acentuada por las tendencias de la existencia actual propia;
familiaridad que, por lo demas, dirige dichas tendencias motivando asi las tendencias actuales de un
determinado modo.”"

5° He aqui el significado auténticamente originario de historia. No vamos a detenernos en
la elaboracion de su modo de acceso porque, después de todo, es aquel sobre el que se deja
aplicar més facilmente el criterio de discernimiento fenomenologico. Por otro lado, lo que
habiamos avistado como inconsistencia de la destruccion por el hecho de tener por tema la
historicidad inmanente, luego la propia luz de ese temantizar, dard aqui los frutos de su
circularidad: el propio criterio de discernimiento quedara retroductivamente enriquecido por
su aplicacion a este sentido de historia. El discernir originario es el de una historicidad
inmanente, y sin embargo es precisamente eso mismo lo que discernimos.

' "Es ist die Beziehung des Vertrautseins mit eine nichteigenen, durch aktuelle Daseinstendenzen
ausgezeichneten, von ihnen her gedeuteten und fiir sie zugleich Leitunggebenden, auf sie “anweisend”
zuriichkschlagenden Vergangenheit. Haben ist bezogen auf Vergangenheit als nichteigene, aber durch eigene
aktuelle Daseinstendenzen akzentuiertes und diese leitendes Vertrautsein mit, welches Vertrautsein die aktuelle
Tendenzen bestimmt motiviert". GAS59, p.55.



Vida factica y significado. La teoria del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenologia de la intuicion y de la expresion (GA 59) | Pablo Posada Varela

Permitdmonos un breve inciso relativo a la necesaria no relacion entre los conceptos
del método fenomenoldgico y los fendmenos mismos, y que opone radicalmente el proceder
fenomenologizante husseliano al proceder hermenéutico heideggeriano. Efectivamente, si hay
algo que al “fenomenologizar transcendental” -dicho esto en términos husserlianos- repugna,
hasta el punto de extenuarse en impedirlo, es precisamente lo que acabamos de describir, a
saber, el desastre arquitectonico que supone dejar que los conceptos del método queden
condicionados por aquello a lo que ese método da acceso. Del orden de esta tipica de
malinterpretacion es la denuncia “solipsista” que tantas veces se ha vertido sobre la
fenomenologia. La fenomenologia recibe la denuncia de solipsismo de quienes toman los
conceptos de la fenomenologia -“ego transcendental”, “constitucion”- por descripciones de
entes mundanos, o de procesos mundanos, es decir, de quienes interpretan la fenomenologia
como la interpret6 Heidegger. Esa interpretacion de los conceptos del método
fenomenoldgico -en rigor, lo que abre a los fendmenos como fendémenos- como descripciones
de lo que es, de lo que se da, es la que conforta la critica de Heidegger a la fenomenologia
husserliana. Pero resulta que esos conceptos no describen nada mundano. Indican una forma
de tratar los entes mundanos y los acontecimientos como fenomenos. Son pues, si se quiere,
indicaciones del fenomenologizar. Exactamente el mismo error de interpretacion de la
fenomenologia se comete cuando en nombre del fendmeno de la alteridad del otro (yo) o de lo
otro en general (lo inconstituible, lo que nos sorprende, lo que se nos impone) se pretende
renunciar al a priori de correlacion, a la reduccion, o al concepto de constitucion. Resulta que
son las indicaciones que nos proporcionan esos conceptos las que nos permiten fenomenalizar
la alteridad del projimo (o de ciertos acontecimientos) en toda su radicalidad. La idea de
constitucion en y para la subjetividad transcendental estd a otro nivel que el fenémeno de la
alteridad del otro o de un fendmeno refractario a toda prevision. Es el movimiento en el nivel
previo de los conceptos fenomenologicos lo que permite que la alteridad del otro o de lo otro

se manifieste en su concreta radicalidad. -

6° El 6° sentido mienta una relacién con lo pasado que no tiene que ver con la relacion -
desvivida- a los acontecimientos que guarda la ciencia historica, ni con la fantasmagoria de  5o1s =
una relacién sin relieve, sin densidad auto-expresiva, sin la posibilidad de auto-renovarse, o
retro-interpretarse que parece esconderse en el segundo significado. No es un mero
Vorkommnis, sino un Ereignis: no algo que pasa, sino algo que me pasa. Asi, a diferencia de

los significados 3° y 4° parece, en cambio, tener relacion con mi vida y sélo con mi vida. Pero

a diferencia del 5° sentido, parece ser cosa de un dia, algo que s6lo a mi me pasa, pero que
pudiera dejar atras, que no es algo con lo que no tenga que cargar; algo, en suma, de lo que

me puedo distanciar, y que nada tiene de un acontecimiento que marque mi destino, y con el

que el resto de mis dias hayan de componer recurrentemente.

4.5. Los usos de “historia” segun su sentido de ejecucion

1° La aplicacion del criterio de discernimiento al primero de los sentidos falla por sus dos
lados, dado que esa relacion teorética no se mueve en el circulo de significatividad del
Selbswelt, ni tampoco origina una renovacion en el Se/bstwelt en el sentido de un avivamiento
de la relacion de existencia.

Heidegger se plantea a si mismo una objecion. La objecion trata sobre el modo de la
renovacion. Ciertamente, éste parece vivisimo en ciertas existencias dedicadas a la ciencia.
Pero la tirania de esas Lebenstendenzen solidificadas no extrae la fuerza de su pasion (u
obsesion) mas que del propio sujeto individualismo, en su pasion por ponerse a ser o incluso a



Vida factica y significado. La teoria del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenologia de la intuicion y de la expresion (GA 59) | Pablo Posada Varela

creerse un sujeto no concreto sino instalado en una posicion teorética. La pasion solo esta en
ese movimiento, pero no en un punto de fuga interno al objeto mismo del quehacer cientifico.
El apetito de absolutez no s6lo no es originario, sino que ni siquiera tiene un modo interno
propio de renovar su desoriginamiento'’. Asi pues, también respecto de su no originamiento
es la actitud tedrica no originaria. ;Y cudl si no ésta misma no habra sido la conviccion de
Heidegger durante toda su vida?: que la ciencia no se valia para explicarse a si misma su
propio movimiento, y que nada en el contenido de la propia ciencia podria explicarlo. Que un
matematico persiga con denuedo determinadas estructuras, y que literalmente se desvele por
desplegar todas las implicaciones intencionales imbricadas en una determinada idealidad
matematica, o que un autor de ficcion pase lo mas claro de sus dias (y de sus noches)
completando sus Phantasiewelten, inventando la historia y genealogia de sus personajes, ¢
incluso elaborando la gramatica de extrafias lenguas inexistentes... todo ello son fuerzas e
impulsos que, para Heidegger, no estan ni tienen su centro de gravedad en la idealidad misma
o en la extrafia concretud del mundo de fantasia en cuestién. Pues bien, para Husserl si. Su
conviccidn es, en este punto, la radicalmente opuesta a la de Heidegger.

Con todo, no podemos por menos de hacernos eco de una consideracion que nos
extrafia. /Si la reduccion existencial de la actitud cientifica es tan violentamente patente,
como es que Heidegger no situa este modo del palidecimiento de la significatividad en uno de
los circulos de la vida que no son el Selbstwelt? ;coOmo es que la actitud teorética no es
palidecimiento en el inmediato relajamiento del Selbstwelt, es decir, en el Umwelt o en el
Mitwelt? Y, con todo, el sujeto que se pone en actitud teorética es también el mas literalmente
fagocitado o mas violentamente “contenido” por el contexto de existencia. Literalidad
violenta, de tan otro sujeto que el sujeto de la ciencia habia empezado a ser, sin por ello poder
separarse un palmo del hecho de ser.

Pues bien, esta literalidad'®, que es también sorpresa, la volveremos a encontrar en la
exageracion de este palidecimiento del desvivimiento de la actitud teorética que se da en el
segundo de los sentidos. Lo veremos en el modo en el que queda facticamente reducido el  arz0
sujeto que sostiene ese sentido de historia. 2015

32

2° Es una relacion de un sujeto ideal a una totalidad, una relacién a una totalidad que no
ha sido ganada poco a poco, y del modo en el que hemos ido construyendo
hermenéuticamente las situaciones con arreglo al circulo del comprender. Es un modo de
habérselas con un tipo de totalidad sin estar en ella, y de tal modo que tenerla es siempre
tenerla de golpe, y del todo:

“Este contexto de sentido, cuyo modo de renovacion oblitera la existencia segun el orden del mundo
propio o del si-mismo, es en II un contexto de sentido puramente intelectualizado e idealizado, y que no

' Precisamente lo que recoge Fink, en el parrafo 10° de su Sexta Meditacion Cartesiana titulado “La actividad
fenomenologizante en tanto predicaciéon” como una de las notas mas sorprendentes del movimiento de la
reduccion fenomenologica: incoarse la actividad de la reduccion segun un Ansatz sin Einsatz, sin el Einsatz -en
el sentido, aqui no redundante respecto de “Anmsatz”, de acervo o bagaje- del lenguaje tedrico, y aun de la
totalidad del lenguaje puesta entre paréntesis. Irrupcion incoativa en lo heideggerianamente no originario, es
decir, en la subjetividad transcendental. Por el contrario, la destruccién fenomenoldgica heideggeriana toma del
lenguaje su punto de partida.

% 0 aquello a lo que més arriba nos hemos referido como una verdad demasiado palmaria, demasiado verdadera
o un argumento demasiado concluyente. Argumentos y verdades violentas que, en definitiva, hacen uso de una
suerte de implicita variacion eidética forzada y tramposa. He ahi, precisamente, el umbral que jamas se franquea,
en Husserl, en la fenomenalizacion de las llamadas "archifacticidades".



Vida factica y significado. La teoria del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenologia de la intuicion y de la expresion (GA 59) | Pablo Posada Varela

tiene rigurosamente nada de concreto y de actual. Tan pronto como consideramos el contexto de sentido
que hemos atribuido a la mencionada abstraccion idealizante, éste se nos aparece como un sentido
teorético a propdsito del cual vale también lo que acabamos de decir, de tal suerte que la historia a que
apunta el sentido II consiste en la ejecucion de una relacion cuyo caracter tedrico esta, por asi decirlo,
elevado a la enésima potencia. En este tipo de contextos de ejecucion rige algo tan sumamente ajeno a la
existencia segun el orden del mundo del si-mismo que, en ellos, la existencia se halla precisamente
aniquilada”"’

La cuestion vuelve a ser si realmente la existencia explica el movimiento del teorizar,
el movimiento y motivacién en el teorizar. Husserl no lo creia. Sintoma de ello es que
precisamente hay como dos modos del palidecimiento que no parecen reducirse el uno al otro.
Ser y Tiempo, pero antes el Natorp Bericht interpretard este movimiento de caida como un
tomarse a si mismo en los términos del ente.

3° Al 3° de los sentidos asiste, en su tenérselas con el sentido de “historia”, un modo de
mantenerse en la Verblassung. Asi, y por volver a nuestra metafora, un modo de generar una
mufieca rusa pero no tan acabada como la del significado 1°, sino mas difuminada. Lo no
originario no es tanto la tradicion como conjunto de contenidos cuanto el atradicionarse o
entradicionarse. Ahora bien, ese atradicionarse no es, podriamos decir, un sujeto diferente
del que tiene un Selbstwelt. Dicho de otro modo, representa todavia una disposicion al
Selbstwelt, 1a posibilidad de volver al Selbstwelt sin violencia a través de una destruccion no
tan violentamente verdadera (como la de los modos de ejecucion correspondientes a los
sentidos 1°y 2°). (Qué se nos dice del tener ejecutivo del “pasado” que lo tiene como
tradicion? Dejemos hablar al texto:

“Sin embargo, la renovacion del pasado, tal y como se mienta en el caso III, tanto relativamente a la
comunidad como al mundo del si-mismo, no s6lo no contribuye a constituir la existencia segtin el orden
del mundo del si-mismo sino que, por si no fuera poco, mantiene la existencia actual continuamente a
distancia de dicha posibilidad, manteniéndola en la orbita de significatividades oriundas del mundo Dehzo
entorno y del mundo comun; las significatividades propias del mundo del si-mismo no se hallan presentes
en su caracter existencial, se limitan, todo lo mas, a desempefiar un papel parejo al de las
significatividades procedentes del mundo entorno. A la ejectutividad de la relacion evocada en III
pertenece, bien es cierto, determinado modo de renovacion, pero éste no contribuye a la existencia segun
el orden del mundo del si-mismo.”*’

33

Heidegger lo expresa también en estos términos:

" "Dieser Vollzugszusammenhang, dessen Erneuerungsmodus selbstweltliches Dasein abdringt, ist in II ein
lediglich gedachter und idealisierter, der iiberhautp nicht konkret aktuell ist. Sofern man den Vollzugscharakter
beachtet, der dieser idealisierenden Abstraktion zugeordnet ist, erweist sich dieser wieder als ein theoretischer,
von dem das eben Gesagte gilt, so daf} also das, was in II mit Geschichte gemeint ist, Korrelat eines potenziert
theoretischen Bezugsvollzugs ist. Mit diesen Vollzugszusammenhéngen ist et was gegeben, das sowenig
selbstweltliche Existenz mitaus macht, da3 vielmehr Existenz gerade zerstort wird." GAS9, p 86.

Y "Die Erneuerung der Vergangenheit aber, wie sie im Fall III sowohl beziiglich der Gemeinschaft als auch einer
Selbstwelt gemeint ist, macht nicht selbstweltliche Existenz mit aus, sondern hélt aktuelles Dasein gerade in
einer stindigen Abdringung von dieser Moglichkeit, hilt es gerade an umweltlichen und mitweltlichen
Bedeutsamkeiten fest; selbstweltliche sind nicht in ihrem existenziellen Charakter da, sondern spielen lediglich
mit eine Rolle wie umweltliche. Der Vollzug des in III. genannten Bezugs hat zwar einen Erneuerungsmodus,
aber er ist kein solcher, der selbstweltliche Existenz mitausmacht." GAS9, p.82.



Vida factica y significado. La teoria del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenologia de la intuicion y de la expresion (GA 59) | Pablo Posada Varela

“En la medida en que, en el caso III, hallamos, en el &mbito de la relacion, y ademas de un modo de
renovacion, una determinada orientacion hacia la existencia actual - aun cuando ésta no se encuentra
existencialmente relacionada con el mundo del si-mismo -, el tipo de ejecucion en cuestion si se sitia mas
cerca de lo originario. 'Mas cerca' no ha de tomarse aqui en un sentido espacial, ni tampoco en el de una
intensidad psiquica; su significado tan sélo se hace inteligible en un movimiento hacia lo originario
anticipativo y regresivo a un tiempo.”*'

4° La relacion de familiaridad no esta dirigida hacia el Selbstwelt sino hacia una historia
que no es propia. La renovacion se produce en el Um-y en el Mitwelt, es decir, en el lugar
que recibe la Wirkungsgeschichte de la mano de la familiaridad que ganamos en el trato con
una historicidad que no es la propia. Sin embargo, este movimiento tiene la dignidad de pedir
del sujeto cierta actualidad o actuacion del Selbstwelt, aunque ello se produzca segiin una
motivacion que viene de un mundo ajeno y se dirige a un mundo ajeno.

5° El 5° de los sentidos es el que corresponde al uso de historia que se precomprende
cuando decimos de alguien que ha tenido una triste historia. El modo de “tener” una relacion
con el pasado expreso en el 5° de los sentidos corresponde al sentido de ejecucion mas
originario, tal y como esta originariedad queda determinada en virtud del criterio de
discernimiento fenomenoldgico. Obviamente, como el editor de GA 59 nos indica en la
contraportada, el sentido originario de la palabra "historia" parece una clara anticipacion del
concepto de historicidad que volvera a aparecer en Ser y Tiempo.

Por lo que hace al propdsito de la presentacion del método de la destruccion
fenomenolodgica, ha quedado claro, por alusiones en negativo, que el sentido de historicidad
que se estd precomprendiendo en el 5° de los casos es el mas proximo a un modo de ejecucion
originario. Efectivamente, es bien claro que es el Selbstwelt el que ve su pasado
comprometido. Ese compromiso o auténtica preocupacion (Bekiimmerung) -dice Heidegger

en este curso- realimenta la tendencia insita en el Selbstwelt y se hace desde el Selbstwelt 3*
mismo o por iniciativa incoada desde el Selbswelt, y tiene un modo de renovacién ~,
maximamente inobjetivo, constantemente moviente. 2015

6° Lo siempre y una y otra vez no originario. He aqui otro modo de la no originariedad.
Un acontecimiento importante pero s6lo en tanto en cuanto vale como /o no igual, fundado en
un apetito de novedad. Heidegger se expresa en estos términos:

“La caracterizacion de la ejecutividad del caso VI reviste cierta importancia a efectos de la
comprension fenomenolodgica de la experiencia factica del vivir. En la medida en que ésta ltima decae
siempre de su origen y siempre palidece en su contenido, las relaciones del tipo de las evocadas bajo VI
son siempre no originarias. La renovacion que esta aqui en cuestion - en tanto que habito, uso, costumbre
- no es un género de lo originario, sino que se sitia en una relacién enteramente distinta a aquél.”*

I "Sofern im Fall III neben einem Erneuerungsmodus auch im Bezug ein Mitgerichtetsein auf aktuelles Dasein,
wenn auch nicht existenziell selbstweltlich, anzutreffen ist, steht der betreffende Vollzug dem Urspriinglichen
ndher. “Nidher” ist hier weder rdumlich noch auch in der Bedeutung von psychischer Intensitit gemeint, sondern
die Bedeutung wird nur im Vor und Riickgriff auf das Urspriinglichen selbst verstindlich". GAS9, p.83

*2"Die Vollzugscharakteristik fiir den Fall VI ist mit Riicksicht auf das phinomenologische Verstehen der
faktischen Lebenserfahrung von Wichtigkeit. Sofern diese immer von ihrem Ursprung abfdllt und in ihrem
Gehalt verblaBt, sind Beziige wie der unter VI genannte immer nichturspriinglich. Die Erneuerung, die hier in
Frage kommt -als Gewohnheit, Brauch, Sitte-, ist nicht eine Art des Urspriinglichen, sondern steht ganz anders
zu ihr." GAS9, p.85.



Vida factica y significado. La teoria del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenologia de la intuicion y de la expresion (GA 59) | Pablo Posada Varela

La temporalidad es diferente aqui que en el 5° sentido, donde la novedad estriba el
modo de renovarse, mientras que aqui tan sélo se cifra en el roce con contenidos distintos,
pero tomados cuales puros contenidos, y no como la prefiguraciéon ontologica de un modo
“distinto” de ser, de una auto-renovacion del Dasein como pura ejecutividad, como resistencia
a su auto-interpretacion de-cadente segliin la ontologia propia de los “objetos” de nuestro
cuidado (en el sentido de Sorge).

Ahora bien, la historicidad que en el 5° sentido se expresa ;acaso no habria menester
de un dejarse mover al albur de un contenido, y ello por constituir aquélla un jainhsqai lacio,
anti-auto-expresivo, sin densidad, y que, en suma, permitiese la fenomenalizacién de ese
contenido, que lo dejara consonar con la ritmica de su propia facticidad? (Es realmente
sostenible pensar que nada hay de las demas Verblassungen en el 5° sentido? Y si no es asi
(,como es pensable un movimiento de renovacion gue no le deba nada a contenidos, i.e. a lo
que Heidegger llama el Gehaltsinn?

5. UNA HIPOTESIS CRITICA A MODO DE CONCLUSION

Queremos terminar nuestro texto con una observacion polémica que ya ha sido, desde
luego, entrevista en algunos momentos. Por ejemplo cuando nos hemos referido a la
inconsistencia de la destruccion fenomenologica. Més recientemente, hemos sugerido que el
axioma de la destruccion fenomenoldgica que sostiene que a todo modo de acceso se accede a
través de su sentido de ejecucion tenia algo de violento. Lo tenia en la precisa medida en que
“sentido de ejecucion” supone una determinada ontologia que es absolutamente irrelevante a
la hora de comprender la subjetividad ejecutiva que se las ha con una idealidad. Con ello, no
quiere en absoluto sugerirse que tal subjetividad no esté en el mundo... pero parece que ese
estar en el mundo como sistema de direccion de la indicacion formal de todo sentido falla a la
hora de aplicarse a algunos de ellos, de ahi que sugiriéramos que la violencia con la que MaRzo
Heidegger mostraba el desoriginamiento de los sentidos 1°y 2° era demasiada: la destruccion
fenomenolodgica caia sobre ellos con un exceso de verdad que mas bien hacia sospechosa su
aplicacion.

Parece que desde los cursos de introduccion a la fenomenologia a partir de Aristoteles,
o desde el Natorp Bericht, Heidegger jamas habra de volver sobre la explicacion de ese
desvivimiento. Ser y Tiempo retoma incansablemente la idea de que la auto-interpretacion
substancialista del Dasein lo aleja decisivamente del modo de ser auténtico. Quisiera
limitarme a llamar la atenciéon sobre el inmenso poder de este movimiento de auto-
objetivacion. Este “poder” Heidegger solo lo interpretd en términos negativos, como lo que
nos hacia perder -o no poder ganar inmediatamente- la autenticidad. Sin embargo, basta que
uno se fije un instante en lo que supome una operacion de auto-objetivacion, o de
interpretacion de si como Vorhandenheit para percatarse de que precisamente en la
descripcion de este proceso se juega nuestro destino de existentes y, en suma, la posibilidad
de descubrir un destino otro que el de existentes arrojados en el mundo.

El movimiento de existencia en que uno mismo consiste se interpreta a si mismo como
una simple cosa que esta ahi. ;Qué ha hecho consigo mismo el movimiento de la existencia
para interpretarse asi? Tan solo - se dira - otro movimiento mas de la existencia. Acaso aquel
que en GA 62 llama Heidegger "Ruinanz": una Verstellung de la facticidad que somos. El
movimiento se explica por su motivacion: al interpretarnos a nosotros mismos como cosas,



Vida factica y significado. La teoria del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenologia de la intuicion y de la expresion (GA 59) | Pablo Posada Varela

como entes intramundanos, nos descargamos del “peso de la existencia” -expresion que
aparece repetidas veces en el célebre Natorp Bericht. Esta auto-interpretacion cosificante de
la posibilidad que somos nos libra de tener que asumirla, es decir, nos libra de tener que
asumir lo que nos pasa como posibilidad nuestra, de interpretar lo que nos pasa como lo que
(nos) hacemos.

La fenomenologia transcendental no discute que esta motivacion exista. Solo discute
que esa motivacion sea suficiente para explicar la posibilidad de ese movimiento. En la
explicacion fenomenologica del proceso de auto-objetivacion Heidegger estd mucho mas
cerca de lo que ¢l hubiera deseado del modo -en ocasiones ridiculamente insuficiente por estar
como ultra-galvanizado- de explicar los fendmenos puesto en practica por los llamados
filosofos de la sospecha.

El fendmeno de la auto-objetivacion de si como cosa mundana es una posibilidad que
no queda del todo comprendida por el hecho de su mera motivacion existencial. Ese modo de
huir que practica la existencia se hace a través de un modo de trato consigo que no estd en su
raiz posibilitado por el querer huir sino, a lo mas, s6lo a posteriori aprovechado,
implementado. La posibilidad de la auto-objetivacion de si viene dada por el ingreso en una
holgura que la intrinseca angostura ontologica en que se mueve la analitica existencial no
puede asumir. La auto-objetivacion de si como cosa del mundo requiere una retraccion radical
solo desde la cual es posible la re-mundanizacion de esta retraccion deshumanizante en aras
de una descarga de la responsabilidad existencial. Por eso cabria decir, importando un
concepto de Marc Richir, que en esa auto-objetivacion de la pura movilidad en que consiste
un proyecto existencial no es una motivacion contra-existencial (cual es la necesidad de una
huida) lo Gnico que se manifiesta. También entre-apercibimos en parpadeo, “en clignotement”
-que dice Richir- la raiz del movimiento de la propia reduccion: quizd una huida mas
originaria. Mas originaria por ser la que originariamente posibilita aquella huida a medias

: ) : fe 36
consistente en no querer huir del todo de nuestra esencia ontoldgica: interpretarnos como

entes, ademés de ser una huida ontoldgica, es un huida de la matriz transcendental de la arz0

posibilidad de esa huida. Una huida de la Huida. 2018

Heidegger hubiera querido -nos remitimos a la critica inmanente a la fenomenologia,
en GA 20- que el movimiento de la reduccion quedara también subsumido como un caso mas
de esta operacion de huida que se descarga de la existencia, o renuncia, auto-objetivandose
como cosa del mundo, a ser el ahi del ser. Solo el inicio de la reduccion -un inicio que no es
nuestro, que no es una posibilidad humana, que no puede ser término de proyecto existencial
alguno- permite el movimiento de la auto-objetivacion, pero no es la auto-objetivacion su fin,
sino aquel, distinto, a su vez, de la existencia resuelta heideggeriana, en que consistiria la
responsabilidad de permanecer en esa retraccion, de ser fiel a su disrupcion. Y no es otra la
raiz fenomenolodgica de la Razdn Practica, ni ha de sorprendernos que asome precisamente en
momentos de Sublime fenomenologico. Como tampoco ha de sorprendernos que Heidegger
permaneciese siempre ajeno a esa dimension en que la fenomenologia de Husserl comunica
con la razén pura prictica, y es que hay dimensiones radicalmente no existenciales de la,
digamos, "no-Vorhandenheit" que Heidegger desconocia por completo. En definitiva, algo
irreductible a la Zuhandenheit asi como a las forma in-objetivas de lo existencial (y del
empuiar el instante de la resolucion) parpadea en el exceso u holgura que permite el trance de
auto-objetivacion del Dasein como caso de Vorhandenheit. En el trance de ese cierre que es la
auto-objetivacion desfila en parpadeo ofra posibilidad que no es posibilidad eminentemente
existencial, y donde el sublime fenomenologico confluye con el sublime de la razoén pura
practica. Ahondar en ello habrd de quedar para otros trabajos.



