
11  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 
 Vida fáctica y significado. La teoría del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenología de la intuición y de la expresión (GA 59) | Pablo Posada Varela 

 
 

	
  

	
  

Vida  fáctica  y  significado.  La  teoría  del  significado  del  
primer  Heidegger  a  la  luz  del  curso  Fenomenología  de  la  
intuición  y  de  la  expresión  (GA  59)  
Pablo  Posada  Varela  
Université  Paris  -­‐‑  Sorbonne.  Bergische  Universität  Wuppertal - pabloposadavarela@gmail.com  
   

INTRODUCCIÓN 

  
 Si estas líneas tratan de un escrito de juventud de Heidegger, es decir, de un curso de 
su primera época de Friburgo como el del semestre de invierno 1919/20, es porque 
consideramos que por aquel entonces se jugó algo esencial en el pensamiento de Heidegger: 
algo  así  como  la  decantación  y  casi  inmediata  posterior  solidificación  de determinadas 
decisiones filosóficas atinentes a la práctica del método fenomenológico y a lo que haya de 
ser fenomenología. El curso Phänomenologie der Anschauung und des Ausdrucks. Theorie 
der philosophischen Begriffsbildung1, recogido en el tomo 59 de las obras completas de 
Heidegger es, a este respecto, de todo significativo; y, dentro de él, especialmente estratégicas 
resultan la introducción y su primera parte. A ellas prestaremos especial atención en esta 
exposición no exenta, como se verá, de cierta carga crítica, toda vez que se inscribe en un 
proyecto global del que diremos unas palabras al final de esta introducción.  

 La primera parte de mi artículo, al que, como he apuntado, trasparecerá cierta 
intención polémica, se apoyará en gran medida en la introducción del volumen, pero tratando 
de evitar todo lo que no se refiera de forma directa a la presentación de lo que Heidegger 
entiende por una fenomenología de la intuición y de la expresión. Trataremos pues en esta 
primera parte de los temas esenciales a esta teoría del significado de Heidegger, 
fundamentalmente a lo que éste llama el palidecer o Verblassung del significado, así como a 
todo lo relativo al movimiento que se presenta como su contrapunto, a saber, la llamada 
Phänomenologische Destruktion, y su relación con el hoy célebre proceder “formalmente 
indicativo”. La primera parte de mi exposición desembocará en el punto de arribada de la 
mentada destrucción fenomenológica, que Heidegger denomina en este curso 
Phänomenologische Diiudication. 
 Quedarán así sentadas las bases para acometer, en una segunda parte, la aplicación 
concreta -y a mi modo de ver más brillante- de la llamada “destrucción fenomenológica”. Se 
trata de su aplicación al concepto de “historia”. Así pues, en esta segunda parte me ocuparé 
del desmenuzamiento destructivo de los diversos sentidos de historia, observando en vivo 
cómo trabaja la destrucción fenomenológica, expuesta a grande rasgos al principio de las 
líneas que siguen. Al hilo de la exposición de esta aplicación de la destrucción 
fenomenológica del concepto de historia, dejaremos caer ciertas críticas a la fenomenología 
del sentido heideggeriana y a su método. Sin desarrollar plenamente dichas críticas (pues 
antes es preciso exponer la posición heideggeriana, y dibujar las opciones metodológicas que 
toma), nos limitaremos a registrar esas matrices de crítica para así retomarlas en otros 
trabajos que sí busquen ya, explícitamente, oponer - y mutuamente esclarecer - las 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
 1  Martin Heidegger, Phänomenologie der Anschauung und des Aussdrucks. Theorie der Philosophischen 

Begriffsbildung (Summer semester 1920). Ed. C.Strube, Vittorio Klostermann. Frankfurt am Main. 1993. Citado, 
en adelante, "GA 59". 



12  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 
 Vida fáctica y significado. La teoría del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenología de la intuición y de la expresión (GA 59) | Pablo Posada Varela 

 
 

	
  

	
  

fenomenologías de Husserl y Heidegger por lo que hace a la cuestión, esencial, del método. 
Esas disrupciones críticas me parecen, sin duda, la mejor forma de acercarse a Heidegger de 
un modo que no sea meramente parafrástico. 
 Efectivamente, el presente trabajo sobre Heidegger se inscribe en el horizonte, más 
amplio, de una reflexión sobre el método fenomenológico y que, precisamente a efectos de 
establecer un diálogo con Heidegger, aborda el concepto fenomenológico de 
"archifacticidad". Eso mismo acometíamos, en primer lugar, en el marco, riquísimo, de la 
fenomenología husserliana2 : sostenemos que hay un anonimato fenomenologizante que 
incumbe a la facticidad y que la hace irreduciblemente no-simple, es decir irreductiblemente 
compuesta y, en cualquier caso, no originaria (sino resultante), no primigenia (sino 
fenomenalizada o resultante de una fenomenalización con un espectro fenomenologizante3 
determinado) y por ende no concluyente (salvo en apariencia). Efectivamente, la facticidad, al 
menos del modo en que suele conceptuarse en fenomenología desde Heidegger (y contra 
Husserl) y, en todo caso, siempre que se conceptúa como una suerte de prius, oculta la 
complejidad de todo un juego (alineado o desalineado4) o de todo un riquísimo espectro5 de 
no coincidencia o desalineamiento entre el yo que hace filosofía (en fenomenología: el yo 
fenomenologizante) de un lado y, del otro, la vida (en su vivir el mundo) o lo que la 
fenomenología llama "vida transcendental". Quedaba pues volverse hacia el filósofo que ha 
hecho de la facticidad uno de sus temas -y argumentos- fundamentales. Y al hacerlo tenemos 
en el punto de mira el estricto contrario del uso -y abuso- que de la facticidad hace Heidegger: 
en el horizonte de nuestra exposición está la convicción de que la facticidad no es ese 
irrebasable de principio que se esgrime para, por caso, criticar la reducción, denunciar su 
presunta imposibilidad o su no acabamiento. 
 

 
 

 
 

 
 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
 2 Cf. Pablo Posada Varela, Archifacticidad, egología e idealismo transcendental fenomenológico. Eikasia 56 

(mayo, 2014) y Cuerpo, tiempo, alter ego. Archifacticidades y límite transcendental. Eikasia 57 (julio, 2014)  
 3 Cf. Pablo Posada Varela. "Anatomie du faire méréologisant (III). Pour introduire en phénoménologie le 

concept de spectre phénoménologisant". Eikasia 51 (septiembre 2013). 
 4 Cf. Pablo Posada Varela, Suspensión hiperbólica y desalineamiento transcendental, pp. 103-124. , Eikasia nº58, 

Septiembre de 2014. http://revistadefilosofia.com/58-04.pdf 
 5 Para mayores precisiones sobre el concepto de "espectro fenomenologizante" de un determinado fenómeno: Cf. 

Pablo Posada Varela. "Anatomie du faire méréologisant (III). Pour introduire en phénoménologie le concept de 
spectre phénoménologisant". Eikasia 51 (septiembre 2013) . http://revistadefilosofia.com/51-03.pdf  



13  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 
 Vida fáctica y significado. La teoría del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenología de la intuición y de la expresión (GA 59) | Pablo Posada Varela 

 
 

	
  

	
  

1ª parte 
 

¿QUÉ ES UNA  
“FENOMENOLOGÍA DE LA INTUICIÓN 

Y DE LA EXPRESIÓN”? 
 

1. LA COPERTENENCIA DE VIDA Y SENTIDO: HACIA EL "ACTO FILOSÓFICO 
ORIGINARIO" 

 El texto que guía mi exposición de la teoría del sentido del joven Heidegger lleva por 
título Fenomenología de la Intuición y de la Expresión. Su subtítulo es Teoría de la 
formación filosófica de conceptos. El subtítulo sería del todo inocuo si no fuera una precisión 
de la dirección en la cual ha de entenderse el título. Intentemos desarrollarla preguntando: 
 ¿Qué nos dice sobre el título el subtítulo? 
 

1.1. Elaboración del sentido del título del curso. 
 Una fenomenología de la intuición y de la expresión ha de entenderse como una 
fenomenología del intuicionar de las expresiones. Las expresiones contienen conceptos, es 
más, las expresiones por las que fundamentalmente está interesado este curso de Heidegger 
son expresiones "filosóficas". Ejemplos de ello son los conceptos de vida, de historia, de a 
priori, de valor. Precisemos de antemano el matiz que va a guiar las consideraciones sobre 
este sentido a explicitar: que las expresiones sean conceptos filosóficos, ello no se dice en 
absoluto en el mismo sentido en el que hallamos el término filosofía en el subtítulo. 
Heidegger persigue una idea activa y viva de filosofía. Recordemos que el subtítulo dice: 
“Teoría de la formación filosófica de conceptos”. Con lo que hasta ahora llevamos dicho 
podemos declinar el subtítulo de una manera quizá poco ortodoxa. Se adivina: “teoría de la 
formación filosófica de conceptos filosóficos”. Incluso podemos hacer que parte del título 
entre en el subtítulo, y ello de tal modo que podamos luego retrotraer todo, otra vez, al título, 
o incluso componer un título general en el que quede más expresa la intención de Heidegger. 
Así, vemos que una teoría de la formación filosófica de los conceptos filosóficos es una teoría 
sobre aquello en lo que los conceptos filosóficos están: su expresión. Así, el subtítulo, queda, 
desde el título, enriquecido de la siguiente forma: “teoría de la formación filosófica de las 
expresiones en las que aparecen conceptos filosóficos”.  

 Queda bastante claro que en esta especie de aglomeración de título y subtítulo sólo 
hemos dejado fuera uno de los conceptos. Se habrá adivinado que se trata del concepto de 
intuición. En rigor, en este curso no se trata de otra cosa más que de aquilatar lo que intuición 
signifique. De hecho la forma en la cual hemos ido declinando título y subtítulo hace aparecer 
esta tensión: intuición de un lado y, del otro, todos los demás conceptos compuestos entre sí 
de tal modo que su composición revele el significado del término que hemos dejado aislado o 
que hemos "despejado", como quien despeja un factor. ¿Qué es, para Heidegger, ver, intuir?  
 Mucho de la respuesta se gana cuando preguntamos quién ve. En esto nos ayuda 
decisivamente el resultado fundamental del curso del semestre de invierno 1919/1920 titulado 



14  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 
 Vida fáctica y significado. La teoría del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenología de la intuición y de la expresión (GA 59) | Pablo Posada Varela 

 
 

	
  

	
  

Problemas fundamentales de la fenomenología (GA 59)6, aunque por ahora sólo de manera 
puramente formal e incluso mostrenca. Sabemos que en aquel curso se trataba 
fundamentalmente de la vida. Sabemos incluso más, pues Heidegger insiste en que tratar 
fenomenológicamente de la vida es hacerlo desde la vida, sobre la vida, y para la vida misma. 
“Ciencia originaria de la vida en y para sí misma” nos dice Heidegger. Es esta última la 
fórmula que encontramos en los textos de los cursos de esta primera época de Friburgo. ¿Qué 
es entonces intuición en una ciencia de la vida en y para sí misma? 
 Las indicaciones que hemos ganado son ya del todo decisivas para ayudarnos a 
elaborar con relativa solvencia el sentido de esta larguísima composición de  título y subtítulo 
que habíamos aglomerado. Cosa difícil, aparentemente, dado que la palabra vida nos falta en 
nuestra larga expresión. Nos falta y sin embargo tenemos otra que puede hacérnosla llegar, 
porque, en el fondo, le es rigurosamente sinónima. ¿A qué nos estamos refiriendo? que es lo 
mismo que preguntar ¿de qué es definición "ciencia originaria de la vida en y para sí misma"? 
Por el curso al que nos hemos recurrido (Problemas fundamentales de la fenomenología, GA 
58) sabemos que se trata de la definición de la filosofía. Eso nos permite volver a lanzar un 
proceso de sustitución explicativa o explicitante, y no era otra cosa lo que buscábamos al 
aludir al curso que Heidegger impartió inmediatamente antes de aquél cuyo título intentamos, 
ahora, desentrañar. Y sin embargo las sustituciones no pueden ser ciegas. El proceso de 
sustitución no puede lanzarse de cualquier manera.  
 Porque ya estábamos comprendiendo que este proceso de sustitución no se podía 
lanzar de cualquier manera, y porque, en virtud de esa precomprensión, ya estábamos 
comprendiendo algo sobre cómo se es la vida a sí misma, ya habíamos dicho antes que las dos 
apariciones del término filosofía no eran del todo equivalentes; y sólo porque no son 
equivalentes nos indica el título un movimiento que va más allá de una tautología, o del mero 
pleonasmo.  
 Efectivamente, una teoría (filosófica, podemos también decir) de la formación 
filosófica de las expresiones (filosóficas, podemos también decir) en las que aparecen 
conceptos filosóficos parece ser una expresión sobredeterminada, una expresión que lejos de 
ser indicativa parece nublar lo que es realmente relevante, y ello por la repetida aparición del 
término “filosofía”. Sin embargo, dos son las cosas que cabe decir al respecto. Ambas se 
antojan verdaderas, como se antoja asimismo problemático que ambas lo sean a la vez. Este 
doble aserto vale ya, y vale también, por el problema de una hermenéutica de la indicación 
formal, o mejor dicho, por el hecho de que algo así como un problema que la vida tiene 
consigo misma sólo puede ser llevado a solución a través de una hermenéutica de la 
indicación formal o método de la destrucción fenomenológica, como veremos enseguida. 
 Primero, parece justificarse la proliferación del término filosofía. Ello si recordamos 
aquella relación de equivalencia que ha disparado esa proliferación. Efectivamente, el teorizar 
se hace en y para la vida, las expresiones se hacen en y para la vida, lo mismo que los 
conceptos. También hay una formación vital de esos conceptos, pero este último punto no 
parece requerir justificación, dado que es él el que originariamente estaba en el texto aunado 
con el término filosofía. 
 Pero, en segundo lugar, que la vida dé para todo, que todo lo incluya, o que no tenga 
que salir de sí al encuentro de contenido alguno, ni tenga que desvivirse para hacer la 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
 6  Martin Heidegger. Grundprobleme der Phänomenologie (Winter semester 1919/20). Ed. H.-H. Gander, 

Vittorio Klostermann. Frankfurt am Main. 1992. Citado, en adelante, "GA 58". 



15  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 
 Vida fáctica y significado. La teoría del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenología de la intuición y de la expresión (GA 59) | Pablo Posada Varela 

 
 

	
  

	
  

reducción (adelantemos que eso sí es el caso en Husserl y en Fink), no quiere decir que los 
contenidos que rinde estén afectados del calificativo “vital” en sentido pleno, o se hallen 
siendo “en y para la vida” del mismo modo. La proliferación de un mismo signo lingüístico 
nubla la distancia del significado expresado en relación a lo que originariamente se expresa en 
él.  
 Es el curso Problemas fundamentales de la fenomenología el que nos enseña que la 
vida tiene relieves o distancias suyas en relación a sí misma. Esto es como decir que la vida, 
muchas veces, se mueve en círculos alejados de su origen. De hecho, la filosofía no sólo era, 
en dicho curso, "ciencia de la vida en y para sí misma", sino ciencia del origen de la vida, y 
ello de modo tal que esa cientificidad ya quedaba determinada por su tema, por el único modo 
de serle a algo así como el origen de la vida: ser igualmente originaria. En otras palabras, ser 
ciencia originaria del origen de la vida implica ser co-originaria, co-ejecutiva con el vivir 
mismo.  
 Hemos insistido en que la problemática heideggeriana de la vida se hace en dirección a 
su origen, e incluso hemos vislumbrado que ese origen no tiene nada de un punto muerto, sino 
que es algo así como lo más vivo de la vida, lo que continuamente le está dando vida a la 
vida. Así pues, parece claro que "origen" no puede en ningún caso entenderse como un 
sustantivo, sino más bien como un infinitivo o un gerundio: lo originante de la vida, dentro y 
fuera de lo cual hay tantísimas otras cosas de la vida, tantas como... todas. ¿"Dentro y fuera"? 
En un sentido dentro, en otro sentido fuera; levantemos, cuando menos, acta de lo que parece 
albergar una extrañísima topología: tarde o temprano habremos de tematizar como tales esos 
misteriosos entreveramientos heideggerianos, estas configuraciones profundas pero también 
insidiosas, extrañas cifras de sinteticidades a priori forzadas. 
 Si volvemos a la elaboración del sentido del título del curso que nos ocupa, de todos 
los términos que se acompañan, o que se dejan acompañar por el término “filosofía”, sólo uno 
recoge lo que hemos visto que es ser vida y serlo no de cualquier manera, sino en relación al 
origen, es decir, serlo de tal modo que lo originante del origen se empuña, se endosa desde 
dentro. Pues bien, pretendo que no sea baladí reencontrar “filosofía” donde originariamente 
había colocado Heidegger el término. Así, se dice que es "filosófica" la formación de los 
conceptos filosóficos. 

 
1.2. Maneras "filosóficas" y "no filosóficas" -en el sentido de Heidegger- de la 
“formación” (de conceptos) 
 La palabra "formación", en su semántica, ya parece tener una relación al origen, o al 
originar. Pero la matemática, o la axiomática, también origina, también “forma” teoremas y 
conceptos con la ayuda de definiciones y ciertas reglas de deducción. Ahora bien, este forma 
no parece tener una relación tan inmanente con su propio producto o formación como la 
filosofía, al menos según Heidegger la entiende. Otro tanto podría decirse, bien pensado, de 
ciertos modos filosóficos de originar conceptos. Pensemos en la reducción según la entendía 
nada más y nada menos que el maestro de Heidegger.  

 Husserl, con Fink, sostendría que sólo en el proto-acontecimiento de la reducción se 
produce el yo que la hace, es decir, que pretende hacer una ciencia originaria de la vida, una 
ciencia originaria de la vida en y para sí misma; ahora bien, el yo de esa ciencia (el "yo 
fenomenologizante") se sitúa en una difracción respecto de su tema. Acaso no esté fuera de la 
vida misma (lo cual sí sería el caso de ciertas Spaltungen reificadas de jaez esquizoide) pero 



16  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 
 Vida fáctica y significado. La teoría del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenología de la intuición y de la expresión (GA 59) | Pablo Posada Varela 

 
 

	
  

	
  

sí, cuando menos, afuerándose de la vida. A la luz de lo que llevamos dicho sobre Heidegger, 
determinadas problemáticas husserlianas se antojarían harto extrañas. La reducción al modo 
en que Husserl la entiende tiene que hacerse para producir el sujeto de esa versión de una 
ciencia de la vida. Ahora bien, esa producción no instituye nada estable. Si bien en cierto 
sentido podemos decir que hay un aprendizaje de la reducción, en sentido estricto hemos de 
convenir en que la reducción es de los pocos actos de la vida transcendental que no crea 
hábito en sentido estricto. De ahí que ese yo fenomenologizante, sujeto de la versión 
husserliana de esa ciencia de la vida en y para sí misma, ni siquiera está asegurado en su 
consistencia: se da unas veces sí, y otras veces no. Desaparece tan pronto como volvemos a la 
actitud natural, y desaparece incluso de modo potencial en los momentos de sueño (y otros de 
pérdida del yo) de la actitud natural. Recordemos al respecto esa extraña problemática de 
Husserl que era la de recuperar la reducción después de los tiempos de sueño- y ello después 
de que la hayamos practicado por primera vez, pues por si no fuera escandaloso lo que ya 
llevamos dicho (a ojos de la idea heideggeriana de ciencia originaria que empezamos aquí a 
dibujar), resulta que la reducción no siempre se ha estado haciendo, sino que antes se ha 
estado pre-reductivamente viviendo en el mundo, o viviendo el mundo y la vida espontánea y 
prereductivamente. Husserl parecería así despreciar lo que en el ya citado curso 
inmediatamente anterior al que nos ocupa se denominaba "la autosuficiencia" de la vida. 
Pensar siquiera la posibilidad de una Kluft dentro de la subjetividad transcendental, la 
posibilidad de una Entmenschung o deshumanización reductiva, de una disrupción no sólo 
respecto del mundo, sino también respecto de lo transcendental se antoja, a ojos de 
Heidegger, como el más sonado de los disparates, e incluso como la más irrisoria de las 
soberbias frente a la fuerza y omnipresencia de la facticidad, frente al ámbito omnienglobante 
de la vida pues ¿cómo y de qué manera no sería todo "vida fáctica"? Apuntadas estas líneas de 
disrupción entre Husserl (y Fink) y Heidegger, preguntemos ahora: ¿qué quiere entonces decir 
formación filosófica de los conceptos filosóficos?  

 A tenor de lo dicho, "formación" quedaría entonces determinado como una suerte de 
originación en lo originario del vivir. Si lo originario no es un punto muerto sino que es 
originante, buscar una formación filosófica de los conceptos no sería otra cosa que entender 
“formación de los conceptos” como su originación en la vida de tal modo que dichos 
conceptos se hicieran, por así decirlo, co-originantes de vida. Ahora bien, el supuesto que 
sostiene esta posibilidad no es otro que el siguiente: el modo de originarse la vida es ya 
hermenéutico. Que haya una formación filosófica de los conceptos significa que existe la 
posibilidad de una suerte de ir, avanzar, desplegarse los conceptos con la vida misma, en 
coalescencia con ella desde su origen fenomenológico, y en lo que de originante tiene. La 
vida es pues, fenomenológicamente entendida, irreductiblemente hermenéutica; cuestión que 
rechazaría de plano Michel Henry y en cierto modo también (aunque de forma menos radical) 
Husserl. En suma, “formación filosófica” no sólo es un ir a la par que el movimiento 
originante de mundo que es y rinde la vida, sino serlo; y serlo de tal modo que ese 
movimiento es él mismo filosófico por cuanto es autocomprensión y no puede dejar de serlo 
(eso mismo que Heidegger llamará "apertura"). 
  Esta suerte de coalescencia hermenéutica de la vida consigo mismo (y que conforma el 
concepto fenomenológico de vida como contradistinto de su concepto meramente biológico) 
es lo que la introducción del texto que nos ocupa llama acto filosófico originario. Será a 
sobrehaz de este acto originario del vivir que, por lo tanto, es también (y exactamente en el 
mismo impulso) un significar (y por ende un quehacer formador de conceptos o 
protoconceptos), como habrán de verse despuntar pre-comprensiones originarias que la vida 



17  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 
 Vida fáctica y significado. La teoría del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenología de la intuición y de la expresión (GA 59) | Pablo Posada Varela 

 
 

	
  

	
  

tiene de sí misma. Estas precomprensiones funcionan a su vez como originación del 
comprender. Así pues, el comprender tiene que buscar situarse en fase con el comprender 
originario que ya exuda de suyo la vida. La espontánea hermenéutica que el vivir destila 
constituye, a la vez, la piedra de toque de todo comprender fenomenológico. Sólo a la luz de 
esta coalescencia hermenéutica del vivir (de ese "acto filosófico originario") consigue la 
filosofía manifestar el carácter no originario de todo concepto cerrado sobre sí e 
hipostatizado. Hay pues un comprender hipostatizado, un comprender de la vida en un sentido 
impropio, que la aleja del origen, y que no resiste a la piedra de toque consistente en ver esa 
espontánea respiración hermenéutica del vivir. La "destrucción fenomenológica" es 
precisamente ese movimiento que arrima los conceptos a ese acto filosófico originario, y que, 
desmontándolos, les confiere a los conceptos filosóficos su carácter originariamente 
filosofante: reconduce su mero ser "en" la vida en sentido lato a un ser de la vida en sentido 
estricto e intrínseco, doblemente genitivo. Toda cosa, en tanto que ser ahí, en tanto que ser en 
la vida, está en deuda con una forma originaria de ser de la vida (en el doble sentido del 
genitivo). 
 

1.3. Del significado sustantivo a la indicación formal 
 El programa de "destrucción fenomenológica" reconduce el sentido de los conceptos a 
su formación en el vivir. Ahora bien, como ya habíamos apuntado más arriba, no se trata de 
un vivir extraño o heterogéneo a esos conceptos -lo cual correspondería a un vivir 
nietzscheano, bergsoniano o henryano- sino de un vivir que no es más que el vivir del (en el 
doble sentido del genitivo) preconcepto (suerte de originaria coalescencia hermenéutica de la 
vida) de ese concepto (i.e. del concepto al que se le aplica la "destrucción fenomenológica"). 
La formación filosófica de los conceptos se sitúa pues en la estela de la formación originaria 
de una vida (entendida más bien en un sentido parecido al de Georg Misch, Dilthey o el 
propio Ortega) que existe en el mundo y lo existe (en sentido transitivo) a fuera de 
interpretarlo o significarlo. Así, la destrucción fenomenológica obra una disolución de la 
hipóstasis de todo significado conceptual de tal modo que lo convierte en lo que Heidegger 
llamará una "indicación formal". Los significados, aun en régimen de hipóstasis y tiranía 
contra la vida, viven. Viven, pero en una suerte de indigencia respecto del carácter infinitivo y 
ejecutivo del vivir. Es precisamente ese carácter lo que intenta liberar la indicación formal. La 
destrucción fenomenológica licúa toda hipóstasis del sentido, toda presunta autonomía 
respecto de lo único realmente autónomo, a saber, la vida. Ese modo de licuar toma la forma 
de una declinación del significado en jaez de indicación formal.    

 El significado, una vez formado, tiende hacia la hipóstasis, es decir, hacia el olvido de 
ese mínimo del vivir que aún lo sostiene. Seguir jugando con los significados como si fuera 
autónomos, como si tuvieran entidad propia y se sostuvieran en sí mismos (al modo de la 
idealidad en Husserl), es desatender (y desaprovechar) la indicación formal que empieza ya 
por ser la mera facticidad o que de la mera facticidad se desprende (como facticidad 
inmediata y eminentemente significativa). La destrucción fenomenológica ve en el significado 
una indicación hacia su formación (en la vida y a sobrehaz de vida), una precomprensión de 
un preconcepto que tiene más de verbo ejecutivo que de idealidad y que conforma una forma 
originaria de serse la vida significativa para sí misma. Estas precisiones quizá hayan servido 
para aclarar el que sin duda me parece el pasaje más oscuro de todo el texto, y que intentamos 
leer ahora a la luz de lo dicho: 
 



18  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 
 Vida fáctica y significado. La teoría del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenología de la intuición y de la expresión (GA 59) | Pablo Posada Varela 

 
 

	
  

	
  

 "Hay que comprender, además, cómo determinados esbozos previos hallan su motivación en el acto 
fenomenológico fundamental, el de la captación previa que descubre una claridad - claridad de un 
contexto de sentido no contrastado aún en todos sus aspectos previos -, captación previa que, a su vez, 
destaca respecto de un fondo de experiencia filosófica fundamental (experiencia de un mundo de 
experiencia)."7 

 

 Por lo que hace a la problemática del lenguaje, se trata de ganar, para el significado, el 
movimiento de un significar originario propio del vivir mismo y hacia el que indica un 
significado declinado en jaez de indicación formal. De ese modo, la declinación sustantiva o 
sustantivada de ese significado queda disuelta en el “plus” o excedente de significatividad 
que atesora el movimiento originario del vivir como significar. Con ello sostenemos -y así 
interpretamos una alusión de Heidegger a Bergson (también presente en esta introducción)- 
que disolver el significado en el movimiento de la vida no es tanto disolver una presunta 
espacialidad del significado en la vida por lo que de “moviente” y a-espacial tenga ésta, sino 
antes bien por lo que de activo significar desprende. El carácter activo del significar no tiene 
en la presunta espacialidad de un significado hipostatizado sino a un enemigo en todo caso 
derivado. 

 Retomemos rápidamente la cuestión pendiente con que quedaría cerrada esta 
meditación sobre el sentido del título del curso de Heidegger. Y lo cierto es que explicitar el 
sentido de este título nos ha permite acometer con alguna garantía la lectura del pasaje recién 
citado. La pregunta pendiente que cerraba esta divagación sobre el sentido del título no era 
otra que la de la aclaración del término que, por ahora, quedaba fuera de nuestra explicitación 
del título, a saber, el término “intuición”.  

 ¿Qué es la intuición de una expresión? Para Heidegger, la intuición de una expresión 
es, en sentido estrictamente fenomenológico, su plenificación, su Erfüllung en los términos 
del Husserl de la VIª Investigación Lógica. Su intuición es la plenificación de su significado o 
intuición originaria. Heidegger no cambia nada de estas expresiones husserlianas. Tan sólo 
las interpreta de un modo radicalmente distinto. A fortiori -heideggerianamente hablando- una 
intuición originaria no puede serlo de un significado distinto del acto mismo. La intuición ha 
de comprenderse en el título de este texto a la luz de la reflexividad cuasi circular de la vida. 
Dicho de otro modo: la intuición originaria lo es del originarse de la intuición, o de una 
intuición originante que "abre mundo" como lo abre la vida misma: mundo que se abre con la 
vida misma, al son o al paso con que (se) vive, y merced a un comprender que “existe” -en 
transitivo- originariamente mundo. Pues bien, el camino de plenificación de este movimiento 
no es otro que el que recibe el nombre de “destrucción fenomenológica”.  

 
2. FACTICIDAD DE LA DESTRUCCIÓN, PALIDECIMIENTO DE LA FACTICIDAD 

 
2.1. Precisiones sobre la indicación formal y la "destrucción filosófica"  

 Que haya algo así como una destrucción fenomenológica en GA 59 me parece el 
aporte fundamental sobre GA 58. Si GA 58 elaboraba una descripción del vivir originario, en 
su última parte se preguntaba por la posibilidad de su propia descripción. Tras la cuestión se 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  

 7  "Es muß ferner verständlich werden, wie Vorzeichnungen motiviert sind in dem phänomenologischen 
Grundakt des lichterschließenden -Licht: unabgehobener Zusammenhang von Sinn in einem ganzen Voraspekt- 
Vorgriffs, der selbst mit philosophischer Grunderfahrung (einer Erfahrungswelt) sich abhebt”. GA59, p.35. 



19  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 
 Vida fáctica y significado. La teoría del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenología de la intuición y de la expresión (GA 59) | Pablo Posada Varela 

 
 

	
  

	
  

esconde, obviamente, la aparente imposibilidad de poner el vivir originario en conceptos. 
Heidegger, en el curso recogido en GA 59 nos advertirá que tal quehacer no sólo es una 
posibilidad, sino también una necesidad para que la vida se auto-aparezca. Y, por si no 
fuera poco, recibimos además la indicación de cómo hacerlo, es decir, en el fondo, la manera 
de solucionar la evidente no inmediatez de la empresa, su, digamos, no ir de suyo: lo 
conseguiremos a condición de mirar los conceptos filosóficos de los que disponemos en un 
cierto sentido, con arreglo a cierta dirección, según determinado sesgo: el que la indicación 
formal insinúa. Formalmente dicho: a condición de que desde los conceptos sepamos 
retraernos a su formación filosófica. ¿Pero cómo? Filosóficamente, es decir, vitalmente.  
 Efectivamente, la propia destrucción fenomenológica, o si se quiere, el acto de 
reconducción al vivir originario, también es una tendencia de la vida. La destrucción 
fenomenológica en tanto que habilitación de la co-ejecución del intuicionar originario de un 
significado (donde significado ha de entenderse más bien como sujeto) es también ya la co-
ejecución originaria de un acto típico de la vida, a saber, del esfuerzo que la vida se toma en 
centrarse sobre su origen: es lo que Heidegger entiende por el "sich Zuspitzen auf". 
Disponemos pues de un método conceptual para apresar la espontaneidad de la vida en 
sentido hermenéutico8. Hagamos alusión a dos textos. En primer lugar a uno de los textos 
complementarios. En segundo lugar a otro pasaje de la introducción. En ambos queda de 
manifiesto la consonancia entre el vivir fáctico y el acto de la destrucción fenomenológica: 
 

 "Mostrar en qué sentido la destrucción no es, a la manera de la 'crítica', algo que venga a parte post, 
sino que aborda lo original desde mucho más cerca, aunque, precisamente, tan sólo atravesando de medio 
a medio lo que queda destituido. La ruptura (la destitución) no es sino la expresión de la finitud. 
Destitución y destrucción no deben quedar meramente coordenadas o subordinadas la una a la otra, sino 
que, antes bien, han de ser contempladas desde la existencia en su totalidad. La destrucción no pretende 
alcanzar lo auténtico a través de su resultado. Lo propio es ella misma, junto con su facticidad, es decir, 
junto con la destitución que hace cuerpo con ella. La 'preocupación' no consiste en girar sobre uno mismo 
y girar en el vacío; por el contrario, llevar en sí mismo la destrucción es, precisamente, lo constitutivo del 
sentido de la concreción"9  

  "Por otro lado, la destrucción fenomenológica tampoco consiste en un simple medio metódico 
secundario y cómodo, más fácil de manejar que otros, y con vistas a fines limitados, sino que en tanto que 
elemento fundamental de la actitud fenomenológica, constitutivo de la misma como tal, ha de ser 
ejecutada, y serlo desde el íncipit mismo de toda actitud fenomenológica fundamental. Por qué haya de 
ser así  es cosa que, por ahora, nos contentaremos con indicar. La primera razón descansa en que la 
filosofía no consiste en definiciones universales de orden deductivo, sino que es siempre un elemento de 
la experiencia fáctica del vivir."10 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
 8 Todo el problema estriba, claro está, en que, para Heidegger, "hermenéutico" y "fenomenológico" son 

estrictamente sinónimos. Esta estricta sinonimia es insostenible en Husserl. 
 9 “Zu zeigen, wie die Destruktion nicht etwa wie die Kritik ein Nachläufiges ist, daß sie vielmehr das eigentlich 

dem Ursprünglichen Nähere ist, aber eben nur durch den Durchgang durch das Abgesetzte. Der Abbruch (die 
Absetzung) ist nur der Ausdruck der Endlichkeit. Es dürfen Absetzung und Destruktion nicht neben- und 
nachgeordnet werden, sondern sind in existierender Ganzheit zu sehen. Destruktion hat nicht den Sinn, durch ihr 
Resultat zum Eigentlichen zu kommen. Das Eigentliche ist sie selbst un ihre Faktizität, d.h. das mit ihr 
bestehende Absetzen. “Bekümmerung” ist kein leerlaufendes Um-sich-selbst-drehen, sondern es macht gerade 
den Sinn der Konkretion mit aus, daß in ihr Destruktion ist.”GA59, p.184. 

 10 “Die phänomenologische Destruktion ist andererseits auch nicht ein bloß sekundäres und bequemes, leichter 
zu handhabendes methodisches Mittel für begrenztere Zwecke, sondern ist mit ein Grundelement der 
phänomenologischen Haltung, ihr also als solcher zugehörig und in jeder phänomenologischen Grundhaltung, in 
ihrem “Ansatz” mitzuvollziehen. Warum, das sei jetzt nur angedeutet. Der nächste Grund liegt darin, daß 



20  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 
 Vida fáctica y significado. La teoría del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenología de la intuición y de la expresión (GA 59) | Pablo Posada Varela 

 
 

	
  

	
  

 
2.2. La co-originariedad de la “Verblassung der Bedeutsamkeit” y la destrucción 
fenomenológica 
 El contramovimiento de la destrucción fenomenológica resiste a otro movimiento que 
le es co-originario por ser, también, espontáneamente originado en y por la vida. Se trata de 
un originario movimiento de des-originamiento (que a su vez justifica la necesidad de la 
Destrucción). Heidegger lo llama Verblassung der Bedeutsamkeit. Hay, en suma, una co-
originariedad de ambos movimientos. De hecho, el modo originario de la significatividad es 
precisamente aquello que en el palidecimiento se pierde. El palidecimiento no se aparte de un 
significado, sino que se aparta de un modo del significar. El palidecer es precisamente 
abandonar el significar originario a su significado, o a una luz que no es la de su significar 
originario. Así, nos dice Heidegger:  

 
  “No lo evocamos aquí sino a través de la indicación de un rasgo de la experiencia fáctica de 

vivir. Se trata del carácter que denomino el palidecer de la significatividad. No se trata de una 
desaparición, sino de un palidecimiento o deslavazamiento, es decir, de un tránsito al estado y modo 
de la no originariedad, allí donde se echa en falta la autenticidad de la ejecución y, en primer término, 
la renovación de la ejecución, allí donde las relaciones mismas se alisan, y donde tan sólo 'interesa' un 
mero contenido adquirido, carente de toda originalidad. Palidecer nada tiene que ver con 'dejar 
escapar del recuerdo', 'olvidar', o 'no encontrar ya interés en'. El contenido y el acervo de la 
experiencia fáctica del vivir decae fuera de la relación de existencia en beneficio de otros contenidos; 
lo así decaído permanece en jaez de disponibilidad; ésta, a su vez, puede, en tanto que caracteriza el 
sentido de la relación, palidecer o marchitarse y convertirse en simple utilizabilidad. ('Palidecimiento', 
'tránsito', etc., son 'conceptos existenciales').”11 

 

 Cae o decae entonces el significado a ser mera utilizabilidad sin compromiso o 
relación alguna con su significar originario. En aras a revertir la inercia cooriginaria del 
palidecimiento del significar (y su hipóstasis a modo de sentido sustantivado), la destrucción 
fenomenológica considera el significado en dirección a su significar originario. Esta dirección 
ha de quedar de algún modo prefigurada. Ahora bien, sabemos que el significar originario 
vale como aquella experiencia del significar en la que el significado nos está siendo 
máximamente significativo. Se trata, de hecho, de una experiencia inobjetiva, como muy bien 
nos enseña GA 56/57, pero que no es inobjetiva de cualquier manera. Este modo ejecutivo 
inobjetivo tiene ciertas determinaciones que aquí quedan caracterizadas como originariedad, 
autenticidad de la ejecución, renovación de la ejecución auténtica, relación al contenido de tal 
modo que esté tenido y sostenido en genuino interés y, por último, un tener originariamente el 
interés acceso a esa significatividad originaria llamada "relación de existencia", y que se 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
Philosophie nicht in allegemeinen abgezogenen Definitionen besteht, sondern immer ein Element der faktischen 
Lebenserfahurng ist.” GA59, p.36. 

 11 "Es sei hier lediglich anzeigend hingewiesen durch einen Charakter der faktischen Lebenserfahrung. Es ist das 
die Eigentümlichkeit, die ich als Verblassen der Bedeutsamkeit bezeichne. Es ist kein Verschwinden, sondern 
ein Verblassen, d.h. ein Übergang in das Stadium und in den Modus der Nicht-Ursprünglichkeit, wo die Echtheit 
des Vollzugs, vorab die Vollzugserneuerung fehlen, die Bezüge selbst sich abschleifen, und wo lediglich der 
selbst nicht mehr ursprünglich gehabte Gehalt “interessiert”. Verblassen hat nichts zu tun mit “aus dem 
Gedächtnis verlieren”, “vergessen” oder mit “kein Interesse mehr finden an”. Der Gehalt der faktischen 
Lebenserfahrung fällt ab aus dem Existenzbezug gegen andere Gehalte, der abfallende bleibt in Verfügbarkeit; 
diese selbst kann aber ihrerseits als Sinncharakter des Bezugs verblassen und in den der bloßen Verwendbarkeit 
ürbergehen. (“Verblassen”, “Übergang” usf. sind “existenzielle Begriffe”)." GA59, p.37. 



21  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 
 Vida fáctica y significado. La teoría del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenología de la intuición y de la expresión (GA 59) | Pablo Posada Varela 

 
 

	
  

	
  

opone a un modo de tener los contenidos significativos en jaez de mera disponibilidad, como 
si los contenidos que la destrucción gana, los ganase canjeados a modo de compromiso 
constante de la vida consigo misma en régimen de existencia transitiva. Todo está en hacerse 
cargo de que estos contenidos, precisamente, tienden a palidecer de tal modo que sólo 
esporádicamente cabe revitalizarlos, hacerlos importantes en el sentido, fenomenológico, de 
importarnos. Digamos que de suyo no parecen poder fundar un interés que pudiera renovarse 
desde su acontecimiento. Así pues, si la pura y simple facticidad nos indica que la formalidad 
de la destrucción fenomenológica ha de ir del significado al acontecimiento del significar, esta 
caracterización preliminar de ciertas modalidades de ser de la facticidad nos informa de que 
ese significar no satisface su originariedad con simplemente acontecer. Antes bien lo ha de 
dirigir una modalidad, la modalidad en la que la vida se es auténticamente significativa a sí 
misma. Pues bien, resulta que GA 58 ya sabía todo sobre aquello; y con razón se preguntaba, 
empero, por su condición de posibilidad e, incluso, por su condición de efabilidad. ¿Cómo es 
que eso, i.e. ese modo de ser, de vivir, de significar, era accesible en conceptos? La labor de 
GA 59 estriba precisamente en tender el puente que faltaba, y en matizar lo que puede parecer 
una suerte de salto demasiado irracional. En el fondo, el curso que nos ocupa hace lo indecible 
por mostrar que la destrucción fenomenológica es todo menos un salto en el vacío. No hay 
salta sino proceso hermenéutico; y no hay un vivir mudo sino un vivir originariamente 
hermenéutico (ya en la afectividad, como advertirá Heidegger más adelante en su obra) con el 
que se trata de entroncar, y en el que hay que desembocar o con el que, cuando menos, hay 
que confluir.  
 ¿Cómo elaborar esta confluencia? Se trata de partir de lo que la vida "dice" o 
comprende, espontáneamente, de sí. Y se ha de empezar, sencillamente, por leer lo que el hoy 
dice sobre la vida, en el más lato sentido del “hoy”. Volverse, para empezar, sobre las 
filosofías del presente. Cualquier dicho sobre la vida, en tanto que dicho acontecido guarda, 
en su contenido, como si de la marca de un destino se tratara, una indicación formal potencial 
sobre un fáctico querer decir más originario que lo dicho sobre una u otra factualidad. De ahí 
que el primer momento de la destrucción fenomenológica tome en cuenta todo lo dicho sin 
prejuzgar la corrección de su contenido, y lo tome precisamente en tanto que ha sido dicho. 
No prejuzgar su contenido, en el fondo, viene a ser no habérselas aún con aquello que ya 
habíamos descrito como uno de los problemas fundamentales ante los que ha de reaccionar (y 
revolverse) una hermenéutica de la indicación formal: no sólo la polisemia de significados 
para una misma palabra, para un mismo signo (que la vida acoge en sí misma) o para un 
acontecimiento fundamental de su vivir, sino la disimulación, ya en el significante mismo, de 
ese modo de la acogida y encaje vitales, y ello de tal forma que el drama de la polisemia no 
reside tanto en la polisemia misma cuanto en la indeterminación de la distancia de cada uno 
de los sentidos de un mismo concepto en relación a su sentido originario como 
originariamente significativo. La indeterminación polisémica fenomenológicamente entendida 
se manifiesta no tanto en el constato de una multiplicidad de sentidos distintos (registrables y 
exponibles en un mismo plano, en una misma página de diccionario) cuanto, dada esa 
multiplicidad, en la indeterminación de su orografía, de sus relieves y relaciones topológicas 
de vecindad respecto del núcleo originante del existir significativo, del sernos, tal o cual 
sentido, significativo. 
 Si originariedad de la significatividad es originariedad del vivir, la destrucción 
fenomenológica habrá de ocuparse, en primer lugar, de lo que vida quiera decir. Saber qué sea 
el vivir originario, he ahí uno de los propósitos fundamentales del curso ya que habida cuenta 
de lo que llevamos dicho sobre la coalescencia entre vida y sentido, ello equivale a acceder a 



22  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 
 Vida fáctica y significado. La teoría del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenología de la intuición y de la expresión (GA 59) | Pablo Posada Varela 

 
 

	
  

	
  

la experiencia originariamente filosófica, al sentido de la experiencia fáctica en la que tienen 
su raíz los conceptos filosóficos. 

 La filosofía presente -hace notar Heidegger- empieza por reconocer que su tema 
originario es la vida. Sin embargo el panorama actual se presenta bajo la forma de una 
oposición. Esta oposición parece irremediable. Mostrar que no lo es, sino que sólo lo parece 
es una de las tareas de la destrucción fenomenológica, y ello porque el sentido de la 
fenomenología como destrucción, y la experiencia filosófica originaria de la que depende y 
que la motiva permanecen sepultadas por esta oposición o, mejor dicho, por la creencia de 
que se trata de una oposición originaria, más acá de la cual no cabe ir, y que agota, por así 
decirlo, el campo.  Frente al racionalismo de cuño neokantiano (coincidente, en esto, con la 
fenomenología de Husserl) la filosofía de la vida representada por la llamada filosofía de las 
concepciones del mundo entiende la vida como un irracionalismo, como el lugar de una 
historicidad absoluta. Se entenderá que la idea de "historia" sea un terreno de discordia 
privilegiado, un revelador privilegiado de las líneas de investigación hasta ahora esbozadas. 
Así, tan sólo nos queda pasar a la puesta en práctica concreta del método de la destrucción 
fenomenológica y hacerlo a través del concepto estratégico de "historia". 

 
2ª parte 

 
LA PUESTA EN PRÁCTICA CONCRETA DE LA DESTRUCCIÓN 
FENOMENOLÓGICA (en la 1ª parte de GA 59) 
 

3. LO ANTINATURAL DEL MÉTODO DE LA DESTRUCCIÓN FENOMENOLÓGICA 
 

3.1. Primera inconsistencia del método de la destrucción fenomenológica: la dirección de la 
indicación formal no se gana indicativamente o sobre la relativa exterioridad de la 
“Phänomenologische Diiudication” respecto del movimiento de hermenéutica de la 
facticidad 

 Al echar un vistazo al panorama de la filosofía presente, tal y como el proceder 
hermenéutico aconseja hacer, habremos accedido, todo lo más, a algunos conceptos de vida. 
Sin embargo, no hemos avanzado un solo paso en la determinación de la originariedad de esos 
conceptos en relación al vivir, en la reconducción a su formación en el vivir originario. Una 
primera aparente inconsistencia del método de la indicación formal reside en que, en rigor, la 
dirección de la indicación formal la ofrece un saber sobre el vivir que era precisamente el que 
con la indicación formal teníamos que ganar. La raíz de esta primera inconsistencia del 
método de la indicación formal originará otras inconsistencias.  

 Efectivamente, cuando el decir sobre la vida se las ha con una de sus significaciones 
parciales, que es la de "historia", resulta que el momento decisivo de dirección de las 
indicaciones formales que la polisemia de la palabra "historia" dispara se toma no ya de lo 
que la palabra "historia" ha dado hasta ahora de sí, sino de lo que en GA 58 ya se había 
determinado como el darse originario de cualquier significatividad. Si nos atenemos al texto, 
diremos que se trata, aquí, del último paso de la destrucción fenomenológica. Paso que, por 
cierto, y en un sentido profundo, ya determinaba inadvertidamente los anteriores. Se trata de 



23  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 
 Vida fáctica y significado. La teoría del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenología de la intuición y de la expresión (GA 59) | Pablo Posada Varela 

 
 

	
  

	
  

la llamada Phänomenologische Diiudication. Este último movimiento de la destrucción 
fenomenológica no es más que la expresión de que los movimientos anteriores de la propia 
destrucción no eran del todo aptos para discernir la distancia en relación al origen que la 
inmediata polisemia de la palabra escondía, polisemia que se celaba bajo la Einförmigkeit de 
la palabra. La Phänomenologische Diiudication también revela el hecho desconcertante de 
que todo el movimiento anterior de la destrucción se limita a preparar la aplicación de una 
indicación, la propia del discernimiento fenomenológico, que los propios resultados de la 
destrucción no pueden extraer por sí solos. Así pues, vemos asomar el resultado, incómodo, 
de una relativa exterioridad de la “Phänomenologische Diiudication” respecto del 
movimiento de la hermenéutica de la facticidad. 

 Algo de este problema había dado ya la cara cuando reseñábamos que una reducción 
del significado al acto del significar había de verse concretada en la reconducción -que, en 
rigor, ya no es tanto reconducción cuanto discernimiento- a un modo originario del significar. 
La distancia en relación a esos modos del significar una vez hecha la primera reducción (la 
que, según Heidegger, se le escapa a Natorp, pero no a Dilthey) no es aún suficiente para 
mostrar el modo de su incardinación en el vivir originario. Pero sí vale en cambio como una 
determinada preparación del significado para que sobre él pueda caer el discernimiento 
fenomenológico. Pero ¿qué es en propio el "discernimiento fenomenológico", posible 
traducción de la “Phänomenologische Diiudication”? 
  El discernimiento fenomenológico representa nada más y nada menos que la 
definición de lo que significa ejecutar en sentido originario. Ello era, precisamente, aquello 
que el palidecimiento perdía o reprimía en un estado de latencia que la indicación formal 
levanta ahora, ayudada por un saber sobre la vida que, como hemos visto, no le es del todo 
interno. Por GA 58 sabemos que el ámbito de significatividad en el que la vida se es a sí 
misma originariamente significativa se llama Selbstwelt. Veamos la concreta aparición del 
Selbstwelt en lo que GA 59 llama discernimiento fenomenológico. Para ello retomamos la 
puesta en práctica más concreta y brillante, más grávida de consecuencias -sobre las que 
habremos de detenernos- de la destrucción fenomenológica: la atinente al concepto de 
historia. 
 Si el concepto de historia constituye un punto de enfrentamiento entre las filosofías de 
la vida del presente, se trata de ganar la originaria intuición del concepto filosófico “historia”. 
Algo sabemos ya sobre lo que pueda ser una intuición del concepto historia.  

 En primer lugar, hay que tener en cuenta que “historia” no es un concepto cualquiera, 
sino una palabra que la vida (se) dice sobre algo que le pasa a la vida misma. Así, hay un 
modo de tenérselas el significar con el significado de historia de manera que ese significar 
hace cuerpo con la manera originaria en la que la vida misma se es a sí misma histórica. La 
formación filosófica del concepto historia alude pues la experiencia histórica que la vida tiene 
de sí misma.  

 
3.2. Segunda inconsistencia del proceso de la destrucción fenomenológica: en que el 
sentido originario de historicidad sea el fin de la destrucción 
 Dicho lo anterior, cabe apuntar ya hacia otra inconsistencia suplementaria. 
Efectivamente, la experiencia histórica que la vida tiene de sí misma no es un experienciar 
más, entre otros, sino el modo originario de hacer la vida luz sobre sí misma. El modo en el 
cual la vida se autocomprende originariamente es el de -decía GA 58- una suerte de 



24  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 
 Vida fáctica y significado. La teoría del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenología de la intuición y de la expresión (GA 59) | Pablo Posada Varela 

 
 

	
  

	
  

historicidad inmanente centrada, por lo pronto, en el mundo propio (en el Selbstwelt). Así, 
resulta, que a la luz de la vida, que es historicidad inmanente, nos disponemos a discernir qué 
sentido de la palabra historia es el más originario, y ello con vistas a ganar nada más y nada 
menos que el sentido en el que la vida tiene originariamente historia, es decir, la historicidad 
inmanente de la vida.  
 Haber traído a tema una segunda inconsistencia nos permite cruzarla con la primera de 
tal modo que accedemos a la generalidad de una forma. Esa forma es un modo recíproco o 
quiásmico de estar la facticidad del tematizar en la facticidad de lo tematizado, de ser el tema, 
a la vez, tematizante y tematizado o, en el fondo, una curiosa figura óptica que consistiera en 
ver algo a distancia de tal modo que eso que está visto vale a la vez por la no distancia con la 
que el ver está en relación a sí mismo, siendo esta in-distancia no ya una in-distancia que 
rinde una auto-posesión de sí sino, al contrario, una suerte de vivido originamiento desde un 
origen que siempre nos está a la espalda, y que, con todo, resulta ser aquello que 
vislumbramos o incluso aquel modo de “existir mundo” en el que aspiramos desembocar o 
con el que aspiramos confluir. En resumidas cuentas, el método de la destrucción 
fenomenológica trata de ganar lo originario de la vida. En ese sentido es futurición -una 
futurición que nunca llegará-, pero ganando lo que gana, y en la precisa medida en que 
también el método forma parte de la vida, eso que gana se sitúa de inmediato en una infinita 
retracción, en régimen de pasado transcendental en relación a la facticidad más desnuda de su 
propio ver, y como aquello que lo origina -un origen que nunca ha sido nuestro presente, al 
que nunca podremos remontarnos. 
 Este mismo movimiento se concreta un punto más no bien nos percatamos de que el 
movimiento del sich Zuspitzen auf apunta nada más y nada menos que a lo caracterizado por 
la substantivación de un participio: la Zugespitzheit. Lo cierto es que todos los existenciarios 
de Ser y Tiempo están declinados del mismo modo y, sin embargo, el ver los existenciarios es 
un ver existente, luego también existenciariamente determinado. Pues bien, este movimiento 
no es otro que el de la historicidad misma de la vida tomada en un sentido aún formal, es 
decir, no plenificado por las caracterizaciones concretas de esas puras cuñas, puras formas de 
quiasmo en participio substantivado (y susceptibles de fungir como indicaciones formales) 
que harán de esta historicidad una historicidad auténtica o una historicidad inauténtica. 
Veámoslo a la obra. 
 

 
4. LA DE(CON)STRUCCIÓN FENOMENOLÓGICA DE LOS SENTIDOS DE 
“HISTORIA” 
 

4.1. “Historia” tomada en su concreta indeterminación 
 De la palabra historia asumimos la concreta indeterminación de su polisemia. Esa 
polisemia no la recogemos desde meras definiciones de diccionario, sino a partir de usos en 
los que vivimos el significado de la palabra como, cada vez, distinto. Efectivamente, la 
diferencia en el significado de la palabra ha de retraerse a una diferencia en el significar(nos) 
(y significársenos) la palabra. 

 Heidegger recopila los siguientes posibles usos de la palabra “historia”: 
 



25  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 
 Vida fáctica y significado. La teoría del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenología de la intuición y de la expresión (GA 59) | Pablo Posada Varela 

 
 

	
  

	
  

 1º. Decimos que alguien estudia historia. 
 2º. Decimos que alguien sabe mucha historia. 

 3º. Hablamos también de pueblos o tribus sin historia. 
 4º. En referencia a la vida política decimos aquello de “historia magistra vitae”. 

 5º. Podemos decir también, de una persona, que tiene una historia triste. 
 6º. De nosotros mismos podemos decir que hoy nos ocurrió una extraña historia. 

 
 Un primer momento de la destrucción fenomenológica intenta una explicitación de las 
palabras en dirección a su contexto. Pues bien, este inicio de la destrucción fenomenológica 
ya presupone lo que posteriormente será la aplicación del criterio de discernimiento del que 
antes hemos hablado. ¿En qué sentido? Si el criterio de discernimiento introduce como 
decisiva la referencia al mundo propio, la explicitación del sentido de las palabras en 
dirección a su contexto lo presupone. El significar es pertinente para la elaboración 
fenomenológicamente destructiva del significado toda vez que se trata del significar de un yo 
concreto, que está en situación y cuyo significar está de tal modo fácticamente determinado 
que algo así como el contexto de ese significar no puede sino revestir relevancia. ¿Y qué otra 
cosa sino un contexto es el mundo propio? Precisemos: es ciertamente otra cosa, pero a la que 
no repugna tanto el término contexto cuanto la forma sustantivada con la que lo hemos 
mentado: se trata, antes bien, de una forma de contextuar. 
 

4.2. Del Gehaltssinn al Bezugssinn 
 Una vez esparcida la significación de palabra historia tal como está usada en cada uno 
de los seis sentidos expuestos, se trata de comprender que ese contenido de sentido sólo lo es 
a través de un modo de acceso, que no es otro que el del sentido de la relación que un 
existente concreto, fáctico, e históricamente situado tiene con ese contenido; modo de relación 
que, dicho sea de paso, puede estar más o menos a la altura de la propia facticidad desde la 
que el existente concreto accede a él, es decir, puede dejarse engranar de forma más o menos 
originaria en el modo de ser de la facticidad que el existente que se comporta respecto del 
término historia ya es y no puede no ser. Con "dejarse engranar" queremos decir algo muy 
distinto al engranaje entre dos cosas externas la una a la otra y en relación de partes extra 
partes. El acceso originario al sentido de la palabra historia vale también, en tanto que modo 
de acceso, como modo originario de acceder al sentido de la propia facticidad que se pregunta 
por los modos de acceso originarios. Mentamos, en suma, la facticidad de la propia 
destrucción fenomenológica. 

 No dejarse engranar de forma originaria, es decir, no dejarse engranar el modo de 
relación -el sentido del comportamiento- con la facticidad que ese modo de relación ya es y 
no puede no ser, es cosa que se advierte desde el modo originario de estar fácticamente en el 
mundo. Con esto emerge un problema a que ya hemos aludido, y que genera una dificultad 
metodológica que no podemos seguir escamoteando. Y es que así como hay una 
manifestación de lo originario, también ha de ser en cierto sentido igual de originaria la 
manifestación de lo no originario.  
 Es de suma importancia mostrar de qué modo funciona la manifestación originaria de 
lo no originario, y así, lo que lo hace aparecer y no puede sino hacerlo aparecer como no 



26  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 
 Vida fáctica y significado. La teoría del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenología de la intuición y de la expresión (GA 59) | Pablo Posada Varela 

 
 

	
  

	
  

originario porque desoriginado. Si intentamos para ello una caracterización no heideggeriana, 
diremos que se trata de apercibirse de que la no inmediatez del engranaje mencionado yace, 
en el fondo, en la imposibilidad de un engranaje que no pase por la mediación de un sujeto 
que precisamente no es el sujeto que está originariamente viendo lo no originario como tal. 
El sujeto que está originariamente viendo la no originariedad del significado palidecido es el 
sujeto que comprende que ese significado no puede serle, a él, significativo.  

 La retroducción al sujeto hace que la comprensión de esta no-significatividad sea 
apodíctica por muchas razones. La que metodológicamente tiene más interés para nosotros se 
dejaría expresar de este modo: para que lo significado me fuera significativo yo no tendría 
que ser yo, o mejor dicho, yo tendría que no-ser-pero-siendo la manera de ser yo que tiene 
aquel yo para el que lo no originario sí es “auténticamente” significativo. El engranaje con un 
sentido no originario sólo es directamente posible a través de un yo que encarna una relación 
desoriginada, que empuña el movimiento en un círculo o relieve de la vida que no está en la 
proximidad absoluta con su origen. Ese es precisamente el yo que media en la originaria 
comprensión de la no originariedad. Ese “yo” es el/lo propiamente destruido por la 
destrucción fenomenológica. Nos confiere la posibilidad de intuir originariamente la no 
originariedad, es decir, hacerlo desde el campo de lo originario mismo. Así, el yo que yo soy 
no es ese yo.  

 Pero, el rigor de la destrucción no puede terminar ahí, porque lo que sí tenemos que 
poder ver en su absoluta inmediatez, como un movimiento inmanente a la vida, es el 
desoriginamiento como desoriginamiento desde un yo originario hacia un yo no originario. 
Ese desoriginamiento ha de ser un movimiento que quede en el círculo de la vida, que sea 
comprensible desde la vida misma, y que lo sea sin violencia.  
 Requerimos esta última precisión para abordar con un mínimo de garantías la forma 
propia en que el discernimiento fenomenológico manifiesta la relativa distancia al origen de 
estos distintos modos de significar historia, o de significarse la vida con el concepto historia. 
Todo está en apuntalar ese aporético quiasmo no heideggeriana -es decir, fundamentalmente, 
no heideggerianizante- que habíamos empezado a concretar, y que se refería al modo de 
producirse esta especie de intuición originaria de lo no originario. Podría expresarse 
aduciendo algo de este tipo: “tan claro es que eso es originariamente no originario..., tan claro 
como que ‘yo soy yo’”. 
 Si tratáramos de ordenar el modo de acceso concreto a los significados en yoes (que 
precisamente constituyen otros tantos modos de acceso), los sorprenderíamos dispuestos 
como en un sistema de muñecas rusas, de tal modo que toda accesibilidad a un modo de tener 
un sentido ha de partir necesariamente de la muñeca rusa central, originarse desde ella o, en 
el fondo, ser ella misma la que hace, en sentido estricto, el movimiento, ser ella misma la que 
esencialmente está alentando en todas las demás. Ahora bien, la muñeca rusa del centro 
también es, en otro sentido, la más "grande" por cuanto subsume todo lo que no es ella, toda 
vez que las demás muñecas son o están ahí, y todo lo que es ahí existe. Pues bien, resulta que 
la muñeca rusa central es la única que realmente existe.  

 
4.3. Introducción del sentido de ejecución (Volluzgssinn) 

 Sea como fuere, este juego de muñecas rusas no lo es entre muñecas rusas 
cualesquiera, sino que significa o expresa un movimiento de mi propia biografía. Todas ellas 
las soy... yo. El sentido de referencia de todo comportamiento fáctico ha de quedar a su vez 



27  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 
 Vida fáctica y significado. La teoría del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenología de la intuición y de la expresión (GA 59) | Pablo Posada Varela 

 
 

	
  

	
  

determinado, y precisamente por cuanto es auténticamente fáctico, como sentido de 
ejecución: la incardinación de ese sentido de referencia del comportamiento en la historia del 
ente que lo ejecuta. Ese sentido de ejecución tiene, a su vez, un sentido de temporalización en 
una vida. Una forma originaria de ser es una forma originaria de ser tiempo, y una forma 
originaria de ser tiempo es una forma propia de ser el tiempo que uno es, es decir, el tiempo 
absolutamente falto de anonimato que es una vida referida al único acontecimiento que, según 
piensa Heidegger, sólo yo puedo ser y nadie puede ser por mí: mi muerte. Quede pues 
apuntado que al igual que el método de la destrucción fenomenológica vale para el originario 
tener historia, también vale para el originario tener tiempo. Así pues, el originario tener el 
tiempo que un yo concreto ejecuta es nada más y nada menos que el sentido originario de lo 
que quiere decir “tiempo”, de lo que “tiempo” nos quiere originariamente decir. En cualquier 
caso, el análisis concreto de los sentidos de referencia y finalmente de ejecución de los usos 
de la palabra historia busca reconducirlos a una ponderación mediante el criterio de 
discernimiento fenomenológico explícitamente referido a la estructura formal de un modo de 
ejecución originario. Muy solemnemente nos dice Heidegger: 
 

 “El criterio no puede, a todas luces, ser tomado del exterior sino que debe desprenderse de y junto 
con las tendencias últimas de la problemática fenomenológica. En la medida en que esta última consiste 
en un comprender  destructivo y di-judicativo o dis-cerniente del origen, no cabe duda de que el criterio 
ha de ser motivado de acuerdo con lo que concretamente entendemos como esfera del origen, es decir, y 
por formular las cosas en término mundanales [?]: la existencia de acuerdo con el orden del mundo del sí-
mismo. De ello se sigue, y en el respecto de las ejecutividades, esto:   

 Una ejecución es original cuando, de acuerdo con el sentido que tiene como ejecución de una 
relación al menos en parte auténticamente dirigida hacia el mundo del sí-mismo o mundo propio, exige 
siempre una renovación actual en una existencia según el orden del mundo del sí-mismo, y ello de tal 
suerte que esta renovación, así como su 'necesidad' (la exigencia de renovación), contribuyen a 
conformar la existencia según el orden del mundo del sí-mismo.12 

 La determinación de los sentidos de referencia que sostienen el modo de relacionarse a 
lo mentado con la palabra historia son la preparación de la aplicación del criterio que a que 
acabamos de aludir o, lo que es lo mismo, una antesala hermenéutica, un umbral más acá del 
cual no accedemos aún a lo que el esperado discernimiento sí podrá finalmente surtir. 

 
4.4. Explicitación de los sentidos de referencia del concepto de "historia" 

 1º. La historia en el sentido de una ciencia histórica, antes que hacer referencia a 
contenidos de conocimiento, hace referencia a un modo de acceso a esos contenidos de 
conocimiento. Ese modo de acceso viene determinado por su cientificidad. El modo en el cual 
el yo concreto que se pone a hacer historia accede al contenido de la historia es pues 
historiográfico. La relación a lo histórico no es inmediata, sino que presupone una actitud 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
 12 "Das Kriterium kann offenbar nicht von außen her genommen sein, sondern muß sich aus den letzten 

Tendenzen der phänomenologischen Problematik selbst mitergeben. Sofern sie destruktives und diiudicatives 
Ursprungsverstehen ist, ist das Kriterium in dem bestimmt motiviert, was konkret als Ursprungssphäre 
verstanden wird, nun weltlich [?] gesprochen: das selbstweltliche Dasein. Von da ergibt sich in Beziehung auf 
Vollzüge folgendes: 

 Ursprünglich ist ein Vollzug, wenn er seinem Sinne nach als Vollzug eines genuin selbstweltlich zum mindesten 
mitgerichteten Bezugs immer aktuelle Erneuerung in einem selbstweltlichen Dasein fordert, so zwar, daß diese 
Erneuerung und die in ihr liegende Erneuerungs “notwendigkeit” (Forderung) selbstweltliche Eristenz 
mitausmacht.”. GA59, p.75. 



28  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 
 Vida fáctica y significado. La teoría del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenología de la intuición y de la expresión (GA 59) | Pablo Posada Varela 

 
 

	
  

	
  

teorética, o un ponerse a ser un yo teorético. Supone, si recuperamos la anterior metáfora, una 
muñeca rusa más pequeña que también es, a su vez, más honda: la que se pone en esa 
situación. Así, la relación que el yo concreto tiene respecto de ese ponerse en situación es el 
de un tenerlo a disposición.  

 La actitud teorética es una disposición para un yo concreto viviente, que se tiene a 
disposición, y en la que nos podemos perder, pero que también podemos sencillamente dejar 
atrás y luego retomar sin que en el tramo de facticidad entre el dejar y el volver a tomar sea en 
absoluto relevante13. Este primero de los sentidos resulta adecuarse bastante al criterio de 
discernimiento. No estoy diciendo con ello que se adecue al contenido del criterio de 
discernimiento sino más bien que su forma es adecuada a la aplicación del criterio de 
discernimiento, es decir, que el primer sentido de historia, con todo lo que de no originario 
tiene, parece que manifiesta su no originariedad con una aplastante evidencia, y está ya, como 
de suyo, listo para manifestarse así.  
 Al 2º de los sentidos le pasa todo lo contrario que al 1º en punto a lo que del 1º de los 
sentidos nos ha solicitado. Así, parece en cambio que historia, en el sentido de “saber mucha 
historia”, no es una forma del todo madura para la aplicación del criterio de discernimiento 
fenomenológico. No decimos con ello que el modo de relación a este sentido “objetivo” de 
“historia” no sea originario, sino antes bien que el sentido de relación mismo parece no 
querer aparecer en este uso de la palabra.  
 En efecto, si saber historia es saber cómo han sido realmente las cosas, un saber sobre 
un campo de hechos pasados que los considera tal y como esos hechos han sido en sí mismos, 
este uso de la palabra historia parece querer esconder, en aras del carácter absoluto u objetivo 
al que pretende, cualquier modo de acceso en particular, y con ello la problemática misma del 
modo de acceso como tal, es decir, cualquier sentido de referencia en general. Es más: por 
mor de la objetividad a la que accede, el sentido de referencia o concreto modo de acceso 
pretende no ser ninguno, y ser todos, ser cualquiera o, mejor dicho, valer en y para 
cualquiera. La rocosa idealidad de lo que aquí significa “historia” es el estricto correlato de la 
no pertinencia de una reconducción de esa no-relación con lo histórico a un sentido de 
relación concreto, y menos aún la pertinencia de reconducirlo a un sentido de relación 
ejecutado en el contexto de una vida fáctica dada.  

 Así las cosas, resultará que este sentido de referencia -que, repetimos, parece que no 
gusta en aparecer- no sólo no será el originario, sino que será el menos originario de todos, e 
incluso la expresión misma de lo que hubiera sido la desoriginación más exagerada del 
primero. Punto de llegada, estado de máximo desoriginamiento y, sin embargo -y me cuido en 
señalarlo-, en absoluto esencia de ese desoriginamiento o polo de atracción desoriginante, 
porque eso no puede, y no tiene que poder más que corresponderle a lo originario mismo, es 
decir, a lo que es pulsado desde la muñeca rusa central. 
 De entre los restantes sentidos, uno habrá que es el originario. Los demás no lo son, y 
con todo, pueden claramente verse como desoriginados desde el originario, verse como 
modos de haberse relajado (y, por ende, palidecido) la forma originaria de tener historia. Si el 
sentido de referencia al contenido del comportamiento que nos abría a “historia” en el sentido 
de “ciencia histórica” quedaba inmediatamente manifiesto como no originario, ¿cómo no lo 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
 13 Recordemos lo que más arriba decíamos respecto de Husserl y del quehacer reductivo, perfectamente análogo 

a lo que estamos describiendo ahora. La contracrítica a esta crítica heideggeriana podemos encontrarla en el 
párrafo 5 de la VIª Meditación Cartesiana de Eugen Fink. 



29  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 
 Vida fáctica y significado. La teoría del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenología de la intuición y de la expresión (GA 59) | Pablo Posada Varela 

 
 

	
  

	
  

iba a ser aún más aquel sentido de relación -que no explicitaremos hasta más adelante- que 
me he atrevido a caracterizar como el estado exagerado -aunque oculto- del primero? La 
evidencia será tan patente que parecerá violenta14. Pero esa violencia no es tanto de los 
fenómenos cuanto de la discursividad, o de un modo de ordenar los fenómenos, de 
disponerlos los unos en relación a los otros. Eso nos habrá de ocupar más adelante. 
 3º la historia en el sentido en el que decimos que hay “pueblos sin historia”. Aquí 
mentamos historia en el sentido de tradición. La destrucción fenomenológica orienta su 
consideración desde la pregunta que inquiere sobre el modo en el que esa tradición es tenida 
para que sea realmente tradición. ¿Qué comportamiento con la historia, con el pasado, hace 
que lo propio del sentido de historia como tradición nos sea accesible? 

 Nos interesa encontrar ese modo propio de acceder a lo que se precomprende cuando 
hablamos de tradición. Una buena forma de hacerlo reside en justificar la particularidad de su 
uso. Es bien claro que tener tradición no lleva necesariamente aparejado tener ciencia 
histórica. Ejemplo de ello es la Edad Media. Tampoco significa la relación a un campo 
objetivo de hechos pasados. No diremos tampoco que no tener tradición signifique, 
simplemente, no tener pasado. Los pueblos sin tradición se acuerdan de la caza del día 
anterior, e incluso extraen consecuencias de lo acontecido.  
 Parece entonces que tener tradición es una forma de referencia al pasado. Es decir, no 
un mero tener pasado, sino una manera de engranarse pasado con futuro a través del presente. 
Un modo de hacerlo que precisamente no es recordar la caza del día anterior para saber dónde 
se podrá cazar mañana, que no es pues el vivir día a día que ahí da la cara. No es un vivir en 
un eterno presente sin sentido, sino antes bien un poner el presente en movimiento de una 
determinada manera. 

 “Tener quiere decir: conservar en su existencia propia, a su vez en devenir, lo que ha devenido en 
tanto que lo devenido de ese devenir propio (el tener consigo en el devenir, y el tener siempre de nuevo). 
Conservar la existencia propia en sus realizaciones: cultura (pero, en el fondo, no seguir siendo eso 
mismo que ya ha existido); el ritmo de la existencia propia es en la medida en que hay conservación o, 
para ser más precisos: este ritmo es dicha conservación, va a la par que ella y a ella pertenece. - La 
relación que aquí caracterizamos pertenece pues a lo más íntimo de la propia existencia; no es, en ningún 
caso, un mero conjunto de posturas posibles, algo que se le adhiriese a la existencia desde fuera. 
Precisamente a partir de esta relación singular del tener en tanto que relación inmanente a la existencia - y 
que consiste en conservar y cultivar el pasado propio, y justamente existir en virtud de esa actividad 
misma de conservar - adquiere el término 'historia' su significado determinado".15 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
 14 La estructura de esta "verdad", el modo palmario en que se impone, es algo análogo a lo que en otros trabajos 

hemos caracterizado como una suerte de variación eidética falaz (tipo de variación implícita de la que, 
formalmente, también hace uso el reduccionismo). Véase por ejemplo Pablo Posada Varela, Anatomía del 
quehacer mereologizante (II). El papel de los todos categoriales en la manifestación de relaciones de 
dependencia e independencia en el campo mereológico. Eikasia 47 (enero, 
2013)  http://revistadefilosofia.com/47-12.pdf  

 15 "Haben will ausdrücken: ein im eigenen werdenden Dasein selbst das Gewordene als Gewordenes dieses 
eigenen Werdens Bewahren (im Werden Mithaben und ständig Neuhaben). -Bewahren des eigenen Daseins in 
seinen Leistungen: Kultur (nicht so sehr das darin existent gewesen sein); im Bewahren ist der Rhythmus des 
eigenen Daseins oder dieser ist zugleich mit ein solches Bewahren, das gehört zu ihm.- Die gekennzeichnete 
Beziehung gehört also mit zum innersten Dasein selbst und ist kein bloßer möglicher 
Einstellungszusammenhang, etwas, was dem Dasein nicht äußerlich anhaftet. Von dieser eigentümlichen 
daseinsimmanenten Beziehung des Habens aus -als Bewahren und Pflegen der eigenen Vergangenheit und mit 
diesem Bewahren selbst gerade dasein- gewinnt das Wort “Geschichte” seine bestimmte Bedeutung”. GA59, 
p.53. 



30  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 
 Vida fáctica y significado. La teoría del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenología de la intuición y de la expresión (GA 59) | Pablo Posada Varela 

 
 

	
  

	
  

4º La historia como guía del quehacer político expresa también la relación de un sujeto a 
la historia. Esta relación no requiere del político que se sitúe frente a la historia de modo 
historiográfico. No es ese el modo de acceso requerido para que la historia constituya para él 
una fuente de indicaciones. Pero tampoco se trata de tomar la historia como un catálogo de 
hechos objetivos -tal y como han sido- y del que se extraerían dichas indicaciones. Tampoco 
accedemos a ese sentido de historia desde el fluir de la tradición, y ello merced a dos razones 
sólo aparentemente contrapuestas: 
 1º. La historia a la que el político se refiere no es la historia propia, y ni siquiera tiene 
que ser una historicidad guardada en la tradición propia o en lo que de propio tiene la 
tradición en la que vive. La tradición le es propia al político como individuo de tal o cual 
cultura que la vive desde dentro. No le pasa eso (y no le pasa así) con la historia que considera 
guía para su acción política.  

 2º. Sin embargo, este modo de acceso no tampoco es el de la tradición en un sentido 
distinto. Se trata de un acceder que compromete la vida íntima del político o se actualiza 
desde ella en un modo en el que la tradición no lo hace, porque no lo necesita (hacer) para ser: 
la tradición sólo compromete lo periférico de su vivir interno.  

 El político se relaciona a una historia no propia viendo en ella modos de 
historificación y no sucesos objetivos, y viéndolos de modo inobjetivo, es decir, de manera 
que pueda ganar con ello una familiaridad que a su vez le permita una historificación del 
presente, pero no del presente del político mismo, sino del presente de la situación política. 
Ahora bien, ese movimiento de apropiación por familiaridad sólo puede hacerse desde el 
ponerse a hacerlo que expresamente ha de nacer del presente íntimo del político, cosa que, en 
cambio, no pasa con la tradición o con su modo (y requisitos) de activación. Esto lo 
encontramos claramente expreso en el siguiente texto:  

 
 “Se trata de una relación de familiaridad con un pasado que no le pertenece a uno en propio, pero 
que es señalado en virtud de ciertas tendencias actuales de la existencia, interpretado a la luz de las 
mismas, y que, al mismo tiempo, actúa retroductivamente sobre éstas a modo de 'consejo', confiriéndoles 
así una dirección. Tener se remite al pasado como un pasado que si bien no le es propio a uno, sí que 
goza, a pesar de todo, de una familiaridad acentuada por las tendencias de la existencia actual propia; 
familiaridad que, por lo demás, dirige dichas tendencias motivando así las tendencias actuales de un 
determinado modo.”16 

 

5º He aquí el significado auténticamente originario de historia. No vamos a detenernos en 
la elaboración de su modo de acceso porque, después de todo, es aquel sobre el que se deja 
aplicar más fácilmente el criterio de discernimiento fenomenológico. Por otro lado, lo que 
habíamos avistado como inconsistencia de la destrucción por el hecho de tener por tema la 
historicidad inmanente, luego la propia luz de ese temantizar, dará aquí los frutos de su 
circularidad: el propio criterio de discernimiento quedará retroductivamente enriquecido por 
su aplicación a este sentido de historia. El discernir originario es el de una historicidad 
inmanente, y sin embargo es precisamente eso mismo lo que discernimos.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
 16  "Es ist die Beziehung des Vertrautseins mit eine nichteigenen, durch aktuelle Daseinstendenzen 

ausgezeichneten, von ihnen her gedeuteten und für sie zugleich Leitunggebenden, auf sie “anweisend” 
zurüchkschlagenden Vergangenheit. Haben ist bezogen auf Vergangenheit als nichteigene, aber durch eigene 
aktuelle Daseinstendenzen akzentuiertes und diese leitendes Vertrautsein mit, welches Vertrautsein die aktuelle 
Tendenzen bestimmt motiviert". GA59, p.55. 



31  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 
 Vida fáctica y significado. La teoría del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenología de la intuición y de la expresión (GA 59) | Pablo Posada Varela 

 
 

	
  

	
  

 Permitámonos un breve inciso relativo a la necesaria no relación entre los conceptos 
del método fenomenológico y los fenómenos mismos, y que opone radicalmente el proceder 
fenomenologizante husseliano al proceder hermenéutico heideggeriano. Efectivamente, si hay 
algo que al “fenomenologizar transcendental” -dicho esto en términos husserlianos- repugna, 
hasta el punto de extenuarse en impedirlo, es precisamente lo que acabamos de describir, a 
saber, el desastre arquitectónico que supone dejar que los conceptos del método queden 
condicionados por aquello a lo que ese método da acceso. Del orden de esta típica de 
malinterpretación es la denuncia “solipsista” que tantas veces se ha vertido sobre la 
fenomenología. La fenomenología recibe la denuncia de solipsismo de quienes toman los 
conceptos de la fenomenología -“ego transcendental”, “constitución”- por descripciones de 
entes mundanos, o de procesos mundanos, es decir, de quienes interpretan la fenomenología 
como la interpretó Heidegger. Esa interpretación de los conceptos del método 
fenomenológico -en rigor, lo que abre a los fenómenos como fenómenos- como descripciones 
de lo que es, de lo que se da, es la que conforta la crítica de Heidegger a la fenomenología 
husserliana. Pero resulta que esos conceptos no describen nada mundano. Indican una forma 
de tratar los entes mundanos y los acontecimientos como fenómenos. Son pues, si se quiere, 
indicaciones del fenomenologizar. Exactamente el mismo error de interpretación de la 
fenomenología se comete cuando en nombre del fenómeno de la alteridad del otro (yo) o de lo 
otro en general (lo inconstituible, lo que nos sorprende, lo que se nos impone) se pretende 
renunciar al a priori de correlación, a la reducción, o al concepto de constitución. Resulta que 
son las indicaciones que nos proporcionan esos conceptos las que nos permiten fenomenalizar 
la alteridad del prójimo (o de ciertos acontecimientos) en toda su radicalidad. La idea de 
constitución en y para la subjetividad transcendental está a otro nivel que el fenómeno de la 
alteridad del otro o de un fenómeno refractario a toda previsión. Es el movimiento en el nivel 
previo de los conceptos fenomenológicos lo que permite que la alteridad del otro o de lo otro 
se manifieste en su concreta radicalidad. 

6º El 6º sentido mienta una relación con lo pasado que no tiene que ver con la relación -
desvivida- a los acontecimientos que guarda la ciencia histórica, ni con la fantasmagoría de 
una relación sin relieve, sin densidad auto-expresiva, sin la posibilidad de auto-renovarse, o 
retro-interpretarse que parece esconderse en el segundo significado. No es un mero 
Vorkommnis, sino un Ereignis: no algo que pasa, sino algo que me pasa. Así, a diferencia de 
los significados 3º y 4º parece, en cambio, tener relación con mi vida y sólo con mi vida. Pero 
a diferencia del 5º sentido, parece ser cosa de un día, algo que sólo a mí me pasa, pero que 
pudiera dejar atrás, que no es algo con lo que no tenga que cargar; algo, en suma, de lo que 
me puedo distanciar, y que nada tiene de un acontecimiento que marque mi destino, y con el 
que el resto de mis días hayan de componer recurrentemente. 

 
4.5. Los usos de “historia” según su sentido de ejecución 

1º La aplicación del criterio de discernimiento al primero de los sentidos falla por sus dos 
lados, dado que esa relación teorética no se mueve en el círculo de significatividad del 
Selbswelt, ni tampoco origina una renovación en el Selbstwelt en el sentido de un avivamiento 
de la relación de existencia. 

 Heidegger se plantea a sí mismo una objeción. La objeción trata sobre el modo de la 
renovación. Ciertamente, éste parece vivísimo en ciertas existencias dedicadas a la ciencia. 
Pero la tiranía de esas Lebenstendenzen solidificadas no extrae la fuerza de su pasión (u 
obsesión) más que del propio sujeto individualísmo, en su pasión por ponerse a ser o incluso a 



32  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 
 Vida fáctica y significado. La teoría del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenología de la intuición y de la expresión (GA 59) | Pablo Posada Varela 

 
 

	
  

	
  

creerse un sujeto no concreto sino instalado en una posición teorética. La pasión sólo está en 
ese movimiento, pero no en un punto de fuga interno al objeto mismo del quehacer científico. 
El apetito de absolutez no sólo no es originario, sino que ni siquiera tiene un modo interno 
propio de renovar su desoriginamiento17. Así pues, también respecto de su no originamiento 
es la actitud teórica no originaria. ¿Y cuál si no ésta misma no habrá sido la convicción de 
Heidegger durante toda su vida?: que la ciencia no se valía para explicarse a sí misma su 
propio movimiento, y que nada en el contenido de la propia ciencia podría explicarlo. Que un 
matemático persiga con denuedo determinadas estructuras, y que literalmente se desvele por 
desplegar todas las implicaciones intencionales imbricadas en una determinada idealidad 
matemática, o que un autor de ficción pase lo más claro de sus días (y de sus noches) 
completando sus Phantasiewelten, inventando la historia y genealogía de sus personajes, e 
incluso elaborando la gramática de extrañas lenguas inexistentes... todo ello son fuerzas e 
impulsos que, para Heidegger, no están ni tienen su centro de gravedad en la idealidad misma 
o en la extraña concretud del mundo de fantasía en cuestión. Pues bien, para Husserl sí. Su 
convicción es, en este punto, la radicalmente opuesta a la de Heidegger. 
   Con todo, no podemos por menos de hacernos eco de una consideración que nos 
extraña. ¿Si la reducción existencial de la actitud científica es tan violentamente patente, 
cómo es que Heidegger no sitúa este modo del palidecimiento de la significatividad en uno de 
los círculos de la vida que no son el Selbstwelt? ¿cómo es que la actitud teorética no es 
palidecimiento en el inmediato relajamiento del Selbstwelt, es decir, en el Umwelt o en el 
Mitwelt? Y, con todo, el sujeto que se pone en actitud teorética es también el más literalmente 
fagocitado o más violentamente “contenido” por el contexto de existencia. Literalidad 
violenta, de tan otro sujeto que el sujeto de la ciencia había empezado a ser, sin por ello poder 
separarse un palmo del hecho de ser. 

 Pues bien, esta literalidad18, que es también sorpresa, la volveremos a encontrar en la 
exageración de este palidecimiento del desvivimiento de la actitud teorética que se da en el 
segundo de los sentidos. Lo veremos en el modo en el que queda fácticamente reducido el 
sujeto que sostiene ese sentido de historia. 

2º Es una relación de un sujeto ideal a una totalidad, una relación a una totalidad que no 
ha sido ganada poco a poco, y del modo en el que hemos ido construyendo 
hermenéuticamente las situaciones con arreglo al círculo del comprender. Es un modo de 
habérselas con un tipo de totalidad sin estar en ella, y de tal modo que tenerla es siempre 
tenerla de golpe, y del todo: 
 

 “Este contexto de sentido, cuyo modo de renovación oblitera la existencia según el orden del mundo 
propio o del sí-mismo, es en II un contexto de sentido puramente intelectualizado e idealizado, y que no 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
 17 Precisamente lo que recoge Fink, en el párrafo 10º de su Sexta Meditación Cartesiana titulado “La actividad 

fenomenologizante en tanto predicación” como una de las notas más sorprendentes del movimiento de la 
reducción fenomenológica: incoarse la actividad de la reducción según un Ansatz sin Einsatz, sin el Einsatz -en 
el sentido, aquí no redundante respecto de “Ansatz”, de acervo o bagaje- del lenguaje teórico, y aun de la 
totalidad del lenguaje puesta entre paréntesis. Irrupción incoativa en lo heideggerianamente no originario, es 
decir, en la subjetividad transcendental. Por el contrario, la destrucción fenomenológica heideggeriana toma del 
lenguaje su punto de partida. 

 18 O aquello a lo que más arriba nos hemos referido como una verdad demasiado palmaria, demasiado verdadera 
o un argumento demasiado concluyente. Argumentos y verdades violentas que, en definitiva, hacen uso de una 
suerte de implícita variación eidética forzada y tramposa. He ahí, precisamente, el umbral que jamás se franquea, 
en Husserl, en la fenomenalización de las llamadas "archifacticidades".  



33  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 
 Vida fáctica y significado. La teoría del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenología de la intuición y de la expresión (GA 59) | Pablo Posada Varela 

 
 

	
  

	
  

tiene rigurosamente nada de concreto y de actual. Tan pronto como consideramos el contexto de sentido 
que hemos atribuido a la mencionada abstracción idealizante, éste se nos aparece como un sentido 
teorético a propósito del cual vale también lo que acabamos de decir, de tal suerte que la historia a que 
apunta el sentido II consiste en la ejecución de una relación cuyo carácter teórico está, por así decirlo, 
elevado a la enésima potencia. En este tipo de contextos de ejecución rige algo tan sumamente ajeno a la 
existencia según el orden del mundo del sí-mismo que, en ellos, la existencia se halla precisamente 
aniquilada”19 

 

 La cuestión vuelve a ser si realmente la existencia explica el movimiento del teorizar, 
el movimiento y motivación en el teorizar. Husserl no lo creía. Síntoma de ello es que 
precisamente hay como dos modos del palidecimiento que no parecen reducirse el uno al otro. 
Ser y Tiempo, pero antes el Natorp Bericht interpretará este movimiento de caída como un 
tomarse a sí mismo en los términos del ente.  
3º Al 3º de los sentidos asiste, en su tenérselas con el sentido de “historia”, un modo de 
mantenerse en la Verblassung. Así, y por volver a nuestra metáfora, un modo de generar una 
muñeca rusa pero no tan acabada como la del significado 1º, sino más difuminada. Lo no 
originario no es tanto la tradición como conjunto de contenidos cuanto el atradicionarse o 
entradicionarse. Ahora bien, ese atradicionarse no es, podríamos decir, un sujeto diferente 
del que tiene un Selbstwelt. Dicho de otro modo, representa todavía una disposición al 
Selbstwelt, la posibilidad de volver al Selbstwelt sin violencia a través de una destrucción no 
tan violentamente verdadera (como la de los modos de ejecución correspondientes a los 
sentidos 1º y 2º).  ¿Qué se nos dice del tener ejecutivo del “pasado” que lo tiene como 
tradición? Dejemos hablar al texto: 
 

 “Sin embargo, la renovación del pasado, tal y como se mienta en el caso III, tanto relativamente a la 
comunidad como al mundo del sí-mismo, no sólo no contribuye a constituir la existencia según el orden 
del mundo del sí-mismo sino que, por si no fuera poco, mantiene la existencia actual continuamente a 
distancia de dicha posibilidad, manteniéndola en la órbita de significatividades oriundas del mundo 
entorno y del mundo común; las significatividades propias del mundo del sí-mismo no se hallan presentes 
en su carácter existencial, se limitan, todo lo más, a desempeñar un papel parejo al de las 
significatividades procedentes del mundo entorno. A la ejectutividad de la relación evocada en III 
pertenece, bien es cierto, determinado modo de renovación, pero éste no contribuye a la existencia según 
el orden del mundo del sí-mismo.”20 

 
Heidegger lo expresa también en estos términos: 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
 19 "Dieser Vollzugszusammenhang, dessen Erneuerungsmodus selbstweltliches Dasein abdrängt, ist in II ein 

lediglich gedachter und idealisierter, der überhautp nicht konkret aktuell ist. Sofern man den Vollzugscharakter 
beachtet, der dieser idealisierenden Abstraktion zugeordnet ist, erweist sich dieser wieder als ein theoretischer, 
von dem das eben Gesagte gilt, so daß also das, was in II mit Geschichte gemeint ist, Korrelat eines potenziert 
theoretischen Bezugsvollzugs ist. Mit diesen Vollzugszusammenhängen ist et was gegeben, das  sowenig 
selbstweltliche Existenz mitaus macht, daß vielmehr Existenz gerade zerstört wird." GA59, p 86. 

 20 "Die Erneuerung der Vergangenheit aber, wie sie im Fall III sowohl bezüglich der Gemeinschaft als auch einer 
Selbstwelt gemeint ist, macht nicht selbstweltliche Existenz mit aus, sondern hält aktuelles Dasein gerade in 
einer ständigen Abdrängung von dieser Möglichkeit, hält es gerade an umweltlichen und mitweltlichen 
Bedeutsamkeiten fest; selbstweltliche sind nicht in ihrem existenziellen Charakter da, sondern spielen lediglich 
mit eine Rolle wie umweltliche. Der Vollzug des in III. genannten Bezugs hat zwar einen Erneuerungsmodus, 
aber er ist kein solcher, der selbstweltliche Existenz mitausmacht." GA59, p.82. 



34  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 
 Vida fáctica y significado. La teoría del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenología de la intuición y de la expresión (GA 59) | Pablo Posada Varela 

 
 

	
  

	
  

 “En la medida en que, en el caso III, hallamos, en el ámbito de la relación, y además de un modo de 
renovación, una determinada orientación hacia la existencia actual - aun cuando ésta no se encuentra 
existencialmente relacionada con el mundo del sí-mismo -, el tipo de ejecución en cuestión sí se sitúa más 
cerca de lo originario. 'Más cerca' no ha de tomarse aquí en un sentido espacial, ni tampoco en el de una 
intensidad psíquica; su significado tan sólo se hace inteligible en un movimiento hacia lo originario 
anticipativo y regresivo a un tiempo.”21 

 

4º La relación de familiaridad no está dirigida hacia el Selbstwelt sino hacia una historia 
que no es propia. La renovación se produce en el Um- y en el Mitwelt, es decir, en el lugar 
que recibe la Wirkungsgeschichte de la mano de la familiaridad que ganamos en el trato con 
una historicidad que no es la propia. Sin embargo, este movimiento tiene la dignidad de pedir 
del sujeto cierta actualidad o actuación del Selbstwelt, aunque ello se produzca según una 
motivación que viene de un mundo ajeno y se dirige a un mundo ajeno.  

5º El 5º de los sentidos es el que corresponde al uso de historia que se precomprende 
cuando decimos de alguien que ha tenido una triste historia. El modo de “tener” una relacion 
con el pasado expreso en el 5º de los sentidos corresponde al sentido de ejecución más 
originario, tal y como esta originariedad queda determinada en virtud del criterio de 
discernimiento fenomenológico. Obviamente, como el editor de GA 59 nos indica en la 
contraportada, el sentido originario de la palabra "historia" parece una clara anticipación del 
concepto de historicidad que volverá a aparecer en Ser y Tiempo.  
 Por lo que hace al propósito de la presentación del método de la destrucción 
fenomenológica, ha quedado claro, por alusiones en negativo, que el sentido de historicidad 
que se está precomprendiendo en el 5º de los casos es el más próximo a un modo de ejecución 
originario. Efectivamente, es bien claro que es el Selbstwelt el que ve su pasado 
comprometido. Ese compromiso o auténtica preocupación (Bekümmerung) -dice Heidegger 
en este curso- realimenta la tendencia ínsita en el Selbstwelt y se hace desde el Selbstwelt 
mismo o por iniciativa incoada desde el Selbswelt, y tiene un modo de renovación 
máximamente inobjetivo, constantemente moviente.  
6º Lo siempre y una y otra vez no originario. He aquí otro modo de la no originariedad. 
Un acontecimiento importante pero sólo en tanto en cuanto vale como lo no igual, fundado en 
un apetito de novedad. Heidegger se expresa en estos términos: 

 

 “La caracterización de la ejecutividad del caso VI reviste cierta importancia a efectos de la 
comprensión fenomenológica de la experiencia fáctica del vivir. En la medida en que ésta última decae 
siempre de su origen y siempre palidece en su contenido, las relaciones del tipo de las evocadas bajo VI 
son siempre no originarias. La renovación que está aquí en cuestión - en tanto que hábito, uso, costumbre 
- no es un género de lo originario, sino que se sitúa en una relación enteramente distinta a aquél.”22 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
 21 "Sofern im Fall III neben einem Erneuerungsmodus auch im Bezug ein Mitgerichtetsein auf aktuelles Dasein, 

wenn auch nicht existenziell selbstweltlich, anzutreffen ist, steht der betreffende Vollzug dem Ursprünglichen 
näher. “Näher” ist hier weder räumlich noch auch in der Bedeutung von psychischer Intensität gemeint, sondern 
die Bedeutung wird nur im Vor und Rückgriff auf das Ursprünglichen selbst verständlich". GA59, p.83 

 22 "Die Vollzugscharakteristik für den Fall VI ist mit Rücksicht auf das phänomenologische Verstehen der 
faktischen Lebenserfahrung von Wichtigkeit. Sofern diese immer von ihrem Ursprung abfällt und in ihrem 
Gehalt verblaßt, sind Bezüge wie der unter VI genannte immer nichtursprünglich. Die Erneuerung, die hier in 
Frage kommt -als Gewohnheit, Brauch, Sitte-, ist nicht eine Art des Ursprünglichen, sondern steht ganz anders 
zu ihr." GA59, p.85. 



35  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 
 Vida fáctica y significado. La teoría del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenología de la intuición y de la expresión (GA 59) | Pablo Posada Varela 

 
 

	
  

	
  

 La temporalidad es diferente aquí que en el 5º sentido, donde la novedad estriba el 
modo de renovarse, mientras que aquí tan sólo se cifra en el roce con contenidos distintos, 
pero tomados cuales puros contenidos, y no como la prefiguración ontológica de un modo 
“distinto” de ser, de una auto-renovación del Dasein como pura ejecutividad, como resistencia 
a su auto-interpretación de-cadente según la ontología propia de los “objetos” de nuestro 
cuidado (en el sentido de Sorge).  

 Ahora bien, la historicidad que en el 5º sentido se expresa ¿acaso no habría menester 
de un dejarse mover al albur de un contenido, y ello por constituir aquélla un jainhsqai lacio, 
anti-auto-expresivo, sin densidad, y que, en suma, permitiese la fenomenalización de ese 
contenido, que lo dejara consonar con la rítmica de su propia facticidad? ¿Es realmente 
sostenible pensar que nada hay de las demás Verblassungen en el 5º sentido? Y si no es así 
¿cómo es pensable un movimiento de renovación que no le deba nada a contenidos, i.e. a lo 
que Heidegger llama el Gehaltsinn? 
 

5. UNA HIPÓTESIS CRÍTICA A MODO DE CONCLUSIÓN 
 

 Queremos terminar nuestro texto con una observación polémica que ya ha sido, desde 
luego, entrevista en algunos momentos. Por ejemplo cuando nos hemos referido a la 
inconsistencia de la destrucción fenomenológica. Más recientemente, hemos sugerido que el 
axioma de la destrucción fenomenológica que sostiene que a todo modo de acceso se accede a 
través de su sentido de ejecución tenía algo de violento. Lo tenía en la precisa medida en que 
“sentido de ejecución” supone una determinada ontología que es absolutamente irrelevante a 
la hora de comprender la subjetividad ejecutiva que se las ha con una idealidad. Con ello, no 
quiere en absoluto sugerirse que tal subjetividad no esté en el mundo... pero parece que ese 
estar en el mundo como sistema de dirección de la indicación formal de todo sentido falla a la 
hora de aplicarse a algunos de ellos, de ahí que sugiriéramos que la violencia con la que 
Heidegger mostraba el desoriginamiento de los sentidos 1º y 2º era demasiada: la destrucción 
fenomenológica caía sobre ellos con un exceso de verdad que más bien hacía sospechosa su 
aplicación. 
 Parece que desde los cursos de introducción a la fenomenología a partir de Aristóteles, 
o desde el Natorp Bericht, Heidegger jamás habrá de volver sobre la explicación de ese 
desvivimiento. Ser y Tiempo retoma incansablemente la idea de que la auto-interpretación 
substancialista del Dasein lo aleja decisivamente del modo de ser auténtico. Quisiera 
limitarme a llamar la atención sobre el inmenso poder de este movimiento de auto-
objetivación. Este “poder” Heidegger sólo lo interpretó en términos negativos, como lo que 
nos hacía perder -o no poder ganar inmediatamente- la autenticidad. Sin embargo, basta que 
uno se fije un instante en lo que supone una operación de auto-objetivación, o de 
interpretación de sí como Vorhandenheit para percatarse de que precisamente en la 
descripción de este proceso se juega nuestro destino de existentes y, en suma, la posibilidad 
de descubrir un destino otro que el de existentes arrojados en el mundo. 

 El movimiento de existencia en que uno mismo consiste se interpreta a sí mismo como 
una simple cosa que está ahí. ¿Qué ha hecho consigo mismo el movimiento de la existencia 
para interpretarse así? Tan sólo - se dirá - otro movimiento más de la existencia. Acaso aquel 
que en GA 62 llama Heidegger "Ruinanz": una Verstellung de la facticidad que somos. El 
movimiento se explica por su motivación: al interpretarnos a nosotros mismos como cosas, 



36  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 
 Vida fáctica y significado. La teoría del significado del primer Heidegger a la luz del curso Fenomenología de la intuición y de la expresión (GA 59) | Pablo Posada Varela 

 
 

	
  

	
  

como entes intramundanos, nos descargamos del “peso de la existencia” -expresión que 
aparece repetidas veces en el célebre Natorp Bericht. Esta auto-interpretación cosificante de 
la posibilidad que somos nos libra de tener que asumirla, es decir, nos libra de tener que 
asumir lo que nos pasa como posibilidad nuestra, de interpretar lo que nos pasa como lo que 
(nos) hacemos. 
 La fenomenología transcendental no discute que esta motivación exista. Sólo discute 
que esa motivación sea suficiente para explicar la posibilidad de ese movimiento. En la 
explicación fenomenológica del proceso de auto-objetivación Heidegger está mucho más 
cerca de lo que él hubiera deseado del modo -en ocasiones ridículamente insuficiente por estar 
como ultra-galvanizado- de explicar los fenómenos puesto en práctica por los llamados 
filósofos de la sospecha.  
 El fenómeno de la auto-objetivación de sí como cosa mundana es una posibilidad que 
no queda del todo comprendida por el hecho de su mera motivación existencial. Ese modo de 
huir que practica la existencia se hace a través de un modo de trato consigo que no está en su 
raíz posibilitado por el querer huir sino, a lo más, sólo a posteriori aprovechado, 
implementado. La posibilidad de la auto-objetivación de sí viene dada por el ingreso en una 
holgura que la intrínseca angostura ontológica en que se mueve la analítica existencial no 
puede asumir. La auto-objetivación de sí como cosa del mundo requiere una retracción radical 
sólo desde la cual es posible la re-mundanización de esta retracción deshumanizante en aras 
de una descarga de la responsabilidad existencial. Por eso cabría decir, importando un 
concepto de Marc Richir, que en esa auto-objetivación de la pura movilidad en que consiste 
un proyecto existencial no es una motivación contra-existencial (cual es la necesidad de una 
huida) lo único que se manifiesta. También entre-apercibimos en parpadeo, “en clignotement” 
-que dice Richir- la raíz del movimiento de la propia reducción: quizá una huida más 
originaria. Más originaria  por ser la que originariamente posibilita aquella huida a medias 
consistente en no querer huir del todo de nuestra esencia ontológica: interpretarnos como 
entes, además de ser una huida ontológica, es un huida de la matriz transcendental de la 
posibilidad de esa huida. Una huida de la Huida. 

 Heidegger hubiera querido -nos remitimos a la crítica inmanente a la fenomenología, 
en GA 20- que el movimiento de la reducción quedara también subsumido como un caso más 
de esta operación de huida que se descarga de la existencia, o renuncia, auto-objetivándose 
como cosa del mundo, a ser el ahí del ser. Sólo el inicio de la reducción -un inicio que no es 
nuestro, que no es una posibilidad humana, que no puede ser término de proyecto existencial 
alguno- permite el movimiento de la auto-objetivación, pero no es la auto-objetivación su fin, 
sino aquel, distinto, a su vez, de la existencia resuelta heideggeriana, en que consistiría la 
responsabilidad de permanecer en esa retracción, de ser fiel a su disrupción. Y no es otra la 
raíz fenomenológica de la Razón Práctica, ni ha de sorprendernos que asome precisamente en 
momentos de Sublime fenomenológico. Como tampoco ha de sorprendernos que Heidegger 
permaneciese siempre ajeno a esa dimensión en que la fenomenología de Husserl comunica 
con la razón pura práctica, y es que hay dimensiones radicalmente no existenciales de la, 
digamos, "no-Vorhandenheit" que Heidegger desconocía por completo. En definitiva, algo 
irreductible a la Zuhandenheit así como a las forma in-objetivas de lo existencial (y del 
empuñar el instante de la resolución) parpadea en el exceso u holgura que permite el trance de 
auto-objetivación del Dasein como caso de Vorhandenheit. En el trance de ese cierre que es la 
auto-objetivación desfila en parpadeo otra posibilidad que no es posibilidad eminentemente 
existencial, y donde el sublime fenomenológico confluye con el sublime de la razón pura 
práctica. Ahondar en ello habrá de quedar para otros trabajos. 


