
179  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La filosofía de la ciencia en España durante el siglo XX | Alfredo Marcos 
 
 

	
  

	
  

	
  

La  filosofía  de  la  ciencia  en  España  durante  el  siglo  XX  
Alfredo  Marcos  
Universidad  de  Valladolid    

  
1.- Introducción 

El presente artículo se propone servir como base para historiar el desarrollo de la 
filosofía de la ciencia en España durante el siglo XX. La institucionalización de la filosofía de 
la ciencia en España fue más tardía que en otros países occidentales. Se fragua a partir de los 
años setenta del siglo XX. Podemos decir que fue uno de los frutos del periodo de la 
Transición, durante el cual España se reintegró plenamente a la comunidad internacional, 
también en estos temas académicos. Ello no quiere decir, claro está, que no existiese antes 
filosofía de la ciencia en España. La hubo durante todo el siglo pasado, y en algunos casos de 
un gran nivel. La encontramos en textos filosóficos y científicos. Incluso periodísticos y 
literarios. En consecuencia, dividiremos nuestra exposición en dos periodos. El primero 
abarcará la fase preinstitucional, es decir desde la generación del 98 hasta el último cuarto del 
siglo XX. El segundo se centrará en este último cuarto de siglo, momento de la 
institucionalización e internacionalización de la filosofía de la ciencia española. El primer 
periodo requiere un hilo argumental basado en generaciones y grandes figuras, mientras que 
el relato del segundo estará estructurado por referencia a las instituciones y a las personas que 
las hicieron posibles. 

 
2.- La filosofía de la ciencia en España durante el siglo XX. Etapa preinstitucional 

Ortega desarrolló una potente teoría de las generaciones1 que ha servido de trasfondo 
para la periodización del siglo XX español. Se habla con frecuencia de las generaciones del 
98, del 14, del 27, del 36, de la posguerra y de la democracia. En algunos de los pensadores de 
dichas generaciones encontramos profundas e interesantes reflexiones filosóficas sobre la 
ciencia y la técnica. La última de estas generaciones enlaza ya con la fase institucional, de la 
cual trataremos más abajo. 

 
2.1.- Unamuno y la generación del 98 

El siglo XX en España comienza en realidad en 1898, con la pérdida de las últimas 
colonias, Cuba, Puerto Rico y Filipinas, y la consiguiente sacudida social e intelectual que 
este hecho supuso. Los pensadores del 98 se vieron obligados a pensar la misma idea de 
España, así como su relación con Iberoamérica y Europa. No obstante, la tarea de los 
intelectuales del 98 se puede interpretar también en términos más universales. Según la tesis 
de Pedro Cerezo, no se trataba principalmente de una reacción local ante los llamados 
desastres del 98, sino de una toma de posiciones ante "el mal del siglo", es decir, ante el 
conflicto entre ilustración y romanticismo2. En dicho conflicto se debatían también entonces 
los intelectuales de buena parte de Europa. La tensión entre ambos polos, el romántico y el 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 J. Ortega y Gasset, El tema de nuestro tiempo, Espasa, Madrid, 2003 [edición original, 1923] 
2 Véase P. Cerezo: El mal del siglo. El conflicto entre Ilustración y Romanticismo en la crisis finisecular del 
siglo XIX. Biblioteca Nueva, Granada, 2003. 



180  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La filosofía de la ciencia en España durante el siglo XX | Alfredo Marcos 
 
 

	
  

	
  

ilustrado, afectaba a la relación, no siempre fácil, entre la ciencia moderna y el resto de los 
ámbitos de la vida humana. Pensar dicha tensión significaba, por tanto, pensar filosóficamente 
sobre la ciencia. En esta clave nos llegan las primeras reflexiones sobre la ciencia que se dan 
en España a principios del siglo veinte. 

Entre los miembros de la generación del 98 con interés filosófico por la ciencia 
tenemos que citar a Jorge Santayana (1863-1952). Nació en Madrid, pero se formó y 
desarrolló su carrera académica en los EE.UU. Escribió en la línea del pragmatismo, muy 
influenciado por William James. Su magna obra The Life of Reason (1905-6)3, aborda 
directamente el pensamiento científico en su quinto y último volumen, titulado Reason in 
Science, donde hace énfasis en dos ideas claves, a saber, el carácter hermenéutico de todo 
discurso, incluido el científico, y la unidad de la experiencia, entendida ésta en un sentido más 
pragmatista que empirista. Distingue varios tipos de ciencia y trata cuestiones relacionadas 
con la historia, los objetivos y la validez de la misma, e incluye consideraciones éticas al 
respecto. 

También resultan de interés las reflexiones que se hallan en la obra de varios 
científicos españoles de la época, como Santiago Ramón y Cajal (1852-1954), Leonardo 
Torres Quevedo (1852-1936), Ramón Turró (1854-1926). “El 98 científico” es el nombre 
conjunto que los historiadores han dado a este grupo. Según Pedro Laín4, ellos, más que 
hablar de ciencia, hacen ciencia. Sin embargo, en sus escritos más reflexivos encontramos 
ideas metodológicas y filosóficas de gran valor. Por ejemplo, el texto de Cajal titulado Reglas 
y consejos sobre investigación científica5, contribuyó a la formación de muchos científicos 
jóvenes. 

Pero la figura central de la generación del 98, en lo que a filosofía se refiere, es la de 
Miguel de Unamuno (1864-1936). Constituye un caso paradigmático en cuanto a la tensión 
entre el polo ilustrado y el romántico. Arranca su carrera intelectual con una seria preferencia 
por las posiciones positivistas y favorables a la ciencia, bajo la influencia de Spencer, que van 
derivando después hacia el extremo romántico e irracionalista. Tras una honda crisis, debida 
probablemente a la grave enfermedad de un hijo, su pensamiento giró hacia el desencanto con 
la ciencia y con el llamado progreso. Comenzó a interesarse con más intensidad por el 
problema religioso y existencial. El giro dado por Unamuno significaba también el cambio del 
horizonte europeísta –ciencia y Europa eran conceptos asociados para un español de la época- 
por uno más casticista6. Del sentimiento trágico de la vida (1913), su principal obra filosófica, 
se mueve ya en el ambiente intelectual del romanticismo quijotesco, con apelación a los 
místicos españoles, con uso de claves filosóficas que recuerdan a  Agustín, Pascal, 
Schopenhauer, Kierkegaard, Nietzsche o Bergson, con reconocimiento de la importancia de 
las emociones, en la estela del pragmatismo de James y de Papini. Emociones, voluntad y 
creencia pasan a primer plano respecto a la representación y a la razón científica. Y, en 
cualquier caso, la vida humana es vista como una irremediable, trágica, pugna entre estos dos 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
3; J. Santayana, The life of reason, Prometheus books, New York, 1998 [ed. or. 1905-6]; J. Santayana, La vida de 
la razón, Tecnos, 2005. 
4 P. Laín, La generación del 98, Espasa, Madrid, 1997 [ed. or. 1945]. 
5 S. Ramón y Cajal, Reglas y consejos sobre investigación científica. Los tónicos de la voluntad, Espasa, Madrid, 
2007 [3ª ed. aumentada, 1913, con el título Los tónicos de la voluntad. Reglas y consejos sobre la investigación 
biológica]. 
6 M. Unamuno, En torno al casticismo, Cátedra, Madrid, 2005  [ed. or. 1895] 



181  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La filosofía de la ciencia en España durante el siglo XX | Alfredo Marcos 
 
 

	
  

	
  

planos. Según Laín7, “Unamuno pasó en su mocedad de un cientifismo progresista y 
spenceriano al invariable y bien conocido irracionalismo de su vida restante”. 

La filosofía de la ciencia y de la técnica del Unamuno maduro se expresa en forma de 
novela 8 , de relato de ciencia ficción 9 , de ensayo filosófico 10 , de carta 11 … No es 
condescendiente para con la ciencia, ¿pero quién ha dicho que toda filosofía de la ciencia 
deba serlo? Comienza, en su ensayo Cientificismo, por una la crítica a esta corriente, 
caracterizada por Unamuno como enfermedad de mediocres, pero alcanza incluso hasta el 
odio a la ciencia y a la técnica: “Cuando yo era algo así como spenceriano me creía 
enamorado de la ciencia; pero después he descubierto que fue un error (…) comprendí que 
siempre me había disgustado la ciencia.”. “Yo no le oculto –añade- que hago votos por la 
derrota de la técnica y hasta de la ciencia” 12. Y en este punto podrían acompañarle otros 
intelectuales coetáneos, como Ángel Ganivet (1865-1898), Azorín (1873-1967) o Ramiro de 
Maeztu (1875-1936). 

En esta línea, crítica para con el llamado progreso científico-tecnológico, ha quedado 
para la posteridad una sentencia lapidaria: “Que inventen ellos”. Quizá nunca fue pronunciada 
por Unamuno en estos términos literales, pero si tenemos fórmulas muy próximas en su 
literatura13. Para entender la intención tenemos que ponerla en su contexto, que no es otro que 
el de “la polémica de la ciencia española”. Este debate se arrastraba desde finales del siglo 
XIX. En él intervinieron intelectuales de corte liberal y progresista, muy influidos por la 
tradición krausista14, como Gumersindo de Azcárate (1840-1917), para quienes resultaba 
lamentable el estado de la ciencia en España, o más bien su ausencia, y otros pensadores de 
talante más conservador, como Marcelino Menéndez Pelayo (1856-1912)15, empeñados en 
demostrar la pujanza de la ciencia española. En ambos frentes se veía la ciencia como 
deseable síntoma de progreso. Unamuno terció bruscamente, aceptando que, en efecto, poca 
ciencia habían producido los españoles hasta el momento, pero sin lamentar un ápice tal 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
7 P. Laín, La generación del 98. Espasa, Madrid, 1945 p. 133; Cf. también J. E. Baños, “Cien años de ¡que 
inventen ellos! Una aproximación a la visión unamuniana de la ciencia y la técnica”, Quark, 39-40, 2007, pp. 93-
99; C. París, “El pensamiento de Unamuno y la ciencia positiva”, Arbor, 1952, pp. 11-23; J. A. Maravall, “Las 
transformaciones de la idea de progreso en Unamuno”, Cuadernos Hispanoamericanos, 1987, pp. 440-441. 
8 M. Unamuno, Amor y pedagogía, Alianza, Madrid, 1989 [ed. or. 1902]. 
9 M. Unamuno, “Mecanópolis”, en N. Santiáñez-Tió (ed.), De la Luna a Mecanópolis. Antología de la ciencia 
ficción española (1832-1913), Sirmio-Quaderns Crema, Barcelona, 1995, pp. 369-373 [ed. or. 1913]. 
10M. Unamuno, “El pórtico del templo”, en M. Unamuno Obras completas, vol. III. Nuevos ensayos, Escélicer, 
Madrid, 1968, pp 340-343 [ed. or. 1906]; M. Unamuno, Del sentimiento trágico de la vida, Biblioteca Nueva, 
Madrid, 2006 [ed. or. 1913]; M. Unamuno, “Cientificismo”, en M. Unamuno, Ensayos, vol. 2, Aguilar, Madrid, 
1942-1951, pp. 509-516. [ed. or. 1910]. 
11 M. Unamuno, “Cartas a P. Jiménez Ilundain. Carta XII”, Revista de la Universidad de Buenos Aires, XXV, 
1949. 
12 M. Unamuno, “Cartas a P. Jiménez Ilundain. Carta XII”, Revista de la Universidad de Buenos Aires, XXV, 
1949. Cf. también M. Unamuno, “Mecanópolis”, en N. Santiáñez-Tió (ed.), De la Luna a Mecanópolis. 
Antología de la ciencia ficción española (1832-1913), Sirmio-Quaderns Crema, Barcelona, 1995, pp. 369-373 
[ed. or. 1913]. 
13 M. Unamuno, “El pórtico del templo”, en M. Unamuno Obras completas, vol. III. Nuevos ensayos, Escélicer, 
Madrid, 1968, pp 340-343 [ed. or. 1906]. 
14 El krausismo deriva de las ideas del pensador alemán Karl Christian Friedrich Krause (1781-1832). Sus 
doctrinas, de corte poskantiano y liberal, tuvieron una gran influencia en España, desde su introducción, por 
parte de Julián Sanz del Río (1814-1869), hasta la Guerra Civil (1936-1939). 
15 M. Menéndez Pelayo, La ciencia española : polémicas, indicaciones y proyectos, Imprenta central, Madrid, 
1879, 2ª ed. [ed. digital, 
www.cervantesvirtual.com/servlet/SirveObras/23584063214592740787891/p0000001.htm#I_0_]  



182  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La filosofía de la ciencia en España durante el siglo XX | Alfredo Marcos 
 
 

	
  

	
  

carencia. Apelando con ambigua ironía al principio de división del trabajo, Unamuno 
recuerda que España produce mística, literatura y arte de universal valor. Y que la luz 
eléctrica, invéntenla donde la inventen, funcionará con igual eficacia en cualquier otro lugar. 
Por lo tanto, que inventen ellos, los europeos, los americanos. Nosotros dediquémonos a lo 
que sabemos hacer. Anticiencia y repliegue castizo van aquí de la mano. 

Tal posición encontró pronto escandalizada respuesta en los textos de un joven 
intelectual que encuadramos ya en la generación siguiente, la del 14. Nos referimos a José 
Ortega y Gasset (1883-1955). 

 
2.2.- Ortega y la generación del 14 

La dura polémica entre Unamuno y Ortega se mantuvo entre los años 1906 y 1912. Se 
discutía sobre la ciencia española y también, de modo indisociable, sobre la europeización de 
España. Ortega llegó a acusar a su oponente de “desviación africanista”, y a tildarlo de 
“energúmeno español”. Puede ya verse que Ortega fue mucho más proclive al espíritu 
científico y a la apertura europeísta. La posición de Ortega en la polémica de la ciencia 
española podríamos resumirla así: en España ha habido científicos, pero no ciencia. Sí 
investigadores destacados, solitarios y hasta heroicos, pero no instituciones, ciencia regular y 
cotidiana. Lo que España necesitaba eran instituciones científicas en las que se normalizase 
una actividad que ya era normal en el resto de Europa. 

Esta tarea fue asumida gracias al impulso intelectual procedente de la tradición 
krausista, cuya influencia en España fue enorme, desde mediados del siglo XIX hasta los días 
de la Guerra Civil (1936-9). El polo ilustrado fue ocupado en España durante esta época por 
la tradición krausista, que intentó la regeneración político-social e intelectual de la nación 
mediante la enseñanza y la ciencia. Fruto de esta idea nacieron la Institución Libre de 
Enseñanza (ILE, fundada en 1876), a través de la cual se llevó a cabo una valiosa 
regeneración pedagógica, y la Junta de Ampliación de Estudios e Investigaciones Científicas 
(JAE, creada en 1907), mediante la cual se emprendió la tarea de institucionalización de la 
ciencia que Ortega echaba de menos. La Junta fue presidida en un inicio por Santiago Ramón 
y Cajal. Gracias a la misma llevaron a cabo sus investigaciones científicos de la talla de Pío 
del Río Hortega, Julio Rey Pastor y Blas Cabrera, entre otros muchos. La JAE, precedente del 
actual Consejo Superior de Investigaciones Científicas (CSIC, fundado en 1939), agrupó una 
red de centros, entre los que se cuenta por ejemplo el Instituto Nacional de Ciencias Físico-
Naturales, Museo de Ciencias Naturales, Real Jardín Botánico de Madrid, Estación Biológica 
de Santander, o la reputada Residencia de Estudiantes, por la que pasaron artistas como 
Buñuel, Lorca o Dalí, en convivencia con científicos como Blas Cabrera o Severo Ochoa. En 
la Residencia de Estudiantes pronunció una conferencia Albert Einstein, presentado en ese 
acto por Ortega como “una de las más gloriosas fisonomías de la historia humana” (9 de 
marzo de 1923)16. 

Ortega, pues, asistió a la fase de institucionalización de la ciencia española, y fue uno 
de los impulsores intelectuales de dicho proceso. En Ortega encontramos una profunda 
filosofía de la ciencia y de la técnica, más allá de la polémica sobre la coyuntura española y 
centrada en aspectos mucho más universales. Una de sus más tempranas conferencias llevaba 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
16 Véase también J. Ortega y gasset, “El sentido histórico de la teoría de Einstein”, apéndice a J. Ortega y Gasset, 
El tema de nuestro tiempo, Espasa, Madrid, 2003 [edición original, 1923]. 



183  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La filosofía de la ciencia en España durante el siglo XX | Alfredo Marcos 
 
 

	
  

	
  

por título La ciencia y la religión como problema político (1909)17. Todavía se mueve aquí en 
una cierta atmósfera positivita que busca el reemplazo de la religión por la ciencia como base 
de la cultura. Más adelante encuadraría su filosofía de la ciencia dentro del marco más amplio 
de su pensamiento sobre la modernidad, que el entendía necesitada de crítica y superación. 
Abandona así posiciones típicamente modernas, y con ello abandona su idea juvenil de la 
ciencia como ariete político contra la religión. Su texto En torno a Galileo (1932)18 reflexiona 
sobre la naturaleza de las leyes y ecuaciones de la física y su posible analogía con los modelos 
de cambio histórico. Dicha reflexión se prolonga en otros textos, como Pasado y porvenir 
para el hombre actual19. Pero quizá la idea con más recorrido haya sido la de “la barbarie del 
espacialismo”, que expone en su obra principal, La rebelión de las masas (1930)20. A un 
lector contemporáneo esta idea no puede por menos que recordarle la de ciencia normal en 
Kuhn: “La ciencia experimental ha progresado en buena parte merced al trabajo de hombres 
fabulosamente mediocres […] La razón de ello está en lo que es, a la par, ventaja mayor y 
peligro máximo de la ciencia nueva […]: la mecanización. Una buena parte de las cosas que 
hay que hacer en física o en biología es faena mecánica de pensamiento […] es posible dividir 
la ciencia en pequeños segmentos, encerrarse en uno y desentenderse de los demás. La 
firmeza y exactitud de los métodos permiten esta transitoria y práctica desarticulación del 
saber” 21 . Efectivamente, esta fase es entendida como transitoria y necesariamente 
interrumpida por otras de trabajo científico más creativo, abarcador y radical: “La ciencia –
afirma Ortega- está mucho más cerca de la poesía que de la realidad […] su función en el 
organismo de nuestra vida se parece mucho a la del arte”22. 

También en filosofía de la técnica hizo Ortega aportaciones originales. Algunos de sus 
textos, como Meditación de la técnica (1939)23 y El mito del hombre allende la técnica 
(1952)24, constituyen aun hoy día, junto con las páginas de Heidegger tituladas La pregunta 
por la técnica (1953)25, uno de los pilares clásicos de la disciplina. Ortega sitúa la técnica en 
ellos como un rasgo antropológico básico y definitorio: “El hombre, en una medida creciente, 
es un ser técnico”. Tanto la reflexión sobre la ciencia como sobre la técnica están enmarcadas 
en una preocupación filosófica constante por la modernidad y su superación.  

Por último, hay que señalar que Ortega impulsó la fundación de la Revista de 
Occidente (1923), de la que fue director hasta 1936, y que ha constituido, desde sus días, un 
foro de debate y exposición de las corrientes intelectuales más innovadoras y un lugar de 
encuentro cultural en el que ha tenido siempre cabida el pensamiento filosófico sobre la 
ciencia. Por ejemplo, Bertrand Russell publicó en sus páginas, en 1931, un artículo sobre el 
panorama científico coetáneo. 

La conexión con Bertrand Russell se da también en el caso de otro destacado filósofo 
de la generación del 14, Eugenio d’Ors (1882-1954), quien, en 1920, invitó al británico a 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
17 J. Ortega y Gasset, “La ciencia y la religión como problema político”, en J. Ortega y Gasset, Discursos 
políticos, Alianza, Madrid, 1990 [conferencia pronunciada el 2 de diciembre de 1909]. 
18 J. Ortega y Gasset, En torno a Galileo, Espasa, Madrid, 1996 [ed. or. 1932] 
19  J. Ortega y Gasset, Pasado y porvenir para el hombre actual, Revista de Occidente, Madrid, 1962 
[conferencias pronunciadas entre 1951 y 1954] 
20 J. Ortega y Gasset, La rebelión de las masas, Espasa, Madrid, 1976 [ed. or. 1930]. 
21 J. Ortega y Gasset, La rebelión de las masas, Espasa, Madrid, 1976, pp. 141-144 [ed. or. 1930]. 
22 J. Ortega y Gasset, Ideas y creencias, Revista de Occidente, Madrid, 1977, pp. 22-28 [ed. or. 1940]. 
23 J. Ortega y Gasset, Meditación de la técnica, Revista de Occidente, Madrid, 1957 [ed. or. 1939]. 
24 J. Ortega y Gasset, “El mito del hombre allende la técnica”, en J. Ortega y Gasset, Meditación de la técnica y 
otros ensayos sobre ciencia y filosofía, Alianza, Madrid, 1982, [ed. or. 1952] 
25 M. Heidegger, Die Technik und Die Kehre, Neske, Pfullingen, 1962 [ed. or. 1953]. 



184  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La filosofía de la ciencia en España durante el siglo XX | Alfredo Marcos 
 
 

	
  

	
  

impartir conferencias en Barcelona sobre el atomismo lógico. Ambos coincidían en la 
necesidad de acercar filosofía y ciencia, aunque diferían en cuanto a la importancia que d’Ors 
daba a la integración entre razón y vida26. El aspecto activo y práctico de la ciencia, más que 
su estructura lógica, estuvo siempre presente en d’Ors, pensador muy influido por el 
pragmatismo. Aun así, llegó a la conclusión de que la ciencia no podía explicarse sólo como 
acción utilitaria. La acción científica es algo más; después de quitar todo lo que hay en ella de 
utilitario, queda todavía un residuo. Ese residuo tiene, según él, carácter lúdico y estético. 
Estas ideas aparecen en el texto titulado El residuo en la medida de la ciencia por la acción27. 
Apelaba este autor a una noción de racionalidad que, incluso en ciencia, va más allá de la pura 
razón científica, se trata del seny (palabra catalana que significa algo parecido a sensatez o 
sentido común). Y, con todo, la razón es sólo una parte de nuestro saber y de nuestra vida, 
aunque la ciencia y la filosofía –sugiere irónicamente- pretendan mantener esta verdad en 
secreto28.   

Citemos, por último, los nombres de dos científicos que suelen inscribirse dentro de la 
generación del 14 y que mostraron en sus obras una cierta inclinación filosófica. Nos 
referimos a Gregorio Marañón (1887-1960) y a Blas Cabrera (1878-1945). Marañón fue, 
además de un eminente médico e investigador de la medicina, un humanista polifacético. 
Cultivó lo que hoy llamaríamos medical humanities con talante histórico y ensayístico, así 
como con un gran nivel literario29.  Por su parte, el físico de prestigio internacional Blas 
Cabrera difundió en España la relatividad einsteniana30  y desde 1920 se prodigó en 
conferencias sobre filosofía e historia de la ciencia. 

 

2.3.- Zubiri y la generación del 27 
La generación del 27 se caracterizó por una producción poética de altísimo nivel 

(Salinas, Lorca, Hernández, Alberti, Guillén, Aleixandre, Cernuda…), siempre en la intención 
de encontrar terrenos intermedios entre el románticismo exaltado y el frío clasicismo. En 
filosofía, sin duda, la figura central fue Xavier Zubiri (1898-1983). Fue discípulo de Ortega 
en la Universidad de Madrid. También estudió en Alemania con Husserl y Heidegger y en 
París con el físico Louis de Broglie. A su regreso a España solicita la excedencia por 
desacuerdo con el modelo universitario de la época franquista. A partir de ese momento 
desarrolla su actividad a través de cursos privados a los que asisten unos pocos y fieles 
discípulos. En dichos cursos presta gran atención al pensamiento científico. Uno de los 
motivos clave en la filosofía de Zubiri fue el concepto de realidad. Trató de elaborar una 
nueva concepción de la realidad alejada tanto del subjetivismo moderno como del llamado 
realismo ingenuo. En la edificación de su nuevo realismo consideró que la ciencia era un 
aliado esencial de la filosofía, que ambas no pueden darse la espalda, sino que están llamadas 
a una estrecha colaboración como vías de conocimiento de lo real. Uno de sus cursos (1945-
46) lo tituló Ciencia y realidad: introducción al problema de la realidad. “Toda filosofía 
necesita de las ciencias –afirmaba Zubiri-; toda ciencia necesita de una filosofía. Son dos 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
26 J. Nubiola y M. Torregrosa, “El pensamiento catalán de Eugenio d’Ors”, en M. Garrido et al (eds.), El legado 
filosófico español e hispanoamericano del siglo XX, Cátedra, Madrid, 2009, p. 301. 
27 E. D'Ors, "El residuo en la medida de la ciencia por la acción", Boletín de la Institución Libre de Enseñanza, 
33, 1909, pp. 187-191. 
28 E. D’Ors, El secreto de la filosofía, Tecnos, Madrid, 1998 [ed. or. 1947]. 
29 G. Marañón, Crítica a la medicina dogmática, Espasa-Calpe, Madrid, 1950. 
30 B. Cabrera, Principio de relatividad, en edición facsímil con presentación de J. M. Sánchez Ron, Alta Fulla 
Editorial, Barcelona, 1986 [ed. or. 1923]. 



185  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La filosofía de la ciencia en España durante el siglo XX | Alfredo Marcos 
 
 

	
  

	
  

momentos unitarios de la investigación”. Entiende ambas empresas como colaborativas, 
imbricadas, pero no idénticas. La realidad según Zubiri es abierta y múltiple. Corresponde a 
las ciencias “investigar las notas o caracteres propios de cada orden de cosas reales”. La 
filosofía investiga “el carácter mismo de realidad” de dichas cosas31. Zubiri llega, pues, a la 
filosofía de la ciencia desde el problema filosófico de la realidad, pero ofrece una vía de 
justificación del realismo científico. Por otra parte, son muchas las páginas que dedica a 
reflexionar sobre la situación contemporánea de la física y la biología, ya desde sus escritos 
más tempranos32. También tiene textos de filosofía de la técnica que hoy podríamos 
considerar casi premonitorios: “Nuestra técnica no solamente hace cosas artificiales […] Lo 
grave de la técnica actual es justamente al revés: que hace cosas naturales. Produce 
artificialmente electrones. Produce artificialmente moléculas: está a punto de producir la 
síntesis, sino de un ser vivo, por lo menos del elemento esencial del ser vivo”33. 

En el entorno cronológico de la generación del 27 cabe citar también al eminente 
físico Julio Palacios (1891-1970), quien escribió sobre teoría cuántica, sobre la teoría de la 
relatividad y los conceptos conexos de espacio y tiempo, así como sobre la relación entre 
física y biología. 

A partir de esta época, el desarrollo de la filosofía de la ciencia en España, al igual que 
el resto de la vida cultural y académica, se vio afectado por una dura Guerra Civil y una difícil 
posguerra. Ortega relata en su escrito En cuanto al pacifismo34 la tensión de los días de la 
guerra, que él vivió en primera persona y que le obligó a buscar la senda del exilio. La 
tradición en las cátedras se vio interrumpida. Algunos pensadores, como el propio Zubiri, se 
retiraron a una especie de exilio interior, otros se exiliaron en diferentes países sobre todo de 
Europa e Iberoamérica. Es el caso, por ejemplo, de Juan David García Bacca (1901-1992). 
Supuso su obra temprana una primera introducción en el ámbito hispanohablante de la nueva 
lógica y de la filosofía analítica35. Llegó a impartir clases de lógica y filosofía de la ciencia en 
la Universidad de Barcelona (1932-6) y mantuvo contacto intelectual con Reichenbach. Este 
proceso de introducción de la nueva lógica y filosofía de la ciencia quedó frustrado en España 
por la Guerra Civil. García Bacca se exilio en Quito, después en México y finalmente en 
Venezuela. El propio autor cambió la orientación de su filosofía hacia posiciones más 
hermenéuticas e historicistas. No obstante, pervivió en él el interés por la filosofía de la 
ciencia, así como el interés por retomar contacto con los lectores españoles de esta materia. 
Esto fue posible durante el breve lapso de tiempo que duró la primera época de la revista 
Theoria, (1953-1955). Más tarde aparecerían textos suyos sobre filosofía de la ciencia en la 
segunda época de Theoria (refundada en 1985), y también en la revista Teorema (fundada en 
1971). Finalmente, una buena parte de su obra ha conocido reediciones recientes en España 
gracias a la editorial Anthropos. Cabe destacar, en relación con la filosofía de la ciencia y de 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
31 X. Zubiri, Escritos menores, Alianza, Madrid, 2006, pp. 323-324. 
32 Puede verse X. Zubiri, Naturaleza, historia, Dios, Alianza, Madrid, 1994 [ed. or. 1944], donde aparece un 
capítulo dedicado a la nueva física: “La idea de naturaleza: la nueva fisica”. 
33 X. Zubiri, Sobre la persona, curso de cinco lecciones impartido en 1959, lección 1, folio 26. Publicado 
parcialmente en Sobre el hombre, Alianza, Madrid, 1986, y en Siete ensayos de antropología filosófica, 
Universidad de Santo Tomás, Bogotá, 1982. 
34 J. Ortega y Gasset, “En cuanto al pacifismo”, en La rebelión de las masas, Revista de Occidente, Madrid, 37ª 
edición, 1963, pp. 275-315 [ensayo publicado originalmente en julio de 1938 en la revista británica The 
Nineteeth Century]. 
35 J. D. García Bacca, Introducción a la lógica moderna, Labor, Barcelona, 1936. 



186  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La filosofía de la ciencia en España durante el siglo XX | Alfredo Marcos 
 
 

	
  

	
  

la técnica: Historia filosófica de la ciencia36, Elogio de la técnica37 y Ciencia, Técnica, 
Historia y Filosofía38. 

Otros muchos siguieron parecido camino de exilio. Este movimiento modificó también 
el rumbo del pensamiento filosófico en los distintos países iberoamericanos que acogieron a 
los exiliados españoles. Particularmente numeroso y prestigioso fue el exilio español en 
México, con autores como José Gaos (1900-1969), Joaquín Xirau (1895-1946), Eduardo 
Nicol (1907-1990) o Adolfo Sánchez Vázquez (1915). 

En resumen, la filosofía de la ciencia hasta la Guerra Civil estuvo marcada por la 
herencia del siglo XIX. Herencia que incluye i) la llamada polémica de la ciencia española, ii) 
la influencia más que notable del krausismo y del positivismo, así como iii) la tensión entre el 
talante romántico y el ilustrado, conocida como el “mal del siglo”. A partir de esta herencia, 
los más destacados pensadores españoles, una buena parte de ellos influenciados por el 
pragmatismo y el vitalismo, vieron la necesidad de integración entre la ciencia y la vida, 
mostraron la voluntad de salir dignamente de la modernidad dicotómica. En términos 
universalmente entendibles, diríamos que la Guerra Civil interrumpió el viaje desde el 
krausismo y el positivismo hacia el pragmatismo y el vitalismo que había emprendido el 
pensamiento científico en España. 

 

2.4.- Marías, Ferrater y la generación del 36 
El rasgo definitorio de la generación llamada del 36 es que sus miembros vieron 

interrumpida su etapa de formación académica por la contienda civil. Por ejemplo, Julián 
Marías (1914-2005), quizá el más destacado filósofo de su generación, fue encarcelado 
durante dos meses al finalizar la guerra. Fue el discípulo más próximo y fiel de Ortega. Se 
mantuvo al margen de la universidad durante el largo periodo franquista, viviendo de sus 
traducciones, conferencias y escritos. Algunos de ellos conocieron una gran difusión, como 
por ejemplo su Historia de la Filosofía39, numerosas veces reeditada. Su pensamiento nace 
del raciovitalismo de Ortega, de la influencia de Unamuno y Zubiri y de la corriente 
regeneracionista presente, por ejemplo, en la Institución Libre de Enseñanza. Intenta 
compatibilizar estas raíces intelectuales con un catolicismo de corte liberal. Encontramos en 
su obra referencias de interés a la realidad tecnológica. En Los Estados Unidos en escorzo40 
señala el impacto social de la misma. Especialmente dedicado a la reflexión sobre la técnica 
es su escrito “La energía y la realidad del mundo” (1960), incluido en El tiempo que ni vuelve 
ni tropieza41. En La justicia social y otras justicias42, aparecen dos ensayos sobre filosofía de 
la técnica: “La técnica: ¿humanización o deshumanización?” y “¿Una sociedad no 
nuclear?”43. Citemos, por último, el ensayo titulado Cara y cruz de la electrónica44, escrito a 
petición del Plan Nacional de Electrónica e Informática. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
36 J. D. García Bacca, Historia filosófica de la ciencia, 1963, UAM, México. 
37 J. D. García Bacca, Elogio de la técnica, Anthropos, Barcelona, 1986 [ed. or. 1968] 
38 J. D. García Bacca, Ciencia, Técnica, Historia y Filosofía, Anthropos, Barcelona, 2006 [ed. or. 1966; ed. 
electrónica: http://www.garciabacca.com/libros/cienciatec.html]. 
39 J. Marías, Historia de la Filosofía, Alianza, Madrid, 2008 [ed. or. 1941]. 
40 J. Marías, Los Estados Unidos en escorzo, Emecé, Buenos Aires, 1956 y Revista de Occidente, Madrid, 1956. 
41 J. Marías, El tiempo que ni vuelve ni tropieza, Edhasa, Barcelona, 1964. 
42 J. Marías, La justicia social y otras justicias, Espasa Calpe, Madrid, 1979. 
43  Véase F. Saenz Ridruejo, “Julián Marías y la técnica”, Cuenta y Razón, 141,   
www.cuentayrazon.org/revista/pdf/141/Num141_021.pdf, consultado el 18 de agosto de 2010. 



187  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La filosofía de la ciencia en España durante el siglo XX | Alfredo Marcos 
 
 

	
  

	
  

El otro gran punto de referencia filosófica dentro de los autores del 36 fue, sin duda, 
José Ferrater Mora (1912-1991), cuyo monumental diccionario sigue siendo la más 
importante obra de consulta filosófica escrita en nuestra lengua. Al finalizar la guerra, en 
1939, José Ferrater emprendió un largo exilio hasta el final de sus días. Se estableció a partir 
de 1947 definitivamente en Estados Unidos. Sin embargo, nunca perdió el contacto con la 
comunidad filosófica española e hispanohablante. Fue, como Ortega en su día, un maestro en 
la lejanía, pero maestro efectivo. Al margen del diccionario, la obra de Ferrater tiene un 
innegable peso intelectual y contribuyó muy directamente a la introducción de la tradición 
analítica en los países de habla hispana. Su libro Cambio de marcha en filosofía45 constituye, 
en efecto, un momento de inflexión en este sentido, aunque ya desde fecha tan temprana 
como 1948 disponemos de un artículo de Ferrater en español dedicado a la presentación del 
Tractatus de Wittgenstein46. Con todo, Ferrater no perdió de vista la tradición más cercana: 
dedicó sendos ensayos a Unamuno y a Ortega47,  y trató de llevar el pensamiento de estos al 
mundo anglosajón. Su conocimiento enciclopédico de la historia de la filosofía y de la 
filosofía contemporánea fue compatible con la creación de un punto de vista original 
caracterizado por el término integracionismo48. En esencia se trata, en lo ontológico, de un 
materialismo emergentista en cuatro niveles (físico, orgánico, social y cultural), combinado, 
en lo epistemológico, con un realismo crítico. 

Intelectual relevante de la misma generación fue también Enrique Tierno Galván 
(1918-1986), catedrático de derecho político desde 1948 y político socialista en los días de la 
Transición. Fue privado de su cátedra en 1965 por apoyar protestas estudiantiles, y repuesto 
en la misma en 1976. Fue él quien tradujo por primera vez al español el Tractatus de 
Wittgenstein49. La lectura que hace Tierno de Wittgenstein está más próxima a la que hicieron 
en su día los neopositivistas que a la intención propia del filósofo vienés. También se le debe 
a Tierno la dirección de la colección Estructura y función. El porvenir actual de la ciencia, 
publicada por la editorial Tecnos desde principios de los 60. A través de ella llegó a la 
universidad española buena parte de la tradición analítica, así como los libros de filosofía de 
la ciencia más destacados del panorama internacional, como algunos títulos de Reichenbach, 
Popper o E. Nagel. La aproximación al pensamiento científico de Tierno estuvo motivada 
sobre todo por el objetivo de criticar la metafísica. El otro eje de su pensamiento, junto a la 
tradición positivista y analítica, venía dado por el marxismo. Reflexionó, en Razón mecánica 
y razón dialéctica50, sobre la posible integración de ambas tradiciones. En la España de la 
época, tal movimiento intelectual conectaba necesariamente con la estrategia político-
universitaria: la tradición analítica y la dialéctica marxista eran percibidas entonces como las 
alternativas al pensamiento metafísico instalado en la universidad. 

Uno de los representantes de este pensamiento fue Leopoldo-Eulogio Palacios (1912-
1981). Se educó en la tradición liberal y laica de la Institución Libre de Enseñanza, estudió 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
44 J. Marías, Cara y cruz de la electrónica, Espasa Calpe, Madrid, 1985. 
45 J. Ferrater Mora, Cambio de marcha en filosofía, Alianza, Madrid, 1974. 
46 J. Ferrater Mora, "Wittgenstein o la destrucción", Obras selectas , vol II, Revista de Occidente, Madrid 1967, 
pp. 225-235 [ed. or. 1948] 
47 J. Ferrater Mora,Unamuno: A Philosophy of Tragedy, University of California Press, Berkeley, 1962 [ed. or. 
en español, 1944]; Ortega y Gasset: An Outline of his Philosophy, Bowes & Bowes, Londres, 1956. 
48 J. Ferrater Mora, El ser y la muerte: bosquejo de filosofía integracionista, Madrid, Aguilar, 1962; De la 
materia a la razón, Alianza, Madrid, 1979. 
49 L. Wittgenstein, Tractatus Logico-Philosophicus, Revista de Occidente, Madrid, 1957. Traducción de Enrique 
Tierno Galván. 
50 E. Tierno Galván, Razón mecánica y razón dialéctica, Tecnos, Madrid, 1969. 



188  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La filosofía de la ciencia en España durante el siglo XX | Alfredo Marcos 
 
 

	
  

	
  

con Ortega y Zubiri, y se licenció junto a Julián Marías. En plena época republicana, en 1931, 
sufrió una profunda conversión hacia el catolicismo. Desde 1944 desempeño la cátedra de 
lógica de la Universidad de Madrid, en la que sucedió al socialista Julián Besteiro. En 1962 
publica su Filosofía del saber51, texto de ambición panorámica, en el que trata de clasificar de 
modo orgánico la diversidad de las ciencias y de las técnicas. Utiliza como base filosófica 
para esta tarea la clásica doctrina tomista de los grados de abstracción.  

Como en anteriores generaciones, también en esta encontramos filosofía de la ciencia 
diseminada en textos de científicos de primera línea, como es el caso de Pedro Laín Entralgo 
(1908-2001) y Severo Ochoa (1905-1993). El primero, médico y ensayista, desempeño desde 
1942 la cátedra de historia de la medicina en la Universidad de Madrid, de la que llegó a ser 
rector hasta su dimisión en 1956. Recibió la influencia filosófica de Ortega y Zubiri, de quien 
se consideró discípulo. Desarrolló una antropología médica y filosófica científicamente 
informada, influida por Cajal, Marañon y von Weizsäcker, en la que incorporó ideas 
procedentes de la biología evolutiva y de la neurología52. Por otra parte, algunos de sus textos 
pueden ubicarse en el territorio de la filosofía de la medicina53. 

Severo Ochoa trabajó como investigador en Alemania, Inglaterra y Estados Unidos, si 
bien su carrera se inició en la Residencia de Estudiantes y la Junta de Ampliación de Estudios. 
Ganó en 1959 el Premio Nobel por sus investigaciones sobre síntesis de ácidos nucleicos. 
Regresó a España definitivamente en 1985 para incorporarse el Centro de Biología Molecular 
que lleva su nombre. Su obra y su prestigio incentivaron en España la reflexión filosófica 
sobre las ciencias de la vida, así como la difusión pública de la revolución genética producida 
en la segunda mitad del siglo pasado54. 

A caballo entre dos generaciones tenemos la figura de otro científico con intereses 
filosóficos, se trata de José Luis Pinillos (1919-), psicólogo y catedrático de esta materia en la 
Universidad de Madrid hasta 1986. En sus publicaciones55 abordó con frecuencia aspectos 
metodológicos y epistemológicos, referidos, como es natural, especialmente a la psicología, 
pero sin renunciar a una reflexión filosófica más general. En ella hace una valoración crítica 
de la ciencia y considera la necesaria integración de la misma con la perspectiva histórica y 
humanista. La crítica al cientificismo, entendido como fe en la ciencia, le lleva a formular 
también una crítica a la modernidad y un diagnóstico de fin de época56. 

 
2.5.- La generación de la postguerra 

Pertenecen a esta generación los pensadores que cumplieron su etapa formativa 
durante la postguerra. Asumieron la tarea de abrir la filosofía española a las corrientes de 
mayor influencia internacional durante la Guerra Fría: fueron los introductores en la 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
51 L. E. Palacios, Filosofía del saber, Gredos, Madrid, 1974 [ed. or. 1962]. 
52 P. Laín Entralgo, Qué es el hombre: evolución y sentido de la vida, Ediciones Nobel, Oviedo, 1999.  
53 P. Laín Entralgo, La medicina actual, Seminarios y Ediciones, Madrid, 1973; Antropología médica para 
clínicos, Salvat, Barcelona, 1984; Historia universal de la medicina, Masson, Barcelona, 1998; El médico y el 
enfermo, Triacastela, Madrid, 2003. 
54 S. Ochoa, La emoción de descubrir, Real Academia de Medicina y Cirugía de Murcia, Murcia, 1980. Véase 
también: A. Gandía, El pensamiento científico de Severo Ochoa y correspondencia científica, Fundación Ramón 
Areces, Madrid, 1997. 
55 J. L. Pinillos, Introducción a la psicología contemporánea, CISC, Madrid, 1962; La mente humana, Salvat, 
Barcelona, 1969. 
56 J. L. Pinillos, El corazón del laberinto, Espasa, Madrid, 1997. 



189  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La filosofía de la ciencia en España durante el siglo XX | Alfredo Marcos 
 
 

	
  

	
  

universidad española del marxismo y de la filosofía analítica. Inexorablemente, pues, la 
filosofía de la ciencia empezó a hacerse desde estas dos perspectivas. La neoescolástica 
tomista que había dominado en las dos décadas posteriores a la Guerra Civil pasó a un 
segundo plano. Y no llegó a recuperarse la corriente más originalmente española, la que 
intentó pensar la integración de ciencia y vida a través del magisterio de Unamuno, Ortega y 
Zubiri. La Guerra Civil, como dijimos, frustró esta empresa. Dicha corriente permaneció al 
margen de la universidad franquista, y tampoco encontró buen acomodo en la universidad 
tardo y postfranquista, cuando las tendencias venían marcadas por el marxismo y la filosofía 
analítica.  

Así pues, encontraremos interesantes ideas sobre filosofía de la ciencia en pensadores 
de corte marxista, como Gustavo Bueno (1924-). Aunque quizá el término que mejor 
identifique su filosofía sea el de materialista. Su teoría del cierre categorial constituye una 
original conceptualización de la ciencia que incluye perspectivas pragmáticas y coherentistas 
(“verdad como identidad sintética”)57. En realidad, el núcleo de la filosofía de Bueno es una 
filosofía de la ciencia original y erudita, o, para ser más exactos, una gnoseología de la 
ciencia. El hecho de que frecuentemente no sea percibido como tal se debe a su falta de 
visibilidad internacional. El pensamiento de Bueno ha permanecido al margen de las 
corrientes dominantes en la disciplina, quizá por un uso idiosincrático del vocabulario y de los 
formalismos. 

En la tradición marxista se ubica, asimismo, José Sacristán (1925-1985). Fue durante 
el último franquismo uno de los intelectuales comunistas de referencia en la universidad 
española. Estudió lógica y filosofía de la ciencia en Alemania e impartió metodología de la 
ciencia, a su regreso, en la Universidad de Barcelona. Impulsó en 1951 la reorientación de la 
revista Laye, en la que, junto a textos literarios y políticos, tuvieron cabida textos de 
filosóficos, así como la colección Zetein de la editorial Ariel, que también prestó atención a 
esta materia, con la edición de traducciones de Quine. Él mismo realizó una importante labor 
como traductor. Puso, por ejemplo, a disposición del lector en lengua española obras como La 
investigación científica 58  de Mario Bunge. Podría haber sido esta una línea de 
institucionalización de la filosofía de la ciencia en España. Sin embargo, la carrera académica 
de Sacristán estuvo plagada de escollos, en 1965 fue expulsado de la universidad, para ser 
readmitido una década más tarde. La propia revista Laye había dejado de editarse ya en 1954.  

Carlos París (1925-2014) se adscribe también a la tendencia marxista y desde esa 
óptica hace una filosofía de la ciencia y de la técnica influida también por autores franceses 
como Bachelard. Colaboró con Miguel Sánchez-Mazas en la fundación de la revista Theoria 
(1952), la primera publicación periódica española especializada en filosofía de la ciencia y 
que se definía ya desde su primer número como una “Revista trimestral de teoría, historia y 
fundamentos de la ciencia”. Contribuyó también a la fundación, en 1950, de un Departamento 
de Filosofía e Historia de la Ciencia dentro del CSIC. De esta época datan sus primeros textos 
filosóficos, Física y Filosofía (1952), prologado por el matemático Julio Rey Pastor (1888-
1962) y Ciencia, conocimiento, ser (1957)59, que recoge su filosofía de la ciencia, centrada 
sobre todo en los aspectos epistémicos de la misma. No descuidó tampoco la reflexión crítica 
sobre los aspectos prácticos de la ciencia y su aplicación tecnológica, lo que le llevó a la 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
57 G. Bueno, La Idea de Ciencia desde la Teoría del Cierre Categorial, UIMP, Santander, 1977; ¿Qué es la 
ciencia?, Pentalfa, Oviedo, 1995; Teoría del Cierre Categorial, vols. I y II, Pentalfa Oviedo, 1992. 
58 M. Bunge, La investigación científica, Ariel, Barcelona, 1973. Traducción de J. Sacristán.  
59 C. París, Física y filosofía, CSIC, Madrid, 1952; Ciencia, conocimiento, ser, Universidad de Santiago de 
Compostela, 1957 



190  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La filosofía de la ciencia en España durante el siglo XX | Alfredo Marcos 
 
 

	
  

	
  

publicación de sus libros Mundo técnico y existencia auténtica (1959), Filosofía, ciencia, 
sociedad (1972), Crítica de la civilización nuclear (1984), Tecnología y violencia (1985) y 
Ciencia, tecnología y transformación social (1992)60. 

En la aventura que supuso la publicación de la revista Theoria, Carlos París figuraba 
como segundo de abordo, como subdirector. El director fue Miguel Sánchez-Mazas (1925-
1995), filósofo y matemático, estudioso de Leibniz y uno de los introductores en España de la 
tradición analítica. Desde su posición en el Instituto Luis Vives, del CSIC, apoyó los primeros 
balbuceos de una filosofía de la ciencia homologable e institucionalizada a través de la 
publicación de Theoria y de la fundación de la Sociedad Española de Epistemología e 
Historia de la Ciencia. Toda esta labor fue muy meritoria, pero se vio frustrada casi en su 
mismo origen por la obligada partida de Sánchez-Mazas hacia el exilio en 1956. A pesar de 
que su padre llegó a ser ministro con Franco, su participación en la contestación estudiantil 
del 56, así como sus ideas antitotalitarias forzaron su salida de España. Acabó instalándose en 
Suiza, de donde sólo regresó en los años ochenta para hacerse cargo de una cátedra en la 
Universidad del País Vasco. La revista dejó de publicarse en 1955, no volverá a ver la luz 
hasta 1985, y la Sociedad quedó sin actividad, hasta que el testigo de la misma fue tomado en 
1992 por la Sociedad de Lógica, Metodología y Filosofía de la Ciencia en España 
(SLMFCE). Desde el punto de vista filosófico, las aportaciones más destacadas de Sánchez 
Mazas se produjeron en el territorio de la filosofía de las matemáticas y la lógica, siempre a 
través de la inspiración leibniziana61. 

Manuel Garrido (1925-2015) fue catedrático de Lógica en la Universidad de Valencia 
desde 1962 hasta su traslado a la Universidad Complutense de Madrid, a principio de los 
ochenta, donde también se hizo cargo de la cátedra de Lógica. Aboga, en palabras de Ferrater 
Mora, por “una filosofía racionalista de inspiración científica”62. El departamento de Garrido 
en Valencia dio cabida desde muy temprano a la filosofía de la ciencia y contribuyó a la 
introducción de la tradición analítica. En 1971, Garrido funda la revista Teorema, que 
resultará uno de los más importantes cauces de expresión de la filosofía analítica en España. 
Tanto en Valencia como en Madrid posibilitó la incorporación a las aulas de jóvenes 
profesores de lógica y filosofía de la ciencia y organizó reuniones por las que pasaron 
pensadores de la talla de Chomsky, Habermas, Popper y von Hayek. Ha sido muy relevante su 
labor como editor y traductor para editoriales como Rialp, Tecnos y Cátedra. Desde la 
editorial Tecnos, y en especial a través de la colección Filosofía y ensayo, facilitó al público 
hispanohablante el acceso a textos importantes para la introducción de la filosofía de la 
ciencia.  

Javier Muguerza (1936-) es internacionalmente conocido por sus obras en el terreno de 
la ética. Aquí merece referencia por su labor para la introducción y difusión de la filosofía 
analítica. Su tesis doctoral versaba ya sobre uno de los padres de esta corriente filosófica: La 
filosofía de Frege y el pensamiento contemporáneo63. Tradujo al español diversos textos de 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
60 C. París, Mundo técnico y existencia auténtica, Guadarrama, Madrid, 1959; Filosofía, ciencia, sociedad, Siglo 
XXI, Madrid, 1972; Crítica de la civilización nuclear, Libertarias, Madrid, 1984; Tecnología y violencia, 
Libertarias, Madrid, 1985; Ciencia, tecnología y transformación social, Universidad de Valencia, Valencia, 
1992. 
61 Miguel Sanzhez-mazas, Obras Escogidas, 2 vols, UPV, San Sebastián, 2003 y 2004. Edición de J. de Lorenzo 
y G. Painceyra. 
62 J. Ferrater Mora, Diccionario de Filosofía, Ariel, Barcelona, 2004, vol 2, p. 1436. 
63 J. Muguerza, La filosofía de Frege y el pensamiento contemporáneo, Tesis Doctoral leída en 1965 en la 
Universidad de Madrid. 



191  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La filosofía de la ciencia en España durante el siglo XX | Alfredo Marcos 
 
 

	
  

	
  

Russell, como La filosofía del atomismo lógico64 y Ensayos sobre lógica y conocimiento65. 
Además, su obra La concepción analítica de la filosofía (1974)66 conoció gran difusión y 
constituyó un paso importante para el conocimiento crítico en España de esta corriente. Se le 
debe también un excelente prólogo a la traducción del volumen de Lakatos y Musgrave67, que 
ayudó mucho a la introducción en nuestro medio de discusiones centrales en filosofía de la 
ciencia. 

Por último, tenemos que hacer referencia aquí a dos pensadores que recalaron en la 
filosofía de la ciencia desde una inicial formación en materias científicas. Mariano Artigas 
(1938-2006) fue físico y teólogo. Se formó en la Universidad Lateranense de Roma y en la 
Universidad de Barcelona. Fue profesor de Filosofía de la Ciencia en la Universidad de 
Navarra hasta su fallecimiento. Destacan sus investigaciones sobre el pensamiento de Karl 
Popper (Karl Popper: búsqueda sin término; Lógica y ética en Karl Popper68) y sobre las 
relaciones entre ciencia y religión. Fue miembro de la Sociedad Internacional para Ciencia y 
Religión (Cambridge), miembro correspondiente de la Academia Internacional de Filosofía 
de las Ciencias (Bruselas) y Premio de la Fundación Templeton. Su texto sobre Filosofía de 
la ciencia experimental69 ha sido varias veces reeditado y sus últimos libros conocieron una 
importante difusión internacional: Negotiating Darwin. The Vatican confronts evolution, 
Galileo observed. Science and the politics of belief y Oracles of science. Celebrity scientists 
versus God and religión70. 

Javier de Lorenzo Martínez (1940-) es matemático y filósofo de la ciencia. Su carrera 
académica es clara muestra de su posición de frontera entre dos generaciones. Se vio separado 
de la docencia universitaria en su juventud. Continuó meritoriamente su labor investigadora 
desde una cátedra de matemáticas en enseñanza media, y logró reintegrarse al mundo 
universitario ya en los ochenta. Desempeña actualmente la cátedra de Lógica y Filosofía de la 
Ciencia en la Universidad de Valladolid. Sus más relevantes aportaciones se han producido en 
el ámbito de la filosofía e historia de las matemáticas, muy influido por el pensamiento de 
Henry Poincaré. Es uno de los primeros intelectuales que ha cultivado esta materia en España 
de un modo especializado y profesional. Ha introducido en dicho campo los conceptos de 
“hacer matemático” y de “estilo matemático”, que ponen la tarea matemática en conexión con 
la praxis y dotan a su historia de una dinámica no acumulativa71. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
64 B. Russell, “La filosofía del atomismo lógico”, en Muguerza (ed.): La concepción analítica de la Filosofia, 
vol. I., Alianza, Madrid, 1974.  
65 B. Russell, Ensayos sobre lógica y conocimiento, Revista de Occidente, Madrid, 1966. Traducción de J. 
Muguerza. 
66 J. Muguerza, La concepción analítica de la filosofía, 2 vols., Alianza, Madrid, 1974. 
67 I. Lakatos y A. Musgrave (eds.), La crítica y el desarrollo del conocimiento , Grijalbo, Barcelona, 1975. 
Prólogo de J. Muguerza. 
68 M. Artigas, Karl Popper: búsqueda sin término, Magisterio Español, Madrid, 1979; Lógica y ética en Karl 
Popper, Eunsa, Pamplona, 1998. 
69 M. Artigas, Filosofía de la ciencia experimental, Eunsa, Pamplona, 1999. 
70 M. Artigas, T. F. Glick y R. A. Martínez, Negotiating Darwin. The Vatican confronts evolution, The John 
Hopkins University Press,  Baltimore, 2006; W. R. Shea y M. Artigas, Galileo observed. Science and the politics 
of belief, Watson Publishing International-Science History Publications, Sagamore Beach, 2006; K. Giberson y 
M. Artigas, Oracles of science. Celebrity scientists versus God and religión, Oxford University Press,2006. 
71 J. de Lorenzo, La filosofía de la matemática de Jules Henri Poincaré, Tecnos, Madrid, 1971; La matemática y 
el problema de su historia, Tecnos, Madrid, 1977; El método axiomático y sus creencias, Tecnos, Madrid, 1980; 
El racionalismo y los problemas del método, Cincel, Madrid, 1985 (prologado por Gustavo Bueno); 
Introducción al estilo matemático, Tecnos, Madrid, 1989;  Kant y la matemática, Tecnos, Madrid, 1992; La 
matemática, de sus fundamentos y crisis, Tecnos, Madrid, 1998; Filosofías de la matemática : fin de siglo XX, 



192  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La filosofía de la ciencia en España durante el siglo XX | Alfredo Marcos 
 
 

	
  

	
  

2.6.- La generación de la democracia 
La generación de la democracia conoció, y contribuyó a producir, una paulatina 

normalización del ámbito académico en España, paralela al proceso de normalización política 
que constituyó la Transición. A partir de los años setenta, momento en que los miembros de 
esta generación iniciaban su carrera profesional, la filosofía en España se abre al exterior y va 
asimilando las corrientes de mayor vigencia internacional. En esta misma onda se mueve la 
filosofía de la ciencia, que se desarrolla bajo las influencias predominantes del marxismo y 
sobre todo de la tradición analítica. Hemos visto cómo, hasta el momento, los intentos de 
institucionalización de la disciplina habían quedado en eso, en meritorios intentos. Sin 
embargo, los miembros de esta generación logran ya un grado de institucionalización 
incipiente pero sólido y con visos de continuidad. Con ellos se consolida la materia de 
Filosofía de la Ciencia en diversas universidades (Valencia, Madrid, Barcelona, Salamanca, 
País Vasco…), así como las cátedras dedicadas a este tema. En primera instancia, la filosofía 
de la ciencia es acogida dentro de las materias y cátedras de lógica, para ir progresivamente 
ganando un espacio propio y diferenciado. A partir de este momento, podemos hablar ya 
propiamente de filósofos de la ciencia. 

Entre los más destacado hay que citar, sin duda, a Jesús Mosterín (1941-), formado en 
España, Alemania y Estados Unidos, a partir de 1982 desempeñó la cátedra de Lógica y 
Filosofía de la Ciencia de la Universidad de Barcelona, desde la que impulsó la formación de 
jóvenes profesores e investigadores. Desde 1996 se incorporó al Instituto de Filosofía del 
CSIC. Dejando aquí al margen sus numerosas contribuciones a la lógica, la filosofía práctica 
y la historia de la filosofía, en el estricto terreno de la filosofía de la ciencia, ha escrito con 
admirable claridad libros que hoy  se consideran de referencia72. Ha dirigido colecciones de 
importancia para el desarrollo del pensamiento científico en nuestra lengua, como la 
Biblioteca científica Salvat. El pensamiento de Mosterín es uno de los vectores a través de los 
cuales ha llegado a España la tradición popperiana. Ha tenido la virtud de rescatar para la 
filosofía de la ciencia actual a autores clásicos, como Aristóteles. Se le debe también la 
apertura de nuevas líneas de investigación en el campo de la filosofía de las ciencias 
especiales, especialmente biología y cosmología. Sobre estos tópicos ha sido frecuente su 
presencia en las principales revistas y volúmenes internacionales. La obra de Mosterín puede 
ser vista no sólo como una reflexión filosófica sobre las ciencias, sino también -quizá 
principalmente- como un intento de traer a la filosofía el espíritu y método de las ciencias. Y 
más allá, como una apuesta por la emancipación a través de la extensión de la racionalidad 
científica. 

Uno de los primeros estudiantes que cursaron con Jesús Mosterín en Barcelona, y 
obviamente uno de los más brillantes, fue Carlos Ulises Moulines (1946-). Estudió también en 
Munich, con W. Stemüller. Trabajó entre 1976 y 1983 en el Instituto de Investigaciones 
Filosóficas de la UNAM (México), desde donde formó a toda una generación de filósofos de 
la ciencia iberoamericanos. Su carrera docente continuó en Alemania. Actualmente es 
catedrático en la Universidad de Munich y director del Instituto de Teoría de la Ciencia. Es 
hoy día el más importante exponente de la llamada escuela estructuralista de filosofía de la 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
Universidad de Valladolid, Valladolid, 2000; Poincaré: matemático visionario, politécnico escéptico, Nivola, 
Madrid, 2009; Ciencia y artificio: el hombre, artefacto entre artefactos, Netbiblo, La Coruña, 2009. 
72 J. Mosterín, Conceptos y teorías en la ciencia (3ª edición, ampliada y renovada). Madrid: Alianza Editorial, 
2000; Ciencia viva: Reflexiones sobre la aventura intelectual de nuestro tiempo (2ª edición corregida y 
ampliada). Madrid: Espasa-Calpe, 2006; J. Mosterín y R. Torretti, Diccionario de Lógica y Filosofía de la 
Ciencia, Alianza Editorial, Madrid 2002. 



193  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La filosofía de la ciencia en España durante el siglo XX | Alfredo Marcos 
 
 

	
  

	
  

ciencia, que se desarrolló bajo el magisterio de J. Sneed y W. Stegmüller. Dicha escuela 
constituye un intento de síntesis y superación de las tradiciones neopositivista y kuhniana, 
estudia especialmente la estructura de las teorías científicas. Lo hace con herramientas 
formales inspiradas en la teoría de conjuntos. Stegmüller comenzó también a tratar la 
dinámica de las teorías. Moulines ha desarrollado considerablemente esta línea de 
investigación y ha llevado a cabo la reconstrucción de múltiples teorías concretas. En 
términos más generales, defiende tesis holistas e instrumentalistas cuyas raíces intelectuales 
se remontan a Quine y Duhem73. Moulines ha formado en esta línea estructuralista a un buen 
número de los más destacados filósofos de la ciencia actualmente activos en España (José 
Luis Falguera, Andoni Ibarra, José Antonio Díez, Jesús Zamora, Luis Fernández Moreno o 
Xavier Donato), pues, a través de sus libros, conferencias, cursos extraordinarios y dirección 
de tesis, nunca ha perdido contacto con la academia española. De hecho, su texto, escrito en 
colaboración con José Antonio Díez,  Fundamentos de filosofía de la ciencia74, ha funcionado 
como manual formativo en muchos centros universitarios. 

Víctor Gómez Pin (1944-) se doctoró en La Sorbona, tras años de docencia en Francia 
se integró en la Universidad del País Vasco y actualmente es catedrático en la Universidad 
Autónoma de Barcelona. Desde una sólida formación en filosofía griega, con especial 
atención a Aristóteles, y un gran conocimiento de la ciencia moderna, especialmente centrado 
en las matemáticas y el psicoanálisis, ha tratado de afrontar en su obra los interrogantes 
clásicos de la filosofía. Es el fundador y alma mater del Congreso Internacional de 
Ontología, evento filosófico respaldado por la UNESCO que se viene celebrando desde 1993 
y por el que han pasado destacados filósofos y científicos, incluidos premios Nobel. Aquí el 
rótulo de ontología puede resultar engañoso, ya que bajo el mismo se han tratado también 
algunos de los más importantes problemas de la filosofía de la ciencia, entendida esta como 
zona de intersección y solapamiento entre saber filosófico y científico. Su ensayística, de 
orientación humanista, múltiplemente premiada, abarca un amplio espectro de cuestiones. En 
lo que respecta a la filosofía de la ciencia y de la técnica, se deben mencionar sus libros: Entre 
lobos y autómatas. La causa del hombre, La tentación pitagórica, El infinito,  Infinito y 
medida: el trabajo del arte y el trabajo de la ciencia, El orden aristotélico, Límites de la 
conciencia y del matema, Ciencia de la lógica y lógica del sueño75. 

Miguel Ángel Quintanilla (1945-), es político y catedrático en la Universidad de 
Salamanca, donde obtuvo el doctorado con una tesis sobre Popper. En continuidad con su 
inicial formación como marxista y racionalista crítico76, se ha interesado principalmente por 
los aspectos prácticos de la ciencia77, por su aplicación técnica78, impacto y comunicación 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
73 C. U. Moulines, Exploraciones metacientíficas, Alianza, Madrid, 1982; W. Balzer, C. U. Moulines, J. Sneed, 
An architectonic for Science, Reidel, Dordrecht, 1987; C. U. Moulines, La philosophie des sciences. L’invention 
d’une discipline, Éditions Rue D'Ulm/Presses de l'École Normale Supérieure, París, 2006. 
74 J. A. Diéz y C. U. Moulines, Fundamentos de filosofía de la ciencia (2ª edición), Ariel, Barcelona, 1999. 
75 V. Gómez Pin, Ciencia de la lógica y lógica del sueño, Taurus, Madrid, 1978; Los límites de la conciencia y 
del matema, Taurus, Madrid, 1983; El orden aristotélico, Ariel, Barcelona, 1984; Infinito y medida: el trabajo 
del arte y el trabajo de la ciencia, Ediciones Juan Granica, Barcelona,1987; El infinito, Temas de hoy, 
Barcelona, 1990; La tentación pitagórica, Síntesis, Madrid, 1999; Entre lobos y autómatas. La causa del 
hombre, Espasa, Madrid, 2006. 
76 M. A. Quintanilla, Idealismo y filosofía de la ciencia, Tecnos, Madrid, 1972; A favor de la razón, Taurus, 
Madrid, 1981. 
77 M. A. Quintanilla, Ideología y ciencia, Torres, Valencia, 1976. 
78 M. A. Quintanilla, Tecnología, un enfoque filosófico, Fundesco, Madrid, 1988. 



194  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La filosofía de la ciencia en España durante el siglo XX | Alfredo Marcos 
 
 

	
  

	
  

social79. Desde sus cargos de responsabilidad política, en el Senado y en el Consejo de 
Universidades, ha potenciado considerablemente la extensión de la cultura científica y los 
estudios CTS, no sólo en la universidad sino también en la enseñanza media. Desde su cátedra 
ha dirigido proyectos de investigación sobre evaluación científica, ha formado a destacados 
filósofos de la ciencia actualmente activos, como Sebastián Álvarez o Fernando Broncano, y 
ha fundado y dirigido el Instituto Universitario de Estudios de la Ciencia y la Tecnología 
(IECyT), que imparte, junto con la Universidad de Oviedo y la OEI, el Máster en Estudios 
Sociales de la Ciencia y la Tecnología. Fue director de la revista Arbor, del CSIC, que bajo su 
batuta prestó una gran atención a la filosofía de la ciencia y de la técnica. También ha puesto 
en marcha medios de comunicación orientados a la difusión crítica de la cultura científica, 
como el sitio web Novatores y el periódico Tribuna de la Ciencia, así como otros 
especializados en la reflexión filosófica sobre ciencia y tecnología, como la revista electrónica 
Artefactos 80 . Quizá las aportaciones filosóficas más genuinas y reconocidas, incluso 
premiadas, de Quintanilla las encontramos en el terreno de la filosofía de la técnica, donde 
aboga por una concepción de la tecnología como un conjunto de sistemas complejos. Resulta 
del mismo modo original la extensión que hace de la filosofía de la ciencia hasta incluir 
dentro del horizonte de la misma una reflexión teórica sobre la comunicación de la ciencia. 

José Sanmartín (1948-), catedrático de Filosofía de la Ciencia en la Universidad de 
Valencia, fue consejero del Gobierno Valenciano entre 1995 y 1997, así como parlamentario 
en dicha comunidad. Ha sido director de la sede valenciana de la Universidad Internacional 
Menéndez Pelayo entre 1997 y 2000. Desde 1997 es director del Centro Reina Sofía para el 
Estudio de la Violencia. Actualmente es rector de la Valencian International University. 
Sanmartín ha sido uno de los introductores en España de la filosofía de la técnica y de los 
estudios CTS. Fundó en 1985 el Instituto de investigaciones sobre Ciencia y Tecnología 
(INVESCIT), desde el que se auspiciaron reuniones y publicaciones centradas en filosofía de 
la ciencia y de la técnica. Ha publicado numerosos libros sobre estas temáticas, entre los que 
destacan: Los Nuevos Redentores. Reflexiones sobre la ingeniería genética, la sociobiología y 
el mundo feliz que nos prometen; Tecnología y futuro humano81. 

Citemos por último, dentro de esta generación de filósofos de la ciencia nacidos en los 
cuarenta, a Javier Echeverría (1948-). Su figura nos servirá de puente hacia la fase plenamente 
institucional, dado que pocos como él han contribuido tanto a la institucionalización e 
internacionalización de la filosofía de la ciencia española. Es, además de filósofo, 
matemático, formado en Madrid y París, especialista en Leibniz y ensayista premiado. Ha 
sido catedrático en la Universidad del País Vasco, así como director del Instituto de Filosofía 
del CSIC. Actualmente compagina la investigación en el CSIC y en la Fundación Vasca para 
la Ciencia (Ikerbasque). Entre 1993 y 2000 fue el presidente de la Sociedad de Lógica, 
Metodología y Filosofía de la Ciencia en España (SLMFCE), de la que fue fundador y a la 
que imprimió desde un comienzo un talante integrador y acogedor para con la enorme 
pluralidad de tendencias y tradiciones que ya en los noventa coexistían en el panorama 
español de la filosofía de la ciencia. Dicha sociedad, bajo su mandato, estableció vínculos 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
79 M. A. Quintanilla y M. Sánchez Ron, Ciencia, tecnología y Sociedad, Santillana, 1997; M. A. Quintanilla y E. 
Aibar, Cultura tecnológica: estudios de ciencia, tecnología y sociedad, Universidad de Barcelona-ICE, 
Barcelona, 2002. 
80  Novatores, www.novatores.org; Tribuna de la ciencia, www.tribunadelaciencia.es; Artefactos, 
http://campus.usal.es/~revistas/index.php/artefactos. Sitios consultados el 20 de agosto de 2010. 
81 J. Sanmartín, Los nuevos Redentores. Reflexiones sobre la ingeniería genética, la sociobiología y el mundo 
feliz que nos prometen Anthropos, Barcelona, 1987; Tecnología y futuro humano, Anthropos, Barcelona, 1990. 



195  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La filosofía de la ciencia en España durante el siglo XX | Alfredo Marcos 
 
 

	
  

	
  

internacionales con la International Union of History and Philosophy of Science. Desde la 
presidencia de la SLMFCE, Echeverría puso en marcha una serie de congresos que han tenido 
continuidad (Madrid 93, Barcelona 97, San Sebastián 2000, Valladolid 2004, Granada 2006, 
Valencia 2009). El impulso y continuidad de los mismos se ha debido a la acción de otra 
filósofa de la ciencia, Eulalia Pérez Sedeño, quien sucedió a Echeverría en la presidencia de la 
sociedad. A través de las voluminosas actas de estos congresos se puede apreciar 
perfectamente la evolución de la materia desde comienzos de los noventa. Propició también 
Echeverría la publicación del Boletín de la SLMFCE, órgano de comunicación de la 
comunidad filosófica vinculada al área. Como investigador, ha dirigido y coordinado 
numerosos proyectos en los que se han integrado una buena parte de los actuales filósofos de 
la ciencia españoles. Su actividad como docente y conferenciante ha sido muy intensa, de 
modo que casi todos los investigadores más jóvenes del área pueden considerarse en alguna 
medida discípulos suyos. Su libro Introducción a la metodología de la ciencia: la filosofía de 
la ciencia en el siglo XX82, en el que presenta la materia en orden histórico, ha resultado uno 
de los más claros y difundidos manuales de estudio. En el terreno de los contenidos 
filosóficos, y dejando aparte sus estudios sobre Leibniz, destaca su aproximación a la filosofía 
de la tecnología y a los aspectos prácticos y axiológicos de la ciencia. En realidad, Echeverría 
se percata de que tenemos ante nuestros ojos una nueva entidad, la tecnociencia, sobre la que 
debe producirse hoy la reflexión filosófica. Abre paso, así, a la filosofía de la tecnociencia, en 
la que se dan la mano la filosofía de la ciencia, de la técnica y los estudios CTS. La 
tecnociencia consta de aspectos epistémicos y teóricos, sí, pero también de una cara muy 
práctica, orientada por valores y con incidencia social más que notable. Como fruto de esta 
perspectiva nacen sus ensayos: Cosmopolitas domésticos, Los señores del aire, La revolución 
tecnocientífica, Ciencia y valores, Ciencia del bien y del mal83.  

 
3.- La filosofía de la ciencia institucionalizada 

Recapitulemos: hasta los años cuarenta la filosofía de la ciencia se presenta en España 
diluida en textos literarios, científicos, periodísticos, políticos y filosóficos en sentido amplio. 
Se desarrolla en el marco de discusiones más generales, como la “polémica sobre la ciencia 
española” y “el mal del siglo”, influida por el krausismo, el positivismo, el vitalismo y el 
pragmatismo. Parece que va a encontrar una senda propia a través de los planteamientos 
orteguianos, incluso un cauce institucional en la Facultad de Filosofía de la Universidad de 
Madrid. Toda esta dinámica se vio interrumpida y frustrada por la Guerra Civil y la 
postguerra. A mediados de siglo, entre los cincuenta y los sesenta se producen intentos de 
implantación de la filosofía de la ciencia, tanto en la Universidad de Barcelona como en los 
centros del CSIC en Madrid, esta vez como producto de importación de corte marxista y, 
especialmente, analítico. Estos intentos carecieron de continuidad, pero dejaron abiertos 
cauces, como la revista Theoria, por los que transitará la filosofía de la ciencia dos décadas 
después. Los años setenta y ochenta representan la reintroducción definitiva de la disciplina y 
su normalización. También suponen un paulatino cambio en sus contenidos y fuentes de 
inspiración. Empieza a tomar distancia crítica respecto del marxismo y se aleja del simple 
mimetismo respecto de la tradición analítica anglosajona. Aborda temas que van, desde los 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
82 J. Echeverría, Introducción a la metodología de la ciencia: la filosofía de la ciencia en el siglo XX, Cátedra, 
Madrid, 1999. 
83 J. Echeverría, Cosmopolitas domésticos, Anagrama, Barcelona, 1995; Los señores del aire: telépolis y el 
tercer entorno, Destino, Barcelona, 1999; Ciencia y valores, Destino, Barcelona, 2002; La revolución 
tecnocientífica, FCE, México, 2003; Ciencia del bien y del mal, Herder, Barcelona, 2007. 



196  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La filosofía de la ciencia en España durante el siglo XX | Alfredo Marcos 
 
 

	
  

	
  

más clásicos y semánticos, como la estructura y dinámica de teorías, o la taxonomía de 
conceptos científicos, hasta otros más heterodoxos e innovadores, que tocan ya las lindes de la 
axiología, la ontología, la comunicación, la racionalidad práctica, la filosofía de la técnica, la 
ética y el pensamiento sociopolítico, pasando por veteranas cuestiones filosóficas como las de 
la racionalidad y el realismo. Se sigue nutriendo de la tradición analítica anglosajona, pero se 
recuperan otras voces procedentes de la filosofía francesa o alemana, y clásicos, como 
Aristóteles o Leibniz. Se va abriendo hacia las ciencias especiales, no sólo matemáticas y 
física, sino también biología, psicología, economía, ciencias sociales… En general, a finales 
de los ochenta, la filosofía de la ciencia en España era ya una disciplina normalizada, 
autoconsciente, plural y que empezaba a encontrar tanto conexiones internacionales como una 
voz propia. Quienes inician -iniciamos- la carrera académica con los noventa, se suben –nos 
subimos- ya a una nave en marcha, construida y aviada por las generaciones anteriores. 

 
3.1.- Libros y revistas 

Desde el comienzo del último tercio del siglo XX, la filosofía de la ciencia se fue 
abriendo camino tímidamente en el paisaje de las librerías españolas. Algunas editoriales 
lanzaron colecciones pioneras en este sentido, como Tecnos (con las colecciones Estructura y 
Función y Filosofía y Ensayo) y Ariel (con la colección Zetein). A estas vinieron a sumarse 
poco después otras, por ejemplo, Alianza, Cátedra, Crítica, Paidós, Siglo XXI, Anthropos… 
Junto con las casas editoras iberoamericanas, como Fondo de Cultura Económica (donde se 
tradujo el libro de filosofía de la ciencia quizá más influyente del siglo, La estructura de las 
revoluciones científicas de Thomas Kuhn84) fueron nutriendo la literatura del área. En 
principio se trató sobre todo de traducciones de autores anglosajones, para más tarde ir 
incorporando obras de calidad originalmente escritas en nuestra lengua. Actualmente son 
numerosas las editoriales que acogen en sus catálogos textos de filosofía de la ciencia, así 
como los títulos que se publican anualmente sobre la cuestión. Imposible hacer justicia aquí a 
todos ellos. Debemos, eso sí, citar algunos manuales y diccionarios escritos originalmente en 
español y que han conocido amplia difusión. Es el caso de los escritos por J. Echeverría, C. U. 
Moulines y J. A. Díez, A. Rivadulla, A. Estany, A. Diéguez, M. Artigas, Carlos Solís, J. 
Mosterín y R. Torretti85, entre otros.  

En el campo de las publicaciones periódicas, destaca la revista Theoría. Puede 
considerarse aun hoy como la única revista española especializada en filosofía de la ciencia, 
al menos si entendemos esta disciplina en su sentido más clásico. Como hemos visto, fue 
fundada en 1952 por M. Sánchez-Mazas. Su publicación se interrumpió tempranamente, en 
1955, al salir éste para el exilio. Aparecieron nueve números en seis volúmenes. Theoria 
renace en su segunda época en 1985, de nuevo por el impulso de Sánchez-Mazas. La 
publicación ha tenido continuidad gracias a la Cátedra Sánchez-Mazas, creada en la 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
84 La primera traducción apareció en 1971 por el Fondo de Cultura Económica (FCE) en México. En 2002 FCE 
publicó una nueva y excelente traducción, realizada por Carlos Solís, en conmemoración del 40 aniversario de la 
publicación del libro original de Kuhn. 
85 J. Echeverría, Introducción a la metodología de la ciencia: la filosofía de la ciencia en el siglo XX, Cátedra, 
Madrid, 1999; J. A. Diéz y C. U. Moulines, Fundamentos de filosofía de la ciencia (2ª edición), Ariel, 
Barcelona, 1999; A. Rivadulla, Filosofía actual de la ciencia, Editora Nacional, Madrid, 1984; A. Estany, 
Introducción a la filosofía de la ciencia, Crítica, Barcelona, 1993; A. Diéguez, Filosofía de la ciencia, Biblioteca 
Nueva, Madrid, 2005; M. Artigas, Filosofía de la ciencia experimental, Eunsa, Pamplona, 1999; C. Solís, 
Razones e intereses, Paidós, Barcelona, 1994; J. Mosterín y R. Torretti, Diccionario de Lógica y Filosofía de la 
Ciencia, Alianza Editorial, Madrid 2002. 



197  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La filosofía de la ciencia en España durante el siglo XX | Alfredo Marcos 
 
 

	
  

	
  

Universidad del País Vasco y pilotada por el filósofo de la ciencia Andoni Ibarra, quien dirige 
también la revista. Actualmente tiene un carácter claramente internacional, recoge artículos en 
varias lenguas, y principalmente en español e inglés. Por su parte, la revista Teorema, fundada 
en 1971, en la Universidad de Valencia, por M. Garrido, y dirigida actualmente por L. M. 
Valdés, presenta un espectro más amplio de cuestiones siempre dentro de la tradición 
analítica; no se centra sólo ni especialmente en filosofía de la ciencia, sin embargo, es cierto 
que ha prestado mucha atención a esta disciplina. Teorema pasó de la Universidad de 
Valencia a la Universidad Complutense de Madrid, dejó de publicarse en 1986 y reapareció 
en 1996 como revista internacional, editada desde la Universidad de Oviedo, con textos tanto 
en inglés como en español. Al margen de estas dos revistas, otras varias publicaciones 
filosóficas han acogido a lo largo de los últimos años en sus páginas artículos de filosofía de 
la ciencia. Entre ellas citaremos: Ágora, Anuario Filosófico, Arbor, El Basilisco, Contextos, 
Convivium, Diálogo Filosófico, Endoxa, Estudios Filosóficos, Isegoría, Laguna, 
Pensamiento, Revista de Filosofía … 

Por otra parte, durante las dos últimas décadas se ha ido incrementando la presencia de 
filósofos de la ciencia españoles en diversas revistas internacionales no españolas, como, 
Studies in History and Philosophy of Science, Philosophy of Science,  Synthese, Erkenntnis, 
British Journal for Philosophy of Science, Epistemologia, Crítica o Dianoia, por citar algunas 
de la más relevantes, y en numerosas revistas internacionales centradas en filosofía de las 
ciencias especiales. 

 
3.2.- Enseñanza 

La enseñanza de la filosofía de la ciencia se introduce en España, en primera instancia, 
a través de las cátedras de lógica, que gozaban ya de una implantación histórica. De hecho, 
cuando a finales de los ochenta se divide la enseñanza universitaria en áreas de conocimiento, 
se conforma la llamada Área de Lógica y Filosofía de la Ciencia, que ha venido funcionando 
como tal hasta nuestros días. No obstante, con el tiempo, la filosofía de la ciencia va 
perfilándose y distinguiéndose claramente respecto de otras disciplinas incluidas en el área, 
como puede ser la propia lógica, la filosofía del lenguaje, la epistemología o la historia de la 
ciencia. A partir de los ochenta, en universidades como las de Valencia, Madrid, Barcelona, 
Salamanca y el País Vasco, se introducen en la enseñanza contenidos específicos de filosofía 
de la ciencia. Pronto se sumaron prácticamente el resto de las universidades españolas. La 
Filosofía de la Ciencia pasó a ser, ya a principio de los noventa, una materia troncal 
obligatoria para la Licenciatura en Filosofía. Tras el proceso de adaptación de la enseñanza 
superior al marco europeo, conocido como el proceso de Bolonia, esta materia se mantiene en 
todas las universidades que imparten el Grado en Filosofía. 

La presencia académica de la filosofía de la ciencia también se vio favorecida en gran 
medida por los cursos y conferencias que impartieron destacados filósofos de la ciencia, 
empezando por el famoso simposio sobre la obra de Popper, celebrado en Burgos, en 
septiembre 1968, con la presencia del filósofo vienés. A esta visita siguieron las de Quine, 
Putnam, Bunge o Agazzi. En las últimas dos décadas, se ha hecho frecuente y normal la 
presencia en nuestras aulas de los más prestigiosos filósofos de la ciencia internacionales. 

Se han puesto en marcha, además, estudios de posgrado especializados en filosofía de 
la ciencia, tanto en el nivel de máster como en el de doctorado, como por ejemplo el 
Posgrado en Lógica y Filosofía de la Ciencia, fundado en 2007 e impulsado por Mara 



198  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La filosofía de la ciencia en España durante el siglo XX | Alfredo Marcos 
 
 

	
  

	
  

Manzano, y que cuenta con profesorado de más de una decena de universidades y centros de 
investigación españoles; el Máster en Filosofía, Ciencia y Valores de la UPV; y el Máster en 
Estudios Sociales de la Ciencia y la Tecnología (USAL-UNIOVI); además de otros muchos, 
en numerosas universidades españolas, que aunque no sean estrictamente de filosofía de la 
ciencia si presentan contenidos próximos a esta disciplina (UCM, UNED, UAB, UV…). 

Cabe señalar, como un insuficiente avance de la disciplina, la progresiva 
incorporación a la filosofía de la ciencia desde los ochenta de un grupo de reconocidas 
investigadoras y profesoras, como es el caso de Adelaida Ambrogi, Eulalia Pérez Sedeño, 
Anna Estany, Camino Cañón, Amparo Gómez, Marta González, Inmaculada Perdomo, 
Obdulia Torres, Ana Cuevas, María Cerezo, María Jesús Santesmases, Ana Sánchez, María 
Caamaño. Obviamente, la situación en este terreno está todavía lejos de los números 
paritarios que serían normales.  

 
3.3.- Sociedades y congresos 

El desarrollo de la filosofía de la ciencia en las dos últimas décadas se ha visto 
facilitado y encauzado por la creación de sociedades científicas y académicas, que resultan, a 
un tiempo, manifestación de la madurez de una disciplina. La gestación de la SLMFCE 
comienza en 1991, con la celebración en Madrid (UCM) de un Encuentro de Lógica y 
Filosofía dedicado a las figuras de Carnap y Reichenbach. En 1992 se eligió una comisión 
gestora para llevar adelante los trámites de fundación de la sociedad. Fue presidente de la 
misma Javier Echeverría, secretaria y tesorera Eulalia Pérez Sedeño y como vocales figuraban 
Fernando Broncano, José Miguel Saguillo y Ramón Jansana. Dicha comisión pasaría a ser la 
primera junta directiva de la SLMFCE. El congreso fundacional tuvo lugar en diciembre de 
1993, organizado por varias universidades de Madrid. En 2000, Eulalia Pérez Sedeño 
sucedería a Javier Echeverría en la presidencia de la sociedad. Desde 2006 es presidida por 
María José Frapolli. Desde 1993 se edita el boletín de la SLMFCE. Al frente de esta 
publicación han estado Javier Ordóñez, en su primera época, después José Miguel Sagüillo, 
Andoni Ibarra, Francisco Álvarez y David Teira, y actualmente Inmaculada Perdomo. Las 
contribuciones a los congresos de la SLMFCE han quedado plasmadas en las actas de los 
mismos (Madrid 93, Barcelona 97, San Sebastián 2000, Valladolid 2004, Granada 2006, 
Valencia 2009). Es destacable el hecho de que en todos los casos las actas se han publicado 
justo antes de la celebración de los congresos y han estado disponibles para los asistentes. A 
través de esta publicación se aprecia el desarrollo de la filosofía de la ciencia en las dos 
últimas décadas. Se ve una clara diversificación y especialización de la disciplina. En el 
primer congreso aparecían del orden de 70 comunicaciones bajo el rótulo único de filosofía de 
la ciencia. En sucesivos congresos han ido apareciendo epígrafes específicos de historia de la 
ciencia, filosofía naturalizada, ética de la ciencia, estudios CTS, filosofía de las ciencias 
sociales y filosofía de la psicología. 

A partir del IV congreso aparecen además múltiples mesas redondas y simposios 
asociados, dentro del campo de la disciplina, pero sobre temas muy concretos que pueden dar 
una idea de las líneas investigación actuales: Inferencia causal y probabilidad en las ciencias 
físicas, Cognición y nuevas tecnologías, La regulación y reproducción de cuerpos sexuados 
en prácticas y discursos médicos, Filosofía política de la ciencia, Métodos de investigación y 
fundamentos filosóficos de la ingeniería del software, Scientific naturalism, Homenaje a 
Goodman y Duhem, Realismo y representación, Biomedicina y tecnologías del cuerpo, 
Filosofía de la ciencia y filosofía del arte, Importancia de los conceptos científicos, Formas 



199  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La filosofía de la ciencia en España durante el siglo XX | Alfredo Marcos 
 
 

	
  

	
  

de producción del conocimiento, Problems in Bayesian Philosophy of Science, Darwin y el 
evolucionismo. También se han incluido simposios como prácticas de reconocimiento, 
indicativas de la maduración de una comunidad científica: El pensamiento de Ulises Moulines 
y Homenaje a Javier de Lorenzo. Otra tendencia que se aprecia en la serie de actas tiene que 
ver con la progresiva inclusión de autores procedentes de Iberoamérica y de distintos países 
europeos, de modo que la SLMFCE se ha convertido en un foro académico internacional.  

Por otra parte, la SLMFCE ha auspiciado multitud de congresos y simposios en 
diversas universidades y centros de investigación españoles, algunos de ellos con periodicidad 
ya muy consolidada. Por ejemplo, el Coloquio Compostelano de Filosofía Analítica tiene ya 
una larga y prestigiosa tradición. Otro tanto cabe decir del Congreso Iberoamericano de 
Ciencia, Tecnología y Género, así como de las Jornadas sobre Filosofía y Metodología 
actual de la Ciencia, organizadas anualmente por Wenceslao J. González. La serie de 
volúmenes a que han dado lugar constituye en su conjunto un magnífico panorama de la 
filosofía de la ciencia actual. 

En la línea de los congresos, tuvo una gran importancia para la visibilidad 
internacional de la filosofía de la ciencia española el 12th International Congress of the 
IUHPS/DLMFC, celebrado en Oviedo, en 2003, al que asistieron filósofos de la ciencia de 
todo el mundo. 

Otro gran vector de internacionalización de la filosofía de la ciencia española ha sido 
el Congreso Iberoamericano de Filosofía de la Ciencia y de la Tecnología. Se han celebrado 
ya tres ediciones, la primera de ellas en Morelia (México), en 2000, la segunda en Tenerife 
(España), el año 2005, y la tercera en Buenos Aires (Argentina), en septiembre de 2010. La 
importancia de estos congresos está en que han contribuido a crear una comunidad filosófica 
integrada. A través de ellos la filosofía de la ciencia en Iberoamérica empieza a hablar con 
voz propia y comienza a tener una presencia de primera importancia en el panorama 
internacional. Las relaciones entre los investigadores iberoamericanos de ambas partes del 
Atlántico son ya tan tupidas que con propiedad se pueden considerar miembros de una misma 
comunidad científica.  

Por último, respecto de las sociedades, cabe citar la Sociedad Española de Filosofía 
Analítica (SEFA), que es miembro de la European Society for Analytic Philosophy (ESAP) y 
fue fundada en 1995. Es obvio que no toda la filosofía analítica es filosofía de la ciencia. 
Áreas de estudio como la filosofía del lenguaje o de la mente, o la metafísica analítica no lo 
son. Por otro lado, también está claro que no toda la filosofía de la ciencia cae dentro de la 
tradición analítica. Pero no se puede negar que la zona de solapamiento es notable. Así, 
algunos de los miembros de la SEFA tienen como línea de investigación principal la filosofía 
de la ciencia, y la sociedad como tal ha favorecido el desarrollo de esta disciplina. Algo 
similar sucede con la Sociedad Española de Historia de las Ciencias y de las Técnicas 
(SEHCyT), fundada en 1973. Entre historia y filosofía de la ciencia hay amplias zonas de 
conexión y solapamiento, aunque se trate de dos disciplinas distintas. En el caso español, este 
solapamiento es especialmente significativo, pues son varios los historiadores de la ciencia 
con mentalidad e intereses filosóficos, hasta el punto de que pueden ser considerados tanto 
historiadores como filósofos: J. Ordóñez, Mari Sol de Mora, J. M. Sánchez Ron, Carmen 
Magallón, J. Ferreirós, Antonio Beltrán, Javier Moscoso o Carlos Solís entre otros. 



200  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La filosofía de la ciencia en España durante el siglo XX | Alfredo Marcos 
 
 

	
  

	
  

3.4.- Contenidos 
La filosofía de la ciencia española en las últimas décadas se ha ido desarrollando a 

través de varios debates. Gracias a los mismos se ha producido la recepción de las corrientes 
con mayor vigencia internacional. Fernando Broncano86  identifica algunos de estos debates. 
Por ejemplo, han sido de importancia los debates mantenidos sobre la racionalidad de la 
ciencia y la influencia en la misma de factores externos; debate que nace ya con la visita de 
Popper en 1968. En continuidad con éste y con las ideas de Lakatos, Laudan o Feyerabend, se 
ha desplegado otra polémica sobre la dinámica de las teorías científicas, que acompañó a la 
recepción de la obra kuhniana en España. La propia naturaleza de las teorías científicas ha 
suscitado controversia. Desde una concepción sintáctica de las mismas, de origen 
neopositivista, se pasó a una concepción semántica, introducida en las universidades 
españolas sobre todo de la mano de C. U. Moulines. Este mismo autor participó muy 
activamente, junto con M. A. Quintanilla, en la polémica sobre el materialismo. La digestión 
de la obra de Quine produjo discrepancias sobre la posibilidad de naturalizar la filosofía de la 
ciencia. En los últimos años, especialmente a raíz de algunos textos de Putnam y Hacking, se 
ha discutido sobre el realismo científico. 

A partir de estos debates ya clásicos, se produce una evolución de los contenidos en 
una doble dirección. Por un lado, la disciplina se amplia y enriquece enormemente con la 
adopción de un giro hacia la filosofía práctica, se puede decir, quizá, que a costa de ver algo 
difuminados sus contornos. De este modo, acaba por solaparse son los estudios CTS y la 
filosofía de la técnica, los estudios de género, la bioética e incluso el pensamiento político. De 
gran relevancia en esta línea ha sido el trabajo desempeñado por pensadores como José 
Antonio López Cerezo, quien ha contribuido también al desarrollo de los estudios CTS en 
toda Iberoamérica, gracias a su colaboración con la OEI, Eulalia Pérez Sedeño, Fernando 
Broncano y Marta González. Desde tradiciones muy diversas han trabajado también en 
filosofía de la técnica autores como Ramón Queraltó, Andoni Alonso y Nicanor Ursúa. 

Por otro lado, hemos conocido en los últimos veinte años una auténtica eclosión de las 
filosofías de las ciencias especiales. En filosofía de las ciencias sociales han destacado 
Francisco Álvarez, Amparo Gómez y Obdulia Torres, entre otros. La filosofía de la economía 
ha sido practicada a un nivel de excelencia internacional por autores como Juan Carlos García 
Bermejo, Wenceslao J. González, Jesús Zamora Bonilla y David Teira. En filosofía de las 
ciencias cognitivas hay que citar a Anna Estany, David Casacuberta y Jesùs Vega. Existe un 
nutrido grupo, también con presencia internacional, de filósofos de la biología, como es el 
caso de Alvaro Moreno, quien ha potenciado enormemente la investigación sobre este tópico 
en la Universidad del País Vasco; a su lado se han formado investigadores como Jon Umérez 
y Arantza Etxeberría que dan continuidad a su labor. Sin salir de la filosofía de la biología 
habría que citar también a Antonio Diéguez, María Cerezo, Ignacio Núñez de Castro, Andrés 
Moya, Magí Cadevall, Carlos Castrodeza, C. J. Cela Conde, María Jesús Santesmases o Juan 
Ramón Álvarez Bautista, quien ha escrito también sobre filosofía de la geografía. En su 
conjunto, la filosofía de la biología constituye hoy día un potente filón de investigación, en 
correspondencia con la importancia que esta ciencia ha adquirido. Pero también se cultiva la 
filosofía de las matemáticas y de la física por autores como Jesús Alcolea, Andrés Rivadulla, 
Mauricio Suárez, Jon Pérez o Valeriano Iranzo; la filosofía de la química, con textos como los 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
86 F. Broncano, “La filosofía de la ciencia y de la técnica”, en M. Garrido et al., El legado filosófico español e 
hispanoamericano del siglo XX, Cátedra, Madrid, 2009, pp. 1011-1017. 



201  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La filosofía de la ciencia en España durante el siglo XX | Alfredo Marcos 
 
 

	
  

	
  

de Anna Estany o Juan B. Bengoetxea; y la filosofía de la psicología a la que han hecho 
importantes contribuciones Pascual M. Freire y Juan Vázquez. 




	Blank Page



