
219  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

¿Emociones racionales? | Daniel Peres Díaz 

	
  

	
  

¿Emociones  racionales?    
Daniel  Peres  Díaz  
Universidad  de  Granada  

 
BREVE APROXIMACIÓN AL CONCEPTO DE EMOCIÓN 

 Parece un hecho claro que las tres teorías clásicas acerca de la emoción, a saber, la del 
sentimiento, la conductista y la psicoanalítica, se muestran hoy como insuficientes para dar cuenta del 
fenómeno de lo mental en toda su amplitud (Lyons, 1980). Todas ellas, cuya matriz compartida es de 
raíz cartesiana, vienen a decir que la emoción, con más o menos variantes, queda reducida a la 
conciencia subjetiva de cambios o trastornos fisiológicos en el cuerpo; es decir, ninguna de ellas se 
hace cargo del elemento cognitivo que, cómo pretendo demostrar más adelante, existe en el dominio 
de las emociones1. 

 La emoción no se reduce, como afirma William James (1884), a la mera expresión o 
manifestación de cambios en nuestra fisiología2, pues la emoción actúa también como variable a la 
hora de condicionar los procesos racionales y su calidad final (Thagard, 2005). En concreto, 
podríamos entender las emociones como juicios de valor, esto es, como elementos con funciones 
cognitivas relacionadas con la valoración, la concentración y la acción. Además, el aprendizaje social, 
basado en gran medida en la empatía y la mímesis, coloca la noción de emoción en un lugar 
epistémicamente preeminente. Con todo, no debemos descartar el elemento corporal, ya que este es 
perfectamente integrable en una arquitectura más amplia de lo mental que incorpore un punto de vista 
complejo o enactivo (Morin, 1992 & Varela, 1991)3.  

 La tesis que aquí defiendo se apoya en estudios empíricos (Damasio, 1996) que demuestran lo 
difusa que es la frontera entre cognición y emoción. Veamos, en primer lugar, cuáles son y en qué 
consisten estos estudios, con la única intención de abrir una línea de pensamiento sobre la separación 
entre razón y emoción. Más adelante, reflexionaremos sobre sus consecuencias más inmediatas y 
presentaré mi postura propia, ligada en parte a la teoría cognitivo-evaluadora que hallamos en los 
trabajos de Solomon (1973, 2007) y Nussbaum (1994, 2004). 

 

EMOCIÓN Y SENTIMIENTO: LA HIPÓTESIS DEL MARCADOR SOMÁTICO 

 Para que el planteamiento que aquí sostengo no quede en una simple especulación filosófica, 
será necesario ir a las bases neurológicas de la emoción y ver si existe algún puente entre los procesos 
de regulación biológica y el aparato de la racionalidad. A juicio de Damasio (Damasio, 1994: 126), las 
emociones y los sentimientos son el punto de conexión entre la región subcortical y la región 
neocortical del cerebro, esto es, entre las zonas encargadas del funcionamiento de los procesos no 
racionales y las zonas encargadas de la puesta en marcha de los procesos de racionalidad y toma de 
decisiones. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 Algunos autores establecen una separación entre teorías del sentir y teorías cognitivistas, resaltando que, más que oposición 
entre ambas teorías, lo que hay es complementariedad.  No es mi intención descartar las actuales líneas de investigación que 
parten de los aspectos cualitativos de la emoción (teorías del sentir), sino únicamente hacer hincapié en la necesidad del 
elemento cognitivo para el estudio de las emociones. Para una introducción a esta problemática, véase Vendrell Verrán 
(2008); para una defensa actual de las teorías del sentir con una posición de apertura hacia el cognitivismo, véase Prinz 
(2002). 
2 Para ser justos, habría que  recordar a muchos de los teóricos actuales seguidores de James que han reformulado sus tesis 
para hacerlas más acordes a los logros del cognitivismo. No obstante, considero que hay una serie de objeciones 
fundamentales que hacen inviable sus propuestas: 1) La imposibilidad de distinguir emociones apelando únicamente a 
estados corporales 2) El hecho de no prestar atención a las causas (objetos) de las emociones merma la posibilidad de hacer 
una ciencia de las mismas 3) Las emociones, en tanto que cambios fisiológicos, no son siempre “sentidas”. 
3 Más adelante diremos algo sobre el planteamiento emergentista o enactivo de la mente. Para mis propósitos, basta con que 
el lector advierta la posibilidad real de conjugar la tesis cognitivista con  los elementos corporales o biológicos de la emoción, 
haciendo uso de un marco más amplio que aquel que ofrece el actual debate entre  teorías “biologicistas” y “cognitivistas”.  



220  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

¿Emociones racionales? | Daniel Peres Díaz 

	
  

	
  

 En este marco, Damasio introduce una importante distinción entre “emoción” y “sentimiento”, 
crucial para poder comprender la estructura y disposición de nuestro aparato cognitivo. En síntesis, 
vendrá a decir que la emoción no es sino una respuesta preorganizada, resultado de la adaptación 
biológica, cuya finalidad es lograr algunos objetivos útiles para el organismo. El sentimiento, por su 
parte, consiste en la capacidad de hacer flexible esa respuesta innata, de modo que nos sea posible 
establecer vínculos y generalizaciones a partir de nuestra particular historia de interacciones con el 
entorno (Damasio, 1994: 130-131).  

 Así, alcanza forma la división entre emociones primarias (preorganizadas), las cuales 
dependen de la circuitería del sistema límbico, y emociones secundarias (conexiones sistemáticas), 
ancladas a las regiones de la corteza prefrontal y somatosensioral4. Estas ideas, lejos de ser meras 
divagaciones, se demuestran científicamente a través del estudio de casos con lesión cerebral focal. No 
tiene mucho interés reproducir aquí dichos experimentos, pero sí rescatar la conclusión que de ellos se 
extrae, a saber: existe un conjunto de redes neuronales en que las emociones juegan un papel crucial 
que conectan las regiones subcorticales con las neocorticales. El caso es que los pacientes que, por el 
motivo que sea, tienen dañado dicho circuito de procesamiento de información no toman decisiones 
adecuadas o favorables para consigo mismos. Así pues, es necesario para la corrección del proceso de 
razonamiento el buen funcionamiento y el aporte de información que proviene del componente 
emocional5. 

 La forma en que todo este planteamiento se materializa es la “hipótesis del marcador 
somático” (Damasio, 1994: 165 y ss.). Si entendemos que el propósito del razonamiento es decidir, y 
si entendemos también que decidir implica elegir una opción, entonces podemos afirmar que las 
emociones juegan un papel decisivo en los procesos de razonamiento. Considérese que, en el 
momento inicial de la elección, la mente del sujeto no está en blanco, sino que se halla provista de  un 
conjunto de sensaciones desagradables que restringen las posibles opciones o respuestas. En este 
sentido, el marcador somático, es decir, el sentimiento de “aversión” volcado a algunos cursos de 
acción desfavorables, nos ayuda a limitar el campo de decisión y, por ende, a mejorar la precisión y 
eficiencia de nuestras elecciones.   

 De este modo, los marcadores somáticos, en tanto que sentimientos generados y conectados a 
emociones primarias, desempeñan el rol de predecir resultados futuros a partir del aprendizaje 
(emocional). Esta idea, como veremos más tarde, tiene sus consecuencias en el plano de la ética, 
espacio por excelencia de la toma de decisiones.  

 

QUIEBRA DEL MODELO CLÁSICO DE RACIONALIDAD: EMOCIONES COMO JUICIOS 
EVALUATIVOS 

 Lo que está en juego aquí es el modelo clásico de racionalidad y su relación con la emoción. 
El caso es que, como hemos visto, podemos llevar cabo acciones razonables que no sean producto de 
la “racionalidad”, de modo que esta última no consiste, como se ha afirmado tradicionalmente, en un 
conjunto de reglas (Searle, 2000). Además, existe toda una amalgama de decisiones instintivas que 
prueban la razonabilidad de las emociones como demuestran los ejemplos de Gigerenzer (2007).  

 Sea como fuere, quisiera centrarme, en lo que sigue, en la tesis de acuerdo con la cual las 
emociones son juicios de valor. De esta manera, quiero entroncar con lo dicho al principio del artículo 
y defender la existencia de un componente inapelablemente cognitivo que haría de la emoción algo 
sustancialmente distinto de lo que hasta hoy se nos ha dicho6. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
4 En última instancia el término “emoción” vendría a designar, como ya afirmaba James, los cambios  fisiológicos originados 
en nuestro cuerpo (y también nuestro cerebro), mientras que el término “sentimiento” tendría que ver con la experimentación 
derivada y de segundo orden de esos cambios. 
5 Esto se observa muy bien en los pacientes de anosognosia. La anosognosia es un defecto generalmente asociado con las 
áreas responsables de las emociones, consistente en la incapacidad del propio paciente de reconocer sus déficits cognitivos.  
6 Me viene a la memoria la película Equilibrium  (2002), dirigida por Kurt Wimmer, un que film nos sitúa en un mundo 
distópico, completamente arrasado tras una supuesta Tercera Guerra Mundial. Pues bien, el caso es que las emociones 



221  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

¿Emociones racionales? | Daniel Peres Díaz 

	
  

	
  

 Las emociones son intencionales, ocurren por algo. En este sentido, podemos afirmar que, si 
“Daniel está alegre”, lo está por algo, es decir, hay creencias que causan u originan las emociones; 
pero esto no significa que las emociones sean creencias, sino que expresa –más bien– el hecho de que 
comparten cierta propiedad conceptual con las creencias. Una emoción no es ni una ocurrencia ni un 
sentimiento7, sino una atribución de conducta (Solomon, 1973: 322).  

 Cabalmente, una emoción es un juicio evaluativo. Supóngase el siguiente ejemplo: “Daniel 
está enfadado porque el profesor Fernando le ha hecho una corrección muy severa”. En este caso, el 
enfado de Daniel es un juicio8, pues tener una emoción implica albergar una evaluación sobre la 
propia situación9; o sea, las emociones poseen un significado. Las implicaciones que tiene esta tesis no 
son nada desdeñables, ya que van contra la esencia misma de la tradición filosófica de acuerdo con la 
cual, en la ética, no caben emociones, solo juicios racionales (con la clara excepción del emotivismo).  

 Pero alguien podría objetar que, si las emociones son juicios, entonces un cambio en nuestro 
conocimiento de las causas que originan la emoción debería, en teoría, cambiar la emoción como tal. 
Este es el punto que más han discutido los críticos de la teoría cognitivo-evaluadora de las emociones; 
arguyen que, si las emociones son juicios de valor, entonces uno no debería estar enfadado una vez 
que ha conocido la causa que está a la base de dicha emoción. Como esto no ocurre de hecho, 
concluyen que lo realmente definitorio de las emociones ha de buscarse en otros factores diferentes a 
los juicios de valor, generalmente aspectos relacionados con estados físicos o corporales.  

 En defensa de la teoría cognitivo-evaluadora, replico a esta última objeción estableciendo una 
distinción entre, por un lado, el conocimiento de  las causas que provocan una determinada emoción X 
en un sujeto Y, y, por otro lado, el conocimiento de la falsedad de una causa que el sujeto Y creía ver 
como fuente de su emoción X. Imagine el lector el siguiente ejemplo: “Daniel está triste porque su 
perro ha muerto”. No se está afirmando aquí que el conocimiento de la causa de la tristeza de Daniel, a 
saber, la muerte de su perro, invalida su emoción (la tristeza); más bien, se dice que, si Daniel 
descubre que su perro no ha muerto realmente, sería irracional que mantuviera su estado de tristeza10.  

 Por lo demás, a veces consideramos las emociones bajo la etiqueta de lo irracional porque se 
trata de respuestas poco usuales, respuestas de urgencia. Ello provoca que, en varias ocasiones, se dé 
un conflicto entre el interés o propósito cortoplacista de las emociones y los objetivos a largo plazo de 
la “razón” (Solomon, 1973: 335). 

 Desde otra perspectiva como es la del enactivismo, la emoción se analiza a partir de la idea de 
cognición como “cognición corporizada”, que no es sino un proceso de resolución de problemas 
(Varela et al., 1996: 174). Pero a diferencia de la tesis maximizadora del cognitivismo, se aboga en 
esta ocasión por una “disposición” o “conocimiento práctico” que no puede expresarse 
proposicionalmente, y que sustituye el mecanismo general de resolución de problemas por vías más 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
humanas han quedado proscritas por los gobiernos, por ser consideradas el motivo de la decadencia humana, y reguladas por 
medio de una droga sintética llamada “prozium”. Lo que me llama la atención del film es que, a pesar de que los habitantes 
de ese nuevo mundo tienen inhibidas sus emociones, no presentan deficiencias a la hora de razonar o tomar decisiones. Se 
observa cómo el prejuicio cartesiano de separación entre razón y emoción llega incluso al cine más futurista y rompedor 
7 Daniel puede estar triste aunque no ‘sienta’ su tristeza; pero no puede sentir su tristeza si no está triste  
8 “Juicio” no debe entenderse aquí en un sentido proposicional, sino cinestésico; véase Solomon (2007) 
9 Se trata, con muchos matices, de la misma tesis que hemos expuesto antes a propósito del marcador somático. La idea 
central, en esencia, viene a decir que las emociones son útiles para conocer qué posibles cursos de acción son los que más nos 
convienen en función de determinados objetivos; de este modo, las emociones se constituyen como una  pieza fundamental 
en los procesos de razonamiento y toma de decisiones. No obstante, Damasio hace un énfasis en lo biológico que lo aleja, en 
cierto modo, de las corrientes cognitivistas (al menos, en su versión más fuerte)  
10 Alguien que quisiera criticar la teoría cognitiva de las emociones debería, a mi juicio, centrarse en las  emociones cuyas 
causas no parecen estar del todo claras. El ejemplo del enfado es muy usado por Solomon para sostener su tesis, pero ¿es 
igualmente válido su planteamiento para el resto de emociones, como, por ejemplo, el miedo? Si se demuestra que las 
creencias que están a la base de las emociones no son suficientes para su diferenciación, entonces se podrían incluir otros 
elementos que reforzarían la tesis anti-cognitivista.  



222  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

¿Emociones racionales? | Daniel Peres Díaz 

	
  

	
  

locales dependientes del contexto. Y ese contexto es un contexto de arraigo en el mundo desde el 
cuerpo11.  

 La crítica que, desde esta óptica, se lanza contra el cognitivismo viene a decir que la cognición 
no es solamente una cuestión de representación, de tal modo que una emoción remite a un mismo tipo 
de creencia siempre y en todos los casos, sino que depende de nuestra actitud corporizada para la 
acción. De este modo, e incorporado la historia de la selección natural, se defiende que la forma en 
que los humanos categorizan el mundo depende de un proceso de acoplamiento y desacoplamiento 
sensitivo-motor a su entorno. 

 La crítica del enfoque enactivo sería acertada si el cognitivismo se comprometiera con una 
ontología realista en sentido fuerte, algo que está aún por ver. De cualquier modo, una posición 
cognitiva que parte de la premisa de acuerdo con la cual las emociones son juicio de valor no tiene por 
qué negar la existencia de elementos corporales que intervienen en la individuación de esos juicios de 
valor. Es decir, el compromiso de una teoría cognitivo-evaluadora de las emociones llega –o debería 
llegar– hasta la afirmación de que las emociones son (un tipo de) creencias, y no hasta la tesis de que 
las emociones son únicamente creencias.  

 Entonces, puede darse el caso de que la modulación biológica, cultural o biográfica de una 
persona modifique lo que intuitivamente consideramos racional al tener una emoción determinada; por 
ejemplo, el caso de que Daniel no esté triste porque Fernando le ha hecho una mala corrección ya que, 
de acuerdo a su propia forma de estar-en-el-mundo, considera que ello le motiva a seguir trabajando. 
Lo que si sería irracional, y vuelvo sobre lo mismo, es que Daniel descubra que en realidad Fernando 
no le hizo ninguna corrección, y que a pesar de ello su estado emocional continúe invariable. 

  En este sentido, no estoy en contra del enfoque enactivo, pues considero que es 
complementario de muchas de las tesis vertidas por la posición que sostengo en este artículo. Además, 
el enfoque enactivo tiene una perspectiva más genética, en la medida en que da cuenta del cómo de la 
cognición, mientras que el cognitivismo que estoy intentando defender aquí es más normativo, ya que 
intenta esbozar una regla o principio de demarcación que delimita qué es racional y qué no (en 
realidad, simplemente afirma que las emociones son creencias o juicios).   

 Lo que considero esencial, y ya lo he adelantado, es que el análisis de las emociones en 
términos de creencias, opiniones o (más precisamente) juicios de valor no agota lo que una emoción 
es. Que además de esa dimensión debemos que tener en cuenta componentes físicos e incluso 
fisiológicos es algo que me parece indiscutible. La cuestión está en dirimir cuánto de elástica puede 
ser la teoría cognitiva de las emociones sin que ello suponga la disolución de su propio núcleo teórico. 
Quizá la implicación más directa de esta última idea sea la adopción irrenunciable de una ontología 
monista pero no reduccionista del ser humano, en la cual las creencias son condición necesaria pero no 
suficiente para causar o provocar una emoción.  

 En definitiva, mi postura es cercana a la teoría neo-estoica sostenida por Marta Nussbaum 
(1994), aunque con diferencias en lo reduccionista que puede llegar a ser la teoría cognitivo-
evaluadora de las emociones. Estoy de acuerdo con Nussbaum en que debemos ampliar la noción de 
creencia como cualquier proceso cognitivo que implique ver X como Y, y analizar las emociones en 
esos términos. Pero discrepo en el compromiso fuerte de la teoría que podría llevarnos a defender un 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
11 A mi juicio, es evidente aquí la influencia de la fenomenología. En particular, la psicopatología que plantea Merleau-Ponty 
en su Phénomelogie de la perception es sin duda un enfoque atractivo para incorporar a las nuevas ciencias cognitivas y con 
un amplio margen de discusión. A lo que respecta al presente trabajo, la aportación que podría hacer Merleau-Ponty a una 
tesis cognitivista es ambivalente. La idea fenomenológica de que el cuerpo está orientado a tareas y de que, por tanto, está 
dotado de una inteligencia prerreflexiva (“esbozo” o “paisaje mental”) que delimita y enmarca la racionalidad conceptual o 
proposicional encaja, a mi juicio, con la tesis que intento defender en este artículo según la cual las emociones son un aliado 
de las decisiones al constreñir los cursos de acción; pero en la filosofía de Merleau-Ponty difícilmente podríamos decir que 
las emociones son juicos, lo que va contra el núcleo de la postura cognitivista. En esta línea, la incursión en la ciencia 
cognitiva de las filosofías que arrancan del giro hermenéutico de la fenomenología a principios de siglo XX suponen un 
punto de encuentro con la noción misma de representación mental, concepto clave de toda posición cognitivista; no en vano 
el enactivismo, deudor explícito de autores como Heidegger, Gadamer o Merleau-Ponty focaliza la noción de agente como 
posible sustituto de la noción de representación.  



223  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

¿Emociones racionales? | Daniel Peres Díaz 

	
  

	
  

intelectualismo moral12 que, a mi juicio, es insatisfactorio por diversas razones que no podemos tratar 
en profundidad aquí. Baste con decir que estoy convencido de que las emociones pueden y deben 
educarse, pero que ello nos obligaría a una reflexión de mayor calado sobre cómo un determinado tipo 
de sociedad modula, diversifica y sanciona las emociones, en virtud de esquemas colectivos 
construidos desde la tradición, la política, la ciencia y el trabajo –entre otras muchas dimensiones– 
para crear un criterio de lo racional e irracional, de lo bueno y lo malo. En este sentido, me confieso 
incapaz de adelantar ninguna sugerencia, pues la envergadura de un estudio de esas características 
sobrepasa, a mi juicio, la capacidad de trabajo de una sola persona, y necesita de una investigación 
interdisciplinar en toda regla. 

  En todo caso, considero que la teoría cognitiva tiene dos grandes aportaciones o argumentos a 
su favor. En primer lugar, como ya adelantaba en una nota al pie al principio, el cognitivismo tiene un 
mayor alcance explicativo que las teorías meramente biológicas o cualitativas de las emociones porque 
permite distinguir entre clases de emociones. La creencia de que algo malo va a ocurrir de modo 
inminente permite explicar la emoción del miedo; la experiencia de un mal injusto permite explicar la 
ira. Así, al admitir la necesidad de la creencia para poder distinguir una emoción de la otra estamos 
aceptando que dicha creencia forma parte de lo que sea que es la emoción (Nussbaum, 2004: 41)13. 

  Y en segundo lugar, entender las emociones como juicios evaluativos que nos sitúan en un 
marco de acción nos permite al mismo tiempo sobrepasar la idea de que las emociones son un mero 
apoyo de la inteligencia y comprender su ineluctable dimensión ética. Así, nos armamos de 
argumentos para sostener que las emociones forman parte del modo en que razonamos éticamente los 
humanos. Si esto último es cierto, entonces las emociones son especialmente significativas para 
constitución de la responsabilidad y, por ende, de la condición misma de ciudadano. 

   

CONCLUSIONES 

 He pretendido mostrar a lo largo del artículo la importancia de las emociones en los procesos 
racionales, con el fin de contrarrestar el prejuicio de que las emociones son “irracionales”. Si estoy en 
lo cierto, y las emociones tienen cabida y relevancia en la ética, entonces caminamos hacia una nueva 
concepción del ser humano que nos abre un hasta ahora desconocido horizonte de posibilidades. Se 
trata de hacer ver que un conocimiento distinto y renovado de las emociones nos obliga a replantear 
nuestra visión de la naturaleza humana, así como nuestro concepto de qué es una sociedad o qué tipo 
de conductas son condenables. 

 Es posible señalar, sin entrar en detalle, algunas dimensiones de lo humano que se verían 
afectadas por esta nueva concepción de las emociones. Por ejemplo, la organización política de la 
comunidad y el ordenamiento jurídico deberían verse en principio modificados si nuestra hipótesis es 
cierta; especialmente, si entendemos que la presencia de determinadas emociones es condición 
necesaria para la atribución de responsabilidad moral. También quedaría en entredicho el modelo 
educativo sobre el que parece sustentarse nuestro actual orden de cosas, máxime teniendo en cuenta 
que las emociones dejarían de ser un asunto privado, familiar si se quiere, y empezaría a constituirse 
como una pieza clave del nexo que une y nutre las estructuras sociales, la organización de la 
comunidad, los valores éticos y cívicos, o la noción de ciudadano. Igualmente, si creemos que los 
animales poseen emociones, se derivaría indefectiblemente que también ellos son sujetos de dignidad, 
lo que conllevaría, de suyo, una ampliación de los actuales límites de la comunidad moral. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
12 La teoría antropológica de Marta Nussbaum está vinculada a un ideal eudaimonista adaptado a los ideales ilustrados de la 
Modernidad pero que recupera la importancia del hábito, la práctica, la educación y el trabajo (Benedicto Rodríguez, 2012: 
592)  
13 Con ello, estaríamos en disposición de hacer una “ciencia de las emociones” en la medida en que podemos establecer 
relaciones causales que van del objeto (causa) de la emoción a la experiencia de la emoción (Nussbaum, 2004: 41 y ss.). No 
obstante, y teniendo muy presente la objeción del enactivismo, el rango o estatus epistemológico de una ciencia así estaría 
aún por determinar. 



224  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

¿Emociones racionales? | Daniel Peres Díaz 

	
  

	
  

 Por otro lado, el avance de las nuevas ciencias cognitivas debe incorporar más enfoques, 
continuar por la vía de la interdisciplinariedad y otorgar a la filosofía el rol que el corresponde, a 
saber, la capacidad de imaginar, articular y criticar nuevas concepciones de la mente y del ser humano. 
En esta tarea, urge la convergencia de corrientes y posturas antagónicas con la finalidad de enriquecer 
un debate interesantísimo y con una creciente notoriedad gracias a la explosión de la IA (con la 
cuestión aún por explorar en profundidad de si pueden seres sin lenguaje compartir las mismas 
emociones que seres con lenguaje). 

 Se trata, en definitiva, de asumir la complejidad de lo humano y de renovar los anquilosados 
esquemas de la tradición, poniendo de manifiesto que las emociones no son sino la manera que tiene el 
ser humano de ser-en-el-mundo, de expresar su vinculación con las cosas. Debemos abandonar el 
sueño de la razón pura, esa entelequia, ese humo de lo real, que no sirve sino para envenenar y atrasar 
el avance de la ciencia y el conocimiento. De ahora en adelante, y sin ánimo de dogmatizar, no creo 
que sea posible desarrollar una ética que no tenga en cuenta la radicalidad y razonabilidad de las 
emociones, componente constitutivo de la naturaleza humana.  

 

BIBLIOGRAFÍA 

 

- Benedicto Rodríguez, R., (2012) “Marta Nussbaum: Emociones, Mente y Cuerpo”, en 
Thémata. Revista de Filosofía, 46, 591-598 

- Damasio, A., (1994) El error de Descartes, Barcelona, Biblioteca de Bolsillo, 2001, 114-189 
- Gigerenzer, G. (2007) Inteligencia inconsciente (selección), en Decisiones instintivas: La 

inteligencia del inconsciente. Barcelona, Ariel, 2008 
- James, W. (1884) “Qué es una emoción”, en C. Calhoun & R. Solomon Qué es una emoción. 

Lecturas clásicas de psicología filosófica. México, FCE, 1992  
- Lyons, W., (1980) Emoción, Barcelona, Anthropos, 1993, 7-46.  
- Morin, E., El método 4: Las ideas. Su hábitat, su vida, sus costumbres, su organización. 

Madrid, Cátedra, 1992. 
- Nussbaum, M. C., (1994) La terapia del deseo. Teoría y práctica en la ética helenística, 

Paidós, Barcelona, 2003 
o (2004) El ocultamiento de lo humano: repugnancia, vergüenza y ley, Katz, Buenos 

Aires, 2006. 
- Orsi, R. (2006) “Emociones morales y moralidad”, en Ideas y valores, vol.55, núm. 131. Págs. 

33-46. Universidad de Colombia.  
- Prinz, J., (2002) “Empiricism reconsidered”, en Jesse Prinz, Furnishing the Mind. Concepts 

and their Perceptual Basis. Cambridge, Mass.: MIT Press, 2002. 
- Searle, J. (2000) “El modelo clásico de la racionalidad y sus flaquezas”, en Razones para 

actuar: Una teoría del libre albedrío. Oviedo, Nobel, 2000.  
- Solomon, R. (1973) 'Emociones y elección', en C. Calhoun y R. Solomon Qué es una 

emoción. Lecturas clásicas de psicología filosófica. México, FCE, 1992. 
o Ética emocional. Una teoría de los sentimientos (2007). Barcelona, Paidós, 2007. 

Págs. 277-297. 
- Thagard, P., (2005) La mente. Introducción a las ciencias cognitivas, Buenos Aires, Katz 

Editores, 2008. Págs. 245-264. 
- Vallverdú, J., (2007) “¿Por qué motivos crearemos máquinas racionales”, en Astrolabio. 

Revista internacional de filosofía. Núm. 5. 
- Varela, F. J., Thompson, E. y Rosch, E. (1991) selección de los caps. 8 (“Enacción: la 

cognición corporizada”) y 9 (“Vías evolutivas y deriva natural”), en De cuerpo presente. Las 
ciencias cognitivas y la experiencia humana. Barcelona, Gedisa, 1992. 

- Vendrell Ferrán, I., (2009) “Teorías analíticas de las emociones: el debate actual y sus 
precedentes históricos”, en Contrastes. Revista Internacional de Filosofía, vol. XIV, pp. 217-
240. Universidad de Málaga.  




