
253  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco 
 
 

	
  

	
  

Variaciones  de  teodicea.  Sacrificio  y  racionalidad  en  la  
Historia  
Jorge  Polo  Blanco  
Universidad  Complutense  de  Madrid  

  
1. El relato balsámico. 
 

Podría decirse que el hombre, poniendo en juego una dimensión antropológica 
constante e inquebrantable, siempre se ha contado historias para con ello obtener, entre otras 
cosas, un cierto efecto ordenador. Mircea Eliade sostenía que la realidad del mito, tan 
constitutiva del género humano, había de entenderse como un relato que, en última instancia, 
explicaba genealógica y axiológicamente los aspectos más esenciales de la vida humana. El 
mito, en ese aspecto, es una narración que otorga sentido a la totalidad de lo real1. Porque, en 
efecto, unos acontecimientos que, ya sean cósmicos o profanos, han advenido 
inopinadamente, originando con ello enormes cantidades de desconcierto y desasosiego, 
cambian de cualidad si son introducidos en una narración, si son contados, si se cuenta una 
historia acerca de ellos. Esos mismos sucesos, que en su desnuda y brutal contingencia 
empírica están repletos de pavor inmanente y atestados de dolor orgánico, una vez 
insertados en el interior de una historia narrada adquieren un carácter más benigno, más 
comprensible y más alentador. Esos hechos dolientes y escasamente asimilables, esos 
aconteceres vitales llenos de crueldad y sinsentido, esas vivencias biográficamente lacerantes, 
todo ello queda revestido de un nuevo carácter cuando pasa a formar parte de una trabazón 
narrativa. Porque en el interior de ésta todo se torna más inteligible, más lógico y más 
aceptable. El relato funciona así como un dispositivo otorgador de sentido, de lo cual cabe 
extraer una noción que podríamos denominar función balsámica del relato, que bien podría 
ponerse en relación con otra eventual dimensión que, en este caso, habría de conceptualizarse 
como racionalizadora. 

El relato satisface nuestras necesidades de congruencia, nuestras demandas de sentido. 
Como bien supo explicar Paul Ricoeur, la función narrativa organiza significativamente la 
experiencia humana del tiempo, toda vez que de los instantes dispersos, de las secuencias 
yuxtapuestas de sucesos y del cúmulo desordenado de acontecimientos episódicos puede 
extraer y configurar “totalidades significativas”2. La multiplicidad rapsódica, inconsistente y 
alocada de nuestra atribulada vida adquiere gracias a su inserción en el relato una nueva y 
tranquilizadora coherencia, pues a través de esa operación los hechos inconexos y absurdos 
parecen concurrir en una tonificante unidad de sentido. De ahí, tal vez, el carácter de catarsis 
y purificación que Aristóteles asignaba a la tragedia, puesto que lo particular y lo contingente, 
repleto de inquietante incertidumbre, adquiría en ella un límpido sentido congruente, esto es, 
una unidad inteligible en la que todo encajaba con todo, en la que no quedaba ningún suceso 
inconexo. El desazonador mundo caótico de la vida humana demanda un sentido que hile 
todos esos jirones destartalados de tiempo absurdo y fragmentado, un sentido que teja una 
unidad inteligible con todos esos retazos de temporalidad desperdigada, inteligible, inconexa. 
El relato, pues, racionaliza lo que de suyo no alberga entera razón. “[…] y para el miserable 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1Eliade (2010). 
2Ricoeur (1999), p. 197. 



254  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco 
 
 

	
  

	
  

estado de la condición humana en la era del Progreso, dar sentido es, por desgracia, también 
dar consuelo”3. Pero dar sentido a lo injustificable es también, en muchas ocasiones, un 
ejercicio de legitimación encubridora. Por ello, la frontera que media entre la narración 
balsámica y la racionalización de lo criminal es, a veces, demasiado estrecha. 

De lo anterior se desprende la superioridad que Aristóteles otorgaba a la poesía con 
respecto a la historia (aquí nos referimos no a la historia en el sentido de narración poética, de 
ficción, sino a la historia que pretende contar lo que de hecho ha sucedido), pues en ésta 
última jamás se dan esas características de perfecta congruencia, máxima coherencia 
argumental inteligible y total unidad de sentido, características que sí se dan en el ámbito de 
la ficción poética. “Pero Aristóteles supo dejar la historia en su lugar, no se le pasó por las 
mientes la temeridad de intentar reconducirla a una organización argumental, sacrificando la 
particularidad y la contingencia, que es literalmente igual que dejarla vacía de vivientes. El 
método de los que tuvieron la pretensión de racionalizar la historia, pensando hacerla 
inteligible, fue, naturalmente, esforzarse por descifrar en ella un argumento, pues la trabazón 
causal, consecuente, de los hechos o acciones que aporta propiamente un argumento tiene el 
carácter o el aspecto lógico de una explicación”4. Pero eso que al parecer no se le pasó por las 
mientes a Aristóteles fue, en cambio, todo el esfuerzo de la filosofía de la historia hegeliana. 

 

2. El punto de vista de la Historia. 
 

Hegel, cerca ya del final de su vida, allá por el año 1830, dejó uno de sus más 
importantes e influyentes legados, a saber, su concepción filosófica de la historia. En aquellas 
lecciones quiso hacer de la Historia una gran narración poética, una narración total a través 
de la cual todos y cada uno de los acontecimientos de la historia humana quedaban enlazados 
en un único y monumental relato. Lo que perseguía, como iremos viendo a continuación, es 
convertir la historia humana de todos los tiempos en una gran epopeya, en una hazaña poética 
secular, en el gran poema de la razón desplegándose hacia su propia plenitud. “Debemos 
buscar en la historia un fin universal, el fin último del mundo, no un fin particular del espíritu 
subjetivo o ánimo. Y debemos aprehenderlo por la razón, que no puede poner interés en 
ningún fin particular y finito, y sí sólo en el fin absoluto”5. En el interior de la masa entera de 
los acontecimientos históricos, en la temporalidad total del suceder de los pueblos, puede 
aprehenderse una razón absoluta e infinita, siendo “la historia universal misma, imagen y acto 
de la razón”6. De esta manera, para el filósofo prusiano todo el tiempo de la historia quedaba 
subsumido en un único sentido, el gran sentido único hilado por esa meganarración total. “Si 
la tarea de Hegel es titánica es porque él quiere aceptar el papel de ese poeta colosal que se 
enfrenta al desafío de otorgar un sentido unitario y coherente a todo lo que ocurre en la 
historia, borrando su apariencia como recipiente de disparates, despropósitos y atrocidades 
[…] Hemos de aprender a ver en los sucesos históricos la regla de producción de esa 
coherencia que preside el desarrollo de los acontecimientos, del sentido del argumento. Si 
Hegel llama a esto «un domingo en la vida» (aunque sea un domingo sangriento), es porque 
implica el final de la necesidad de consuelos imaginarios y la apoteosis de la facticidad como 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
3Sánchez Ferlosio (1986), p. 92. 
4Sánchez Ferlosio (2005), p. 5. 
5Hegel (2004), p. 44. 
6Idem.  



255  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco 
 
 

	
  

	
  

medio para la producción del auténtico valor”7. Hegel ejecuta una brutal maniobra por medio 
de la cual todos y cada uno de los acontecimientos que en la Historia han sido quedan 
enlazados en una misma trabazón argumental que, finalmente, se despliega en el tiempo al 
modo de un gigantesco argumento lógico. “Ya no hay un palacio lleno de «mundos posibles» 
distintos del real, pues ahora el real es el único posible y el necesario. Al transferir la «lógica 
de la poesía» al terreno de la historia, Hegel amplía y confirma la pretensión de Leibniz”8. La 
filosofía hegeliana de la historia, en suma, construye un formidable y único poema racional en 
movimiento. Sólo un historiador vulgar puede detenerse en la superficie de los 
acontecimientos aparentemente caóticos e irracionales y, desde dicha superficie limitada y 
circunscrita, pretender juzgar un determinado pedazo de historia. Porque la verdadera 
perspectiva sería aquélla que pudiera aprehender la indubitable e inmanente racionalidad de 
toda la historia y, por lo tanto, sólo con respecto a esta totalidad última poder juzgar el destino 
de un individuo o de un pueblo. “Pero el gran contenido de la historia universal es racional y 
tiene que ser racional; una voluntad divina rige poderosa el mundo, y no es tan impotente que 
no pueda determinar este gran contenido. Nuestro fin debe ser conocer esta sustancialidad, y 
para descubrirla, hace falta la conciencia de la razón, no los ojos de la cara, ni un intelecto 
finito, sino los ojos del concepto, de la razón, que atraviesan la superficie y penetran allende 
la intrincada maraña de los acontecimientos”9. Iremos viendo qué implicaciones tiene 
semejante aseveración, que identifica de manera absoluta y perfecta tiempo y razón. 

Bien es cierto que, para Hegel, “las meras particularidades de los individuos son lo más 
lejano al objeto pertinente de la historia”10. En efecto, la movilización de la Historia no tiene 
en cuenta en sus finalidades verdaderas toda la panoplia de vivencias particulares, las cuales 
existen no para sí sino únicamente como meros instrumentos al servicio del gran movimiento 
del espíritu racional, que va encarnándose en el suceder del tiempo histórico. Y, que la vida 
de los hombres, en la vivencia de su finitud existencial, no alcance nunca la categoría de “ser 
para sí”, no es desde luego algo baladí. “Todo el prodigio «lógico» de la filosofía hegeliana se 
juega en el alumbramiento de esta categoría: el ser para sí”11. Sólo la razón infinita es 
un absoluto ser para sí, esto es, un ser idéntico a sí mismo en su ser otro. Los individuos, por 
el contrario, aherrojados en la estrechez de su limitada contingencia, no pueden encarnar la 
figura del ser para sí, sino que muy al contrario están siempre fuera de sí. Sólo la Historia 
puede encarnar esa infinitud del absoluto que no tiene alteridad, que no sale de sí en su ser 
otro; sólo la Historia encarna la infinita razón que se despliega hacia sí misma sin salir nunca 
de sí. En definitiva, sólo la Historia es el verdadero ser para sí. Pero entonces los individuos 
no tienen verdadera existencia más que como seres para la Historia. “Este prodigioso 
dispositivo es, como sabemos, una eficacísima maquinaria asimiladora de toda 
exterioridad”12. La razón infinita encarnada en la Historia no admite un lo otro de sí que la 
circunde, que la limite. La racionalidad de la historia no encuentra límite o alteridad, esto es, 
la eterna razón desplegándose en el suceder del tiempo (o mejor, la infinita razón hecha 
historia) no encuentra un afuera irracional que la circunde o limite.    

Un ser para sí es aquél para el cual el otro existe para él sólo como un momento suyo, 
esto es, aquél ser para el cual todo lo otro es un momento de su propia interioridad 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
7Pardo (2007), p. 193.  
8Idem,  p. 194. 
9Hegel (2004), p. 45. 
10Hegel (1997), p. 568.  
11Fernández Liria (1998),  p. 81. 
12Idem, p. 180. 



256  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco 
 
 

	
  

	
  

desplegada13. Y es la Historia quién encarna esta categoría lógica porque, en efecto, nada 
subsiste en sí más allá de la Historia, pues ésta es la razón absoluta que como verdadero ser 
para sí subsume dentro de su infinita interioridad todas las otras determinaciones. Ésta 
últimas, determinaciones finitas, no existen de manera independiente, esto es, en sí y para sí, 
sino para la Historia, sólo dentro de cual adquieren una existencia subalterna. Y los hombres 
de carne y hueso, en su singularidad individual, son meramente mediatos porque nunca son 
para sí mismos, pues su existencia queda determinada en su ser para la Historia, en ser meros 
momentos de ella, que es el verdadero ser para sí.  

La verdadera historia, por lo tanto, no puede narrar las peripecias de las subjetividades, 
pues “hay que tener por cosa de buen gusto vincular las pinturas de la vida inesencial y 
particular a una materia [también] inesencial, como lo hace la novela cuando toma su materia 
de la vida privada y de las pasiones subjetivas. Pero entretejer las pequeñeces particulares de 
la época y de las personas con la representación de los intereses generales, so capa del interés 
de la llamada verdad del [relato], no peca solamente contra el buen juicio y el buen gusto, 
sino contra el concepto de verdad objetiva en cuyo sentido sólo lo sustancial es lo verdadero 
para el espíritu, no la falta de contenido de las existencias externas y de las contingencias”14. 
Introducir en la Historia del espíritu del mundo las “pequeñeces particulares” de los hombres 
empíricos no es sólo una ofensa contra el buen gusto estético, sino un alejamiento del 
verdadero contenido y finalidad de esa Historia que acontece como “liberación de la sustancia 
espiritual”, esto es, como desfile de la Razón en su camino temporal hacía sí misma, hacia su 
plena y total autoconciencia.  

No hay verdad en historias que sólo tienen por contenido fines subjetivos, toda vez que 
la verdad que acontece en y para sí sólo puede hallarse en una dimensión distinta, esto es, en 
el acontecer teleológico de una Historia que es y sólo puede ser racional en su despliegue 
total. Se pueden novelar groseramente las partículas inconexas de las vidas subjetivas en un 
agregado descriptivo y yuxtapuesto que pone el foco en esta o en aquella particularidad. Pero 
tal foco no puede poner de relieve el verdadero sentido de la Historia, porque tal perspectiva 
no alcanza el verdadero contenido de ese argumento o poema total que se despliega hacia su 
final, un final que rebasa todas las miradas, juicios y pretensiones de la subjetividad. 

La propuesta hegeliana se fundamenta en la violencia de no reconocer lo finito como un 
verdadero existente. “Una filosofía que atribuye a la existencia finita en cuanto tal un ser 
verdadero, último, absoluto, no merece el nombre de filosofía”15. Pero, ciertamente, ello no 
significa eliminar toda determinación, sino hacer que todas las determinaciones (finitas) 
adquieran su verdadero ser como momentos de un principio que las subsume a todas ellas. 
Éste, por cierto, es todo el secreto del idealismo hegeliano. “Es decir, hay «idealismo» ahí 
donde lo finito se muestra como momento de un único principio. La determinación y la finitud 
no son meramente nada, no son lo puramente falso. Son lo verdadero en tanto que son el 
desenvolvimiento del absoluto en uno de sus momentos. Nada adquiere, sin embargo, 
legitimidad, fuera de su condición de momento”16. Esta estructura de pensamiento contempla 
que toda existencia contingente, a saber, todas las determinaciones finitas de lo real, formen 
parte de un todo que es la verdadera realidad absoluta que no tiene nada fuera de sí. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
13Hegel (1976),  p. 132. 
14Hegel (1997),  p. 569. 
15Hegel (1976),  p. 136. 
16Fernández Liria (1998), p. 78. 



257  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco 
 
 

	
  

	
  

Tales realidades finitas, empero, no son recreadas en su plena contingencia, no son 
reconocidas como subsistentes e independientes, sino que su única función real es la de 
insertarse como momento de una totalidad que es la verdadera realidad, la verdadera razón, lo 
absoluto. “En la vida común se denomina realidad a cualquier ocurrencia, al error, al mal y a 
todo lo que pertenece a este campo, así como a cualquier existencia atrofiada y efímera se la 
llama precipitadamente realidad efectiva. Pero incluso para el sentir corriente, una existencia 
contingente [o hecho casual] no merece el enfático nombre de realidad efectiva”17. Porque lo 
contingente es un estar ahí que ciertamente existe, pero no como existencia verdadera y plena, 
pues está puesto ahí no en su ser para sí, sino puesto por una idealidad infinita de la que es 
sólo un momento de su despliegue, “una idealidad capaz de eliminar y conservar todo en ella, 
de modo que ella misma sea la absoluta concreción de cada determinación […]”18. La 
Historia Universal, siendo ella misma la realización efectiva de lo racional, funciona como 
esa idealidad infinita que elimina lo finito conservándolo dentro de sí. Los individuos y las 
comunidades humanas, pues, que en su finitud no tienen verdadera existencia independiente, 
son momentos de la Historia, son para ella y no para sí, pues sólo el despliegue de la Historia 
encarna el verdadero ser para sí. Se podría decir, en suma, que para Hegel sólo la Historia 
razona. Y no sólo eso. Sólo la historia razona, y lo hace todo el tiempo. 

 

3. Poetización de la Historia. 
 

La verdadera Historia, en la perspectiva hegeliana que acabamos de esbozar, no puede 
detenerse en la mera descripción de una serie de contingentes fenómenos sólo 
contingentemente enlazados; no puede tampoco llegar a representarse un acontecimiento 
finito como maldad que subsiste o como elemento irracional que se resiste a quedar integrado 
y absorbido en la colosal coherencia narrativa de un despliegue temporal infinitamente 
racional. La verdadera historia racional, en suma, tampoco puede contemplar la posibilidad de 
existencias atrofiadas y erróneas que persisten y subsisten como insuperables finitudes 
dolorosas. 

Podríamos tal vez entender que Hegel quiso poetizar la Historia, que esa fue su gran 
tentación, su colosal proyecto. Se podría ciertamente decir que “la poesía ha muerto de éxito: 
no ha sido sustituida o desplazada por la historia, sino que se ha realizado en ella, ha dejado 
de ser ficción para convertirse en realidad”19. Habría llegado el momento, por lo tanto, en el 
que la filosofía se hace por fin cargo de la Historia, en singular, para certificar que en ella las 
cosas no solamente suceden unas después de las otras sino unas a consecuencia de las otras, 
entrelazadas con máxima inteligibilidad en un gigantesco hilo conductor de pura e infinita 
racionalidad. Así ningún hecho, ninguna acción, ningún átomo de tiempo queda deshilachado, 
inconexo, inexplicado, porque no subsiste ninguna exterioridad irracional. El dolor, que 
habita en lo finito, se evacua cuando se llega a la aprehensión de que esa finitud no tiene 
verdadera existencia. Todo se llena de sentido, del único sentido.  

Hegel llevó así al paroxismo absoluto el efecto balsámico de los relatos, pretendiendo 
insertar en una única trama poética todo el devenir de los aconteceres humanos. En ese 
sentido, podemos llegar a entender que la teodicea histórica hegeliana se desenvuelve como 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
17Hegel (1997), p. 106. 
18Fernández Liria (1998), p. 79. 
19Pardo (2007), p. 188. 



258  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco 
 
 

	
  

	
  

una gigantesca catarsis balsámica. Ya no hay huecos para el sinsentido, para el caos, para la 
maldad, para el dolor, para la ininteligibilidad. Todo se ha tornado lógico y comprensible al 
ser colocado en la interioridad poética y narrativa de esa gran tragedia, dentro de la cual 
absolutamente todo tiene sentido, dentro de la cual todo es sentido. Todo lo que ha sucedido 
en la Historia forma parte de un devenir teleológico que camina hacia el despliegue final del 
argumento, y todo encaja como parte de una Historia totalmente coherente, como el sucederse 
de un guión de la razón que se desarrolla hacia su éxtasis final. 

Pero si se concibe así la Historia, hemos de preguntarnos qué cualidad tienen en ella los 
hechos contingentes, individuales y particulares. Una vez puesto en marcha el mecanismo de 
la teodicea, los hechos y las acciones contingentes son meras funciones al servicio de la 
totalidad. ¿Qué quiere esto decir? En efecto, esas pequeñas acciones individuales, esos hechos 
contingentes de la vida subjetiva de un hombre, no tienen sentido en sí mismos. De hecho, 
permaneciendo en ese punto de vista subjetivo y contingente uno puede no encontrar ni un 
ápice de sentido en lo que le pasa, ningún gramo de inteligibilidad en lo que hace. Desde la 
pequeña nimiedad de una vida individual, todo puede parecer cruel, caótico, sin sentido. Por 
lo tanto, querer eliminar o reducir esa perspectiva de la finitud contingente es, a la vez que un 
efecto balsámico, una justificación del sacrificio. La Historia poetizada es 
simultáneamente un bálsamo y una exoneración de los crímenes injustificables.  

Hemos de decir, sólo a modo de apunte, que eso que dio en llamarse posmodernidad 
consistió, precisamente, en la cancelación de cualquier tentativa de buscar un único sentido en 
la Historia. Enemigo visceral de toda tentación hegeliana, el pensamiento posmoderno no 
puede concebir el hallazgo de un sentido unificador que dé cuenta de la totalidad del devenir 
histórico humano 20 , interrumpiendo la posibilidad de columbrar un mismo espíritu 
evolucionando racionalmente hacia la plenitud de sí mismo en el movimiento unitario del 
devenir histórico. Semejante postulado de unidad de sentido de la Historia Universal ejerce 
una brutal violencia contra la contingencia de lo múltiple y, a su vez, tal violencia teórica 
puede llegar a ejercer perniciosos efectos prácticos al generar determinadas imágenes y 
representaciones de la historia de las civilizaciones. 

 
4. Historia como sacrificio. 

 
Los hombres pueden experimentar dentro de su pequeño trozo de tiempo que las cosas 

no encajan en perfecta armonía, que una cosa no se sigue lógica y consecuentemente de la 
otra, sino que los sucesos ocurren la mayoría de las veces inconexamente, ilógicamente, 
fragmentadamente. Porque la vida de un hombre particular no es una narración trágica 
perfectamente coherente en la que todo encaja con armonioso sentido. Pero para Hegel, y esto 
es decisivo, no importa en absoluto ese punto de vista empírico y contingente de los hombres 
de carne y hueso. “El punto de vista de la historia universal filosófica […] no se ocupa de las 
situaciones particulares, sino de un pensamiento universal, que se prolonga por el conjunto. 
Este elemento universal no pertenece al fenómeno, que es contingente. La muchedumbre de 
las particularidades debe comprenderse aquí en una unidad. La historia tiene ante sí el más 
concreto de los objetos, el que resume en sí todos los distintos aspectos de la existencia; su 
individuo es el espíritu universal”21. Es esa muchedumbre de contingencias la que nosotros, 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
20Racionero (1997). 
21Hegel (2004), p. 46. 



259  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco 
 
 

	
  

	
  

pequeños hombres finitos, vivimos como más propia y auténtica; es en ese punto de vista 
contingente en el que nosotros habitamos y desde el cual juzgamos el mal moral y el mal 
físico que se anudan en el tejido de la vida individual y social en la que nos hallamos 
irremediablemente inmersos. Pero el gran poema racional de la Historia Universal no habla de 
eso, sino que aúna todas las contingencias dentro de su propia unidad desplegada y 
esencial. El punto de vista de la Historia, identificado con el punto de vista de la razón 
infinita, queda situado por encima del punto de vista de los nimios desvelos de la gente 
común. 

La vida de los hombres está horadada por infinidad de huecos vacíos de sentido, 
compuesta por multitud de jirones deshilachados de significado, atravesada por infinidad de 
incongruencias. Es por eso que el punto de vista hegeliano, el punto de vista de la Teodicea, 
quiere reabsorber y subsumir todas esas miríadas de vidas individuales y acciones 
contingentes dentro de una única trama, pues de esa manera todos los retazos de 
particularidad contingente quedarán insertados en un mismo y único despliegue de sentido; 
todo se tornará comprensible y racional dentro de una gran narración y nada quedará fuera de 
una trama de racionalidad absoluta, porque no habrá un afuera, porque todo el tiempo de la 
humanidad será una gigantesca y total trabazón de sentido, una gigantesca manifestación 
divina, Dios hecho tiempo histórico. Y el tiempo de Dios absorbe en su interioridad 
desplegada todos los tiempos contingentes. 

¿Pero a qué precio? Al de reducir las acciones y las vidas contingentes a meras 
funciones al servicio del despliegue del Gran Argumento de la Historia. Y esas vidas, 
inmediatamente, se revisten con el aroma del sacrificio. “Todo debe redundar en provecho 
de una obra. Este enorme sacrificio de contenido espiritual ha de tener por fundamento un fin 
último. Se impone, pues, la pregunta de si tras el tumulto de esta superficie no habrá una obra 
íntima, silenciosa y secreta, en que se conserve la fuerza de todos los fenómenos”22. Y lo que 
se descubre hegelianamente es la gran obra de la razón infinita manifestándose en la historia, 
siendo la historia misma, y los hombres no siendo sino determinaciones finitas y contingentes 
sacrificados en ese despliegue. Dios, en la interioridad de toda esa aparente multiplicidad de 
antagonismos inacabables y sangrientos, rige el mundo. Dios es en todas las cosas porque 
Dios no está más allá de la Historia, sino que ella misma en su colosal movimiento es el 
poema de Dios. 

La Historia así entendida es entendida como un altar de sacrificio. “Pero aun cuando 
consideremos la historia como el ara ante la cual han sido sacrificadas la dicha de los pueblos, 
la sabiduría de los Estados y la virtud de los individuos, siempre surge al pensamiento 
necesariamente la pregunta: ¿a quién, a qué fin último ha sido ofrecido ese enorme sacrificio? 
[…] Partiendo de este comienzo, nos hemos referido a los acontecimientos que ofrecen ese 
cuadro a nuestra melancólica visión y a nuestra reflexión, y los hemos determinado como el 
campo en que queremos ver los medios, para lo que afirmamos ser la determinación 
sustancial, el fin último absoluto o, lo que lo mismo, el verdadero resultado de la historia 
universal” 23 . Los hombres y los pueblos son así marionetas instrumentalizadas cuya 
consistencia no es sino la de servir al resultado final de la Historia. Hombres y pueblos, pues, 
sacrificados para mayor gloria de ese gran ídolo cuya finalidad última nada tiene que ver con 
la felicidad de los hombres. “Se puede tomar también la felicidad como punto de vista en la 
consideración de la historia; pero la historia no es el terreno para la felicidad. Las épocas de 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
22Idem,  p. 48. 
23Idem,  p. 80. 



260  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco 
 
 

	
  

	
  

felicidad son en ella hojas vacías. En la historia universal hay, sin duda, también satisfacción; 
pero ésta no es lo que se llama felicidad, pues es la satisfacción de aquellos fines que están 
sobre los intereses particulares”24. La medida de la Historia es demasiado grande para los 
hombres, cuya felicidad es enteramente inconmensurable con respecto a las finalidades de 
aquélla. La felicidad de los hombres, en su finitud existencial, no queda registrada en la 
gramática de la historia universal.  

Hemos de atender, por lo tanto, al diagnóstico punzante que Sánchez Ferloaio esboza 
sobre el artefacto teórico hegeliano. “El que expulsó de la Historia a la felicidad, hubo de 
hacer rentable para esa misma Historia el sufrimiento. Quien viene dando sentido al 
sufrimiento se hace marcadamente sospechoso de traer por secreto cometido el de impedir 
que el doliente se rebele. Los hombres están siempre dispuestos a creer a muchos que les 
dicen «vuestro dolor será fecundo», cuando, por el contrario, deberían confiar en quien les 
dice: «vuestro dolor es absolutamente inútil, gratuito, irreparable». ¿Acaso pide la felicidad 
tener sentido? Niégate, pues, a dárselo al dolor”25. Porque, en efecto, si la consistencia 
irreparable y gratuita del dolor se inserta en el despliegue de una racionalidad superior repleta 
de sentido estamos articulando un relato que, a la postre, sólo deviene mistificación 
encubridora de las víctimas de la Historia. “Hegel se pregunta por el sentido del hombre en el 
mundo; quiere saber si detrás de tantas acciones heroicas unas y horrorosas otras hay algún 
sentido, si se va hacia alguna parte. Si nos atenemos a lo que los hombres pretenden con sus 
acciones y a lo que éstas dan de sí, habría que concluir que la estancia del hombre en el 
mundo no tiene pies ni cabeza…a no ser que hubiera algo así como un saber de la historia, 
por encima del hombre y de las cosas (pensemos en la figura teológica de la providencia), que 
supiera adónde lleva todo esto y que escribiera derecho con renglones torcidos”26. Pero si el 
hombre habita irremediablemente en un pequeño fragmento de renglón torcido no puede 
representarse el sentido total del texto de la historia, toda vez que dicho sentido sólo puede 
aprehenderse teniendo a la vista la totalidad del gran relato. La historia, en suma, piensa y 
sabe más que los hombres empíricos, piensa y sabe por encima de ellos y a través de ellos. “El 
hombre, con sus torpes acciones, estaría al servicio de esa razón histórica que nos llevaría al 
mejor de los mundos posibles. Toda esa violencia que ahora nos parece absurda y todas esas 
muertes inocentes que ahora nos indignan, encajarían al final en el puzle de la historia 
universal”27. El abigarrado mosaico de las múltiples masacres, dominaciones y subyugaciones 
que han compuesto reiteradamente la textura de las historias humanas aparece unificado en un 
mismo despliegue teleológico saturado de sentido, puesto que tras ese marasmo de dolores 
particulares, en su misma interioridad, puede aprehenderse una racionalidad inmanente que 
constituye el fin último de la Historia. Lo fáctico se convierte de inmediato en racional, y en 
el cortejo triunfal de esta historia así narrada quedan sepultados multitud de aconteceres que, 
habiendo sido, quedan empero sepultados en el olvido, porque los vencidos y los masacrados 
no pueden emerger con presencia digna y voz propia en el relato oficial de la historia racional, 
como bien señalaba Walter Benjamin en su tesis VII sobre la filosofía de la historia28.  

Toda la sangre de la historia, todas las matanzas, todas las crueldades, todos los 
crímenes, todas las injustitas, toda esa masa sucia de dolor humano, en definitiva, deja de ser 
considerada una realidad incomprensible y lacerante cuando pasa a formar parte necesaria de 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
24Idem, p. 88. 
25Sánchez Ferlosio (1986), p. 93. 
26Mate (2006), p. 134.  
27Idem. 
28Idem,  p. 129. 



261  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco 
 
 

	
  

	
  

un gran argumento racional puesto en movimiento hacia su despliegue final. “Nuestra 
consideración es, por tanto, una Teodicea, una justificación de Dios, como la que Leibniz 
intentó metafísicamente, a su modo, en categorías aún abstractas e indeterminadas: se propuso 
concebir el mal existente en el mundo, incluyendo el mal moral, y reconciliar al espíritu 
pensante con lo negativo. Y es en la historia universal donde la masa entera del mal concreto 
aparece ante nuestros ojos”29. Porque de lo que se trata, en suma, es de neutralizar la 
persistencia del mal en la historia del mundo. “Esta reconciliación sólo puede ser alcanzada 
mediante el conocimiento de lo afirmativo –en el cual lo negativo desaparece como algo 
subordinado y superado –, mediante la conciencia de lo que es en verdad el fin último del 
mundo; y también de que este fin está realizado en el mundo y de que el mal moral no ha 
prevalecido en la misma medida que este fin último. Se trata de la categoría de lo negativo, de 
que se habló anteriormente, y que nos hace ver cómo en la historia universal lo más noble y 
más hermoso es sacrificado en su altar. Lo negativo es rechazado por la razón, que quiere más 
bien en su lugar un fin afirmativo. La razón no puede contentarse con que algunos individuos 
hayan sido menoscabados; los fines particulares se pierden en lo universal”30. Que lo negativo 
pierda su cualidad de realidad subsistente y última implica que el dolor de los hombres nunca 
puede conservar un estatuto de irreductible e injustificable irracionalidad, toda vez que ese 
dolor es subsumido siempre en un movimiento más real, esto es, en el despliegue 
infinitamente racional de la historia universal. 

El problema de la teodicea debe descender, según Hegel, a la arena histórica, puesto que 
toda la masa del mal que en la historia se manifiesta ha de quedar finalmente reconciliada y 
exonerada. “Cabe también que el individuo sea injustamente tratado. Pero esto no afecta para 
nada a la historia universal, a la que los individuos sirven como medios en su progresión”31. 
Porque, al fin y al cabo, nadie puede creerse más capacitado que Dios para aprehender el 
sentido último de una Historia cuyo contenido es siempre racional. 

Desde el punto de vista de la Historia Universal lo contingente (que es el ámbito en el 
que se mueve nuestra frágil y breve vida de seres finitos) ya no tiene ningún valor en sí 
mismo, ya es sólo un mero instrumento al servicio del despliegue de la Historia, pues “los 
momentos, los ahoras, ya no se pertenecen a sí mismos, porque están ensartados en un vector 
de sentido; es un tiempo tenso, violentado con tirantez de elástico, en el que cada instante está 
fuera de sí, por cuento está en función del que le sigue, al igual que él lo está del que le 
precede. Una vida feliz no pregunta por el sentido, porque se siente fin en sí misma, no está 
en función de nada; lo que quiere decir que no tiene sentido. Y con esto concuerda, 
justamente, el que, tal como dice Hegel, los tiempos felices sean para la historia páginas 
vacías”32. Porque puede que la felicidad sólo sea posible viviendo en la fragilidad, en esa 
inestabilidad en la que los coágulos de sentido parcial conviven junto a torbellinos de 
sinsentido, junto a oquedades existenciales inexplicables y carentes de inteligibilidad. Puede 
que la felicidad sólo sea posible en esa contingencia dentro de la cual las configuraciones de 
sentido son siempre configuraciones precarias, provisionales y finitas rodeadas de fragmentos 
de tiempo absurdo, donde las coherencias lógicas son siempre frágiles y limitadas, donde 
multitud de hechos permanecen inconexos e inexplicables. Puede, en definitiva, que la 
felicidad sólo sea capaz de aparecer y medrar allí donde no hay un sentido único, unívoco e 
infinito, esto es, allí donde el tiempo no se fusiona idénticamente con lo lógico, allí donde 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
29Hegel (2004),  p. 56. 
30Idem,  p. 57. 
31Idem,  p. 77. 
32Sánchez Ferlosio, (2005), p. 10. 



262  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco 
 
 

	
  

	
  

todavía quedan fragmentos temporales a los que no se ha violentado para que encajen en una 
imposición de armonía total, allí donde todavía no hay un único y gran sentido atravesando 
todos los milímetros y enhebrando todos los segundos. Allí, pues, donde mi tiempo, y nuestro 
tiempo, no son un mero verso en el gran poema de la Historia. 

 
5. En los altares del Progreso y de la Revolución 

 
Habríamos de preguntarnos a qué prácticas políticas está ligada esa filosofía de la 

historia que se construye como dispositivo-teodicea. Acudir al “punto de vista de la 
Historia” puede significar no otra cosa que pretender exonerar la perversión irreductible y la 
maldad indisoluble de múltiples procesos históricos, permitiendo que toda la sangre y todo el 
sufrimiento que jalonaron esa multiplicidad episódica adquiriese de pronto un límpido 
significado al tiempo que todos los crímenes encontrasen su coherencia implícita y su 
justificación final. 

Podemos recordar que Lenin advertía que “en la transición del capitalismo al 
comunismo, la represión es todavía necesaria”33, pero ese todavía, en el que se instaura una 
maquinaria coactiva imprescindible para transitar a una etapa ulterior en la que ya podrá 
prescindirse de dicha maquinaria, se prolonga y se estira en un tiempo que a los hombres 
concretos se les presenta en múltiples ocasiones bajo la forma del horror pero que desde el 
punto de vista del progreso de Historia no es sino el estadio que, a pesar de estar repleto de 
abusos y violencias, aparece como una etapa necesaria que conducirá a la culminación final 
de la Idea, esto es, a la “fase superior de la sociedad comunista”34. Las masacres y las 
matanzas no existen como tal en su finita y singular existencia, toda vez que esas matanzas 
sólo aparecen como momentos de un despliegue sólo dentro del cual adquieren sentido. Y ese 
sentido ya no es la percepción subjetiva de una injusticia horrorosa, sino el tránsito lógico y 
necesario de la marcha de la Historia hacia un fin superior, único lugar donde reside la 
verdadera razón infinita. Quien se queja de los crímenes, en suma, no ha logrado instalarse 
todavía en el punto de vista de la Historia 

Tal vez un caso paradigmático sea el de Marx, en aquellos escritos sobre la India, en los 
que es plenamente consciente de que los británicos están arrasando sin contemplaciones 
multitud de formas de vida arcaicas, destrozando todo tipo de tradiciones preindustriales, 
desguazando todas las relaciones sociales preexistentes y desarticulando ferozmente todos los 
entramados culturales que allí se daban antes de la llegada del Occidente industrial e 
imperialista. “Sin embargo, por muy lamentable que sea desde un punto de vista humano ver 
cómo se desorganizan y disuelven esas decenas de miles de organizaciones  sociales 
laboriosas, patriarcales e inofensivas; por triste que sea verlas sumidas en un mar de dolor 
[…] Pero no se trata de eso. De lo que se trata es de saber si la humanidad puede cumplir su 
misión sin una revolución a fondo del estado social de Asia. Si no puede, entonces, y a pesar 
de todos sus crímenes, Inglaterra fue el instrumento inconsciente de la historia al realizar 
dicha revolución. En tal caso, por penoso que sea para nuestros sentimientos personales el 
espectáculo de un mundo que se derrumba, desde el punto de vista de la historia tenemos 
derecho a exclamar con  Goethe: Sollte diese QualunsQuälen/Da 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
33Lenin (2006), p. 142. 
34Idem,  p. 148. 



263  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco 
 
 

	
  

	
  

sieunsreLustvermehrt […]”35. Marx, como parece evidenciarse a la luz de un texto tan 
eminentemente hegeliano, quiso ver el componente “ilustrado” y progresista que llevaba 
consigo el capitalismo. Si el mecanismo institucional del mercado había inoculado un 
inmenso caudal de sufrimiento a la población autóctona, desarticulando todo su entramado 
institucional y toda su organización del sustento material, no cabía duda de que, a largo plazo, 
un “mejoramiento histórico” se había producido o se habría de producir en la India, toda vez 
que ahora estaba más cerca del socialismo. El panorama, nos dice Marx, podía causarnos 
horror desde la óptica finita de nuestros “sentimientos personales”. Pero, una vez más, hemos 
de saber situar esos criminales episodios de sangre en el punto de vista de la Historia. Somos 
conscientes, sin embargo, de que el propio Marx no siempre mostró una actitud semejante y 
abjuraría de tales interpretaciones en la última etapa de su vida36. 

Bien es cierto que buena parte de la tradición marxista asumió que el desarrollo sin 
límite de las fuerzas productivas habría de conducir necesariamente a un estadio mejor, toda 
vez que en éste ya se habrían creado las óptimas condiciones que permiten abrir la posibilidad 
de superar las contradicciones del modo de producción capitalista y crear una nueva sociedad 
socialista. Walter Benjamin, cuando advertía que esta concepción era un terrible error 
sostenido por la nefanda filosofía de la historia de la socialdemocracia, toda vez que la 
aceleración continua de la historia y el incremento constante de las fuerzas productivas sólo 
podía conducir al desastre, y no a ningún estadio postcapitalista deseable, imaginaba que el 
socialismo había de ser más bien un “freno de emergencia” que detuviera ese proceso 
histórico descontrolado y acelerado37. En cualquier caso, Benjamin combatió todo dispositivo 
intelectual que pusiera en juego un concepto lineal, unidireccional y racionalmente 
acumulativo de temporalidad histórica o alguna versión de filosofía de la historia tendente a 
justificar, en última instancia, todos los horrores que había traído consigo el “huracán” del 
progreso38.  

Puede que la teodicea habite como un quiste implícito y no pronunciado en el corazón 
mismo de toda la mitología del progreso. Multitud de crímenes adquieren racionalidad al 
contemplarse como monedas que es preciso pagar para que el Progreso pueda abrirse paso, un 
cúmulo de barbaridades que sólo entonces se revisten de sentido. Juzgar que tales sacrificios 
son en sí mismos truculentos, rechazables y nocivos es no saber mirar bien las cosas, podrían 
decir los ideólogos del progreso, ya que esos efectos han de ser evaluados a la luz de su 
contribución a la marcha propulsada hacia el mejoramiento ulterior y final de la humanidad. 
“Este totalitarismo histórico desdeña como una especie de miopía histórica el detenerse en el 
detalle de cada singular martirio infligido en miríadas de puntos diminutos por el vendaval 
transoceánico de la dominación: quien, arrimando la lupa y la mirada a cada uno de ellos, va 
recorriendo uno a uno todos esos puntos, no percibirá el sentido del movimiento general, que 
tan sólo aparece bajo la perspectiva de una mayor distancia”39. Todos los damnificados que el 
Progreso va dejando a su paso no son más que “astucias” que la infinita racionalidad emplea 
en su abrirse camino para producir eso que, si se adopta la perspectiva necesaria (esto es, la 
perspectiva de la Historia) aparece como “sentido del movimiento general”. Todos los 
genocidios del imperialismo colonialista, todas las devastaciones ecológicas, todas las 
destrucciones, todas las estructuras de explotación, todos los millones y millones de 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
35Godelier (1977), p. 84.  
36Shanin (1990). 
37Benjamin (2009), p. 58. 
38Benjamin (2011), p. 10.  
39Sánchez Ferlosio (1986), p. 101. 



264  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco 
 
 

	
  

	
  

sufrimientos individuales que la locomotora del progreso ha provocado no son más que pasos 
necesarios, sacrificios que era imprescindible dar, y así quedan justificados, así son 
recubiertos de sentido, así se hacen inteligibles y necesarios. Ese es el gran relato del 
Progreso, que aquí funciona, antes que como bálsamo, como racionalización legitimadora de 
inenarrables violencias.  

 

6. En el altar del Mercado. 
 

Friedrich Hayek, el gran teórico de la Escuela Austriaca, pronunció una conferencia 
muy significativa cuando fue galardonado con el Premio Nobel de economía en 1974. En esta 
ponencia postulaba la norma, moral y epistemológica, de la humildad de la razón humana, 
toda vez que habíamos de reconocer unos “límites infranqueables” en la propia capacidad de 
conocer40. En ese sentido, Hayek indicaba que aquella humildad sólo podía extraviarse a 
través de un pecado, el del orgullo. ¿Y cómo se sustancia esa terrible e ignominiosa caída en 
el orgullo? Aquel individuo que, desde su finita razón, pretende juzgar o contravenir los 
resultados de una racionalidad superior, a saber, los resultados arrojados por la libre 
espontaneidad de un sistema de mercado enteramente liberado; ese individuo que no quiere 
reconocer su posición subalterna y limitada con respecto a una racionalidad superior que lo 
desborda y cuyo secreto inaprensible no puede sino acatar, ese individuo, decimos, está 
abdicando de la única virtud que uno puede cultivar frente a los inconmensurables procesos 
del gran mercado, a saber, la humildad moral y cognoscitiva que todo hombre sensato ha de 
mostrar ante la dinámica inescrutable de un mercado totalizador. Franz J. Hinkelammert lo 
expresa muy certeramente. “El hombre solamente se puede callar, reconocer y adorar. El 
orgulloso no reconoce el milagro. Aparece entonces la virtud central y la clave de la ética 
neoliberal, derivada de su marco categorial de interpretación del mundo: la humildad. Donde 
hay orgullo del utopista, que se lanza en pos de la justicia social y en contra del mercado, allí 
falta humildad frente al milagro, que solamente los corazones sencillos reconocen”41. Por lo 
tanto, bien podemos descubrir un dispositivo-teodicea en el interior de las construcciones 
teóricas del neoliberalismo. “Humildad, según Hayek, es dejar que arrase el capital con el 
hombre y con la naturaleza. Orgullo e hibris es, en cambio, defender al hombre y a la 
naturaleza de la amenaza que el capital desenfrenado está preparando contra ellos. Esta moral 
de la humildad y del orgullo desemboca en una verdadera mística del mercado, del dinero y 
del capital. Mediante esta mística se construye toda una visión de la realidad, que sustituye la 
realidad inmediata por las relaciones mercantiles. La realidad concreta aparece como un 
subproducto de las relaciones mercantiles, y el hombre es lo que las relaciones mercantiles 
hacen de él”42. En definitiva, todo va siendo succionado y fagocitado en la interioridad 
dinámica de la reproducción misma del capital, reproducción que queda identificada como 
facticidad plena de la razón.  

El funcionamiento del mercado capitalista es cada vez más agresivamente extenso, cada 
vez más omniabarcante y omnímodo. El Mercado se ha ido convirtiendo en una instancia 
totalizadora, de manera que la única razón que prevalece es la razón misma de su despliegue. 
O, al menos, ese es el ideal regulativo por el que suspiran sus apologetas, sumergidos por 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
40Hayek (1976), p. 31. 
41Hinkelammert (2002), p. 162. 
42Idem,  p. 163. 



265  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco 
 
 

	
  

	
  

completo en una “ideología del mercado total” 43 .  En tal proceso toda otra posible 
racionalidad es o ha de ser anulada e imposibilitada. No ha de haber una razón extrínseca a la 
razón capitalista, y ésta tiene que empezar a ocupar todo el espacio de la historia, todo el 
espacio de lo real. El Mercado aspira a identificarse con todo, aspira a ser el todo. Realidad y 
Mercado van quedando fusionados, desde el punto de vista ontológico y normativo, en 
simbiótica identificación. 

El poderoso despliegue del capital no se deja legislar o siquiera corregir desde fuera, 
pues no existe ese afuera, es un Mercado sin alteridad, un Mercado que es el Todo. Ninguna 
otra razón es posible más que la suya. Es, pues, una razón totalizadora. Sólo el mercado sabe, 
sólo él dirige, sólo él impone, sólo él determina. Sólo él marca los límites de lo que ha de 
considerase racional. Cualquier intento de intervenir en ese despliegue totalizador de las 
fuerzas del capital es considerado como una fatal arrogancia, como reza el plástico título de 
la obra de Hayek. ¿Por qué? Porque intervenir (corregir, regular, reglamentar) significaría 
pretender imponer unos criterios o normas (otras “razones”) al despliegue absoluto del 
mercado capitalista, y ello significaría que un “agente arrogante” (como podría ser un 
Parlamento democrático sustentado en la soberanía popular) pretendería decirle o indicarle al 
Mercado lo que tiene que hacer. No hay ni debe haber un exterior al mercado, puesto que éste 
ha de constituirse en la totalidad raciocinante. 

En efecto, únicamente el Mercado es capaz de poner en juego toda la ingente masa de 
información que sería necesario conocer para producir el resultado histórico-social más 
óptimo y justo. “En un orden tan extenso que la aprehensión de sus detalles supera 
ampliamente la capacidad de comprensión y control de una sola mente, nadie está en 
condiciones de establecer el nivel de ingresos que a cada sujeto debe corresponder, ni 
tampoco es posible abordar dicha cuestión desde la óptica de algún específico módulo de 
justicia o criterio previamente consensuado”44. Ninguna razón finita es capaz de movilizar la 
totalidad de las determinaciones, y es por ello que el mercado “supera” la limitada y finita 
capacidad de raciocinio de una subjetividad. Sólo el sistema de mercado es capaz de abarcar 
todas las determinaciones de lo real dentro de sí, por ello sólo él sabe qué es lo racional. 
Fredric Jameson, en ese sentido, entendía este proceso como un “confortante reemplazo de la 
divinidad”45. Ningún criterio de justicia puede ser invocado más allá de ese proceso, más allá 
del Mercado, más allá de la Historia.  

Hayek, partiendo de su evolucionismo histórico, concibe que nada de lo que la 
civilización humana ha producido es fruto de decisiones conscientes de los individuos; una 
interpretación según la cual nuestros esquemas morales, nuestros sistemas axiológicos y 
nuestras instituciones más importantes no son consecuencia de determinadas decisiones 
intencionales, sino que surgen como parte de un proceso evolutivo inconsciente de 
autoorganización progresiva. En efecto, lo que el proceso histórico va produciendo no es fruto 
del concurso consciente de la razón finita de los individuos humanos, ya que es la 
espontaneidad de las fuerzas históricas en evolución la que va decantando la fisonomía de los 
elementos culturales que moldean la organización social en todas sus dimensiones. Y el 
resultado de tal evolución, imponderable para los hombres singulares, no puede ser por éstos 
adjetivado como justo o injusto. “El imposible intento de hacer justa una realidad cuyos 
resultados son por naturaleza independientes de lo que alguien haya hecho e incluso sido 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
43Idem,  p. 175. 
44Hayek (1990), p. 126. 
45Jameson (2003), p. 323. 



266  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco 
 
 

	
  

	
  

capaz de prever conculca, en definitiva, el correcto funcionamiento del propio proceso 
ordenador […] Tales demandas de justicia son sencillamente incompatibles con cualquier 
proceso natural de carácter evolutivo; incompatibilidad que afecta, no sólo a lo que en el 
pasado haya acontecido, sino también a lo que en cada momento suceda. Porque es indudable  
que el funcionamiento de tal tipo de proceso no se detiene jamás […] No puede dicha 
evolución estar sometida en ningún momento a lo que las gentes puedan considerar sea más 
oportuno […] La evolución no puede ser justa […] En realidad, insistir en que todo cambio 
futuro sea justo equivale a paralizar la evolución. Ésta impulsa a la humanidad tan sólo en la 
medida en que se van produciendo situaciones no propiciadas por nadie y que, en 
consecuencia, no cabe prever ni valorar sobre la base de cualquier principio moral”46. La 
gente común, los hombres concretos, son enteramente inconscientes de ese proceso, del que 
sólo son sujetos pasivos, porque los productos de tal devenir están más allá de su 
comprensión, más allá de su intención y más allá de su racionalidad consciente. Tal 
concepción bien puede ser catalogada de hegeliana, puesto que equivale a decir que es la 
espontaneidad evolutiva de la Historia la que realmente piensa, esto es, la que entrega normas 
e instituciones racionales. Hayek entiende que tratar de proyectar y construir una “ética 
social” distinta ajena a lo que la espontaneidad histórica ha arrojado es, sencillamente, un 
error47. En efecto, la totalidad de los procesos históricos ponen en juego un tipo de 
racionalidad que rebasa la capacidad epistemológica y moral de los individuos singulares y 
finitos. 

En ese sentido, también algunos textos de Hegel recordaban en cierto modo a aquellos 
otros de Adam Smith en los que éste hablaba de su famosa “mano invisible” para explicar 
cómo en un orden social en el que los individuos atomizados actúan cada uno por su cuenta y 
según sus propios intereses se obtienen sin embargo otros resultados colectivos no 
perseguidos conscientemente por ninguno de ellos, como si un orden superior hubiese surgido 
inintencionadamente a partir de toda esa masa de individuos actuando según sus finitas y 
subjetivas preferencias. Hayek los llama procesos de “orden espontáneo”48.  “Esta inmensa 
masa de voluntades, intereses y actividades son los instrumentos y medios del espíritu 
universal, para cumplir su fin, elevarlo a la conciencia y realizarlo. Y este fin consiste sólo en 
hallarse, en realizarse a sí mismo y contemplarse como realidad. Ahora bien, esto de que las 
vidas de los individuos y de sus pueblos, al buscar y satisfacer sus propios fines, sean a la vez 
el medio y el instrumento de algo superior y más amplio, de algo que ellas no saben y que 
realizan inconscientes, esto es lo que podría ser puesto en cuestión […] Pero ya he explicado 
esto desde el principio y he expresado nuestro supuesto o creencia de que la razón rige el 
mundo y, por tanto, ha regido y rige también la historia universal […] Dicho nexo implica 
que, en la historia universal y mediante las acciones de los hombres, surge algo más que lo 
que ellos se proponen y alcanzan, algo más de lo que ellos saben y quieren inmediatamente. 
Los hombres satisfacen su interés; pero, al hacerlo, producen algo más, algo que está en lo 
que hacen, pero que no estaba en su conciencia ni en su intención”49. Evidentemente, no 
pretendemos proponer una trivial equivalencia mecánica entre las categorías de “mano 
invisible” y “astucia o ardid de la razón”50; pero parece que en ambos casos el actuar concreto 
de los hombres finitos produce algo que, sin embargo, rebasa su comprensión y su intención, 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
46Hayek (1990), p. 128. 
47Idem,  p. 129. 
48Idem,  p. 33. 
49Hegel (2004), p. 84.   
50Idem,  p. 97. 



267  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco 
 
 

	
  

	
  

tal vez como si fueran rehenes o instrumentos de una Historia o de un Mercado, como si 
fueran meros momentos de la realización de una instancia superior o como si fueran peleles 
cuya existencia no tiene más sentido que el de ser medios para el despliegue de una razón que 
los desborda en su infinito despliegue. 

Algunos ideólogos del liberalismo económico habían postulado un final de la historia 
entendido como la culminación de un proceso que, a través del vector tiempo, se había venido 
abriendo paso, otorgando a la Historia Universal un sentido dirigido hacia el triunfo definitivo 
del capitalismo51. La racionalidad inmanente de la Historia, su sentido verdadero y total, se 
manifestaba en el despliegue final y consumado del capitalismo liberal, como la infinita razón 
ya acontecida y como el estadio final en el que se resuelven todas las contradicciones. Se 
pretende haber arribado a un estadio final en el que sólo haya economía de libre mercado y 
nada más que mercado, un estado final, universal y absoluto en el que ya no haya evolución 
histórica y que contemple, tal vez, un Mercado que sea la quietud culminada de un saber 
absoluto ya definitivamente desplegado, una eterna reproducción autorreferencial que nunca 
sale realmente de sí misma52. 

La razón omnipresente del capital no admite, en el límite, lo otro de sí, porque ella lo es 
todo, ella es el todo. No hay exterioridad posible al desencadenamiento del mercado. Es una 
razón infinita y, por lo tanto, es la divinidad misma. El Mercado es el todo, es razón 
infinita. El Mercado, en suma, también representa un genuino ser para sí. ¿Quién, pues, 
puede poner en cuestión lo que Dios hace y produce? ¿Quién puede pretender juzgar y 
condenar lo que el Mercado hace y produce? ¿Acaso un hombre de entendimiento finito o un 
parlamento de hombres contingentes, acaso esas nimiedades pueden atreverse a decir que lo 
que Dios ha hecho es injusto e irracional? Si el Mercado es la racionalidad misma, la infinitud 
de la razón, ¿cómo pretender situarse en un afuera del Mercado para desde él juzgarlo? El 
dispositivo hegeliano opera a toda máquina, porque este mercado totalizador envuelve dentro 
de sí todas las determinaciones de lo real y es la encarnación viva de lo racional, la 
encarnación de Dios. En el Mercado neoliberal el ser y el deber ser se reconcilian para 
siempre en perfecta unidad, y aquél es ya el único verdadero sujeto del razonar; sólo el 
Mercado piensa, y todos sus movimientos son contenidos desplegados de lo racional. Dios, 
entendido como infinita razón inmanente y fáctica, no está fuera del Mundo, asevera la voz 
hegeliana. De igual modo, ese Dios no está fuera del Mercado, asienta la voz del 
neoliberalismo.   

Por ello, todos los sacrificios, todas las explotaciones, todos los desastres, todas las 
destrucciones, todas las crueldades, miserias e injusticias que el funcionamiento de mercado 
pueda producir, no son tales. O lo son sólo para el punto de vista ridículamente contingente de 
un individuo que, arrogantemente, cree poder juzgar desde la cortedad de su finito 
entendimiento al Mercado infinito y divinizado. Escuchemos el reproche que hace Hegel a los 
que pretender jugar el despliegue del mundo y de la historia: “Cabe, sin duda, representarse, 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
51Fukuyama (1992).    
52Evidentemente, la utilización o apropiación que muchos autores hacen de Hegel, como es el caso del citado 
Fukuyama, siempre resulta más o menos sospechosa, fraudulenta o parcial, y no pretendemos juzgar o evaluar la 
filosofía hegeliana desde la óptica de dicha utilización, sino más bien intentar comprobar cómo ciertos elementos 
hegelianos pueden pervivir en tales teorías. En muchas de esas concepciones la apelación a Hegel es meramente 
retórica o superficial, y en absoluto hacen justicia a su compleja filosofía. En otros casos, como en Hayek, la 
situación es empero más interesante ya que la complicidad con la teodicea hegeliana es más profunda y más 
estructural, a nuestro modo de ver. Y ello a pesar de que el propio Hayek escribiese críticas explícitas contra el 
filósofo prusiano (Hayek, 1989). 



268  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco 
 
 

	
  

	
  

respecto de las cosas particulares, que muchas son injustas en el mundo. Habría, pues, mucho 
que censurar en los detalles de los fenómenos. Pero no se trata aquí de lo particular empírico, 
que está entregado al acaso y ahora no nos importa. Nada tampoco es más fácil que censurar, 
sentando plaza de sabio. Esta censura subjetiva, que sólo se refiere al individuo y a sus 
defectos, sin conocer en él la razón universal, es fácil y puede fanfarronear y pavonearse 
grandemente, ya que acredita de buena intención hacia el bien de la comunidad y da la 
apariencia de buen corazón. Más fácil es descubrir en los individuos, en los Estados y en la 
marcha del mundo los defectos, que el verdadero contenido; pues la censura negativa nos 
coloca en posición elegante y permite un gesto de superioridad sobre las cosas, sin haber 
penetrado en ellas, esto es, sin haberlas comprendido, sin haber comprendido lo que tienen de 
positivo”53. Hemos escuchado la voz hegeliana en este largo párrafo para poner de manifiesto 
qué podría ser la teodicea en el caso del pensamiento neoliberal. Porque, en efecto, sólo un 
arrogante fanfarrón puede pretender tener más razón que el Mercado. 

Nos atreveríamos a decir que Hegel llamaba fanfarrones a esos mismos que Hayek 
calificó de arrogantes. El pensador vienés habla de “los peligros que comportan la 
extrapolación del uso de la razón y la injerencia «racional» en los órdenes espontáneos 
[…]”54. Esa injerencia “racional” es la de la razón finita, la de la razón que pretende 
ejercitarse contra los movimientos de la Historia, la razón que aspira a hacerse valer contra los 
auspicios del Mercado. Nótese una cosa en apariencia trivial pero que resulta sin embargo 
decisiva para lo que estamos tratando de proponer. En efecto, en la anterior cita Hayek 
entrecomilla el término “racional”, y lo hace no de manera casual, ya que para él la verdadera 
razón no es la del agente individual que pretende tener razón contra el Mercado, sino que la 
verdadera racionalidad reside en lo producido por eso que él llama “órdenes espontáneos”; 
unos órdenes que, allende la intencionalidad subjetiva y finita de los hombres concretos de 
carne y hueso, se pueden identificar con la espontaneidad del Mercado y con las fuerzas de la 
Historia. 

Hayek, en un afamado artículo publicado en 1945, entendía que el mecanismo del 
mercado ha de concebirse como un gigantesco y complejo mecanismo de coordinación 
inconsciente de la información por el que circulan miríadas de decisiones individuales 
tomadas por millones de agentes económicos dispersos, sin que medie jamás un plan de 
ordenación consciente. Hayek, en efecto, concebía que el mercado formador de precios 
funcionaba como una estructura informacional de conocimientos fragmentados y dispersos. 
Ninguna mente u órgano laplaciano podía procesar de manera consciente, omnicomprensiva e 
integradora toda la información dispersa en el mercado55. Dicha mente conceptualmente 
pensable es empíricamente irrealizable, pues el conocimiento humano es siempre 
indefectiblemente circunscrito, limitado y fragmentario, por lo cual el orden económico más 
útil a la hora de distribuir toda la información relevante de la manera más extensa y eficaz es 
el que resulta de la espontaneidad de los millones de actores cuyo comportamiento individual 
se guía únicamente a través de la señal de los precios que las mercancías van adquiriendo a 
cada momento. Ningún orden ajeno a la libre espontaneidad del mercado podrá jamás arrojar 
mayores dosis de eficacia, y el orden del mercado, más allá de las ensoñaciones particulares 
de alguna subjetividad preñada de entelequias de justicia social, producirá siempre el mejor de 
los órdenes sociales posibles. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
53Hegel (2004), p. 77. 
54Hayek (1990), p. 76. 
55Hayek (1997). 



269  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco 
 
 

	
  

	
  

¿Qué insignificante individuo puede esgrimir una razón o una censura moral contra lo 
que realmente produce el Mercado, que es él mismo el verdadero contenido racional? Tal 
cosa sería sólo una “injerencia” arrogante. “Y así, engreídos en el convencimiento de que el 
orden existente ha sido creado deliberadamente, y lamentando no haberlo realizado mejor, se 
aprestan a abordar con decisión la tarea reformista”56. El orden espontáneo por antonomasia 
es, desde luego, la economía de libre mercado. Y el Mercado, como la Historia, es la razón 
infinita, y ningún altanero y ridículo deber ser subjetivo puede pretender condenarlo o jugarlo 
desde fuera. El punto de vista del mercado es el punto de vista de la infinita razón, y ninguna 
subjetividad irremediablemente finita puede pretender colocarse en un gesto de superioridad 
indignada con respecto a esa totalidad mercantil cuyo contenido es siempre indefectiblemente 
racional.   

La verdadera razón no reside ahí, en ese quejumbroso ámbito de particularidad que 
clama contra supuestas crueldades e injusticias. No. La verdadera razón está en la totalidad; 
en la totalidad de la Historia, diría Hegel; en la totalidad del Mercado, diría un neoliberal de 
estirpe hayekiana. Porque únicamente la totalidad razona de una forma genuina, esto es, 
infinita. ¿Cómo decir que el Mercado ha producido dolor e injusticia en un pequeño 
fragmento de tiempo? ¿Cómo decir que ahí hay maldad y aberración irracional? No es 
posible, porque ese fragmento de tiempo aparece subsumido en la interioridad total del 
Mercado y queda racionalizado y justificado, toda vez que se inserta dentro de una totalidad 
raciocinante superior que ejerce de infinita razón divina. Porque, efectivamente, “el mundo 
real es tal como debe ser […] es que Dios tiene razón siempre; es que la historia universal 
representa el plan de la Providencia. Dios gobierna el mundo; el contenido de su gobierno, la 
realización de su plan, es la historia universal […] Ante la pura luz de esta idea divina, que no 
es un mero ideal, desaparece la ilusión de que el mundo sea una loca e insensata cadena de 
sucesos”57. La realidad efectivamente existente, vilipendiada, prejuzgada y condenada por 
arrogantes justicieros y fanfarrones moralistas, se torna así obra misma de la divina razón 
encarnada en el mundo, y el abstracto ideal por el que suspiran las subjetividades finitas se 
introduce en el mundo hasta identificarse con él, y entonces ninguna atrocidad subsiste como 
tal, porque todo es ahora una misma idealidad racional absoluta y fácticamente realizada en el 
despliegue mismo de la Historia. “La filosofía no es, por tanto, un consuelo; es algo más, es 
algo que purifica lo real, algo que remedia la injusticia aparente y la reconcilia con lo 
racional, presentándolo como fundado en la idea misma y apto para satisfacer la razón”58. En 
la Historia, o en el Mercado, lo racional y lo real quedan definitivamente reconciliados.  

Podríamos hacer un experimento teórico no del todo pueril por lo que venimos 
argumentando, a saber, intentar entender un pasaje de la Théodicée sustituyendo las categorías 
de Dios y la providencia por las figuras del Mercado y su racionalidad inmanente. “[…] un 
Dios sabio y todopoderoso, que cuida de todos y no desprecia un cabello de nuestra cabeza, 
nos debe inspirar confianza sin límites; pues, si nosotros fuésemos capaz de comprenderle, 
veríamos que no es posible desear algo mejor, para nosotros y para todos en general, que lo 
que él tiene decretado. Y esto es, justamente, como si al hombre se le dijera: cumple con tu 
deber, y muéstrate contento con lo que suceda, no sólo porque no podemos oponernos a los 
decretos de la Providencia o a la naturaleza de las cosas (esto bastaría para permanecer 
tranquilos, no para estar contentos), sino porque tenemos que habérnoslas con un buen 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
56Idem,  p. 119. 
57Hegel (2004), p. 78. 
58Idem. 



270  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco 
 
 

	
  

	
  

amo”59. Este pasaje, que Leibniz escribe a propósito de las doctrinas estoicas, es asumido y 
desarrollado por él a lo largo de su tratado. En efecto, Dios produjo es su infinita 
omnisciencia el mejor de los mundos posibles60. La perspectiva racionalista leibniziana, nos 
atrevemos a sugerir, puede comprenderse como si de un “óptimo paretiano cósmico” se 
tratara, esto es, un exquisito equilibrio en el que Dios ha distribuido todos y cada uno de los 
pormenores del mundo para que no pueda mejorarse ningún aspecto de éste sin a su vez 
empeorarse algún otro. Esto es, Dios ha calibrado la mejor combinación posible en el orden 
de todas las cosas alcanzando, por su omnisciencia, la máxima eficacia concebible. Las dosis 
de bondad y maldad (morales, físicas y metafísicas) no podrían haberse conjugado en una 
combinación mejor. 

Si, desde nuestra particularidad subjetiva pensamos, con arrogancia, que podría haberlo 
hecho mejor, pues se nos hacen patentes múltiples males, emitimos tal juicio erróneo porque 
vivimos radicalmente instalados en la finitud. Sólo el punto de vista de la infinitud, que es el 
de Dios (y el del mercado), ha podido manejar todos y cada uno de los puntos de vista 
posibles, produciendo con ello el mejor orden posible y concebible. “Pues, a más de que 
dichas quejas carecen de fundamento, es murmurar contra los decretos de la providencia”61. 
Todas nuestras objeciones contra determinadas imperfecciones del orden del mundo son 
meras apariencias que se nos representan de tal modo a causa de nuestra irremediable finitud. 
“Pues si nosotros fuésemos capaces de comprender la armonía del universo, veríamos que lo 
que censuramos está dentro del plan más digno de ser elegido; en una palabra, no solamente 
creeríamos, sino que veríamos que lo que Dios ha hecho es lo mejor”62. Porque al igual que 
esos juicios y apreciaciones, que se empeñan en poner de manifiesto las presuntas 
imperfecciones y aberraciones en el orden del mundo, tienen su origen, según Leibniz, en la 
finitud de nuestro conocimiento (finitud que no puede alcanzar a aprehender la armonía 
inmejorable que preside el orden del mundo), del mismo modo Hayek apela a la imperfección 
finita de nuestro conocimiento para explicarnos que las imperfecciones y aberraciones que 
aparentemente se derivan del orden del mercado sólo son tales desde el punto de vista de la 
finitud, toda vez que desde el punto de vista de la totalidad no puede haber un orden mejor 
que el derivado de la racionalidad del mercado.  

Sólo una arrogancia supina y recalcitrante puede permitirse el lujo de juzgar el orden 
del mundo, en el caso de Leibniz, o el orden del mercado, en el caso de Hayek. Porque la 
finitud nunca puede jugar a la infinitud, y sólo Dios y el Mercado han producido un orden 
absolutamente óptimo ligando sistemáticamente todas y cada una de las infinitas 
particularidades y atendiendo a una infinidad (para nosotros inmanejable e inaprehensible) de 
consideraciones cuyo resultado les ha hecho “juzgar” o “decretar” que no era oportuno 
impedir ciertos males que, en realidad, sólo lo son desde el punto de vista de la finitud.   

 
7. Conclusión 

 
Como acabamos de ver, hacerse cargo de la introducción del problema de la teodicea en 

el meollo histórico-político de la modernidad es de una trascendencia medular a la hora de 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
59Leibniz (1920), p. 8.  
60Idem,  p. 103. 
61Idem,  p. 106. 
62Idem,  p. 65. 



271  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco 
 
 

	
  

	
  

juzgar el devenir de todos los ideologemas que han venido marcando nuestra 
contemporaneidad. Porque, tal vez, ese dispositivo de pensamiento está oculto detrás de las 
mitologías del progreso, detrás de todas las justificaciones totalitarias, detrás de la doctrina 
neoliberal imperante. En todos esos discursos resuena, tal vez, la voz hegeliana. “Pues lo 
único decisivo en este punto es que este modo de experimentar la historia no solamente 
reduce todas las cosas a la condición de medios al servicio del fin que el tiempo persigue sino 
que también hace de los hombres (y de sus acciones) simples instrumentos para el logro de tal 
propósito, y el hecho de que los hombres sean simples instrumentos es mucho más 
significativo que el de que sean instrumentos de Dios, de la economía o del espíritu”63. Aquí 
apenas hemos esbozado esquemáticamente todo ese complejísimo problema, sobre el cual 
esperamos sin embargo haber arrojado algo de luz.  
 

Bibliografía  
 

BENJAMIN, W. (2009): La dialéctica en suspenso. Fragmentos sobre la historia, Santiago 
de Chile, LOM.  

BENJAMIN, W. (2011): Conceptos de filosofía de la historia, Buenos Aires, Agebe. 
ELIADE, M. (2010): Mito y realidad, Barcelona, Kairós.  

FERNÁNDEZ LIRIA, C. (1998): Materialismo, Madrid, Síntesis. 
FUKUYAMA, F. (1992): El fin de la Historia y el último hombre, Barcelona, Planeta.    

GODELIER, M. (1977): Sobre el modo de producción asiático, Barcelona, Martínez Roca. 
HAYEK, F. A. (1976): “La pretensión del conocimiento”, en ¿Inflación o pleno empleo?, 

Madrid, Unión Editorial. 
HAYEK. F. A. (1989): “Comte y Hegel”, Revista Libertas. Instituto Universitario ESEADE, 

11.  
HAYEK. F. A. (1990): La fatal arrogancia. Los errores del socialismo, Madrid, Unión 

Editorial.  
HAYEK, F. A. (1997): “El uso del conocimiento en la sociedad”, Reis, 80, pp. 215-226. 

HEGEL, G. W. F. (1976): Ciencia de la lógica, Buenos Aires, Solar-Hachette.  
HEGEL, G. W. F. (1997): Enciclopedia de las ciencias filosóficas, Madrid, Alianza. 

HEGEL, G. W. F. (2004): Lecciones sobre la filosofía de la historia universal, Madrid, 
Alianza. 

HINKELAMMERT, F. J. (2002): Crítica de la razón utópica, Bilbao, Desclée De Brouwer. 
JAMESON, F. (2003): “La posmodernidad y el mercado”, en Ideología. Un mapa de la 

cuestión, Buenos Aires, Fondo de Cultura Económica.  
LEIBNIZ, G. W. (1920): La teodicea o Tratado sobre la libertad del hombre y el origen del 

mal, Madrid, Aguilar. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
63Pardo (2007), p. 42. 



272  

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco 
 
 

	
  

	
  

LENIN, V. I. (2006): El Estado y la revolución, Madrid, Alianza. 
PARDO, J. L. (2007): Esto no es música. Introducción al malestar en la cultura de 

masas, Barcelona, Galaxia Gutemberg.  
RACIONERO, Q. (1997): “Postmodernidad e historia (Tareas de la investigación histórica en 

el tiempo de la posthistoria”, Anales del Seminario de Metafísica, 31, pp. 185-216.  
MATE, R. (2006): Medianoche en la historia. Comentarios a las tesis de Walter Benjamin 

“Sobre el concepto de historia”, Madrid, Trotta.  
RICOEUR, P. (1999): Historia y narratividad, Barcelona, Paidós.  

SÁNCHEZ FERLOSIO, R. (1986): Mientras no cambien los dioses, nada ha cambiado, 
Madrid, Alianza. 

SÁNCHEZ FERLOSIO, R. (2005): “Carácter y destino”, Claves de razón práctica, 153, pp. 
4-13. 

SHANIN, T. (1990): El Marx tardío y la vía rusa. Marx y la periferia del capitalismo, 
Madrid, Revolución. 


