Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco

Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la
Historia

Jorge Polo Blanco
Universidad Complutense de Madrid

1. El relato balsamico.

Podria decirse que el hombre, poniendo en juego una dimensidon antropoldgica
constante e inquebrantable, siempre se ha contado historias para con ello obtener, entre otras
cosas, un cierto efecto ordenador. Mircea Eliade sostenia que la realidad del mito, tan
constitutiva del género humano, habia de entenderse como un relato que, en ultima instancia,
explicaba genealdgica y axiologicamente los aspectos mas esenciales de la vida humana. El
mito, en ese aspecto, es una narracion que otorga sentido a la totalidad de lo real'. Porque, en
efecto, unos acontecimientos que, ya sean coOsmicos o profanos, han advenido
inopinadamente, originando con ello enormes cantidades de desconcierto y desasosiego,
cambian de cualidad si son introducidos en una narracidn, si son contados, si se cuenta una
historia acerca de ellos. Esos mismos sucesos, que en su desnuda y brutal contingencia
empirica estan repletos de pavor inmanente y atestados de dolor organico, una vez
insertados en el interior de una historia narrada adquieren un caracter mas benigno, mas
comprensible y mas alentador. Esos hechos dolientes y escasamente asimilables, esos
aconteceres vitales llenos de crueldad y sinsentido, esas vivencias biograficamente lacerantes,
todo ello queda revestido de un nuevo caracter cuando pasa a formar parte de una trabazon
narrativa. Porque en el interior de ésta todo se torna mads inteligible, méas logico y mas
aceptable. El relato funciona asi como un dispositivo otorgador de sentido, de lo cual cabe
extraer una nocion que podriamos denominar funcion balsamica del relato, que bien podria
ponerse en relacion con otra eventual dimension que, en este caso, habria de conceptualizarse
como racionalizadora.

El relato satisface nuestras necesidades de congruencia, nuestras demandas de sentido.
Como bien supo explicar Paul Ricoeur, la funcidén narrativa organiza significativamente la
experiencia humana del tiempo, toda vez que de los instantes dispersos, de las secuencias
yuxtapuestas de sucesos y del cimulo desordenado de acontecimientos episddicos puede
extraer y configurar “totalidades significativas. La multiplicidad rapsédica, inconsistente y
alocada de nuestra atribulada vida adquiere gracias a su insercion en el relato una nueva y
tranquilizadora coherencia, pues a través de esa operacion los hechos inconexos y absurdos
parecen concurrir en una tonificante unidad de sentido. De ahi, tal vez, el cardcter de catarsis
y purificacion que Aristoteles asignaba a la tragedia, puesto que lo particular y lo contingente,
repleto de inquietante incertidumbre, adquiria en ella un limpido sentido congruente, esto es,
una unidad inteligible en la que todo encajaba con todo, en la que no quedaba ninglin suceso
inconexo. El desazonador mundo caético de la vida humana demanda un sentido que hile
todos esos jirones destartalados de tiempo absurdo y fragmentado, un sentido que teja una
unidad inteligible con todos esos retazos de temporalidad desperdigada, inteligible, inconexa.
El relato, pues, racionaliza lo que de suyo no alberga entera razén. “[...] y para el miserable

'Eliade (2010).
*Ricoeur (1999), p. 197.

253

MARZO
2015



Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco

estado de la condicion humana en la era del Progreso, dar sentido es, por desgracia, también
dar consuelo™. Pero dar sentido a lo injustificable es también, en muchas ocasiones, un
gjercicio de legitimacion encubridora. Por ello, la frontera que media entre la narracion
balsdmica y la racionalizacion de lo criminal es, a veces, demasiado estrecha.

De lo anterior se desprende la superioridad que Aristoteles otorgaba a la poesia con
respecto a la historia (aqui nos referimos no a la historia en el sentido de narracion poética, de
ficcion, sino a la historia que pretende contar lo que de hecho ha sucedido), pues en ésta
ultima jamés se dan esas caracteristicas de perfecta congruencia, méaxima coherencia
argumental inteligible y total unidad de sentido, caracteristicas que si se dan en el &mbito de
la ficcion poética. “Pero Aristoteles supo dejar la historia en su lugar, no se le pas6 por las
mientes la temeridad de intentar reconducirla a una organizacién argumental, sacrificando la
particularidad y la contingencia, que es literalmente igual que dejarla vacia de vivientes. El
método de los que tuvieron la pretension de racionalizar la historia, pensando hacerla
inteligible, fue, naturalmente, esforzarse por descifrar en ella un argumento, pues la trabazéon
causal, consecuente, de los hechos o acciones que aporta propiamente un argumento tiene el
caracter o el aspecto 16gico de una explicacién™. Pero eso que al parecer no se le paso por las
mientes a Aristoteles fue, en cambio, todo el esfuerzo de la filosofia de la historia hegeliana.

2. El punto de vista de la Historia.

Hegel, cerca ya del final de su vida, alld por el afio 1830, dejé uno de sus mads
importantes e influyentes legados, a saber, su concepcion filoséfica de la historia. En aquellas
lecciones quiso hacer de la Historia una gran narracidon poética, una narracion total a través
de la cual todos y cada uno de los acontecimientos de la historia humana quedaban enlazados
en un unico y monumental relato. Lo que perseguia, como iremos viendo a continuacion, es
convertir la historia humana de todos los tiempos en una gran epopeya, en una hazafa poética
secular, en el gran poema de la razon desplegdndose hacia su propia plenitud. “Debemos
buscar en la historia un fin universal, el fin Gltimo del mundo, no un fin particular del espiritu
subjetivo o animo. Y debemos aprehenderlo por la razén, que no puede poner interés en
ningin fin particular y finito, y si solo en el fin absoluto™. En el interior de la masa entera de
los acontecimientos histdricos, en la temporalidad total del suceder de los pueblos, puede
aprehenderse una razon absoluta e infinita, siendo “la historia universal misma, imagen y acto
de la razon™®. De esta manera, para el filosofo prusiano fodo el tiempo de la historia quedaba
subsumido en un unico sentido, el gran sentido Unico hilado por esa meganarracion total. “Si
la tarea de Hegel es titdnica es porque €l quiere aceptar el papel de ese poeta colosal que se
enfrenta al desafio de otorgar un sentido unitario y coherente a todo lo que ocurre en la
historia, borrando su apariencia como recipiente de disparates, despropositos y atrocidades
[...] Hemos de aprender a ver en los sucesos historicos la regla de produccion de esa
coherencia que preside el desarrollo de los acontecimientos, del sentido del argumento. Si
Hegel llama a esto «un domingo en la vida» (aunque sea un domingo sangriento), es porque
implica el final de la necesidad de consuelos imaginarios y la apoteosis de la facticidad como

*Sanchez Ferlosio (1986), p. 92.
*Sanchez Ferlosio (2005), p. 5.
Hegel (2004), p. 44.

Tdem.

254

MARZO
2015



Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco

medio para la produccion del auténtico valor”’. Hegel ejecuta una brutal maniobra por medio
de la cual todos y cada uno de los acontecimientos que en la Historia han sido quedan
enlazados en una misma trabazén argumental que, finalmente, se despliega en el tiempo al
modo de un gigantesco argumento logico. “Ya no hay un palacio lleno de «mundos posibles»
distintos del real, pues ahora el real es el tinico posible y el necesario. Al transferir la «logica
de la poesia» al terreno de la historia, Hegel amplia y confirma la pretension de Leibniz™®. La
filosofia hegeliana de la historia, en suma, construye un formidable y Ginico poema racional en
movimiento. So6lo un historiador vulgar puede detenerse en la superficie de los
acontecimientos aparentemente caoticos e irracionales y, desde dicha superficie limitada y
circunscrita, pretender juzgar un determinado pedazo de historia. Porque la verdadera
perspectiva seria aquélla que pudiera aprehender la indubitable e inmanente racionalidad de
toda la historia y, por lo tanto, s6lo con respecto a esta totalidad ltima poder juzgar el destino
de un individuo o de un pueblo. “Pero el gran contenido de la historia universal es racional y
tiene que ser racional; una voluntad divina rige poderosa el mundo, y no es tan impotente que
no pueda determinar este gran contenido. Nuestro fin debe ser conocer esta sustancialidad, y
para descubrirla, hace falta la conciencia de la razén, no los ojos de la cara, ni un intelecto
finito, sino los ojos del concepto, de la razon, que atraviesan la superficie y penetran allende
la intrincada marafia de los acontecimientos”’. Iremos viendo qué implicaciones tiene
semejante aseveracion, que identifica de manera absoluta y perfecta tiempo y razon.

Bien es cierto que, para Hegel, “las meras particularidades de los individuos son lo mas
lejano al objeto pertinente de la historia”'’. En efecto, la movilizacién de la Historia no tiene
en cuenta en sus finalidades verdaderas toda la panoplia de vivencias particulares, las cuales
existen no para si sino Unicamente como meros instrumentos al servicio del gran movimiento
del espiritu racional, que va encarnandose en el suceder del tiempo historico. Y, que la vida
de los hombres, en la vivencia de su finitud existencial, no alcance nunca la categoria de “ser
para si”, no es desde luego algo baladi. “Todo el prodigio «logico» de la filosofia hegeliana se
juega en el alumbramiento de esta categoria: el ser para si”''. Soélo la razén infinita es
un absoluto ser para si, esto es, un ser idéntico a si mismo en su ser otro. Los individuos, por
el contrario, aherrojados en la estrechez de su limitada contingencia, no pueden encarnar la
figura del ser para si, sino que muy al contrario estdn siempre fuera de si. Solo la Historia
puede encarnar esa infinitud del absoluto que no tiene alteridad, que no sale de si en su ser
otro; s6lo la Historia encarna la infinita razon que se despliega hacia si misma sin salir nunca
de si. En definitiva, solo la Historia es el verdadero ser para si. Pero entonces los individuos
no tienen verdadera existencia mas que como seres para la Historia. “Este prodigioso
dispositivo es, como sabemos, una eficacisima maquinaria asimiladora de toda
exterioridad”'?. La razén infinita encarnada en la Historia no admite un lo otro de si que la
circunde, que la limite. La racionalidad de la historia no encuentra limite o alteridad, esto es,
la eterna razén desplegandose en el suceder del tiempo (o mejor, la infinita razén hecha
historia) no encuentra un afitera irracional que la circunde o limite.

Un ser para si es aquél para el cual el otro existe para ¢l sé/o como un momento suyo,
esto es, aquél ser para el cual todo lo otro es un momento de su propia interioridad

"Pardo (2007), p. 193.

SIdem, p. 194.

*Hegel (2004), p. 45.

"Hegel (1997), p. 568.
"Fernandez Liria (1998), p. 81.
ZIdem, p. 180.

255

MARZO
2015



Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco

desplegada’. Y es la Historia quién encarna esta categoria logica porque, en efecto, nada
subsiste en si mas alla de la Historia, pues ésta es la razon absoluta que como verdadero ser
para si subsume dentro de su infinita interioridad todas las otras determinaciones. Esta
ultimas, determinaciones finitas, no existen de manera independiente, esto es, en si y para si,
sino para la Historia, s6lo dentro de cual adquieren una existencia subalterna. Y los hombres
de carne y hueso, en su singularidad individual, son meramente mediatos porque nunca son
para si mismos, pues su existencia queda determinada en su ser para la Historia, en ser meros
momentos de ella, que es el verdadero ser para si.

La verdadera historia, por lo tanto, no puede narrar las peripecias de las subjetividades,
pues “hay que tener por cosa de buen gusto vincular las pinturas de la vida inesencial y
particular a una materia [también] inesencial, como lo hace la novela cuando toma su materia
de la vida privada y de las pasiones subjetivas. Pero entretejer las pequefieces particulares de
la época y de las personas con la representacion de los intereses generales, so capa del interés
de la llamada verdad del [relato], no peca solamente contra el buen juicio y el buen gusto,
sino contra el concepto de verdad objetiva en cuyo sentido so6lo lo sustancial es lo verdadero
para el espiritu, no la falta de contenido de las existencias externas y de las contingencias™'*.
Introducir en la Historia del espiritu del mundo las “pequefieces particulares” de los hombres
empiricos no es so6lo una ofensa contra el buen gusto estético, sino un alejamiento del
verdadero contenido y finalidad de esa Historia que acontece como “liberacion de la sustancia
espiritual”, esto es, como desfile de la Razon en su camino temporal hacia si misma, hacia su
plena y total autoconciencia.

No hay verdad en historias que so6lo tienen por contenido fines subjetivos, toda vez que
la verdad que acontece en y para si s6lo puede hallarse en una dimension distinta, esto es, en
el acontecer teleologico de una Historia que es y solo puede ser racional en su despliegue
total. Se pueden novelar groseramente las particulas inconexas de las vidas subjetivas en un
agregado descriptivo y yuxtapuesto que pone el foco en esta o en aquella particularidad. Pero
tal foco no puede poner de relieve el verdadero sentido de la Historia, porque tal perspectiva
no alcanza el verdadero contenido de ese argumento o poema total que se despliega hacia su
final, un final que rebasa todas las miradas, juicios y pretensiones de la subjetividad.

La propuesta hegeliana se fundamenta en la violencia de no reconocer lo finito como un
verdadero existente. “Una filosofia que atribuye a la existencia finita en cuanto tal un ser
verdadero, Gltimo, absoluto, no merece el nombre de filosofia”'”. Pero, ciertamente, ello no
significa eliminar toda determinacion, sino hacer que todas las determinaciones (finitas)
adquieran su verdadero ser como momentos de un principio que las subsume a todas ellas.
Este, por cierto, es todo el secreto del idealismo hegeliano. “Es decir, hay «idealismo» ahi
donde lo finito se muestra como momento de un tnico principio. La determinacion y la finitud
no son meramente nada, no son lo puramente falso. Son lo verdadero en tanto que son el
desenvolvimiento del absoluto en uno de sus momentos. Nada adquiere, sin embargo,
legitimidad, fuera de su condicion de momento™'°. Esta estructura de pensamiento contempla
que toda existencia contingente, a saber, todas las determinaciones finitas de lo real, formen
parte de un todo que es la verdadera realidad absoluta que no tiene nada fuera de si.

PHegel (1976), p. 132.
“Hegel (1997), p. 569.
“Hegel (1976), p. 136.
"Fernandez Liria (1998), p. 78.

256

MARZO
2015



Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco

Tales realidades finitas, empero, no son recreadas en su plena contingencia, no son
reconocidas como subsistentes e independientes, sino que su unica funciéon real es la de
insertarse como momento de una totalidad que es la verdadera realidad, la verdadera razon, lo
absoluto. “En la vida comtn se denomina realidad a cualquier ocurrencia, al error, al mal y a
todo lo que pertenece a este campo, asi como a cualquier existencia atrofiada y efimera se la
llama precipitadamente realidad efectiva. Pero incluso para el sentir corriente, una existencia
contingente [0 hecho casual] no merece el enfatico nombre de realidad efectiva™'’. Porque lo
contingente es un estar ahi que ciertamente existe, pero no como existencia verdadera y plena,
pues estd puesto ahi no en su ser para si, sino puesto por una idealidad infinita de la que es
s6lo un momento de su despliegue, “una idealidad capaz de eliminar y conservar todo en ella,
de modo que ella misma sea la absoluta concrecion de cada determinacion [...]”'%. La
Historia Universal, siendo ella misma la realizacion efectiva de lo racional, funciona como
esa idealidad infinita que elimina lo finito conservandolo dentro de si. Los individuos y las
comunidades humanas, pues, que en su finitud no tienen verdadera existencia independiente,
son momentos de la Historia, son para ella y no para si, pues solo el despliegue de la Historia
encarna el verdadero ser para si. Se podria decir, en suma, que para Hegel s6lo la Historia
razona. Y no so6lo eso. Sélo la historia razona, y lo hace todo el tiempo.

3. Poetizacion de la Historia.

La verdadera Historia, en la perspectiva hegeliana que acabamos de esbozar, no puede
detenerse en la mera descripcion de una serie de contingentes fendmenos solo
contingentemente enlazados; no puede tampoco llegar a representarse un acontecimiento
finito como maldad que subsiste o como elemento irracional que se resiste a quedar integrado
y absorbido en la colosal coherencia narrativa de un despliegue temporal infinitamente
racional. La verdadera historia racional, en suma, tampoco puede contemplar la posibilidad de
existencias atrofiadas y erréneas que persisten y subsisten como insuperables finitudes
dolorosas.

Podriamos tal vez entender que Hegel quiso poetizar la Historia, que esa fue su gran
tentacion, su colosal proyecto. Se podria ciertamente decir que “la poesia ha muerto de éxito:
no ha sido sustituida o desplazada por la historia, sino que se ha realizado en ella, ha dejado
de ser ficcion para convertirse en realidad”'®. Habria llegado el momento, por lo tanto, en el
que la filosofia se hace por fin cargo de la Historia, en singular, para certificar que en ella las
cosas no solamente suceden unas después de las otras sino unas a consecuencia de las otras,
entrelazadas con maxima inteligibilidad en un gigantesco hilo conductor de pura e infinita
racionalidad. Asi ningin hecho, ninguna accién, ningin 4&tomo de tiempo queda deshilachado,
inconexo, inexplicado, porque no subsiste ninguna exterioridad irracional. El dolor, que
habita en lo finito, se evacua cuando se llega a la aprehension de que esa finitud no tiene
verdadera existencia. Todo se llena de sentido, del tnico sentido.

Hegel llevo asi al paroxismo absoluto el efecto balsamico de los relatos, pretendiendo
insertar en una Unica trama poética todo el devenir de los aconteceres humanos. En ese
sentido, podemos llegar a entender que la teodicea historica hegeliana se desenvuelve como

"Hegel (1997), p. 106.
"Fernandez Liria (1998), p. 79.
PPardo (2007), p. 188.

257

MARZO
2015



Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco

una gigantesca catarsis balsdmica. Ya no hay huecos para el sinsentido, para el caos, para la
maldad, para el dolor, para la ininteligibilidad. Todo se ha tornado l6gico y comprensible al
ser colocado en la interioridad poética y narrativa de esa gran tragedia, dentro de la cual
absolutamente todo tiene sentido, dentro de la cual todo es sentido. Todo lo que ha sucedido
en la Historia forma parte de un devenir teleologico que camina hacia el despliegue final del
argumento, y todo encaja como parte de una Historia totalmente coherente, como el sucederse
de un guion de la razén que se desarrolla hacia su éxtasis final.

Pero si se concibe asi la Historia, hemos de preguntarnos qué cualidad tienen en ella los
hechos contingentes, individuales y particulares. Una vez puesto en marcha el mecanismo de
la teodicea, los hechos y las acciones contingentes son meras funciones al servicio de la
totalidad. ;Qué quiere esto decir? En efecto, esas pequefias acciones individuales, esos hechos
contingentes de la vida subjetiva de un hombre, no tienen sentido en si mismos. De hecho,
permaneciendo en ese punto de vista subjetivo y contingente uno puede no encontrar ni un
apice de sentido en lo que le pasa, ningiin gramo de inteligibilidad en lo que hace. Desde la
pequeinia nimiedad de una vida individual, todo puede parecer cruel, cadtico, sin sentido. Por
lo tanto, querer eliminar o reducir esa perspectiva de la finitud contingente es, a la vez que un
efecto  balsamico, wuna justificacion del sacrificio. La Historia  poetizada es
simultdneamente un balsamo y una exoneracion de los crimenes injustificables.

Hemos de decir, s6lo a modo de apunte, que eso que dio en llamarse posmodernidad
consistio, precisamente, en la cancelacion de cualquier tentativa de buscar un tnico sentido en
la Historia. Enemigo visceral de toda tentacion hegeliana, el pensamiento posmoderno no
puede concebir el hallazgo de un sentido unificador que dé cuenta de la totalidad del devenir
historico humano *°, interrumpiendo la posibilidad de columbrar un mismo espiritu
evolucionando racionalmente hacia la plenitud de si mismo en el movimiento unitario del
devenir historico. Semejante postulado de unidad de sentido de la Historia Universal ejerce
una brutal violencia contra la contingencia de lo multiple y, a su vez, tal violencia tedrica
puede llegar a ejercer perniciosos efectos practicos al generar determinadas imagenes y
representaciones de la historia de las civilizaciones.

4. Historia como sacrificio.

Los hombres pueden experimentar dentro de su pequeio trozo de tiempo que las cosas
no encajan en perfecta armonia, que una cosa no se sigue logica y consecuentemente de la
otra, sino que los sucesos ocurren la mayoria de las veces inconexamente, ilégicamente,
fragmentadamente. Porque la vida de un hombre particular no es una narracion tragica
perfectamente coherente en la que todo encaja con armonioso sentido. Pero para Hegel, y esto
es decisivo, no importa en absoluto ese punto de vista empirico y contingente de los hombres
de carne y hueso. “El punto de vista de la historia universal filosofica [...] no se ocupa de las
situaciones particulares, sino de un pensamiento universal, que se prolonga por el conjunto.
Este elemento universal no pertenece al fendmeno, que es contingente. La muchedumbre de
las particularidades debe comprenderse aqui en una unidad. La historia tiene ante si el mas
concreto de los objetos, el que resume en si todos los distintos aspectos de la existencia; su
individuo es el espiritu universal™*'. Es esa muchedumbre de contingencias la que nosotros,

*®Racionero (1997).
*'Hegel (2004), p. 46.

258

MARZO
2015



Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco

pequefios hombres finitos, vivimos como mas propia y auténtica; es en ese punto de vista
contingente en el que nosotros habitamos y desde el cual juzgamos el mal moral y el mal
fisico que se anudan en el tejido de la vida individual y social en la que nos hallamos
irremediablemente inmersos. Pero el gran poema racional de la Historia Universal no habla de
eso, sino que auna todas las contingencias dentro de su propia unidad desplegada y
esencial. El punto de vista de la Historia, identificado con el punto de vista de la razon
infinita, queda situado por encima del punto de vista de los nimios desvelos de la gente
comun.

La vida de los hombres estd horadada por infinidad de huecos vacios de sentido,
compuesta por multitud de jirones deshilachados de significado, atravesada por infinidad de
incongruencias. Es por eso que el punto de vista hegeliano, el punto de vista de la Teodicea,
quiere reabsorber y subsumir todas esas miriadas de vidas individuales y acciones
contingentes dentro de una wunica trama, pues de esa manera todos los retazos de
particularidad contingente quedaran insertados en un mismo y tnico despliegue de sentido;
todo se tornara comprensible y racional dentro de una gran narracién y nada quedard fuera de
una trama de racionalidad absoluta, porque no habrd un afuera, porque todo el tiempo de la
humanidad serd una gigantesca y total trabazon de sentido, una gigantesca manifestacion
divina, Dios hecho tiempo historico. Y el tiempo de Dios absorbe en su interioridad
desplegada todos los tiempos contingentes.

(Pero a qué precio? Al de reducir las acciones y las vidas contingentes a meras
funciones al servicio del despliegue del Gran Argumento de la Historia. Y esas vidas,
inmediatamente, se revisten con el aroma del sacrificio. “Todo debe redundar en provecho
de una obra. Este enorme sacrificio de contenido espiritual ha de tener por fundamento un fin
ultimo. Se impone, pues, la pregunta de si tras el tumulto de esta superficie no habra una obra
intima, silenciosa y secreta, en que se conserve la fuerza de todos los fenomenos™?. Y lo que
se descubre hegelianamente es la gran obra de la razon infinita manifestandose en la historia,
siendo la historia misma, y los hombres no siendo sino determinaciones finitas y contingentes
sacrificados en ese despliegue. Dios, en la interioridad de toda esa aparente multiplicidad de
antagonismos inacabables y sangrientos, rige el mundo. Dios es en todas las cosas porque
Dios no estd mas alla de la Historia, sino que ella misma en su colosal movimiento es el
poema de Dios.

La Historia asi entendida es entendida como un altar de sacrificio. “Pero aun cuando
consideremos la historia como el ara ante la cual han sido sacrificadas la dicha de los pueblos,
la sabiduria de los Estados y la virtud de los individuos, siempre surge al pensamiento
necesariamente la pregunta: ja quién, a qué fin ultimo ha sido ofrecido ese enorme sacrificio?
[...] Partiendo de este comienzo, nos hemos referido a los acontecimientos que ofrecen ese
cuadro a nuestra melancoélica vision y a nuestra reflexion, y los hemos determinado como el
campo en que queremos ver los medios, para lo que afirmamos ser la determinacion
sustancial, el fin ultimo absoluto o, lo que lo mismo, el verdadero resultado de la historia
universal”>. Los hombres y los pueblos son asi marionetas instrumentalizadas cuya
consistencia no es sino la de servir al resultado final de la Historia. Hombres y pueblos, pues,
sacrificados para mayor gloria de ese gran idolo cuya finalidad Gltima nada tiene que ver con
la felicidad de los hombres. “Se puede tomar también la felicidad como punto de vista en la
consideracion de la historia; pero la historia no es el terreno para la felicidad. Las épocas de

Idem, p. 48.
“Idem, p. 80.

259

MARZO
2015



Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco

felicidad son en ella hojas vacias. En la historia universal hay, sin duda, también satisfaccion;
pero ésta no es lo que se llama felicidad, pues es la satisfaccion de aquellos fines que estan
sobre los intereses particulares”*. La medida de la Historia es demasiado grande para los
hombres, cuya felicidad es enteramente inconmensurable con respecto a las finalidades de
aquélla. La felicidad de los hombres, en su finitud existencial, no queda registrada en la
gramatica de la historia universal.

Hemos de atender, por lo tanto, al diagnostico punzante que Sénchez Ferloaio esboza
sobre el artefacto tedrico hegeliano. “El que expulsé de la Historia a la felicidad, hubo de
hacer rentable para esa misma Historia el sufrimiento. Quien viene dando sentido al
sufrimiento se hace marcadamente sospechoso de traer por secreto cometido el de impedir
que el doliente se rebele. Los hombres estdn siempre dispuestos a creer a muchos que les
dicen «vuestro dolor serd fecundo», cuando, por el contrario, deberian confiar en quien les
dice: «vuestro dolor es absolutamente inttil, gratuito, irreparable». ;Acaso pide la felicidad
tener sentido? Niégate, pues, a darselo al dolor™®. Porque, en efecto, si la consistencia
irreparable y gratuita del dolor se inserta en el despliegue de una racionalidad superior repleta
de sentido estamos articulando un relato que, a la postre, s6lo deviene mistificacion
encubridora de las victimas de la Historia. “Hegel se pregunta por el sentido del hombre en el
mundo; quiere saber si detrds de tantas acciones heroicas unas y horrorosas otras hay algun
sentido, si se va hacia alguna parte. Si nos atenemos a lo que los hombres pretenden con sus
acciones y a lo que éstas dan de si, habria que concluir que la estancia del hombre en el
mundo no tiene pies ni cabeza...a no ser que hubiera algo asi como un saber de la historia,
por encima del hombre y de las cosas (pensemos en la figura teologica de la providencia), que
supiera adonde lleva todo esto y que escribiera derecho con renglones torcidos™®. Pero si el
hombre habita irremediablemente en un pequefio fragmento de renglon torcido no puede
representarse el sentido total del texto de la historia, toda vez que dicho sentido s6lo puede
aprehenderse teniendo a la vista la totalidad del gran relato. La historia, en suma, piensa y
sabe mas que los hombres empiricos, piensa y sabe por encima de ellos y a través de ellos. “El
hombre, con sus torpes acciones, estaria al servicio de esa razon historica que nos llevaria al
mejor de los mundos posibles. Toda esa violencia que ahora nos parece absurda y todas esas
muertes inocentes que ahora nos indignan, encajarian al final en el puzle de la historia
universal™’. El abigarrado mosaico de las miltiples masacres, dominaciones y subyugaciones
que han compuesto reiteradamente la textura de las historias humanas aparece unificado en un
mismo despliegue teleologico saturado de sentido, puesto que tras ese marasmo de dolores
particulares, en su misma interioridad, puede aprehenderse una racionalidad inmanente que
constituye el fin Gltimo de la Historia. Lo factico se convierte de inmediato en racional, y en
el cortejo triunfal de esta historia asi narrada quedan sepultados multitud de aconteceres que,
habiendo sido, quedan empero sepultados en el olvido, porque los vencidos y los masacrados
no pueden emerger con presencia digna y voz propia en el relato oficial de la historia racional,
como bien sefialaba Walter Benjamin en su tesis VII sobre la filosofia de la historia®®.

Toda la sangre de la historia, todas las matanzas, todas las crueldades, todos los
crimenes, todas las injustitas, toda esa masa sucia de dolor humano, en definitiva, deja de ser
considerada una realidad incomprensible y lacerante cuando pasa a formar parte necesaria de

*Idem, p. 88.

»Sanchez Ferlosio (1986), p. 93.
**Mate (2006), p. 134.

YIdem.

ldem, p. 129.

260

MARZO
2015



Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco

un gran argumento racional puesto en movimiento hacia su despliegue final. “Nuestra
consideracion es, por tanto, una Teodicea, una justificacion de Dios, como la que Leibniz
intentd metafisicamente, a su modo, en categorias aln abstractas e indeterminadas: se propuso
concebir el mal existente en el mundo, incluyendo el mal moral, y reconciliar al espiritu
pensante con lo negativo. Y es en la historia universal donde la masa entera del mal concreto
aparece ante nuestros ojos™’. Porque de lo que se trata, en suma, es de neutralizar la
persistencia del mal en la historia del mundo. “Esta reconciliacién s6lo puede ser alcanzada
mediante el conocimiento de lo afirmativo —en el cual lo negativo desaparece como algo
subordinado y superado —, mediante la conciencia de lo que es en verdad el fin ultimo del
mundo; y también de que este fin estd realizado en el mundo y de que el mal moral no ha
prevalecido en la misma medida que este fin Gltimo. Se trata de la categoria de lo negativo, de
que se habl6 anteriormente, y que nos hace ver como en la historia universal lo més noble y
mas hermoso es sacrificado en su altar. Lo negativo es rechazado por la razon, que quiere mas
bien en su lugar un fin afirmativo. La razoén no puede contentarse con que algunos individuos
hayan sido menoscabados; los fines particulares se pierden en lo universal™’. Que lo negativo
pierda su cualidad de realidad subsistente y tltima implica que el dolor de los hombres nunca
puede conservar un estatuto de irreductible e injustificable irracionalidad, toda vez que ese
dolor es subsumido siempre en un movimiento mdas real, esto es, en el despliegue
infinitamente racional de la historia universal.

El problema de la teodicea debe descender, segun Hegel, a la arena historica, puesto que
toda la masa del mal que en la historia se manifiesta ha de quedar finalmente reconciliada y
exonerada. “Cabe también que el individuo sea injustamente tratado. Pero esto no afecta para
nada a la historia universal, a la que los individuos sirven como medios en su progresion™'.
Porque, al fin y al cabo, nadie puede creerse mas capacitado que Dios para aprehender el

sentido ultimo de una Historia cuyo contenido es siempre racional.

Desde el punto de vista de la Historia Universal lo contingente (que es el ambito en el
que se mueve nuestra fragil y breve vida de seres finitos) ya no tiene ningin valor en si
mismo, ya es so6lo un mero instrumento al servicio del despliegue de la Historia, pues “los
momentos, los ahoras, ya no se pertenecen a si mismos, porque estan ensartados en un vector
de sentido; es un tiempo tenso, violentado con tirantez de elastico, en el que cada instante esta
fuera de si, por cuento estd en funcion del que le sigue, al igual que ¢l lo estd del que le
precede. Una vida feliz no pregunta por el sentido, porque se siente fin en si misma, no esta
en funcion de nada; lo que quiere decir que no tiene sentido. Y con esto concuerda,
justamente, el que, tal como dice Hegel, los tiempos felices sean para la historia paginas
vacias™. Porque puede que la felicidad solo sea posible viviendo en la fragilidad, en esa
inestabilidad en la que los coagulos de sentido parcial conviven junto a torbellinos de
sinsentido, junto a oquedades existenciales inexplicables y carentes de inteligibilidad. Puede
que la felicidad sdlo sea posible en esa contingencia dentro de la cual las configuraciones de
sentido son siempre configuraciones precarias, provisionales y finitas rodeadas de fragmentos
de tiempo absurdo, donde las coherencias logicas son siempre fragiles y limitadas, donde
multitud de hechos permanecen inconexos e inexplicables. Puede, en definitiva, que la
felicidad solo sea capaz de aparecer y medrar alli donde no hay un sentido nico, univoco e
infinito, esto es, alli donde el tiempo no se fusiona idénticamente con lo l6gico, alli donde

*Hegel (2004), p. 56.

Oldem, p. 57.

dem, p.77.

*2Sanchez Ferlosio, (2005), p. 10.

261

MARZO
2015



Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco

todavia quedan fragmentos temporales a los que no se ha violentado para que encajen en una
imposicion de armonia total, alli donde todavia no hay un unico y gran sentido atravesando
todos los milimetros y enhebrando todos los segundos. Alli, pues, donde mi tiempo, y nuestro
tiempo, no son un mero verso en el gran poema de la Historia.

5. En los altares del Progreso y de la Revolucion

Habriamos de preguntarnos a qué practicas politicas estd ligada esa filosofia de la
historia que se construye como dispositivo-teodicea. Acudir al “punto de vista de la
Historia” puede significar no otra cosa que pretender exonerar la perversion irreductible y la
maldad indisoluble de multiples procesos historicos, permitiendo que toda la sangre y todo el
sufrimiento que jalonaron esa multiplicidad episddica adquiriese de pronto un limpido
significado al tiempo que todos los crimenes encontrasen su coherencia implicita y su
justificacion final.

Podemos recordar que Lenin advertia que “en la transicion del capitalismo al
comunismo, la represion es fodavia necesaria™>, pero ese todavia, en el que se instaura una
maquinaria coactiva imprescindible para transitar a una etapa ulterior en la que ya podra
prescindirse de dicha maquinaria, se prolonga y se estira en un tiempo que a los hombres
concretos se les presenta en multiples ocasiones bajo la forma del horror pero que desde el
punto de vista del progreso de Historia no es sino el estadio que, a pesar de estar repleto de
abusos y violencias, aparece como una etapa necesaria que conducira a la culminacion final
de la Idea, esto es, a la “fase superior de la sociedad comunista™?®. Las masacres y las
matanzas no existen como tal en su finita y singular existencia, toda vez que esas matanzas
solo aparecen como momentos de un despliegue solo dentro del cual adquieren sentido. Y ese
sentido ya no es la percepcion subjetiva de una injusticia horrorosa, sino el transito logico y
necesario de la marcha de la Historia hacia un fin superior, Unico lugar donde reside la
verdadera razén infinita. Quien se queja de los crimenes, en suma, no ha logrado instalarse
todavia en el punto de vista de la Historia

Tal vez un caso paradigmatico sea el de Marx, en aquellos escritos sobre la India, en los
que es plenamente consciente de que los britdnicos estdn arrasando sin contemplaciones
multitud de formas de vida arcaicas, destrozando todo tipo de tradiciones preindustriales,
desguazando todas las relaciones sociales preexistentes y desarticulando ferozmente todos los
entramados culturales que alli se daban antes de la llegada del Occidente industrial e
imperialista. “Sin embargo, por muy lamentable que sea desde un punto de vista humano ver
como se desorganizan y disuelven esas decenas de miles de organizaciones sociales
laboriosas, patriarcales e inofensivas; por triste que sea verlas sumidas en un mar de dolor
[...] Pero no se trata de eso. De lo que se trata es de saber si la humanidad puede cumplir su
mision sin una revolucion a fondo del estado social de Asia. Si no puede, entonces, y a pesar
de todos sus crimenes, Inglaterra fue el instrumento inconsciente de la historia al realizar
dicha revolucion. En tal caso, por penoso que sea para nuestros sentimientos personales el
espectaculo de un mundo que se derrumba, desde el punto de vista de la historia tenemos
derecho a exclamar con Goethe: Sollte diese QualunsQudlen/Da

*Lenin (2006), p. 142.
*Idem, p. 148.

262

MARZO
2015



Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco

; 35 . .
sieunsreLustvermehrt [...]””". Marx, como parece evidenciarse a la luz de un texto tan

eminentemente hegeliano, quiso ver el componente “ilustrado” y progresista que llevaba
consigo el capitalismo. Si el mecanismo institucional del mercado habia inoculado un
inmenso caudal de sufrimiento a la poblacion autdctona, desarticulando todo su entramado
institucional y toda su organizacion del sustento material, no cabia duda de que, a largo plazo,
un “mejoramiento histérico” se habia producido o se habria de producir en la India, toda vez
que ahora estaba mas cerca del socialismo. El panorama, nos dice Marx, podia causarnos
horror desde la dptica finita de nuestros “sentimientos personales”. Pero, una vez mas, hemos
de saber situar esos criminales episodios de sangre en el punto de vista de la Historia. Somos
conscientes, sin embargo, de que el propio Marx no siempre mostr6 una actitud semejante y
abjuraria de tales interpretaciones en la Gltima etapa de su vida™.

Bien es cierto que buena parte de la tradicion marxista asumid que el desarrollo sin
limite de las fuerzas productivas habria de conducir necesariamente a un estadio mejor, toda
vez que en éste ya se habrian creado las 6ptimas condiciones que permiten abrir la posibilidad
de superar las contradicciones del modo de produccion capitalista y crear una nueva sociedad
socialista. Walter Benjamin, cuando advertia que esta concepcion era un terrible error
sostenido por la nefanda filosofia de la historia de la socialdemocracia, toda vez que la
aceleracion continua de la historia y el incremento constante de las fuerzas productivas s6lo
podia conducir al desastre, y no a ninglin estadio postcapitalista deseable, imaginaba que el
socialismo habia de ser mas bien un “freno de emergencia” que detuviera ese proceso
historico descontrolado y acelerado®’. En cualquier caso, Benjamin combati6 todo dispositivo
intelectual que pusiera en juego un concepto lineal, unidireccional y racionalmente
acumulativo de temporalidad historica o alguna version de filosofia de la historia tendente a
justificar, en ultima instancia, todos los horrores que habia traido consigo el “huracan” del
progreso’".

Puede que la teodicea habite como un quiste implicito y no pronunciado en el corazén
mismo de toda la mitologia del progreso. Multitud de crimenes adquieren racionalidad al
contemplarse como monedas que es preciso pagar para que el Progreso pueda abrirse paso, un
cumulo de barbaridades que sélo entonces se revisten de sentido. Juzgar que tales sacrificios
son en si mismos truculentos, rechazables y nocivos es no saber mirar bien las cosas, podrian
decir los idedlogos del progreso, ya que esos efectos han de ser evaluados a la luz de su
contribucion a la marcha propulsada hacia el mejoramiento ulterior y final de la humanidad.
“Este totalitarismo histérico desdefia como una especie de miopia histérica el detenerse en el
detalle de cada singular martirio infligido en miriadas de puntos diminutos por el vendaval
transocednico de la dominacion: quien, arrimando la lupa y la mirada a cada uno de ellos, va
recorriendo uno a uno todos esos puntos, no percibira el sentido del movimiento general, que
tan solo aparece bajo la perspectiva de una mayor distancia™. Todos los damnificados que el
Progreso va dejando a su paso no son mas que “astucias” que la infinita racionalidad emplea
en su abrirse camino para producir eso que, si se adopta la perspectiva necesaria (esto es, la
perspectiva de la Historia) aparece como “sentido del movimiento general”. Todos los
genocidios del imperialismo colonialista, todas las devastaciones ecoldgicas, todas las
destrucciones, todas las estructuras de explotacion, todos los millones y millones de

Godelier (1977), p. 84.

*Shanin (1990).

*"Benjamin (2009), p. 58.
**Benjamin (2011), p. 10.
*Sanchez Ferlosio (1986), p. 101.

263

MARZO
2015



Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco

sufrimientos individuales que la locomotora del progreso ha provocado no son mas que pasos
necesarios, sacrificios que era imprescindible dar, y asi quedan justificados, asi son
recubiertos de sentido, asi se hacen inteligibles y necesarios. Ese es el gran relato del
Progreso, que aqui funciona, antes que como balsamo, como racionalizacion legitimadora de
inenarrables violencias.

6. En el altar del Mercado.

Friedrich Hayek, el gran tedrico de la Escuela Austriaca, pronuncié una conferencia
muy significativa cuando fue galardonado con el Premio Nobel de economia en 1974. En esta
ponencia postulaba la norma, moral y epistemologica, de la humildad de la razéon humana,
toda vez que habiamos de reconocer unos “limites infranqueables” en la propia capacidad de
conocer’’. En ese sentido, Hayek indicaba que aquella humildad solo podia extraviarse a
través de un pecado, el del orgullo. ;Y como se sustancia esa terrible e ignominiosa caida en
el orgullo? Aquel individuo que, desde su finita razon, pretende juzgar o contravenir los
resultados de una racionalidad superior, a saber, los resultados arrojados por la libre
espontaneidad de un sistema de mercado enteramente liberado; ese individuo que no quiere
reconocer su posicion subalterna y limitada con respecto a una racionalidad superior que lo
desborda y cuyo secreto inaprensible no puede sino acatar, ese individuo, decimos, esta
abdicando de la tnica virtud que uno puede cultivar frente a los inconmensurables procesos
del gran mercado, a saber, la humildad moral y cognoscitiva que todo hombre sensato ha de
mostrar ante la dindmica inescrutable de un mercado totalizador. Franz J. Hinkelammert lo
expresa muy certeramente. “El hombre solamente se puede callar, reconocer y adorar. El
orgulloso no reconoce el milagro. Aparece entonces la virtud central y la clave de la ética
neoliberal, derivada de su marco categorial de interpretacion del mundo: /a humildad. Donde
hay orgullo del utopista, que se lanza en pos de la justicia social y en contra del mercado, alli
falta humildad frente al milagro, que solamente los corazones sencillos reconocen™'. Por lo
tanto, bien podemos descubrir un dispositivo-teodicea en el interior de las construcciones
teodricas del neoliberalismo. “Humildad, segiin Hayek, es dejar que arrase el capital con el
hombre y con la naturaleza. Orgullo e hibris es, en cambio, defender al hombre y a la
naturaleza de la amenaza que el capital desenfrenado estd preparando contra ellos. Esta moral
de la humildad y del orgullo desemboca en una verdadera mistica del mercado, del dinero y
del capital. Mediante esta mistica se construye toda una vision de la realidad, que sustituye la
realidad inmediata por las relaciones mercantiles. La realidad concreta aparece como un
subproducto de las relaciones mercantiles, y el hombre es lo que las relaciones mercantiles
hacen de éI”*>. En definitiva, todo va siendo succionado y fagocitado en la interioridad
dindmica de la reproducciéon misma del capital, reproduccion que queda identificada como
facticidad plena de la razon.

El funcionamiento del mercado capitalista es cada vez mas agresivamente extenso, cada
vez mas omniabarcante y omnimodo. El Mercado se ha ido convirtiendo en una instancia
totalizadora, de manera que la Unica razén que prevalece es la razon misma de su despliegue.
O, al menos, ese es el ideal regulativo por el que suspiran sus apologetas, sumergidos por

*“Hayek (1976), p. 31.
“"Hinkelammert (2002), p. 162.
2Idem, p. 163.

264

MARZO
2015



Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco

completo en una “ideologia del mercado total”*. En tal proceso toda otra posible

racionalidad es o ha de ser anulada e imposibilitada. No ha de haber una razon extrinseca a la
razon capitalista, y ésta tiene que empezar a ocupar todo el espacio de la historia, todo el
espacio de lo real. E1 Mercado aspira a identificarse con todo, aspira a ser el todo. Realidad y
Mercado van quedando fusionados, desde el punto de vista ontologico y normativo, en
simbiotica identificacion.

El poderoso despliegue del capital no se deja legislar o siquiera corregir desde fuera,
pues no existe ese afuera, es un Mercado sin alteridad, un Mercado que es el Todo. Ninguna
otra razdn es posible mas que la suya. Es, pues, una razon totalizadora. Solo el mercado sabe,
solo ¢l dirige, s6lo €l impone, sélo €l determina. Solo €l marca los limites de lo que ha de
considerase racional. Cualquier intento de intervenir en ese despliegue totalizador de las
fuerzas del capital es considerado como una fatal arrogancia, como reza el plastico titulo de
la obra de Hayek. ;Por qué? Porque intervenir (corregir, regular, reglamentar) significaria
pretender imponer unos criterios o normas (otras “razones”) al despliegue absoluto del
mercado capitalista, y ello significaria que un “agente arrogante” (como podria ser un
Parlamento democratico sustentado en la soberania popular) pretenderia decirle o indicarle al
Mercado lo que tiene que hacer. No hay ni debe haber un exterior al mercado, puesto que éste
ha de constituirse en la fotalidad raciocinante.

En efecto, inicamente el Mercado es capaz de poner en juego toda la ingente masa de
informacion que seria necesario conocer para producir el resultado historico-social mas
optimo y justo. “En un orden tan extenso que la aprehension de sus detalles supera
ampliamente la capacidad de comprension y control de una sola mente, nadie estd en
condiciones de establecer el nivel de ingresos que a cada sujeto debe corresponder, ni
tampoco es posible abordar dicha cuestiéon desde la Optica de algun especifico médulo de
justicia o criterio previamente consensuado”*. Ninguna razon finita es capaz de movilizar la
totalidad de las determinaciones, y es por ello que el mercado “supera” la limitada y finita
capacidad de raciocinio de una subjetividad. Sélo el sistema de mercado es capaz de abarcar
todas las determinaciones de lo real dentro de si, por ello sdlo ¢l sabe qué es lo racional.
Fredric Jameson, en ese sentido, entendia este proceso como un “confortante reemplazo de la
divinidad”*. Ningtn criterio de justicia puede ser invocado mas alla de ese proceso, mas alla
del Mercado, mas alla de la Historia.

Hayek, partiendo de su evolucionismo historico, concibe que nada de lo que la
civilizacién humana ha producido es fruto de decisiones conscientes de los individuos; una
interpretacion segun la cual nuestros esquemas morales, nuestros sistemas axioldgicos y
nuestras instituciones mas importantes no son consecuencia de determinadas decisiones
intencionales, sino que surgen como parte de un proceso evolutivo inconsciente de
autoorganizacion progresiva. En efecto, lo que el proceso historico va produciendo no es fruto
del concurso consciente de la razén finita de los individuos humanos, ya que es la
espontaneidad de las fuerzas historicas en evolucion la que va decantando la fisonomia de los
elementos culturales que moldean la organizacion social en todas sus dimensiones. Y el
resultado de tal evolucion, imponderable para los hombres singulares, no puede ser por éstos
adjetivado como justo o injusto. “El imposible intento de hacer justa una realidad cuyos
resultados son por naturaleza independientes de lo que alguien haya hecho e incluso sido

Bldem, p. 175.
*Hayek (1990), p. 126.
*Jameson (2003), p. 323.

265

MARZO
2015



Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco

capaz de prever conculca, en definitiva, el correcto funcionamiento del propio proceso
ordenador [...] Tales demandas de justicia son sencillamente incompatibles con cualquier
proceso natural de caracter evolutivo; incompatibilidad que afecta, no solo a lo que en el
pasado haya acontecido, sino también a lo que en cada momento suceda. Porque es indudable
que el funcionamiento de tal tipo de proceso no se detiene jamdas [...] No puede dicha
evolucion estar sometida en ningin momento a lo que las gentes puedan considerar sea mas
oportuno [...] La evolucion no puede ser justa [...] En realidad, insistir en que todo cambio
futuro sea justo equivale a paralizar la evolucion. Esta impulsa a la humanidad tan sélo en la
medida en que se van produciendo situaciones no propiciadas por nadie y que, en
consecuencia, no cabe prever ni valorar sobre la base de cualquier principio moral”*. La
gente comun, los hombres concretos, son enteramente inconscientes de ese proceso, del que
solo son sujetos pasivos, porque los productos de tal devenir estin mas alld de su
comprension, mas alld de su intencion y mas alld de su racionalidad consciente. Tal
concepcion bien puede ser catalogada de hegeliana, puesto que equivale a decir que es la
espontaneidad evolutiva de la Historia la que realmente piensa, esto es, la que entrega normas
e instituciones racionales. Hayek entiende que tratar de proyectar y construir una ‘“ética
social” distinta ajena a lo que la espontaneidad histérica ha arrojado es, sencillamente, un
error’’. En efecto, la totalidad de los procesos histéricos ponen en juego un tipo de
racionalidad que rebasa la capacidad epistemologica y moral de los individuos singulares y
finitos.

En ese sentido, también algunos textos de Hegel recordaban en cierto modo a aquellos
otros de Adam Smith en los que éste hablaba de su famosa “mano invisible” para explicar
cémo en un orden social en el que los individuos atomizados actiian cada uno por su cuenta y
segiin sus propios intereses se obtienen sin embargo otros resultados colectivos no
perseguidos conscientemente por ninguno de ellos, como si un orden superior hubiese surgido
inintencionadamente a partir de toda esa masa de individuos actuando segun sus finitas y
subjetivas preferencias. Hayek los llama procesos de “orden espontineo”®. “Esta inmensa
masa de voluntades, intereses y actividades son los instrumentos y medios del espiritu
universal, para cumplir su fin, elevarlo a la conciencia y realizarlo. Y este fin consiste so6lo en
hallarse, en realizarse a si mismo y contemplarse como realidad. Ahora bien, esto de que las
vidas de los individuos y de sus pueblos, al buscar y satisfacer sus propios fines, sean a la vez
el medio y el instrumento de algo superior y mas amplio, de algo que ellas no saben y que
realizan inconscientes, esto es lo que podria ser puesto en cuestion [...] Pero ya he explicado
esto desde el principio y he expresado nuestro supuesto o creencia de que la razén rige el
mundo y, por tanto, ha regido y rige también la historia universal [...] Dicho nexo implica
que, en la historia universal y mediante las acciones de los hombres, surge algo mas que lo
que ellos se proponen y alcanzan, algo mas de lo que ellos saben y quieren inmediatamente.
Los hombres satisfacen su interés; pero, al hacerlo, producen algo mas, algo que estd en lo
que hacen, pero que no estaba en su conciencia ni en su intencion”®. Evidentemente, no
pretendemos proponer una trivial equivalencia mecanica entre las categorias de “mano
invisible” y “astucia o ardid de la razén”"; pero parece que en ambos casos el actuar concreto
de los hombres finitos produce algo que, sin embargo, rebasa su comprension y su intencion,

*Hayek (1990), p. 128.
“Idem, p. 129.
BIdem, p. 33.

“Hegel (2004), p. 84.
Idem, p.97.

266

MARZO
2015



Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco

tal vez como si fueran rehenes o instrumentos de una Historia o de un Mercado, como si
fueran meros momentos de la realizacion de una instancia superior o como si fueran peleles
cuya existencia no tiene mas sentido que el de ser medios para el despliegue de una razén que
los desborda en su infinito despliegue.

Algunos idedlogos del liberalismo econdémico habian postulado un final de la historia
entendido como la culminacioén de un proceso que, a través del vector tiempo, se habia venido
abriendo paso, otorgando a la Historia Universal un sentido dirigido hacia el triunfo definitivo
del capitalismo’'. La racionalidad inmanente de la Historia, su sentido verdadero y total, se
manifestaba en el despliegue final y consumado del capitalismo liberal, como la infinita razon
ya acontecida y como el estadio final en el que se resuelven todas las contradicciones. Se
pretende haber arribado a un estadio final en el que s6lo haya economia de libre mercado y
nada més que mercado, un estado final, universal y absoluto en el que ya no haya evolucion
histérica y que contemple, tal vez, un Mercado que sea la quietud culminada de un saber
absoluto ya definitivamente desplegado, una eterna reproduccion autorreferencial que nunca
sale realmente de si misma®”.

La raz6én omnipresente del capital no admite, en el limite, /o otro de si, porque ella lo es
todo, ella es el todo. No hay exterioridad posible al desencadenamiento del mercado. Es una
razoén infinita y, por lo tanto, es la divinidad misma. El Mercado es el todo, es razon
infinita. EI Mercado, en suma, también representa un genuino ser para si. ;{Quién, pues,
puede poner en cuestion lo que Dios hace y produce? ;Quién puede pretender juzgar y
condenar lo que el Mercado hace y produce? ;Acaso un hombre de entendimiento finito o un
parlamento de hombres contingentes, acaso esas nimiedades pueden atreverse a decir que lo
que Dios ha hecho es injusto e irracional? Si el Mercado es la racionalidad misma, la infinitud
de la razdn, ;como pretender situarse en un afuera del Mercado para desde ¢l juzgarlo? El
dispositivo hegeliano opera a toda maquina, porque este mercado totalizador envuelve dentro
de si todas las determinaciones de lo real y es la encarnacion viva de lo racional, la
encarnacion de Dios. En el Mercado neoliberal el sery el deber ser se reconcilian para
siempre en perfecta unidad, y aquél es ya el unico verdadero sujeto del razonar; sélo el
Mercado piensa, y todos sus movimientos son contenidos desplegados de lo racional. Dios,
entendido como infinita razén inmanente y factica, no estd fuera del Mundo, asevera la voz
hegeliana. De igual modo, ese Dios no estd fuera del Mercado, asienta la voz del
neoliberalismo.

Por ello, todos los sacrificios, todas las explotaciones, todos los desastres, todas las
destrucciones, todas las crueldades, miserias e injusticias que el funcionamiento de mercado
pueda producir, no son tales. O lo son s6lo para el punto de vista ridiculamente contingente de
un individuo que, arrogantemente, cree poder juzgar desde la cortedad de su finito
entendimiento al Mercado infinito y divinizado. Escuchemos el reproche que hace Hegel a los
que pretender jugar el despliegue del mundo y de la historia: “Cabe, sin duda, representarse,

'Fukuyama (1992).

**Evidentemente, la utilizacién o apropiacion que muchos autores hacen de Hegel, como es el caso del citado
Fukuyama, siempre resulta mas o menos sospechosa, fraudulenta o parcial, y no pretendemos juzgar o evaluar la
filosofia hegeliana desde la Optica de dicha utilizacion, sino mas bien intentar comprobar como ciertos elementos
hegelianos pueden pervivir en tales teorias. En muchas de esas concepciones la apelacion a Hegel es meramente
retorica o superficial, y en absoluto hacen justicia a su compleja filosofia. En otros casos, como en Hayek, la
situacion es empero mas interesante ya que la complicidad con la teodicea hegeliana es mas profunda y mas
estructural, a nuestro modo de ver. Y ello a pesar de que el propio Hayek escribiese criticas explicitas contra el
filésofo prusiano (Hayek, 1989).

267

MARZO
2015



Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco

respecto de las cosas particulares, que muchas son injustas en el mundo. Habria, pues, mucho
que censurar en los detalles de los fendmenos. Pero no se trata aqui de lo particular empirico,
que esta entregado al acaso y ahora no nos importa. Nada tampoco es mas facil que censurar,
sentando plaza de sabio. Esta censura subjetiva, que solo se refiere al individuo y a sus
defectos, sin conocer en ¢l la razon universal, es facil y puede fanfarronear y pavonearse
grandemente, ya que acredita de buena intencién hacia el bien de la comunidad y da la
apariencia de buen corazén. Més facil es descubrir en los individuos, en los Estados y en la
marcha del mundo los defectos, que el verdadero contenido; pues la censura negativa nos
coloca en posicion elegante y permite un gesto de superioridad sobre las cosas, sin haber
penetrado en ellas, esto es, sin haberlas comprendido, sin haber comprendido lo que tienen de
positivo™>. Hemos escuchado la voz hegeliana en este largo péarrafo para poner de manifiesto
qué podria ser la teodicea en el caso del pensamiento neoliberal. Porque, en efecto, sélo un
arrogante fanfarron puede pretender tener mas razon que el Mercado.

Nos atreveriamos a decir que Hegel llamaba fanfarrones a esos mismos que Hayek
califico de arrogantes. El pensador vienés habla de “los peligros que comportan la
extrapolacion del uso de la razén y la injerencia «racional» en los ordenes espontidneos
[...]”°*. Esa injerencia “racional” es la de la razon finita, la de la razén que pretende
ejercitarse contra los movimientos de la Historia, la razén que aspira a hacerse valer contra los
auspicios del Mercado. Notese una cosa en apariencia trivial pero que resulta sin embargo
decisiva para lo que estamos tratando de proponer. En efecto, en la anterior cita Hayek
entrecomilla el término “racional”, y lo hace no de manera casual, ya que para ¢l la verdadera
razoén no es la del agente individual que pretende tener razon contra el Mercado, sino que la
verdadera racionalidad reside en lo producido por eso que ¢l llama “6rdenes espontaneos’;
unos ordenes que, allende la intencionalidad subjetiva y finita de los hombres concretos de
carne y hueso, se pueden identificar con la espontaneidad del Mercado y con las fuerzas de la
Historia.

Hayek, en un afamado articulo publicado en 1945, entendia que el mecanismo del
mercado ha de concebirse como un gigantesco y complejo mecanismo de coordinacién
inconsciente de la informacion por el que circulan miriadas de decisiones individuales
tomadas por millones de agentes econdmicos dispersos, sin que medie jamas un plan de
ordenacion consciente. Hayek, en efecto, concebia que el mercado formador de precios
funcionaba como una estructura informacional de conocimientos fragmentados y dispersos.
Ninguna mente u 6rgano laplaciano podia procesar de manera consciente, omnicomprensiva e
integradora toda la informacién dispersa en el mercado’. Dicha mente conceptualmente
pensable es empiricamente irrealizable, pues el conocimiento humano es siempre
indefectiblemente circunscrito, limitado y fragmentario, por lo cual el orden econdmico mas
util a la hora de distribuir toda la informacion relevante de la manera més extensa y eficaz es
el que resulta de la espontaneidad de los millones de actores cuyo comportamiento individual
se guia Uinicamente a través de la sefial de los precios que las mercancias van adquiriendo a
cada momento. Ninglin orden ajeno a la libre espontaneidad del mercado podra jamas arrojar
mayores dosis de eficacia, y el orden del mercado, mas alla de las ensofiaciones particulares
de alguna subjetividad prefiada de entelequias de justicia social, producird siempre el mejor de
los 6rdenes sociales posibles.

>Hegel (2004), p. 77.
**Hayek (1990), p. 76.
>*Hayek (1997).

268

MARZO
2015



Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco

(Qué insignificante individuo puede esgrimir una razén o una censura moral contra lo
que realmente produce el Mercado, que es ¢l mismo el verdadero contenido racional? Tal
cosa seria solo una “injerencia” arrogante. Y asi, engreidos en el convencimiento de que el
orden existente ha sido creado deliberadamente, y lamentando no haberlo realizado mejor, se
aprestan a abordar con decision la tarea reformista™®. El orden espontdneo por antonomasia
es, desde luego, la economia de libre mercado. Y el Mercado, como la Historia, es la razéon
infinita, y ningln altanero y ridiculo deber ser subjetivo puede pretender condenarlo o jugarlo
desde fuera. El punto de vista del mercado es el punto de vista de la infinita razén, y ninguna
subjetividad irremediablemente finita puede pretender colocarse en un gesto de superioridad
indignada con respecto a esa totalidad mercantil cuyo contenido es siempre indefectiblemente
racional.

La verdadera razén no reside ahi, en ese quejumbroso dmbito de particularidad que
clama contra supuestas crueldades e injusticias. No. La verdadera razon esta en la totalidad;
en la totalidad de la Historia, diria Hegel; en la totalidad del Mercado, diria un neoliberal de
estirpe hayekiana. Porque Unicamente la totalidad razona de una forma genuina, esto es,
infinita. ;Como decir que el Mercado ha producido dolor e injusticia en un pequefio
fragmento de tiempo? ;Coémo decir que ahi hay maldad y aberracion irracional? No es
posible, porque ese fragmento de tiempo aparece subsumido en la interioridad total del
Mercado y queda racionalizado y justificado, toda vez que se inserta dentro de una totalidad
raciocinante superior que ejerce de infinita razéon divina. Porque, efectivamente, “el mundo
real es tal como debe ser [...] es que Dios tiene razon siempre; es que la historia universal
representa el plan de la Providencia. Dios gobierna el mundo; el contenido de su gobierno, la
realizacion de su plan, es la historia universal [...] Ante la pura luz de esta idea divina, que no
es un mero ideal, desaparece la ilusion de que el mundo sea una loca e insensata cadena de

sucesos™’. La realidad efectivamente existente, vilipendiada, prejuzgada y condenada por 29

arrogantes justicieros y fanfarrones moralistas, se torna asi obra misma de la divina razon
encarnada en el mundo, y el abstracto ideal por el que suspiran las subjetividades finitas se
introduce en el mundo hasta identificarse con ¢l, y entonces ninguna atrocidad subsiste como
tal, porque todo es ahora una misma idealidad racional absoluta y facticamente realizada en el
despliegue mismo de la Historia. “La filosofia no es, por tanto, un consuelo; es algo mas, es
algo que purifica lo real, algo que remedia la injusticia aparente y la reconcilia con lo
racional, presentandolo como fundado en la idea misma y apto para satisfacer la razén”®. En
la Historia, o en el Mercado, lo racional y lo real quedan definitivamente reconciliados.

Podriamos hacer un experimento tedrico no del todo pueril por lo que venimos
argumentando, a saber, intentar entender un pasaje de la Théodicée sustituyendo las categorias
de Dios y la providencia por las figuras del Mercado y su racionalidad inmanente. “[...] un
Dios sabio y todopoderoso, que cuida de todos y no desprecia un cabello de nuestra cabeza,
nos debe inspirar confianza sin limites; pues, si nosotros fuésemos capaz de comprenderle,
veriamos que no es posible desear algo mejor, para nosotros y para todos en general, que lo
que ¢l tiene decretado. Y esto es, justamente, como si al hombre se le dijera: cumple con tu
deber, y muéstrate contento con lo que suceda, no s6lo porque no podemos oponernos a los
decretos de la Providencia o a la naturaleza de las cosas (esto bastaria para permanecer
tranquilos, no para estar contentos), sino porque tenemos que habérnoslas con un buen

Idem, p. 119.
*"Hegel (2004), p. 78.

B1dem.

MARZO
2015



Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco

59 . . . ;. . . .
amo™”. Este pasaje, que Leibniz escribe a proposito de las doctrinas estoicas, es asumido y

desarrollado por ¢l a lo largo de su tratado. En efecto, Dios produjo es su infinita
omnisciencia el mejor de los mundos posibles®. La perspectiva racionalista leibniziana, nos
atrevemos a sugerir, puede comprenderse como si de un “Optimo paretiano cosmico” se
tratara, esto es, un exquisito equilibrio en el que Dios ha distribuido todos y cada uno de los
pormenores del mundo para que no pueda mejorarse ningin aspecto de éste sin a su vez
empeorarse algiin otro. Esto es, Dios ha calibrado la mejor combinacion posible en el orden
de todas las cosas alcanzando, por su omnisciencia, la maxima eficacia concebible. Las dosis
de bondad y maldad (morales, fisicas y metafisicas) no podrian haberse conjugado en una
combinacion mejor.

Si, desde nuestra particularidad subjetiva pensamos, con arrogancia, que podria haberlo
hecho mejor, pues se nos hacen patentes multiples males, emitimos tal juicio erréneo porque
vivimos radicalmente instalados en la finitud. Sélo el punto de vista de la infinitud, que es el
de Dios (y el del mercado), ha podido manejar todos y cada uno de los puntos de vista
posibles, produciendo con ello el mejor orden posible y concebible. “Pues, a mas de que
dichas quejas carecen de fundamento, es murmurar contra los decretos de la providencia™',
Todas nuestras objeciones contra determinadas imperfecciones del orden del mundo son
meras apariencias que se nos representan de tal modo a causa de nuestra irremediable finitud.
“Pues si nosotros fuésemos capaces de comprender la armonia del universo, veriamos que lo
que censuramos esta dentro del plan mas digno de ser elegido; en una palabra, no solamente
creeriamos, sino que veriamos que lo que Dios ha hecho es lo mejor”®. Porque al igual que
€s0s juicios y apreciaciones, que se empefian en poner de manifiesto las presuntas
imperfecciones y aberraciones en el orden del mundo, tienen su origen, segin Leibniz, en la
finitud de nuestro conocimiento (finitud que no puede alcanzar a aprehender la armonia
inmejorable que preside el orden del mundo), del mismo modo Hayek apela a la imperfeccion
finita de nuestro conocimiento para explicarnos que las imperfecciones y aberraciones que
aparentemente se derivan del orden del mercado sélo son tales desde el punto de vista de la
finitud, toda vez que desde el punto de vista de la totalidad no puede haber un orden mejor
que el derivado de la racionalidad del mercado.

Sélo una arrogancia supina y recalcitrante puede permitirse el lujo de juzgar el orden
del mundo, en el caso de Leibniz, o el orden del mercado, en el caso de Hayek. Porque la
finitud nunca puede jugar a la infinitud, y s6lo Dios y el Mercado han producido un orden
absolutamente Optimo ligando sistemdticamente todas y cada una de las infinitas
particularidades y atendiendo a una infinidad (para nosotros inmanejable e inaprehensible) de
consideraciones cuyo resultado les ha hecho “juzgar” o “decretar” que no era oportuno
impedir ciertos males que, en realidad, sé/o lo son desde el punto de vista de la finitud.

7. Conclusion

Como acabamos de ver, hacerse cargo de la introduccién del problema de la teodicea en
el meollo historico-politico de la modernidad es de una trascendencia medular a la hora de

*Leibniz (1920), p. 8.
®Idem, p. 103.
' dem, p. 106.
Idem, p. 65.

270

MARZO
2015



Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco

juzgar el devenir de todos los ideologemas que han venido marcando nuestra
contemporaneidad. Porque, tal vez, ese dispositivo de pensamiento estd oculto detras de las
mitologias del progreso, detrds de todas las justificaciones totalitarias, detrds de la doctrina
neoliberal imperante. En todos esos discursos resuena, tal vez, la voz hegeliana. “Pues lo
unico decisivo en este punto es que este modo de experimentar la historia no solamente
reduce todas las cosas a la condicion de medios al servicio del fin que el tiempo persigue sino
que también hace de los hombres (y de sus acciones) simples instrumentos para el logro de tal
propodsito, y el hecho de que los hombres sean simples instrumentos es mucho mas
significativo que el de que sean instrumentos de Dios, de la economia o del espiritu”®. Aqui
apenas hemos esbozado esquematicamente todo ese complejisimo problema, sobre el cual
esperamos sin embargo haber arrojado algo de luz.

Bibliografia

BENJAMIN, W. (2009): La dialéctica en suspenso. Fragmentos sobre la historia, Santiago
de Chile, LOM.

BENJAMIN, W. (2011): Conceptos de filosofia de la historia, Buenos Aires, Agebe.
ELIADE, M. (2010): Mito y realidad, Barcelona, Kairds.

FERNANDEZ LIRIA, C. (1998): Materialismo, Madrid, Sintesis.

FUKUYAMA, F. (1992): El fin de la Historia y el ultimo hombre, Barcelona, Planeta.
GODELIER, M. (1977): Sobre el modo de produccion asiatico, Barcelona, Martinez Roca.

HAYEK, F. A. (1976): “La pretension del conocimiento”, en /Inflacion o pleno empleo?,
Madrid, Union Editorial.

HAYEK. F. A. (1989): “Comte y Hegel”, Revista Libertas. Instituto Universitario ESEADE,
11.

HAYEK. F. A. (1990): La fatal arrogancia. Los errores del socialismo, Madrid, Unién
Editorial.

HAYEK, F. A. (1997): “El uso del conocimiento en la sociedad”, Reis, 80, pp. 215-226.
HEGEL, G. W. F. (1976): Ciencia de la l6gica, Buenos Aires, Solar-Hachette.
HEGEL, G. W. F. (1997): Enciclopedia de las ciencias filosoficas, Madrid, Alianza.

HEGEL, G. W. F. (2004): Lecciones sobre la filosofia de la historia universal, Madrid,
Alianza.

HINKELAMMERT, F. J. (2002): Critica de la razon utopica, Bilbao, Desclée De Brouwer.

JAMESON, F. (2003): “La posmodernidad y el mercado”, en Ideologia. Un mapa de la
cuestion, Buenos Aires, Fondo de Cultura Economica.

LEIBNIZ, G. W. (1920): La teodicea o Tratado sobre la libertad del hombre y el origen del
mal, Madrid, Aguilar.

%pardo (2007), p. 42.

271

MARZO
2015



Variaciones de teodicea. Sacrificio y racionalidad en la Historia | Jorge Polo Blanco

LENIN, V. L. (2006): El Estado y la revolucion, Madrid, Alianza.

PARDO, J. L. (2007): Esto no es musica. Introduccion al malestar en la cultura de
masas, Barcelona, Galaxia Gutemberg.

RACIONERO, Q. (1997): “Postmodernidad e historia (Tareas de la investigacion historica en
el tiempo de la posthistoria”, Anales del Seminario de Metafisica, 31, pp. 185-216.

MATE, R. (2006): Medianoche en la historia. Comentarios a las tesis de Walter Benjamin
“Sobre el concepto de historia”, Madrid, Trotta.

RICOEUR, P. (1999): Historia y narratividad, Barcelona, Paidos.

SANCHEZ FERLOSIO, R. (1986): Mientras no cambien los dioses, nada ha cambiado,
Madrid, Alianza.

SANCHEZ FERLOSIO, R. (2005): “Carécter y destino”, Claves de razén practica, 153, pp.
4-13.

SHANIN, T. (1990): El Marx tardio y la via rusa. Marx y la periferia del capitalismo,
Madrid, Revolucion.

272

MARZO
2015



