
113  

M A Y O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Javier Sádaba y la filosofía de la religión: ¿una cuestión existencial? | María del Olmo 
 

 

	
  

	
  

Javier  Sádaba  y  la  filosofía  de  la  religión:  ¿una  cuestión  
existencial?  
María  del  Olmo  
Grupo  de  investigación  Humanismo  Europa.  Universidad  de  Alicante  
	
  
  

1. Estado de la cuestión y recepción de la obra de Sádaba 

2. El pensamiento de Sádaba sobre Filosofía de la Religión 

3. Conclusiones 

 

Javier Sádaba se ha declarado agnóstico1 en muchas ocasiones y desde ese credo 

afirma, en comunión con su gurú Wittgenstein, que nos rodea el misterio. Fue, precisamente 

Ludwig Wittgenstein quien dijo que “aunque todas las posibles preguntas de la ciencia 

recibiesen respuesta, ni siquiera rozarían los verdaderos problemas de nuestra vida”. Nosotros 

podemos especular sobre la naturaleza de los verdaderos problemas en los que pensaba el 

filósofo e imaginar que, seguramente, tenía que ver con la pregunta por el sentido de la misma 

vida. Si este artículo lograra desentrañar por qué ha interesado a Javier Sádaba la Filosofía de 

la Religión2, asunto central en el conjunto de su reflexión, quizás esa respuesta nos conteste 

algunas de las grandes preguntas colectivas. 

 Me parece fundamental, en este comienzo, no perder el hilo de la idea de misterio 

insinuada porque aceptar el misterio como componente de la existencia creo que implica un 

determinado modo de estar en el mundo. Como explicó Wittgenstein es imposible hablar del 

misterio que nos rodea con el lenguaje convencional, ese espacio, como el del amor, es 

territorio de lo expresivo y los poetas lo dominan. Se ha hablado extensamente del instante 

crucial en que filósofos y poetas bifurcaron sus caminos, sin embargo, en mi tesis doctoral 

sobre Javier Sádaba me he atrevido a plantear si los unos y los otros se reencontraron en 

Wittgenstein. Creo que el texto de Heidegger “¿Para qué poetas en tiempos de penuria? 

también habla de ello: 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1  Sádaba ha definido recientemente así el agnosticismo: “Este tipo de agnosticismo, defendido entre nosotros por 
Tierno Galván y que se inspiraría en Hume, se limita a sostener que no sabe nada de lo que supera las capacidades 
intelectuales humanas. Es, probablemente, la forma más honesta de ser agnóstico”. Sádaba, Javier. Seminario “La 
Religión y sus formas”. Sede de la Universidad de Alicante, 2- 3 de marzo 2015. 
2  Sádaba ha escrito un artículo con ese título: SÁDABA, Javier. Por qué interesa a un agnóstico la Filosofía de la 
Religión. Bajo palabra. Revista de filosofía, 2009, nº 4. Págs. 21-32. 



114  

M A Y O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Javier Sádaba y la filosofía de la religión: ¿una cuestión existencial? | María del Olmo 
 

 

	
  

	
  

 

Los tiempos no son sólo de penuria por el hecho de que haya muerto Dios, sino porque 

los mortales ni siquiera conocen bien su propia mortalidad ni están capacitados para 

ello. Los mortales todavía no son dueños de su esencia. La muerte se refugia en lo 

enigmático. El misterio del sufrimiento permanece velado. No se ha aprendido el 

amor. Pero los mortales son. Son, en la medida en que hay lenguaje. Todavía se 

demora un canto sobre su tierra de penuria. La palabra del rapsoda preserva todavía la 

huella de lo sacro.3 

Estoy convencida que el filósofo que acepta el misterio y lo cuenta ha vuelto a reunir 

en su alma filosofía y poesía. 

 

1. Estado de la cuestión y recepción de la obra de Sádaba 

La contextualización del artículo requiere un sucinto repaso al estado de la cuestión, al 

panorama de la Filosofía de la Religión en la historia reciente de nuestro país. José Antonio 

Estrada en su artículo: “Corrientes actuales de Filosofía de la religión”, tras indicar que en “la 

edad de plata de la cultura española” solo destacó Unamuno, señala que en las últimas 

décadas se ha realizado un enorme esfuerzo de recepción de las más importantes corrientes 

europeas. Habla, incluso, de la homologación de la filosofía española con la europea 

propiciada por la ausencia de una “filosofía “nacional” y de tradición moderna propia”. Para 

él este hecho “ha facilitado la internacionalización de la filosofía española, marcada por una 

apertura ecléctica. No ha habido grandes aportaciones propias y originales, con algunas 

excepciones, como Zubiri”4 Pero si la Filosofía de la Religión en la España contemporánea 

cree que su filósofo más relevante es Zubiri, de esa raíz se desvincula Sádaba, a pesar de que 

algunos asocien a Zubiri con el segundo Wittgenstein.5 Zubiri en su reflexión se acerca a la 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
3  HEIDEGGER, Martin. ¿Para qué poetas? México: UNAM, 2004. 
4 ESTRADA DÍAZ, Juan Antonio. Corrientes actuales de Filosofía de la religión. Daímon. Revista Internacional 
de Filosofía, nº 50, 2010. Pág. , 43-54 
5  GONZÁLEZ, Antonio. Aproximación a la filosofía de la religión de Xavier Zubiri. Iglesia viva: revista de 
pensamiento cristiano, 2000, no 203, p. 123-133.Para Zubiri, la intelección, el sentimiento y la volición poseen 
una radical unidad. Solamente en la unidad de los tres podría hablarse de un hecho plenamente tal. Pues bien, 
conviene no olvidar que este hecho que engloba intelección, sentimiento y volición no es otro que la acción. Esto 



115  

M A Y O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Javier Sádaba y la filosofía de la religión: ¿una cuestión existencial? | María del Olmo 
 

 

	
  

	
  

teología, él parte de Dios o de la experiencia religiosa como constitutiva del ser humano en su 

Filosofía de la Religión. Diego Gracia subraya que “para Zubiri, por el contrario, la religación 

es algo previo, algo dado en patencia originaria, y que por ello pertenece a la experiencia 

primigenia de todo ser humano.”6 Para Sádaba no, veremos más adelante que él entiende esta 

experiencia como “posibilidad” y habla de “predisposición” desde las neurociencias. 

 Sin embargo es importante insistir en el asunto de la Teología porque es decisivo en la 

reflexión de J. Sádaba y explica, aún más, la distancia que le separa de Zubiri. Él defiende que 

la Filosofía de la Religión debe hacerse desvinculada de cualquier teología, y de cualquier 

religión positiva. Lo explica en su libro “Lecciones de Filosofía de la Religión": 

No es sencillo distinguir la religión de la teología. Por otro lado, es fundamental tener en cuenta tal 
distinción pues, en caso contrario, se viene abajo cualquier intento por obtener alguna luz en el laberinto 
de la religión./…/Pero demos por supuesto, que hay ‘algo así’ como la religión. Ésta podría consistir en 
un conjunto de actitudes que se podrían, a su vez, caracterizar de alguna manera. Wittgenstein le decía a 
su amigo Drury que él no podía por menos de abordar cualquier cosa –y se entiende que entre esas 
cosas estaría todo lo profano– si no era desde el punto de vista religioso. Ahora bien, Wittgenstein no 
sólo no profesó creencia concreta alguna sino que pensó toda su vida, y lo puso de manifiesto en las 
lecciones que dio sobre la creencia religiosa, que era absurda la teología. Hubiera coincidido con 
Bakunin cuando éste llamaba a la teología ciencia del absurdo.7 

 El filósofo explicita su argumentación al plantearse quién puede enseñar Filosofía de 

la Religión. Le parece difícil que lo pueda hacer un creyente en una religión positiva: “No es 

intelectualmente libre para poder opinar sobre la religión, especialmente sobre la que él 

mismo práctica. De ahí que más que enseñar religión lo que hará es adoctrinar.” Se entiende 

más cuando describe al creyente en su libro “El perdón”: “Este se orienta en el mundo de tal 

manera que su decisión última, respecto a cualquiera de sus actos y creencias, está por encima 

y es anterior a cualquier significado. Su creencia religiosa expresa una forma de vida total.”8 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
confluiría con la idea del segundo Wittgenstein según la cual el significado de las proposiciones religiosas, como 
de cualquier otra proposición, no se puede considerar al margen de la praxis en la que éstas surgen. 
6  GRACIA, Diego. Zubiri y la filosofía de la religión (1934-1944). The Xavier Zubiri Review, vol. 8, pág. 59-92. 
“la religación de Zubiri no es el mero trasunto idiomático de la yección heideggeriana, sino un concepto que, 
proviniendo de aquél, es claramente distinto. Zubiri ha iniciado ya su rectificación crítica de Heidegger, y ha 
comenzado a rescatar el orden trascendental para la causa del haber o de la realidad.” A Sádaba también le 
conmocionó “Ser y tiempo” de Heidegger, lo narra en su autobiografía. Pero Heidegger no fue su interlocutor en 
su reflexión sobre Filosofía de la Religión como lo fue para Zubiri. Sádaba ahí dialoga principalmente con Hume y 
con Wittgenstein. 
7  SÁDABA, Javier. Lecciones de filosofía de la religión. Mondadori, 1989. 
8  SÁDABA, Javier. El perdón: la soberanía del yo. Barcelona: Paidós, 1995.Pág. 35 



116  

M A Y O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Javier Sádaba y la filosofía de la religión: ¿una cuestión existencial? | María del Olmo 
 

 

	
  

	
  

Este posicionamiento, espinoso en nuestro país donde Filosofía de la Religión y Teología se 

suelen entremezclar, le ha valido algunas críticas.9 

  Si regresamos al contexto, la indagación de la información relevante sobre la 

contribución de Sádaba a la disciplina me ha ofrecido interesantes datos sobre ella y sus 

autores, y me ha convencido de la exigua investigación existente. G. Bolado indica que en los 

“Filósofos Jóvenes” se dieron dos líneas epistemológicas, una es la de Sádaba: 

Javier Sádaba ha ensayado una filosofía analítica de la religión, more wittgensteniano, en sus 

Lecciones de Filosofía de la Religión (1989), que se contentan con describir y analizar el 

lenguaje de los creyentes, intentando clarificar la racionalidad propia de ese juego lingüístico. 

Filosofía de la Religión no es teología natural, de la misma manera que cabe pensar en un 

hombre religioso, agnóstico, sin compromiso social con ninguna manifestación religiosa 

concreta.10 

Estrada dedica el segundo epígrafe de su artículo a la filosofía analítica de la religión y 

explica la aportación de Sádaba sobre el “análisis terapéutico del lenguaje religioso”: 

En España ha tenido relevancia Javier Sádaba, combinando el concepto de progreso y de objetividad de 
la ciencia, que hace a la religión culturalmente irrelevante, con el análisis terapéutico del lenguaje 
religioso. Se aliena en la perspectiva de un ateísmo semántico y busca salvar las formas del lenguaje 
religioso, en cuanto lenguaje inefable que habla del sentido de la vida. Se adhiere a la definición de la 
religión como «un cuadro inteligible del mundo», resaltando la importancia de la epistemología y la 
lógica, para clarificar conceptos claves como el de Dios. De ahí, el carácter decisivo de la contrastación 
empírica, que desencadena la problemática sobre el carácter poético y metafórico, más que cognitivo, 
de las afirmaciones religiosas.  

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
9  IRAEIA, Juan Ramón. La religión en clave hispana y Filosófica. Reseña del libro GÓMEZ CAFFARENA, José 
(ed.): Religión. Enciclopedia Iberoamericana de filosofía, vol. 3, Madrid, Trotta I CSICI Sociedad Estatal V 
Centenario, 1993. Isegoria, nº 10, 1994: “Seríamos ciertamente demasiado incautos si partiéramos, como parece 
hacerlo Javier Sádaba en su contribución, de una diferencia esencial entre teología y filosofía de la religión, la 
primera ciñéndose a un análisis interno a una religión particular, la segunda al análisis externo a la religión en 
general. Esta distinción, que analíticamente es tan válida como banal, contraviene la realidad socio histórica de la 
filosofía de la religión y, sobre todo, la caracterización de la filosofía misma, que se convertiría en dogmática por 
exceso de celo analítico. Un síntoma: prácticamente todos los colaboradores del volumen llegan a la filosofía, a la 
reflexión sobre la religión, desde la teología. Parece, por tanto, más plausible pensar que ese deslizamiento (en 
primer lugar de las disciplinas, pero también de los hombres) es el destino y avatar de la teología misma.” Véase 
también la introducción de Fernando de Haro al libro: BORGHESI, Massimo. Posmodernidad y cristianismo: 
¿Una radical mutación antropológica? Madrid: Encuentro, Pág. 11 y 33 
10  BOLADO, Gerardo. Transición y recepción: La Filosofía Española en el último tercio del siglo XX. Santander: 
Sociedad Menéndez Pelayo / Centro Asociado a la UNED en Cantabria, 2001. Edición digital autorizada para el 
Proyecto Ensayo Hispánico. Capítulo 7. Sorprende lo escueto de la referencia bibliográfica a J. Sádaba porque, 
como veremos, su producción intelectual sobre la materia es amplísima. 



117  

M A Y O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Javier Sádaba y la filosofía de la religión: ¿una cuestión existencial? | María del Olmo 
 

 

	
  

	
  

 El artículo “La filosofía de la religión en España: ¿un nuevo resurgir?”, de G. 

Amengual analiza lo ocurrido en nuestro país desde 1970 hasta hoy. Destaca los estudios de 

teólogos cristianos, otra prueba de la dificultad que entraña romper la asociación Teología-

Filosofía de la Religión. Para él, las obras de E. Trías y F. Duque, que califica como de 

“talante metafísico”, son síntoma del resurgir de esta filosofía. Al resto los cita de pasada (no 

a todos), vinculándolos a la recepción del pensamiento de Wittgenstein sobre la religión: 

Y en España ha tenido buenos investigadores como Josep Lluís Blasco, Victoria Camps, Javier Sádaba, 
Isidoro Reguera, Josep M. Terricabras, que, incluso en los casos de no dedicarse expresamente al tema 
de la Filosofía de la Religión, creo que en conjunto señalan una línea de continuidad en profundidad 
que, teniendo raíces profundas, se muestra también hoy en renovada vitalidad y fecundidad.11 

 

 Pero cuando Amengual describe lo que se hizo en la década de los setenta, causa 

extrañeza el siguiente párrafo: 

Otra fuente de crítica de la religión era el neopositivismo lógico o filosofía analítica. A pesar de la gran 
recepción que tuvo, y de que libros como el de A.J. Ayer, Lenguaje, verdad y lógica (1936) se usaron 
como catecismo-escoba de creencias religiosas, apenas hay estudios de Filosofía de la Religión. 

 

 Precisamente en 1977 se publica el libro de Sádaba: “Lenguaje religioso y filosofía 

analítica” y su primer capítulo: “El lenguaje religioso y su carencia de significado” comienza 

con el subcapítulo: “Carnap y Ayer,” en el que recorre el pensamiento de ambos 

neopositivistas. Sobre esta obra de Sádaba, primera de la materia publicada en España, 

Gustavo Bueno, en su libro: “El animal divino”, cuando habla de la tendencia a recuperar el 

concepto de una “teología natural”, dice: “Contamos también en español con la excelente 

exposición de Javier Sádaba: “Lenguaje religioso y filosofía analítica. Del sinsentido a una 

nueva teoría de la sociedad”12 

 Por último, menciono la tesis doctoral de Avelino Revilla: “A vueltas con lo religioso: 

un diálogo teológico con Javier Sádaba, Fernando Savater, Victoria Camps, Eugenio Trías”13 

y su artículo sobre el tema: “Diálogo con la cultura filosófica agnóstica en España”14. No 

quiero dejar de citar el libro homenaje a Manuel Fraijó: “Pensando la religión. Homenaje a 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
11  AMENGUAL, Gabriel. La filosofía de la religión en España: ¿un nuevo resurgir? En Diálogo filosófico, 2004, 
vol. 20, nº 58. Pág. 4-36. 
12  BUENO, Gustavo. El animal divino. Oviedo. Pentalfa, 1996. Pág. 48. 
13  REVILLA, Avelino. A vueltas con lo religioso: un diálogo teológico con Javier Sádaba, Fernando Savater, 
Victoria Camps, Eugenio Trías. Caja Duero, 2001.  
14  REVILLA, Avelino. “Diálogo con la cultura filosófica agnóstica en España”. En Iglesia viva: revista de 
pensamiento cristiano, 2005, nº 221, pág. 91-116. 



118  

M A Y O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Javier Sádaba y la filosofía de la religión: ¿una cuestión existencial? | María del Olmo 
 

 

	
  

	
  

Manuel Fraijó”,15 en él colaboran casi todos los que en España han dicho algo sobre la 

materia. 

 En cuanto a la Filosofía de la Religión dentro de la Universidad española, la primera 

cátedra en la que se imparte, a finales de los ochenta, es la Cátedra de Ética de la Universidad 

Autónoma de Madrid que ocupa J. Sádaba16. Además, es importante subrayar que en 1992, en 

el volumen III del libro “Materiales para una filosofía de la religión”17, Sádaba publicaba un 

trabajo con el título: “La Filosofía de la Religión en la Universidad española” describiendo la 

situación académica. Incluía interesantes observaciones sobre su recepción en los alumnos y 

terminaba con una propuesta sobre su docencia.18 Considera en él que debe ser una “filosofía 

mínima”: “Significa que debe reunir las notas mínimas para que sea una filosofía que se 

aplique con éxito a la religión, sin caer en extravagancias, o irrumpir en territorios que le son 

vedados”. Establece sus características en respuesta a las preguntas “quién, cuándo, cómo y 

dónde”: 

Respecto a quién ha de enseñar religión, hay que plantearse, en suma, los mismos problemas o 
parecidos a v.g. quién ha de enseñar la historia de la cultura, de las ideologías o de cosas 
semejantes/…/Respondamos ahora al cómo y dónde/…/Lo más justo, probablemente, es dotar de cierta 
independencia a un apartado que podría titularse ciencias de la religión, su historia y su 
filosofía/…/¿Dónde hay que enseñar la religión y sus problemas? En cualquiera de los centros públicos 
en donde se enseñan el resto de las materias. Más de uno moverá la cabeza señalando que hay ya 
bastantes disciplinas/…/o quela religión siempre será un caballo de Troya para los intereses que nada 
saben de ilustración. Puede ser -e incluso suele ser- verdad lo que hemos puesto en boca del 
descontento. Solo que es verdad no tanto por la religión sino por la falta de claridad, cerrazón de unos y 
otros o por la dificultad de definir un fenómeno sin que interfieran intereses que oscurezcan el asunto.19  

 

 Finaliza Sádaba con el “cuándo”, recurriendo a Hume, cuya influencia en su reflexión 

sobre la materia es decisiva. Recoge un fragmento de “Los Diálogos sobre la Religión 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
15  SAN MARTÍN, J. SÁNCHEZ, J.J. Pensando la religión. Homenaje a Manuel Fraijó. Madrid: Trotta, 2013. 
16  Sádaba cuenta que en la Universidad Autónoma de Madrid existía la asignatura Filosofía de la Religión pero no 
una cátedra sobre la materia, sin saber dónde ubicarla fue incluida en su Cátedra de Ética. La segunda cátedra, ya 
específica, es la de Manuel Fraijó, Cátedra de Filosofía de la Religión e Historia de las Religiones en la UNED. 
17  GÓMEZ CAFFARENA, José y MARDONES, José María (eds.): Materiales para una filosofía de la religión. 
1: Cuestiones epistemológicas. ll: La tradición analítica. III: Estudiar la religión, Barcelona, Anthropos I CSIC, 
1992-1993. 
18  Anteriormente, en 1989, le había dedicado atención en su libro: “Lecciones de Filosofía de la Religión” al 
hablar de “Las dificultades pedagógicas de la Filosofía de la Religión”. 
19  En su artículo: “Por qué interesa a un agnóstico la Filosofía de la Religión”. Revista Bajo Palabra, 2009, 
distingue entre Filosofía de la Religión y Ciencia de la Religión: “La Filosofía de la Religión no es Ciencia de la 
Religión. No investiga directamente el amplísimo hecho religioso sino, lo repetimos, las creencias religiosas. El 
hecho religioso es un conjunto enormemente amplio, que incluye desde las procesiones o el culto a las reliquias 
hasta los códigos morales o las ceremonias de los sacerdotes. Este conjunto es el que exploran las Ciencias de la 
Religión /…/Dentro de tal conjunto se encuentra lo que es su núcleo; es decir, las creencias religiosas a las que 
hemos hecho referencia.  



119  

M A Y O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Javier Sádaba y la filosofía de la religión: ¿una cuestión existencial? | María del Olmo 
 

 

	
  

	
  

Natural” en el que el fideista Demes expone el método de educación de sus hijos 

estableciendo como orden cronológico: lógica, después ética, seguida de física y, al final “la 

naturaleza de los dioses”.  

Uno subscribiría tal programa si se refiere a lo que puede ser un programa de estudios avanzados. 
/…/porque las filosofías que reflexionan sobre aspectos complicados y conflictivos de la actividad 
humana han de estudiarse una vez que el alumno tenga el instrumental metodológico y los 
conocimientos históricos necesarios para no perder el tiempo. Ocurre, sin embargo, que en nuestras 
sociedades, laicas de nombre pero aun profundamente impregnadas de las religiones dominantes, el 
niño es introducido desde el principio, en la religión.20 
 

  La lectura de estos trabajos evidencia el esfuerzo de Sádaba por articular teóricamente 

la disciplina, cuyo estatuto epistemológico establece en su libro: “Lecciones de Filosofía de la 

Religión”21. Su propuesta académica la realiza en el texto citado: “La Filosofía de la Religión 

en la Universidad española”. Empieza hablando de la pobreza de los estudios universitarios de 

entonces, situación que poco ha cambiado. Continúa exponiendo los contenidos a integrar el 

programa de la asignatura y concluye con su propuesta. Su programa contiene tres partes: la 

primera, más abstracta, define el rango epistémico de la materia, situándola dentro de los 

estudios filosóficos. La segunda, más histórica, se remonta “al nacimiento de la filosofía 

desde las categorías religiosas que la preceden” en Mesopotamia estudiando “la evolución 

histórica de la religión” más próxima al alumno: “desde allí, podrá dar los saltos que 

considere de interés a otras culturas y religiones. Si de esta forma encuentra una cierta 

universalidad en las conductas de las religiones será a posteriori y no prejuzgado, de 

antemano, el problema.” En la tercera parte propone estudiar a los filósofos dedicados a la 

Filosofía de la Religión: desde los rudimentos de Lucrecio o Cicerón, pasando por la 

Modernidad donde él defiende que surge a partir de Hume. Distingue otra parte donde vincula 

Ética y Religión: 

Las relaciones entre ética y religión. Podrían constituir una cuarta parte. O ser estudiadas por medio de 
los autores que se seleccionan en la tercera. Una vez más, es cuestión de gustos y de suerte para acertar. 
Por mi parte me voy a referir a tres problemas que se presentan en la confrontación entre ética y 
religión.22 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
20  Óp. Cit. pág. 39-41. 
21  SÁDABA, Javier. Lecciones de filosofía de la religión. Mondadori, 1989. 
22  SÁDABA, Javier. La filosofía de la religión en la universidad española. En Estudiar la religión: materiales 
para una filosofía de la religión III. Consejo Superior de Investigaciones Científicas, CSIC, 1993. Pág. 141-151. 
La relación ética-religión la ha vuelto a tratar en el seminario “La Religión y sus formas”: “Tal vez sea instructivo 
recordar que ha habido quien ha sostenido la extravagante postura de que la religión y la ética son incompatibles. 
Si se da la moral no se da la religión. Y viceversa porque estarían a niveles distintos. La moralidad sería la 
vulgaridad de la repetición de lo universal mientras que la religión saltaría por encima de ella y nos 
individualizaría al máximo. Nos convertiríamos en caballeros de la fe. Fue Kierkegard quien defendió esta 



120  

M A Y O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Javier Sádaba y la filosofía de la religión: ¿una cuestión existencial? | María del Olmo 
 

 

	
  

	
  

 Por último, recuerda la poca presencia de la disciplina en la Universidad española, 

plantea sus sugerencias considerando la autonomía de la institución, ofrece la experiencia 

docente de su departamento y propone crear un Instituto de Filosofía de la Religión. 

 

2. El pensamiento de Sádaba sobre Filosofía de la Religión 

Si intentamos averiguar cuál ha sido la contribución de Javier Sádaba a la Filosofía de 

la Religión, es preciso partir de las causas de su interés y de su descripción de la materia: 

Se trata de estudiar, desde el filosofar propio de quien reflexiona sobre una determinada materia, el 
hecho religioso. De manera análoga a como se reflexiona, con las diferencias correspondientes, acerca 
de la ciencia, la moral o el arte. Y hay que distinguirla de lo que recibe el nombre, en reciente bautizo, 
de Teología Filosófica. En esta se discuten los temas teológicos con armas filosóficas. En realidad es la 
continuación de la vieja Teología Natural que se resiste a fenecer.23 

 
 En su autobiografía: “Dios y sus máscaras” cuenta las motivaciones que le llevaron a 

realizar su tesis doctoral: “El concepto de filosofía en L. Wittgenstein y su aplicación al 

lenguaje religioso”, ellas nos explican qué es lo que le ha impulsado a dedicar su atención, 

largamente, a esta disciplina: 

Tres motivos se cruzaban en la elección de la tarea. Por un lado, mi entusiasmo por la filosofía de 
Wittgenstein. En segundo lugar el interés por aplicar dicha filosofía a un lenguaje tan complicado como 
el de la religión y por aprovechar las breves pero decisivas incursiones que el mismo Wittgenstein hizo 
en la religión. Finalmente, mis conocimientos de la religión cristiana. Pero no sería sincero si no 
añadiera que a los conocimientos que el estudio y la práctica del cristianismo me habían dado debía 
sumarse un interés especial por la religión. Se me iba haciendo clara la grieta que separaba la 
especulación teológica, siempre al borde del absurdo y tantas veces admirable cuando lucha con el 
misterio, de la llana y lisa religión24. 

 
Su abundante producción intelectual sobre Filosofía de la Religión muestra el peso 

específico que el hecho religioso ha tenido en su vida biográfica y filosófica. Ya su tesis 

giraba en torno a él y desde entonces no lo ha abandonado nunca. Entre su prolífica 

bibliografía destacan sus libros: “Qué es un sistema de creencias”25, “Lenguaje religioso y 

filosofía analítica”26, “Filosofía, lógica y religión”27, “Saber morir”28, “Lecciones de filosofía 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
intolerable doctrina. Y el ejemplo terrible que utilizó fue poner a Abraham como figura religiosa por excelencia ya 
que está dispuesto a matar a su hijo Isaac porque Dios se lo ordena. Suena a marciano.” 
23  SÁDABA, Javier. Seminario “La Religión y sus formas”. Alicante, Sede de la Universidad, 2-3 de marzo, 2015. 
24  Op. Cit. Pág. 178. 
25  SÁDABA, Javier. Qué es un sistema de creencias. Salamanca: Editorial Mañana, 1978. 
26  SÁDABA, Javier. Lenguaje religioso y filosofía analítica: (del sinsentido a una teoría de la sociedad).  
Barcelona : Fundación Juan March, 1977 



121  

M A Y O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Javier Sádaba y la filosofía de la religión: ¿una cuestión existencial? | María del Olmo 
 

 

	
  

	
  

de la religión”29, “El hombre espiritual”30, “De Dios a la nada”31; el prólogo a “Las 

observaciones a la Rama dorada de Frazer” de Wittgenstein32. Sus capítulos en libros 

colectivos como: “Incidencia del judaísmo en la problemática actual del mal”33, “Filosofía de 

la religión y sentido de la vida”34, “El catecismo de nuestros padres”35, “La influencia de la 

religión en la sociedad española”36. Sus artículos: “Religión y marginación”37, “La religión y 

sus formas,”38 “El ateísmo en la vida cotidiana”39, “La fe de los incrédulos”40, “¿Es posible 

una Filosofía de la Religión?”41, “El retorno de la religión en la posmodernidad”42, “Entre 

exigencia de conocimiento y libertad de razón (Lecciones sobre "Filosofía de la Religión" de 

Hegel)”43, “Sobre la religión según Sánchez Ferlosio”44, “La religión contra la burocracia”45, 

“Religión: filosofías, creyentes y milenaristas”46, “Mi idea de religión”47, “Dios ante el fin de 

siglo”48, “Crítica general al fundamentalismo”49, “Por qué interesa a un agnóstico la filosofía 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
27  SÁDABA, Javier. Filosofía, lógica y religión. Salamanca: Sígueme, 1978. 
28  SÁDABA, Javier. Saber morir. Madrid: Libertarias/Prodhufi, 1991. 
29  SÁDABA, Javier: Lecciones de filosofía de la religión, Madrid: Mondadori, 1989. 
30  SÁDABA, Javier. El hombre espiritual: ética, moral y religión ante el nuevo milenio. Barcelona: Martínez 
Roca, 1999. 
31  SÁDABA, Javier. De Dios a la nada: las creencias religiosas. Espasa Calpe, 2006. 
32  WITTGENSTEIN, Ludwig; SÁDABA, Javier (trad. y prólogo). Observaciones a" La rama dorada" de Frazer. 
Tecnos, 2008. 
33  SÁDABA, Javier. Incidencia del judaísmo en la problemática actual del mal. En El mal: irradiación y 
fascinación. Serbal, 1993. Pág. 224-229. 
34  SÁDABA, Javier. Filosofía de la religión y sentido de la vida En Religión. Madrid: Trotta, 1993. Pág. 211-222. 
35  MIRET MAGDALENA, Enrique; SÁDABA, Javier. El catecismo de nuestros padres. Barcelona: Plaza y 
Janés, 1998. 
36  SÁDABA, Javier. La influencia de la religión en la sociedad española. Madrid: Libertarias, 1994. 
37  SÁDABA, Javier. Religión y marginación. En El Viejo Topo, nº 27, diciembre 1978. 
38  SÁDABA, Javier. La religión y sus formas. En El Viejo Topo, extra nº 5, 1979. Pág. 45-48. 
39  SÁDABA, Javier. El ateísmo en la vida cotidiana, En Revista de Occidente, Madrid, nº 2, julio-septiembre 
1980. Pág.39-52. 
40  SÁDABA, Javier. La fe de los incrédulos. En Herria 2000. Eliza, Bilbao nº 33, abril 1981. Pág. 38-41. 
41  SÁDABA, Javier. ¿Es posible una Filosofía de la Religión?, En Enrahonar. Quaderns de Filosofia, Universidad 
Autónoma de Barcelona, nº 2, 2º semestre de 1981. Pág. 5 – 11. 
42  SÁDABA, Javier. El retorno de la religión en la posmodernidad. En Pliegos de estraza, Madrid, abril 1984. 
Pág. 5-14. 
43  SÁDABA, Javier. Entre exigencia de conocimiento y libertad de razón (Lecciones sobre "Filosofía de la 
Religión" de Hegel). En La Gazeta del Libro, Madrid, nº 17, 2ª quincena de febrero de 1985. Pág. 22. 
44  SÁDABA, Javier. Sobre la religión según Sánchez Ferlosio. En El Urogallo, Madrid, nº 11, marzo 1987. Pág. 
11-13. 
45  SÁDABA, Javier. La religión contra la burocracia. En Misión Abierta, Madrid, nº 3, junio 1987. Pág.53-61. 
46  SÁDABA, Javier. Religión: filosofías, creyentes y milenaristas. En Pensamiento de los Confines, nº 8, Primer 
Semestre de 2000, Facultad de Ciencias Sociales, Buenos Aires, Argentina. Pág. 50-54. 
47  SÁDABA, Javier. Mi idea de religión. En Herria 2000. Eliza, Bilbao, nº 179, 2002. Pág. 28. 
48  SÁDABA, Javier. Dios ante el fin de siglo. En Revista Nómadas, Madrid: Universidad Complutense, nº 0, 2003. 
49  SÁDABA, Javier. Crítica general al fundamentalismo. En Ágora. Papeles de Filosofía, Universidad de Santiago 
de Compostela, Vol. 22, Número 2, 2003. Pág. 193-206. 



122  

M A Y O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Javier Sádaba y la filosofía de la religión: ¿una cuestión existencial? | María del Olmo 
 

 

	
  

	
  

de la Religión”50. El “Seminario virtual de Filosofía” de la Asociación Bajo Palabra51. La 

conferencia: “El futuro de la religión: ¿Vuelve Dios?”52. Entre todo ello, su autobiografía: 

“Dios y sus máscaras” tiene un lugar destacado. En ella su reflexión sobre el hecho religioso 

se entremezcla con su relato en primera persona, realizando un retrato, riguroso y preciso, de 

la religiosidad española de los años 1940 a 1970, fruto del rancio y oscuro catolicismo de la 

época. 

 Si nos adentramos en el análisis de su reflexión debemos comenzar planteándonos qué 

piensa Sádaba que es la Religión. En su libro: “De Dios a la nada”, fiel a su afición a la 

etimología recurre a ella aludiendo a las dos acepciones del término: «parece que hay que 

darle la razón a Cicerón y “religión” vendría de re legere o leer atentamente, y no de re ligare 

o “religar”»53. Su elección etimológica define una visión de la Religión, ya que los teólogos 

conservadores se decantan por re ligare, siguiendo a Lactancio, en el sentido de religar al 

hombre con la trascendencia.54 

En la delimitación que realiza sobre tan difuso concepto, se observa, también, su 

perenne dedicación a la tarea de explicar a Wittgenstein, con quien coincide en la 

comprensión global de la materia. Sádaba dialoga con Wittgenstein constantemente y en ese 

diálogo destaca la luz que le ofreció en este campo, particularmente evidente en la 

“Introducción” que hizo a sus “Observaciones a “La Rama Dorada” de Frazer”. Indica que 

para Wittgenstein la religión está marcada por la seriedad, define a los seres humanos y 

responde al afán por salvarnos de las “inclemencias de la vida”: 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
50  SÁDABA, Javier. Por qué interesa a un agnóstico la Filosofía de la Religión. En Bajo palabra. Revista de 
filosofía, 2009, nº 4, p. 21-32. 
51  SÁDABA, Javier. Seminario de Filosofía. Asociación “Bajo Palabra”. UAM, 
2009.https://www.youtube.com/watch?v=A9aaDQhr2G4 (Cons. el 16/5/2014) 
52  SÁDABA, Javier. El futuro de la Religión ¿Vuelve Dios? Univ. Politécnica Valencia. Alcoy 23 de noviembre 
de 2013. 
53  Óp. Cit. Pág. 28. 
54  Sobre la etimología de religión también habla en el inicio de su libro: El perdón: la soberanía del yo. Barcelona: 
Paidós, 1995 y en el Seminario “La religión y sus formas”: “Agustín de Hipona pensaba que provenía del latín 
“religare”, estar atado, depender de alguien. Todavía hoy, y con evidente interés, hay quien sigue los pasos del 
santo. El lingüista francés Benveniste tendría razón Cicerón cuando escribió que la procedencia hay que buscarla, 
más bien, en el término “relegere”, releer, estar atento a los deberes del culto. Y ya, de manera más sofisticada y 
solitaria, Graves creía que su origen está en “rem legere”, cantar, bailar y rodear con hechizos a la Diosa Madre. Se 
trataría de un residuo tan bello como mitificado de la Vieja Europa. En cualquier caso, y al margen de otras 
etimologías menos probables, se puede suscribir lo que, con cierta audacia, afirmaba el modernista Sabaté según el 
cual hemos heredado la palabra de uno de los pueblos menos religiosos conocidos. 



123  

M A Y O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Javier Sádaba y la filosofía de la religión: ¿una cuestión existencial? | María del Olmo 
 

 

	
  

	
  

En Wittgenstein la religión es un sentimiento; un sentimiento que anhela lo que no puede. Y un 
sentimiento que no ha de dejarse engañar por las formalidades de la inteligencia /…/Volvamos de 
nuevo, al juego de lenguaje que nos interesa: el mágico- religioso. Como vimos en este caso no es que 
los humanos se expresen religiosamente porque están poseídos por una determinada creencia que sería, 
así, la causa explicativa de su comportamiento. De lo que se trataría, más bien, es de que ante 
determinados acontecimientos del mundo se reacciona simbólica y expresivamente sin que la verdad o 
la falsedad sean los factores esenciales.55 

 

 Ambos filósofos entienden la religión como territorio propicio para averiguar quién es 

el hombre, como válvula de escape ante los límites e imponderables de la existencia, como 

sentimiento, y como espacio privilegiado en el que poder simbolizar lo que no puede ser 

expresado de otra manera. Este breve sumario responde, también, al interrogante formulado al 

comienzo, ya que insinúa las claves para deducir el enorme interés que la disciplina ha 

suscitado en Sádaba. Él diferencia el hecho religioso de la religión en sentido estricto, en ella 

“hemos de considerar con detenimiento las creencias religiosas y el culto en el que toman 

cuerpo. Son los dos pilares sobre los que se asienta todo el edificio de las religiones”.56 

Volveremos a ello. 

 La primera cuestión que se plantea Sádaba al afrontar este reto filosófico parece 

ineludible: “¿Es posible la Filosofía de la Religión?” La contesta con un artículo titulado así, 

que inicia con una revisión a las dos posturas dicotómicas que dificultan una respuesta 

afirmativa a la pregunta: 

Sin mucha artificialidad, se podría decir que hay dos posturas o tendencias —desde ahora tendencia A y 
tendencia B— en Filosofía de la Religión. La una es sumamente pretenciosa. La otra arruina la Filosofía 
de la Religión. Para la primera todo es Filosofía de la Religión. Para la segunda nada es Filosofía de la 
Religión. Digamos de entrada que, ambas me parecen desorbitadas57 

 

Sádaba define esta filosofía como una disciplina nueva que fue puesta en marcha por 

Hume58, a pesar de sus discrepancias al respecto con otros autores.59 En su conferencia: “¿Por 

qué es éticamente importante la Filosofía de la Religión?” puntualizaba que: “Hegel es el 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
55  Óp. Cit. Pág. 21-23. 
56  SÁDABA, Javier. “Seminario “La religión y sus formas”. (ya citado) 
57  SÁDABA, Javier. ¿Es posible la filosofía de la religión? Enrahonar: quaderns de filosofia, 2006, nº 2. Pág. 5-
11. 
58  Sádaba prologó el libro de Hume: Historia natural de la religión. Diálogos sobre la religión natural (1757/ 
1779). Salamanca: Sígueme, 1974. 
59  Entre ellos con G. Bueno. 



124  

M A Y O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Javier Sádaba y la filosofía de la religión: ¿una cuestión existencial? | María del Olmo 
 

 

	
  

	
  

primero que utilizó la denominación de Filosofía de la Religión, bueno antes un jesuita”60. 

Sádaba sostiene convencido que Hume es el primero que realmente hace Filosofía de la 

Religión y lo argumenta: “porque Hume es consciente de que tiene un objeto que es la 

religión y desde la filosofía la está criticando”. Este punto es crucial para él: el filósofo ha 

logrado separarse de la religión, convirtiéndola en objeto de reflexión. Además, en su libro 

“Lecciones de Filosofía de la Religión” destaca que Hume halla una función moral en esta 

filosofía: 

Si la religión suele degenerar en fantasías, delirios y persecuciones, una vaga religión, moderada por 
una sana filosofía escéptica servirá -según él- para ahuyentar aquellos fantasmas y producirnos menos 
sufrimientos. Hume, en buen epicúreo, no olvidará que la filosofía ha de curar las heridas del alma. Por 
eso, y al margen de su difuso deísmo o de su concepción de una filosofía en la que la pasión lleva 
siempre ventaja a la razón, podemos quedarnos con esta tarea que, al final, le reserva a la filosofía con 
respecto a la religión.61 

 

 En el Seminario de Filosofía: “Bajo palabra,” Sádaba expone con detalle su posición 

sobre la complejidad del ángulo de observación de la disciplina. Considera errática su 

ubicación en la Teología porque la Filosofía de la Religión es una reflexión que se hace desde 

dentro de la Filosofía sobre el hecho religioso. Sostiene que hay que colocarla en la raíz 

antropológica del ser humano, que es el que proyecta sus fantasías, sus dudas y sus miedos en 

la Religión. En su artículo “Wittgenstein: conservador o progresista” explica esta raíz desde la 

concepción wittgensteniana del hombre como animal ritual o ceremonial. Esta localización de 

lo religioso es una de las diferencias fundamentales entre Sádaba y otros pensadores. Desde 

esa perspectiva cree que es una materia importantísima para conocer al ser humano: sus 

“miedos y esperanzas” y que explica por qué “estamos siempre dispuestos, como decía Hume, 

a tomar una pértiga para lanzarnos al más allá”. En esta realidad construye Wittgenstein su 

frase: “lo entiendo y no lo entiendo”, Sádaba la explica en su libro “De Dios a la nada” y 

ayuda a comprenderle: 

Wittgenstein /…/entiende/…/ que el individuo desee que exista un Dios que lo ampare y tenga 
misericordia de él, o que le premie en un futuro interminable, por las buenas obras realizadas en este 
mundo./…/Con nuestros deseos, imaginación y fantasía, intentamos colmar las necesidades y los lujos 
que somos capaces de idear. /…/en un segundo nivel no les entiende; concretamente en un nivel en el 
que el individuo toma como verdad contante y sonante lo que en un primer nivel quedaba en el terreno 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
60  SÁDABA, Javier. ¿Por qué es éticamente importante la Filosofía de la Religión?, Universidad Nacional 
Autónoma de México, 14-17 de noviembre, 2011. Repositorio de la Facultad de Filosofia y Letras. 
UNAM.http://ru.ffyl.unam.mx:8080/jspui/handle/10391/3942 (Cons. el 16/8/2014) 
61  Op. Cit. Pág. 41. 



125  

M A Y O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Javier Sádaba y la filosofía de la religión: ¿una cuestión existencial? | María del Olmo 
 

 

	
  

	
  

de los anhelos. Lo que no entendemos, en fin, es como fundamenta sus creencias, porqué las cree, cómo 
es capaz de basarse en razones tan débiles.62 

 

 Para Sádaba el núcleo duro de esta filosofía, como de la religión, son las creencias 

religiosas y da tres razones para justificar el enorme interés que tiene la investigación en el 

campo de las creencias religiosas: considera difícil entender nuestra historia cultural sin 

conocer la historia de la religión, piensa que la religión es el mejor salvoconducto para 

interpretar las imágenes que nos hemos dado para enfrentar los problemas y, por último, 

defiende que tiene valor en sí misma: “en la raíz de la religión se dan cita los problemas más 

básicos, se toca el tono vital más decisivo y se pone a prueba la apertura o no a las ganas de 

vivir.”63 

Pero apunta que lo que realmente caracteriza a la creencia religiosa en sentido estricto 

“es que ese pequeño pero decisivo núcleo intelectual64 intenta referirse a algo extramundano. 

Se afirman supuestas verdades que, reveladas, nos abrirían a una vida “post mortem” que es 

radicalmente distinta a la que, como lote, nos ha tocado en la existencia terrestre”65 Y que 

“nuestra estructura predicativa del lenguaje” nos faculta para poder tener creencias. En su 

intento por delimitar los contornos de la disciplina defiende que la Filosofía de la Religión 

tiene dos características específicas, la primera, su permanente autocuestionamiento 

necesario:  

Lo es por la misma naturaleza de la creencia religiosa. Esta, como expectativa y proyección que no 
encuentra ante sí sino los hechos mudos del mundo, tiene toda la movilidad de lo simbólico, se hace 
impermeable a las contraargumentaciones lógico-empíricas y cuando se considera llena de contenido 
está pronta a caer en las mayores vulgaridades. Es, pues, (por esencia), provisional.66 

  

 Y la segunda, su prolongación interdisciplinaria ya que considera que debe “nutrirse y 

estar impregnada de otros conocimientos”: la antropología cultural que “servirá para 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
62  Op. Cit. Pág. 108-109. En esa reflexión se inscribe la anécdota que Sádaba contó de una conversación con J. L. 
López Aranguren sobre la creencia o increencia en Dios, en su conferencia: “Moral, erotismo y deseos”. 
Interpelado por Aranguren le respondió: “Para mi Dios es necesario e imposible.” SÁDABA, Javier. Moral, 
erotismo y deseos. Sede Ciudad de Alicante. Universidad de Alicante. 9 de mayo 2014.  
63  Op. Cit. Pág. 14-15. 
64 Precisamente el núcleo intelectual que le atribuye a la creencia será uno de los pocos puntos de discrepancia con 
Wittgenstein. 
65  SÁDABA, Javier. Seminario “La Religión y sus formas”. Alicante: Sede de la Universidad, 2 y 3 de marzo 
2015. 
66  Art. Cit. 



126  

M A Y O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Javier Sádaba y la filosofía de la religión: ¿una cuestión existencial? | María del Olmo 
 

 

	
  

	
  

relativizar nuestros conceptos, romperlos y así ampliarlos”, la historia de las religiones, el 

estudio de lenguaje religioso y “finalmente, la ética y la filosofía política han de encontrarse 

emparentadas con la Filosofía de la Religión.” 

 En el mismo artículo se pregunta: “¿Para qué la Filosofía de la Religión?”, su 

respuesta casi es lírica: “Como Heidegger cuando preguntaba: “para qué poetas”, nosotros 

podemos repetir “para qué filósofos de la religión”. Y contestar también que para seguir 

recordando lo que se quiere olvidar, para negarnos a las ficciones tranquilizadoras, para 

mantenernos vivos.” Pero su respuesta no debe inducirnos a error, porque a los “elitistas” que 

defienden que el arte sustituye a la religión, siguiendo a Goethe: “Quien posee Ciencia y Arte 

también tiene Religión; quien no posee una ni otra, ¡tenga Religión!”, les expone sus 

objeciones:  

O todo lo que decimos es una cuestión puramente verbal, esto es, estamos llamando religión a lo que 
otros llaman poesía, arte o lo que sea, o es una cuestión real, y realmente también se podría probar que 
la misión que encomendamos a la Filosofía de la Religión la cumplen mucho mejor y sin confusiones 
adicionales la poesía, el arte o lo que sea. Pues bien, si es una cuestión verbal, entonces la disputa es 
irrelevante. El asunto no va de palabras./…/Y si la cuestión es empírica, entonces está por probar que la 
poesía, el arte o lo que sea cumple con lo que en este trabajo hemos venido proclamando. Si así fuera, la 
Filosofía de la Religión estaría de más pero dudo que alguien nos demuestre que ese campo está bien 
cubierto por otras artes o ciencias. Hasta que no nos convenzan podemos —y hasta debemos— hacer 
Filosofía de la Religión.  

  

 En la conferencia: “El futuro de la Religión: ¿Vuelve Dios?” estableció además las 

diferencias determinantes entre el hecho religioso y la experiencia artística por sublime que 

esta pueda ser y habló de los “autonomistas”: 

En las creencias religiosas se hacen afirmaciones sobre entidades divinas o sus mandatos que en modo 
alguno coinciden con el resto de las disciplinas, incluso en aquellos que mantienen una religiosidad de 
mínimos, agnóstica, natural, los sentimientos propios de esa actitud no se subsumen sin más en los de la 
moral, en el arte o en las ciencias. De ahí que la mayor parte de los estudiosos de nuestros días se 
declaren autonomistas, es decir, defensores de un ámbito autónomo que es el de la Religión y que debe 
estudiarse en cuanto tal.67 

  

Pero, en el artículo que analizamos plantea otra cualidad distintiva y esencial de esta 

materia: “El dinamismo especial de la Filosofía de la Religión” cuyo sujeto es lo soterrado, lo 

reprimido, lo oscuro contra “la simplicidad de los mediodías”: 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
67  Conferencia citada. 



127  

M A Y O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Javier Sádaba y la filosofía de la religión: ¿una cuestión existencial? | María del Olmo 
 

 

	
  

	
  

Una Filosofía de la Religión, empeñada en defendernos de las apariencias y de la imposición 
machacona de ver el mundo solo de una manera, ha de alinearse entre los descontentos ante lo que se 
nos ofrece y con las expectativas ante algo desconocido y en cuanto desconocido también abierto a la 
desesperación. Sumidos en la pregunta. 

 

Para Sádaba al final del estudio de la Filosofía de la Religión, es preciso evaluar las 

religiones, exponer el juicio del filósofo moral comprometido: “hay que dar la palabra, con la 

modestia que tiene la palabra filosófica, pero sí tiene esa función moral, crítica”. Él, como 

veremos, la da al analizar cada caso concreto. 

 Otra interrogación que en los últimos tiempos se ha planteado gira en torno a la vuelta 

de Dios. Esta cuestión que nos afecta de manera especial, la desarrolló, también, en la 

conferencia: “El futuro de la religión: ¿Vuelve Dios?”. Analizó las teorías de los maestros de 

la sospecha que defendieron el fin de la religión: Freud, Nietzsche y Marx y sostuvo que 

cuando la secularización de occidente parecía definitiva y les daba la razón, renace la religión, 

quizás con rostros diferentes, pero fruto de las mismas angustias que nos siguen atenazando 

hoy. Estableció tres causas fundamentales de este renacimiento: El fracaso de la ilustración, el 

aislamiento del hombre moderno, la neurosis de nuestra sociedad. 

 Un aspecto importante de su trabajo trata sobre la Historia de la Religión, disciplina 

auxiliar de esta filosofía y esta ha centrado su interesante libro “De Dios a la nada”, estudio 

comparatista de las distintas religiones, con una rigurosa investigación antropológica y 

hermenéutica, precisa, clara y bella. Además, en él realiza un minucioso examen a la Filosofía 

de la Religión en Hume. Inicia su estudio de la Religión, cruzada la frontera entre la 

prehistoria68 y la historia, deteniéndose en la teogonía sumeria: el Enûma Elish, relato 

fundacional sobre la creación del mundo. Piensa que nos explica cómo la razón se impuso 

sobre la religión mesopotámica y los dioses se deshicieron como ídolos de barro. Sádaba 

continúa su labor exegética explorando el texto literario “filosófico” de nuestros orígenes, que 

más le fascina: la “Epopeya de Gilgamesh”. Su interpretación permite imaginar el crucial 

momento de la historia de la humanidad, en el que comenzaba a operar nuestra capacidad 

reflexiva. Ante el asombro primigenio que nos produjo la existencia: “cuando nos quedamos 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
68  En esta obra y en su libro “Saber morir” habla sobre el primigenio sentimiento religioso en los albores de la 
humanidad.” 



128  

M A Y O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Javier Sádaba y la filosofía de la religión: ¿una cuestión existencial? | María del Olmo 
 

 

	
  

	
  

extasiados ante el mundo”69 elaboramos, por primera vez, las grandes preguntas, que nos han 

acompañado hasta hoy. 

 El libro prosigue analizando los diferentes credos rígidos para acabar en las religiones 

orientales. No oculta su interés por el taoísmo y su admiración por esa religión minoritaria 

que es el jainismo, “la religión atea” y adelantándose a las objeciones que puedan hacerse a la 

combinación religión y ateísmo, explica que: 

En el jainismo, a pesar de que se llegan a ofrecer fuertes pruebas contra la existencia de Dios, se cree en 
la inmortalidad de las almas que, a diferencia del budismo, no perderían, más allá de este mundo, la 
conciencia. Lo importante, en suma, para poder hablar de creencia religiosa es que dichas creencias se 
proyecten en el Más Allá, rompiendo los límites espacio-temporales.70  

  

Se ocupa de las tres grandes religiones de libro: judaísmo, islamismo y cristianismo, 

vinculadas, en mayor o menor medida, al fundamentalismo. Pero ¿qué entiende Sádaba por 

fundamentalismo? En su libro “La vida buena” explica que: “en sentido estricto consiste en 

tomar al pie de la letra los libros revelados. Es reactivo y se opone radicalmente al progreso, a 

la visión racional del mundo. El fundamentalista no razona, está seguro de sus convicciones y 

de los errores de los demás.”71  

 - El judaísmo le interesa porque considera que “el estudio de la religión monoteísta 

hebrea es sustancial para nosotros, puesto que somos, en buena parte sus herederos.” Además, 

confiesa su curiosidad personal ya que sus orígenes familiares se encuentran en la judería de 

Estella. Hay varios aspectos del análisis de Sádaba que son importantes. La primera cuestión 

reside en la “novedosa” condición monoteísta del credo judío: “Su idea de un Dios 

trascendente, su énfasis en lo que nos supera y su entrega confiada a Aquel al que se dirigen 

sin nombre ni imagen rompe el politeísmo de los sumerios. Rompe, en realidad, la actitud más 

natural de la mayoría de los pueblos, que tienden a ser politeístas”.72Aunque sorprende su 

convencimiento de que la actitud más natural es la del politeísmo cuando los credos 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
69  SÁDABA, Javier. La vida en nuestras manos. Madrid. Ediciones B, 2001. Pág. 155. 
70  También en su artículo de Bajo Palabra. Revista de filosofía II Época, Nº 4 (2009): 21-32. 
71  Op. cit. Pág. 74. 
72  Op. cit. Pág. 59  



129  

M A Y O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Javier Sádaba y la filosofía de la religión: ¿una cuestión existencial? | María del Olmo 
 

 

	
  

	
  

monoteístas dominan el mundo, nos explica que el politeísmo está latente manifestándose en 

forma de profetas, santos, etc.73 

 Otro dato decisivo que recalca es la introducción del tiempo futuro en la conciencia de 

la religión hebrea74 y, a partir de ella, en todos nosotros: 

Ese Dios será el que salve en un futuro a su pueblo. La diferencia en este punto es fundamental. Porque 
las religiones, en general, con su mitología miran al pasado, se basan en lo ya acontecido. En el caso 
judío aparece el futuro y así, la historia. Aparece un dinamismo de ruptura profética, en palabras de 
Weber, que da todo su sello a esta religión centrada en un único Dios.75 

  

 - En cuanto al islamismo dice Sádaba que Islam acostumbra a traducirse por 

“sumisión” y que hacia el islamismo nos sentimos cercanos y lejanos, cercanos por lo que 

conocemos de sus gentes y de su arte, y lejanos porque “es un desafío a la racionalidad 

filosófica. O, lo que es lo mismo, a nuestra manera de mirar el mundo.” De los rasgos que 

singularizan al islamismo entre las religiones de libro subraya su absoluta revelación, se 

entrega tal como lo ha escrito la mano de Dios: “El Ser Supremo, por medio del ángel 

Gabriel, le redactará el Corán /.../ Pero cosa decisiva, el ángel le enseña o muestra un libro. El 

Corán no es redactado, desciende ya escrito del cielo.”76 Sádaba considera que representa el 

fundamentalismo más extremo y puro porque, en primer lugar, se trata de “un monoteísmo 

antiidolátrico, exclusivo, puesto que nada está fuera de Dios, e inclusivo, ya que todo está en 

Él.” Destaca que el poder del Dios del Islam es tal “que incluso el mal es creado por Dios. En 

este punto la diferencia con el cristianismo es notable”. Y un poco más adelante afirma: “Si 

uno desea observar el fundamentalismo en estado puro, debería mirar al islamismo. Todo está 

en Alá y el resto, en sentido estricto, desaparece como una sombra. /…/el judaísmo y el 

cristianismo son parientes descarriados que han hecho degenerar el mensaje monoteísta.”77 En 

segundo lugar, por el siguiente rasgo distintivo: “más peligroso es el principio de fidelidad a 

la tradición. Mahoma /.../va a consagrar costumbres ancestrales preislámicas, que como es 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
73  Lo señala al hablar del Islam: “es un monoteísmo estricto, que niega de modo total el politeísmo. Otra cosa es 
que tal monoteísmo no se respete en la práctica. De ahí que abunden los ángeles, los santones o se rece a la Virgen 
María. La venganza de lo reprimido y lo que por un lado se quita, por otro se pone. 
74  Sádaba también ha tocado el tema del mal en el judaísmo en un artículo: SÁDABA, Javier. Incidencia del 
judaísmo en la problemática actual del mal. En El mal: irradiación y fascinación. 1993. Pág. 224-229. 
75  Ibíd. Pág. 68. Sobre el más lejano futuro del que hablan las religiones Sádaba en su libro “La vida en nuestras 
manos” dedica veinte páginas a “Notas sobre el mito de la resurrección”. Op. Cit. Pág. 81-100. 
76  Ibíd. Pág. 89-90. 
77  Ibíd. Pág. 102. 



130  

M A Y O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Javier Sádaba y la filosofía de la religión: ¿una cuestión existencial? | María del Olmo 
 

 

	
  

	
  

obvio, pueden ser inaceptables y tan graves e inmorales como "la ablación del clítoris" o "la 

lapidación de las adúlteras"”. 

 Sádaba señala una contradicción importante dentro de este credo extremistamente 

monoteísta: “A pesar de este poder omnímodo divino, el hombre es libre. El Islamismo 

esquiva aquí un problema semejante o aún mayor al que surge en el cristianismo con el mal. 

Y es que si somos libres, algo escapa —la voluntad— al poder de Dios”.78 Por último, otra 

característica que destaca del Islam es la imposibilidad de exégesis y la casi inexistencia de 

teología: “el Corán no se presta a que se desarrolle una teología como sucede, por ejemplo, en 

el cristianismo. Y es que si la palabra de Dios viene ya totalmente confeccionada, no existe 

hueco o lugar para la interpretación”79. La explicación que ofrece sobre la historia del Islam 

permite comprender la raíz de muchos de los enrevesados y eternos conflictos internacionales 

en ese eje geográfico. 

 - Inicia su análisis del cristianismo subrayando que si Jesús de Nazaret es un judío, el 

cristianismo germina “dentro del Imperio Romano, y más concretamente, allí donde se habla 

griego. De ahí que podamos afirmar que el cristianismo surge helenizado”. Lo significativo 

aquí no es la geografía si no que toda una potente cultura se encuentra escondida en ese lugar, 

por ello, subraya que los primeros escritores cristianos emplean “las formas literarias griegas. 

Así utilizan para expresarse epístolas o cartas, hechos, enseñanzas (didajé)”. La retórica 

griega no es aséptica, en su trasfondo se halla la intención de persuadir, así, advierte Sádaba, y 

esto es determinante: “se busca un modelo ejemplar para que ayude a la imaginación y a la 

voluntad a obrar bien. Y es obvio que se ha producido ya un desplazamiento de consecuencias 

decisivas de la lógica griega a la retórica cristiana”. Añade que en este momento se sitúa la 

escuela de los neopitagóricos: “su símbolo era la gamma griega o cruce de caminos, el bueno 

y el malo, el auténtico y el inauténtico,” y es adoptado por el cristianismo a lo largo de toda su 

historia. Está dualidad poderosa, la confrontación permanente entre el bien y el mal, nos ha 

acompañado generando un desasosiego histórico y colectivo, obviando que la verdadera 

realidad humana está conformada por zonas intermedias. El reconocimiento de este escenario 

más gris y sensato, tal vez hubiera evitado que la herencia judeo-cristiana constituyera, en 

parte, una pesada losa que nos aplasta. Sádaba lo explica así: “La diferencia entre el 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
78  Ibíd. Pág. 100. 
79  Ibíd. Pág. 104. 



131  

M A Y O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Javier Sádaba y la filosofía de la religión: ¿una cuestión existencial? | María del Olmo 
 

 

	
  

	
  

cristianismo y las escuelas citadas estriba en que frente a los movimientos filosóficos helenos, 

el cristianismo se presenta claramente como un movimiento religioso-teológico. No quiere 

apaciguar el alma sino proponer la salvación total”.80 El radical dualismo entre bien y mal, 

que divide el mundo entre buenos y malos, y el carácter dogmático del cristianismo 

“construido” son elementos con fácil deriva hacia el fundamentalismo. A este respecto en su 

libro “El perdón” apunta que Wittgenstein nos enseñó a pensar superando los extremos: “Nos 

enseñó a pensar sin caer en esencialismos, haciéndonos más atentos a las concatenaciones, a 

los enlaces intermedios, a los parecidos que no, por eso, son iguales”81. La teleología cristiana 

y nuestro Principio Antrópico, también son puestos en entredicho por el Sádaba filósofo de la 

Religión, que compromete su palabra. 

 Explica, asimismo, la influencia helenista en la configuración de la primera teología 

cristiana, mezclada con la tradición judía, esa teología que acaba reconfigurando al Jesús 

hombre del Evangelio, en Dios y hombre, dos naturalezas en una persona, y proclamando el 

incomprensible dogma de la Trinidad. Habla de Pablo de Tarso y de su reflexión se deduce 

que se inclina hacia la tradición que sostiene que el cristianismo proviene más de la ingeniería 

intelectual de este, que del Jesús, judío sencillo, sobre el que se construyó el mito más grande 

de la historia de occidente. Sádaba salva el personaje Jesús de Nazaret y con él lo mejor de la 

religión de la fraternidad de los orígenes. En su libro: “Dios y sus máscaras” afirma que 

comparte: “la idea de Jesús de la teología de la liberación, independientemente de que me 

guste o no su teología. Se trata de una persona increíblemente interesante que se atreve a 

luchar contra la inercia, el poder idiota y los que de la costumbre han hecho un imperio.”82 

 En relación con los monoteísmos y sus fundamentalismos, ha tratado detenidamente la 

vinculación entre religión y violencia, más allá de los hechos terribles a los que asistimos en 

nuestros días. En su conferencia “Ética, filosofía y espiritualidad”, ha señalado una violencia, 

quizás más sutil, la omisión que se hace cómplice de la violencia, interesante aspecto que 

supera el fácil análisis del terrorismo islámico: 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
80  Op. Cit. Pág. 130. 
81  Op. Cit. Pág. 55 
82  Op. Cit. Pág. 117. 



132  

M A Y O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Javier Sádaba y la filosofía de la religión: ¿una cuestión existencial? | María del Olmo 
 

 

	
  

	
  

Dejando de lado el monoteísmo radical que constituye al islamismo y que rezuma, en demasiados casos, 
violencia, la religión cristiana, al menos parcialmente, no está siendo ajena a las luchas de nuestros días. 
El catolicismo y el protestantismo poco han hecho, más bien todo lo contrario, por unir a las 
comunidades en Irlanda del Norte. La antigua Yugoeslavia se ha desangrado ante nuestros ojos en 
medio de Obispos y Popes. El exterminio entre Hutus y Tutsis, manifestación de una violencia casi 
incomparable, se ha llevado a cabo en la evangelizada Ruanda. No se trata, obviamente, de situar la 
causa de los conflictos en la religión. De lo que se trata es de enmendar la supuesta buena voluntad de 
los que piensan que el cristianismo contiene un lote de sana espiritualidad, envuelta en sus símbolos, tan 
grande que tapa las muchas atrocidades que en su nombre se han cometido.83 

 

 Sádaba, como hemos insinuado, defiende la buena salud del hecho religioso frente a 

todos los agoreros racionalistas que poblaron el siglo XIX y XX: 

La religión goza de buena salud si por ello se entiende la aparición de libros a favor o en contra de la 
existencia de Dios, slogans en el mismo sentido que utilizan cualquier medio publicitario o las 
interminables discusiones sobre el tema, teñidas, la mayor parte de las veces, de una insoportable 
emotividad fanática. Si a esto añadimos las guerras, conquistas, invasiones o la justificación de la 
política en nombre de Dios, no hay más remedio que conceder que la religión, contra lo que pensó tanto 
espíritu ilustrado, se mantiene firme /…/ Y según el Word Christianity Enciclopedy, en la actualidad se 
contabilizarían 10.000 religiones, el doble de las lenguas que se hablan en el mundo.84 

 

 Sostiene su base genética, como elemento perpetuado a lo largo de nuestra evolución, 

apoyado en la frase de I. Christen: “Si el sentimiento religioso está tan extendido eso quiere 

decir que, al menos en cierto momento, tuvo que conferir ciertas ventajas selectivas en la 

evolución de la línea humana”. En su artículo: “Por qué interesa a un agnóstico la Filosofía de 

la Religión” explica los motivos por los cuales lo ha mantenido la evolución: mitiga los 

instintos agresivos y depredadores, la ritualización de las conductas encauzaría la “energía 

destructiva” que es “socialmente nociva”: 

El incesto, una sexualidad desbocada, el infanticidio, la reproducción o la contracepción llenas de 
arbitrariedad, encontrarían freno en la religión; una religión que se superpone a la siempre renqueante 
moralidad; sin contar los aspectos higiénicos, económicos o de convivencia en los que han insistido, de 
manera especial, los antropólogos.85 

 

 Pero esto no le lleva a concluir que el hecho religioso es constituyente de la naturaleza 

humana. Él sostiene que todos podemos ser considerados religiosos en el sentido amplio de 

las preguntas elementales de cada vida: 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
83 SÁDABA, Javier. Ética, filosofía y espiritualidad. Barcelona, Institut Gestalt, 16-2-2015.  
84  SÁDABA, Javier. Por qué interesa a un agnóstico la Filosofía de la Religión. Bajo palabra. Revista de filosofía, 
2009, nº 4. Pág.21-32. http://www.redjif.org/bp/images/pdf/sadaba.pdf (Cons. el 22-2-2014) 
85  Art. Cit. 



133  

M A Y O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Javier Sádaba y la filosofía de la religión: ¿una cuestión existencial? | María del Olmo 
 

 

	
  

	
  

Así, de dónde venimos, a dónde vamos o cuál es el origen y fin del mundo que habitamos. Son las 
clásicas preguntas o, mejor, pseudopreguntas, ya que no tienen contestación, de raigambre ignaciana o 
kantiana; o las pseudopreguntas del niño, a las que respondemos con evasivas. En fórmula clásica, de lo 
que se trata, en un paso más, es de si merece la pena la pena vivir o no, de si la vida, en suma, tiene 
sentido.86 

 

 Por eso defiende en su libro “Lecciones de Filosofía de la Religión” que se puede ser 

religioso sin profesar ningún credo: “Se puede afirmar que existe simplemente la religión sin 

que se tenga que hacer la afirmación consiguiente de que dicha actitud religiosa ha de 

convertirse en una creencia positiva.”87 Decía al comienzo del artículo que Sádaba considera a 

la Religión como una posibilidad de lo humano y no como rasgo definitorio de nuestra 

condición. Recuerda a Tertuliano para explicarlo: 

La apertura al misterio, la creencia en seres sobre naturales o, incluso, una vaporosa religiosidad son 
posibilidades de los humanos y nada más que posibilidades. Es necesario repetirlo una y otra vez 
porque en caso contrario aparece un cierto imperialismo religioso que, en ocasiones, nos invade desde 
la prepotencia de muchos creyentes. Tal prepotencia se expresa en frases como la célebre del hereje 
Tertuliano (antes Padre de la Iglesia): “Anima naturaliter cristiana”. /.../ Hemos insistido, y se 
desprende de lo que venimos exponiendo, en que la religión es una posibilidad humana. Conviene que 
precisemos este punto. Que es una posibilidad significa que podemos desarrollar la actividad religiosa, 
no que necesariamente lo hagamos.88 

 

 En su libro: “La vida en nuestras manos,” habla de la apropiación que la Religión y 

sus sacerdotes han hecho de esta posibilidad y defiende que podemos recuperarla y situarla 

exclusivamente en nuestras manos: 

No tenemos que dar un paso o traspié trascendental que en su vuelo nos coloque en manos de algo que, 
primero, es creación de nuestra imaginación, y luego lo dotamos de una inexistente existencia. Pero si 
podemos respetar el deseo de cobijo y el no menor deseo de autoafirmación. De esta manera las 
vivencias religiosas se quedarían allí en donde deberían permanecer, en nosotros mismos.89 

 

No debemos olvidar, por último y como ya hemos indicado, que también habla de 

“predisposición” desde las neurociencias: “La reciente disciplina Neuroreligión, antes 

aludida, está dados datos convincentes de que poseemos, genética y neuronalmente, una 

predisposición a ser, en distintos grados, religiosos.”90 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
86  Ibid. 
87  Op. Cit. Pág. 25 
88  Op. cit. Pág. 16 y 27. 
89  Op. Cit. Pág. 268. 

90 Seminario “La Religión y sus formas” ya citado. 



134  

M A Y O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Javier Sádaba y la filosofía de la religión: ¿una cuestión existencial? | María del Olmo 
 

 

	
  

	
  

3. Conclusiones 

Creo que en la dedicación de Sádaba a la Filosofía de la Religión se reconoce su 

voluntad intelectual de defender la posibilidad de lo religioso, experiencia que, señala, 

acompaña al ser humano desde el instante auroral en que comienza a dar culto a los muertos. 

Pero quiere ayudarnos a depurar lo religioso de la manipulación, la apropiación, etc. Es 

consciente de nuestra débil condición y de nuestra vulnerabilidad ante una religión que nos 

aleja del mundo prometiéndonos otra vida escatológica. En su obra “La vida buena” enumera 

nuestras debilidades: depresiones, estrés, dificultades para gozar, mediocridad política, 

promesas incumplidas, fracasos, que “son el fuelle para que prenda el fuego de una religión 

que, traspasando los límites de este mundo, propone una felicidad en el otro”.91 Sin embargo, 

su denuncia de la manipulación de las religiones no impide la aceptación del hecho religioso 

en estado puro y afín a nuestra naturaleza, que, para él, comprometiendo su palabra, muestra 

su mejor cara en el agnosticismo92 y la mística natural. Ambos conforman su opción personal. 

Sádaba en su defensa de la Filosofía de la Religión reivindica, como única perspectiva posible 

para construirla a la razón, pero cuando sale de ahí y se adentra en sí mismo para hablar de 

Religión se abraza, como uno más, al ser humano: 

El misticismo natural la religiosidad que es respetuosa con los anhelos de los humanos, no se hunde en 
la pura melancolía, y tiene en cuenta nuestra frágil estancia en este mundo y la aceptación de que no 
saber nada del Más Allá muchas veces puede servirnos como una especie de reconocimiento mutuo, de 
apretar filas entre nosotros. /…/ esta actitud supondría una vuelta sobre nosotros mismos, y llamémosla 
religión o, mirando al futuro, actitud religiosa, una mirada al mundo como un todo, somos parte de un 
todo, y una moderación de los deseos desbocados, por medio de una voluntad que nos reconcilia con el 
mundo entero. Esta es la postura de mi admirado Wittgenstein o Tugendhat, a mí es la que más me 
satisface y creo que puede tener un futuro dentro del mundo muy desarrollado, abierto, racional y 
científico en el cual tenemos que movernos. 

 
Sádaba ha aportado a la Filosofía de la Religión su conceptualización y 

sistematización, su desvinculación y autonomía frente a la Teología y su estudio de las 

ciencias auxiliares de la disciplina. Pero su trabajo sobre la Religión tiene, además, ese valor 

que afecta directamente a nuestras vidas. La explicación que en su reflexión ha dado a esa 

realidad posible para el ser humano, que nos ayuda a entendernos enfrentados a los 

imponderables de la existencia y sus misterios. Lo sustantivo que Sádaba aporta para la vida 

es que nos abre a la posibilidad sosegada y armónica de la experiencia religiosa sin angustias, 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  

91  Óp. Cit. Pág. 81. 
92  Sobre el agnosticismo en Sádaba ver además su interesante artículo: SÁDABA, Javier. Hanson y el agnóstico, 
en Teorema, Valencia, 1976, vol. 6, nº 3, 1976, pág. 435 - 454. 
 



135  

M A Y O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Javier Sádaba y la filosofía de la religión: ¿una cuestión existencial? | María del Olmo 
 

 

	
  

	
  

culpa, obligaciones, preceptos o mandatos de ningún credo. Esta vía permite vivir en libertad 

el hecho religioso desligado de cualquier esclavitud que suponga la adscripción a unas 

creencias religiosas y se une con la intensa y extendida necesidad de espiritualidad, que 

contemplamos, sin tener que esforzarnos mucho, en nuestro mundo. 

 Pienso que la mejor forma de concluir este artículo es recoger la propuesta que sobre 

la religión laica de la vida cotidiana hace el agnóstico Sádaba: “mantengo un agnosticismo 

que llamaría profundo, quiero decir que no digo que sé que no hay nada, como el ateo, lo que 

digo es que no sé nada, y respeto el misterio e incluso digo que la última palabra no está 

dicha, y ahí me quedo, eso entra también en ser seres de posibilidades.”93 En su artículo: 

“Dios ante el fin de siglo” define así la religión de la vida cotidiana: 

Pocos como L. Wittgenstein han entendido mejor este tipo de religión. Se trata de las pequeñas 
ceremonias que nos unen, siquiera fugazmente, a nuestros antepasados, nos reconcilian con el futuro 
incierto, nos hacen sensibles ante cualquier engaño que afirme venir del Más Allá y, sobre todo, nos 
posibilitan expresar el desamparo, la necesidad de correr juntos, la protesta ante la indiferencia del 
mundo y, en fin, el deseo de una felicidad merecida94. 

 

 Hay algo de místico en la idea de Sádaba, despojada la religión de todas sus 

adherencias, solo queda “la nada que conocemos y la que no conocemos”, ¿la nada de San 

Juan de la Cruz? Queda el misterio y el silencio. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
93  SÁDABA, Javier. Vida Buena y ética. Baketik (Centro por la Paz de Arantzazu), 2009. 
94  SÁDABA, Javier. Dios ante el fin de siglo. Nómadas, 1999, nº 099. 




	Blank Page

