
197  

 
	
  

 
 

 Resistencia e insurrección en Gilles Deleuze. Una respuesta a Toni Negri | María García Pérez 
 
 

	
  

	
  

Resistencia  e  insurrección  en  Gilles  Deleuze.  Una  respuesta  
a  Toni  Negri  
María  García  Pérez  
Universidad  de  Granada  

  
 
 

I. INTRODUCCIÓN 

I.1. LA PREGUNTA DE NEGRI 

  

 En 1990 Toni Negri realiza una entrevista a Gilles Deleuze para el número 1 de la 

revista Futur antérieur, fundada junto con Jean-Marie Vincent y Denis Berger, y que más 

tarde será recogida en castellano en la obra recopilatoria Conversaciones 1972-1990, 

traducida por José Luis Pardo, bajo el título “Control y devenir”. Allí Negri lanza una 

pregunta clave en torno a la filosofía política del pensador francés que, sin embargo, a 

primera vista es contestada de manera inconcluyente y escasa en relación a su calado: 

“¿Cómo puede ser potente el devenir minoritario? ¿Cómo puede convertirse la resistencia 

en insurrección? (…) ¿Hay  algún  medio  para  que  la resistencia de los oprimidos pueda 

llegar a ser eficaz y lo intolerable se desvanezca definitivamente? ¿Hay algún medio de que 

esa masa de singularidades y átomos que somos pueda presentarse como un poder 

constituyente? ¿O debemos, por el contrario, aceptar la paradoja jurídica de que el poder 

constituyente sólo pueda ser definido por un poder ya constituido?”.1 

 Vamos a tratar de analizar pormenorizadamente su respuesta pero, también, a intentar 

desarrollarla a través de algunos de los aspectos más relevantes de su pensamiento para 

descubrir los motivos de este aparente laconismo a la hora de abordar una cuestión que nos 

parece capital, más aun, quizá, si tenemos en cuenta el contexto de crisis política y económica 

europea en que nos ha tocado vivir. 

 I.2 UNA BREVE RESPUESTA 

 Pues bien, Deleuze alude en esta entrevista básicamente a dos nociones: la de minoría 

y la de creación. De un lado, responde, la cuestión del ser de la minoría no se resuelve 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 Deleuze, G., “Control y devenir” en Conversaciones 1972-1990, Valencia, Pre-textos, 2014, p. 270.  



198  

 
	
  

 
 

 Resistencia e insurrección en Gilles Deleuze. Una respuesta a Toni Negri | María García Pérez 
 
 

	
  

	
  

numéricamente, pues su definición última apelaría a algo más profundo: a la ausencia de 

“modelo” al que aplicarse. Así por tanto, la potencia del “devenir minoritario” no depende 

tanto de una cifra comparativa como de un fondo de heterogeneidad sin solución, sin 

subsunción. En consecuencia, afirma el pensador francés, una minoría acaba por ser mayoría 

no cuando crece en cantidad (de adeptos, de militantes, simpatizantes, o lo que sea), sino 

cuando quiere asumir un modelo para ella, seguir una directriz determinada, homogeneizarse. 

Por otro lado, continúa, el rasgo fundamental de una minoría es su capacidad creativa, esto es, 

su aptitud intrínseca de ruptura con lo anterior y de emergencia en tanto que novedad. Estas 

son las dos características que Deleuze otorga aquí a lo que él denomina “pueblo”: siempre 

una minoría, siempre creadora. Si entendemos bien, sucede que esta minoría de potencial 

revolucionario se agosta en su creatividad cuando se instituye en mayoría, cuando se ciñe a un 

modelo y, así, cesa de devenir otra cosa que no sea sí misma. Por todo ello, nos dice Deleuze, 

la minoría, el pueblo, y el arte o el artista son instancias afines. 

 Hasta aquí la respuesta de Deleuze, ¿quedaría satisfecho Negri con ella?, ¿queda acaso 

satisfecho el lector? Da la sensación de que el estrevistador busca algo más preciso, algo más 

rotundo y menos oscuro: una respuesta definitiva que al fin arroje luz sobre la posibilidad 

revolucionaria, sobre el fin de toda opresión y sobre la difícil relación entre el poder 

constituyente y el poder constituido. Pero tal vez la clave para encontrarla se encuentre en una 

explicación en profundidad de lo que implican las palabras de Deleuze: toda una ontología 

que emerge rizomáticamente tendiendo líneas de fuga ora en la filosofía, ora en la literatura, 

ora en el cine... Sólo así entenderemos la importancia de sus conceptos de minoría y de 

creación, de pueblo y de artista. Entonces quedará claro que, en Deleuze, las cuestiones 

políticas sólo son verdaderamente abordables con rigor si se las profundiza primero hacia una 

ontología de la intensio y de la diferencia. Veámoslo. 

II. ONTOLOGÍA. AFIRMACIÓN Y DIFERENCIA 

 En primer lugar hay que tener en cuenta que a lo largo de toda la obra de nuestro autor 

opera una misma insistencia: la realización de una inversión del platonismo que rescate a los 

“simulacros” de su condena histórica. “Lo que es común a la metafísica y a la filosofía 

trascendental es, en primer lugar, esta alternativa que nos imponen: o bien un fondo 

indiferenciado, sin-fondo, no-ser informe, abismo sin diferencias y sin propiedades; o bien un 



199  

 
	
  

 
 

 Resistencia e insurrección en Gilles Deleuze. Una respuesta a Toni Negri | María García Pérez 
 
 

	
  

	
  

Ser soberanamente individuado, una Forma fuertemente personalizada. Fuera de ese Ser y de 

esa Forma, no queda sino el caos...”.2 La solución deleuzeana para esta dicotomía excluyente 

que a su juicio ha atravesado toda la historia del pensamiento occidental será la de 

transformar ese caos en un caosmos, esto es, la de rastrear en lo indiferenciado la génesis de 

la individuación y del sujeto hasta hacer coexistir, no sin polemos, el ámbito de la 

representación con el de lo sub-representativo.  

 En efecto, para Deleuze el ser de lo real se constituye como campo de fuerzas en 

continua relación de interafección. Así, todos los fenómenos encubren un juego movedizo y 

diferencial de fuerzas que al cabo los generan, de manera que éstas nunca pueden hallarse en 

solitario. Por esta razón nos dice Deleuze que “(e)l ser de la fuerza es el plural”,3 un plural de 

pujanzas donde lo que cuenta no es sólo la capacidad afectante de una fuerza sobre otra sino, 

también, su capacidad de ser afectadas. Con ello tenemos que, la potencia de una fuerza, su 

poder de afirmación sobre otra, reside en última instancia en un doble movimiento: una ida y 

vuelta productiva de nuevas intensidades, ya que una fuerza no afecta sin ser afectada y 

viceversa. Es aquí donde tiene lugar la interpretación del francés de la nietzscheana voluntad 

de poder. Porque el incesante juego de las fuerzas entre sí es productor de nuevas potencias, 

de nuevos flujos de intensidad que a su vez vuelven a entrar en este campo en continuo 

movimiento relacional y comunicativo a través de la (no) estructura de lo que él denomina 

“síntesis disyunta”4 hasta conformar una (sub)realidad rizomática en continuo devenir.   

 De este modo, la voluntad de poder no respondería, tal y como se la ha querido 

interpretar en ocasiones, a una voluntad de dominio sino, por el contrario, a una voluntad que, 

en último término, tiene que ver con la sensibilidad y con la fructificación de las diferencias. 

Por ello se debe observar una importante distinción en lo que respecta a la cualidad de estas 

fuerzas: ellas pueden ser activas o reactivas, según una voluntad de poder afirmativa o 

negativa respectivamente. Una voluntad afirmativa que tiene como consecuencia una 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
2 Deleuze, G., Lógica del sentido, trad. Miguel Morey y Victor Molina, Madrid, Paidós Surcos 10, 1990, 
p. 139. 
3 Deleuze, G., Nietzsche y la Filosofía, trad. Carmen Artal, Barcelona, Anagrama, 2000, p. 14. 
4  “(N)os referimos (...) a una operación según la cual dos cosas o dos determinaciones son afirmadas por 
su diferencia, es decir, no son objetos de afirmación simultánea sino en la medida en que su diferencia es 
también afirmada, es también afirmativa. No se trata en absoluto de una identidad de los contrarios, todavía 
inseparable en tanto que tal de un movimiento negativo y de la exclusión. Se trata de una distancia positiva de 
los diferentes: no ya identificar dos contrarios a lo mismo, sino afirmar su distancia como aquello que los remite 
uno a otro en tanto que 'diferentes'”. (Deleuze, G., Lógica del sentido, op.cit., p. 207). 



200  

 
	
  

 
 

 Resistencia e insurrección en Gilles Deleuze. Una respuesta a Toni Negri | María García Pérez 
 
 

	
  

	
  

interafección activa es aquella capaz de afirmar justamente la diferencia entre las fuerzas; en 

cambio, una voluntad de poder negativa que torna a la relación diferencial en reactiva consiste 

en la búsqueda de nivelación, de igualdad o identidad, de dichas fuerzas. De ambas habló 

Nietzsche en clave de amos y esclavos como denuncia del nihilismo decadentista: la 

condición de esclavitud se define, desde esta perspectiva, como voluntad de igualación; la 

condición verdaderamente soberana, por el contrario, reside en la afirmación de lo que difiere. 

Sólo desde ésta última puede tener lugar la verdadera creación, el cambio, la novedad, esto es, 

la producción de más y más diferencia. Por eso la voluntad de poder negativa es siempre 

conservadora en tanto que busca un mundo ordenado siempre igual a sí mismo. Y, Occidente, 

diagnosticó Nietzsche, supone la historia de una enfermedad: la de la victoria de estas fuerzas 

reactivas.5 

 Hasta aquí hemos resumido el doble aspecto de la voluntad de poder de Deleuze-

Nietzsche: ella es genealógica, esto es, a un tiempo genética (afirmativa o negativa en su 

origen), y, por su carácter de nexo diferencial, determinante y determinada, ella misma 

diferencia diferenciante que emerge en el encuentro de las fuerzas y que por mor de él es 

modificada: dúctil y gestante de más y más diferencia.6 

 Pero vayamos poco a poco. ¿Porqué supone esta concepción, como dijimos, una 

inversión del platonismo y una reivindicación del simulacro? Si se ha entendido bien lo 

explicado hasta ahora, lo que obtenemos es una radical puesta en cuestión del principio que ha 

venido operando debajo de todas las filosofías desde Platón hasta la Modernidad: el principio 

de Identidad. Según éste, la condición de posibilidad de nuestro conocimiento de los 

fenómenos reside en el factum de que el mundo es, de una parte, siempre igual a sí mismo en 

tanto que sujeto a leyes y, de otra, poseedor de una relación de afinidad homológica con el 

propio pensamiento, con el sujeto. Pero para Deleuze a este postulado subyace la raíz de una 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
5  Para Nietzsche, como sabemos, la historia de Occidente es una historia decadentista, de agostamiento 
de las fuerzas vitales por mor de su negación y ella se traduce en “la rebelión de los esclavos: esa rebelión que 
tiene tras sí una historia bimilenaria y que nosotros hemos perdido de vista tan sólo porque -ha resultado 
vencedora...” (Nietzsche, F., La genealogía de la moral,  “Tratado primero: 'Bueno y malvado', 'bueno y malo'”, 
Madrid, Alianza, 1981, p. 40). Y a este respecto nos recuerda Deleuze que “el esclavo no deja de ser esclavo 
porque triunfe; cuando los débiles triunfan no es formando una fuerza mayor, sino separando a la fuerza de lo 
que ésta puede”,  (Deleuze, G., Nietzsche y la filosofía, op.cit. p. 86). 
6 “Nietzsche llama voluntad de poder al elemento genealógico de la fuerza. Genealógico quiere decir 
diferencial y genético. La voluntad de poder es el elemento diferencial de las fuerzas, es decir, el elemento de 
producción de la diferencia de cantidad entre dos o varias fuerzas supuestas en relación. La voluntad de poder es 
el elemento genético de la fuerza, es decir, el elemento de producción de la cualidad que pertenece a cada fuerza 
en esta relación”, (Deleuze, G., Ibidem., p. 77). 



201  

 
	
  

 
 

 Resistencia e insurrección en Gilles Deleuze. Una respuesta a Toni Negri | María García Pérez 
 
 

	
  

	
  

voluntad de poder negativa, de una fuerza reactiva incapaz de afirmar el fondo diferencial que 

hace y deshace el mundo y que nos hace y nos deshace como sujetos. La conciencia, por 

tanto, es para nuestro autor siempre una instancia conservadora que niega su propio potencial 

creador e inconsciente, sub-representativo y a-lógico, esto es, situado a extramuros del 

concepto. Es así que la historia occidental ha  generando lo que él denomina “imagen 

dogmática del pensamiento”7. Ella, por tanto, sólo puede situarse en un spatium extenso, 

medible y representable, esto es, en el lugar desde el que poder observar los fenómenos ya 

corporeizados, separados del in-sistir de las fuerzas que los (des)componen soterradamente. 

Pero más allá de él se encuentra ese otro spatium intensivo que, como una natura naturans, se 

constituye como génesis efervescente de lo representado. Aquí el principio de identidad queda 

absolutamente destituido porque la relación de las fuerzas entre sí sólo es gobernada por la 

diferencia misma. Por eso Deleuze establece la noción de “diferenciante”, un “precursor 

oscuro”  o “instancia paradójica” que, análogo a la voluntad de poder, se coloca como nexo 

diferencial recorriendo el spatium intensivo en que se generan los fenómenos como 

fenómenos-fuerza, a los que Deleuze denomina “series”, y que procura la emergencia de 

nuevas intensidades diferenciales. Así, este “diferenciante” se desplaza entre las series 

conectando los puntos singulares de intensio, haciendo emerger nuevas diferencias y, así, 

diferenciándose él mismo. Por eso insufla este movimiento forzado pero se oculta siempre en 

él, por eso es un 'precursor' y es 'sombrío': ni tiene lugar (atopon), porque su ir y venir no cesa 

haciendo comunicar las series, y tampoco identidad, pues nunca es igual a sí mismo.  

 “Estos sistemas diferenciales de series dispares y resonantes, con precursor sombrío y 

movimiento forzado, se llaman simulacros o fantasmas”.8 Así es, Deleuze está tematizando lo 

que el platonismo estigmatizó inaugurando la filosofía occidental: los simulacros que no 

guardaban ninguna semejanza con algún original del que ser copia, aquellos que están en 

perpetuo movimiento y que son pura diferencia pensada sólo desde sí. Por consiguiente, con 

esta concepción Deleuze rebasa la vieja dicotomía propuesta tradicionalmente por la filosofía 

que ofrece la elección excluyente entre lo inhaprensible por ser pura multiplicidad que no se 

pliega a la Identidad, el caos a conjurar, y lo que es ordenado según el concepto, esto es, 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
7  Bajo este tipo de pensamiento se encuentra, pues, “el presupuesto  de un pensamiento natural dotado 
para lo verdadero, en afinidad con lo verdadero, bajo el doble aspecto de una buena voluntad del pensador y de 
una recta naturaleza del pensamiento” (Deleuze, G., Diferencia y repetición, Buenos Aires, Amorrotu editores, 
2002, p. 204). 
8 Deleuze, G., Ibidem p. 196 



202  

 
	
  

 
 

 Resistencia e insurrección en Gilles Deleuze. Una respuesta a Toni Negri | María García Pérez 
 
 

	
  

	
  

dentro de los límites de la razón, de la representación, de un Yo bien constituido. Tenemos 

entonces que, bajo la efectuación fenoménica, reside una contra-efectuación siempre en liza 

agonística con aquélla.  

 Al cabo, como dijimos, la realidad se conforma como caosmos intensivo, esto es, 

como un orden inmanente en que no rige principio trascendente alguno que le imprima un 

movimiento predeterminado. El ser de lo real es esa multiplicidad intensiva y productiva, 

compuesta de fuerzas que en su encuentro se interafectan produciendo nuevas relaciones 

diferenciales por mor únicamente de su endoconsistencia, allí donde ya no es posible 

diferenciar dónde comienza una fuerza y dónde termina la otra, donde todo es un constante 

ajetreo de encuentros disyuntivos germinadores de series dispares que de nuevo se 

entrecruzan... Así, los fenómenos de la representación no son otra cosa que la solución 

momentánea a una realidad problemática9 que subyace oculta a la conciencia y que no 

obstante persiste sin tregua por más que ella se obceque en negarla. 

 La tarea, el reto del pensamiento, consiste en conectar con ese spatium originante que 

es su impensado, conectar con su otro: con el Ello inconsciente del que en última instancia él 

mismo emerge. Por eso para Deleuze el verdadero pensamiento, el pensamiento soberano no 

sometido a los rigores de la Identidad, es siempre creativo, afirmador de la diferencia y de los 

simulacros, en tanto que es el resultado de un encuentro azaroso con lo que difiere respecto de 

él, con el Afuera intensivo.  Inversión del platonismo, pues, que da voz y derecho de 

existencia a los simulacros: “el enemigo gruñe, insinuado por doquier en el cosmos platónico, 

la diferencia se resiste a su yugo, Heráclito y los sofistas arman un estrépito infernal”10. 

Deleuze traduce este gruñido para la filosofía y, así, como ya hiciera Nietzsche, rescata el 

fuego de Heráclito. 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
9 Esta cuestión es de suma importancia en Deleuze: la realidad intensiva se configura como realidad 
problemática en tanto que el diferenciante se desplaza sin cesar entre las series conectando puntos de intensio en 
una historia embrollada: conecta ora 'x' e 'y', ora 'x1' e 'y1', ora 'x2' e 'y2'.... Este movimiento sin tregua es el 
movimiento de un devenir que nunca se detiene y que sólo cesa para la representación que fija su ajetreo 
configurando esa 'imagen dogmática del pensamiento' de la que hemos hablado en el presente estudio. Este tipo 
de pensamiento, el de la representación, que sólo acude a las soluciones y que, por tanto, no se deja impactar por 
el afuera heterogéneo al nivel de su génesis, es a lo que Deleuze denominará necedad. A ella se opone el 
concepto de Idea-problema, es decir, el de un pensamiento cuya sensibilidad es capaz de dejarse afectar por las 
fuerzas del afuera y recoger así su problematicidad: “Mientras nuestro pensamiento está ocupado por fuerzas 
reactivas, mientras halla su sentido en las fuerzas reactivas, hay que confesar que todavía no pensamos” 
(Deleuze, G., Nietzsche y la filosofía, op.cit., p. 152) Por eso no se puede decir que el sujeto pasee intacta su 
subjetividad cuando piensa: deviene otro en liza contra su propia necedad, contra el plano inerme de la 
representación. 
10 Deleuze, G., Diferencia y repetición, op.cit., p. 197. 



203  

 
	
  

 
 

 Resistencia e insurrección en Gilles Deleuze. Una respuesta a Toni Negri | María García Pérez 
 
 

	
  

	
  

 Tanto es así que nuestro autor traerá una y otra vez a lo largo de su obra una cita de 

Spinoza, “No sabemos lo que puede un cuerpo...”11, siempre para resaltar la condición de 

nuestra consciencia como mero epifenómeno resultante de aquél juego de fuerzas acaeciente 

en profundidad entre un inconsciente, él mismo diferencial y en movimiento, y un afuera o 

mundo poblado de fenómenos-fuerza o “series” dispares. Lo que cuenta entonces es la 

conexión de puntos singulares de intensio, la sensibilidad o poder de ser afectado del 

pensamiento por un exterior absolutamente heterogéneo a él. Entendido así el propio cuerpo 

deviene entonces “cuerpo sin órganos”, imagen deleuzeana de aquel Ello anidado de 

intensidades, distinto del organismo y sus funcionalidades presa de la representación: “El CsO 

grita: ¡me han hecho un organismo! ¡me han plegado indebidamente! ¡me han robado mi 

cuerpo! El juicio de Dios lo arranca de su inmanencia y le hace un organismo, una 

significación, un sujeto”.12  

 Pero hay más, porque Deleuze no se detiene en esta dimensión productiva de lo real 

sino que trata de dar cuenta también de una temporalidad adecuada a las exigencias de este 

pensamiento de la  diferencia qua diferencia. 

II.1 TEMPORALIDAD. CRONOS  Y AION 

 Si como hemos visto Deleuze distingue entre un spatium extenso de fenómenos 

observables en que se da la representación y el conocimiento tal y como se ha tematizado 

tradicionalmente, y otro inextenso o intensivo poblado de fuerzas en relación diferencial, y 

genético respecto de esos fenómenos y de ese conocimiento, también hemos de señalar su 

distinción entre dos tipos de temporalidad: Cronos y Aión. 

 Comenzando por el primero de ellos, podemos decir que a Cronos le corresponde el 

tiempo entendido como sucesión de presentes. Un tiempo horizontal que transcurre en una 

línea compuesta de instantes que, desde un presente establecido como punto de vista 

privilegiado, se resuelven en un “antes” y un “después” homogéneos, sucesivos e idénticos y 

en el que los cuerpos realizarían sus movimientos. Tiempo cronológico pues, medible, 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
11  “Spinoza abría a las ciencias y a la filosofía un nuevo camino: ni siquiera sabemos lo que puede un 
cuerpo (…) Llamar a la conciencia a la necesaria modestia, es tomarla por lo que es: un síntoma, nada más que 
el síntoma de una transformación más profunda y de la actividad de unas fuerzas que no tienen nada que ver con 
lo espiritual” (Deleuze, G., Nietzsche y la filosofía, op.cit., p. 59) 
 
12 Deleuze, G. y Guattari, F., Mil mesetas, capitalismo y esquizofrenia, Valencia, Pre-textos, 2002, p. 164. 



204  

 
	
  

 
 

 Resistencia e insurrección en Gilles Deleuze. Una respuesta a Toni Negri | María García Pérez 
 
 

	
  

	
  

calculable. Allí donde es posible la previsión para el ulterior establecimiento de leyes 

científicas o de constantes históricas. Tiempo de las causas y los efectos que explica los 

fenómenos de la representación. Ahora bien, como sucedía antes, a este tiempo subyace otro: 

Aion como tiempo intenso, vertical, productor de diferencias, de novedades. Un tiempo no 

calculable, no medible. El tiempo del Acontecimiento. Pero Deleuze no llega a esta 

concepción del tiempo sólo para obtener una temporalidad ajustada a su filosofía de la 

diferencia. Una necesaria pregunta acucia esta compleja conclusión: ¿Cómo es posible que el 

presente pase si, por definición, el presente es siempre tal?  Esta pregunta indica que a la 

concepción usual del tiempo entendido éste como mera sucesión se le escapa algo: el 

sucederse mismo. ¿Qué es lo que hace que el tiempo pase, esto es, que acabe por dividirse en 

pasado y en futuro? La respuesta dada en Nietzsche y la filosofía es extraña y sólo obtendrá su 

forma más acabada en Lógica del sentido: “Jamás el instante que pasa podría pasar, si no 

fuera ya pasado al mismo tiempo que presente, todavía futuro al mismo tiempo que presente. 

(…) Es preciso que el presente coexista consigo como pasado y como futuro. Su relación con 

los otros instantes se funda en la relación sintética del instante que pasa consigo mismo como 

presente, pasado y futuro. El eterno retorno es pues la respuesta al problema del pasaje”13 

 En efecto, Deleuze propone una concepción sintética del tiempo en que sus tres 

dimensiones, pasado, presente y futuro, se dan simultáneamente: el pasado se coloca como 

fundamento del pasaje, como condición de posibilidad del mismo en tanto que todo presente 

es siempre, al mismo tiempo, un presente que pasa, un presente-pasado; el futuro por su parte 

es condición de novedades, de un presente o un “es” que se destruye al mismo tiempo que se 

genera por su abocarse constante a lo que él no es ya: un presente-futuro. El resultado 

paradójico de este hallazgo es el de un presente que por doquier se nos escamotea dividido 

hasta en infinito en un pasado-futuro, esto es,  el de un Cronos, dios del presente actual y 

existente, siempre moribundo en brazos de Aion, dios del pasado y el futuro virtuales e in-

sistentes, dios del devenir. Sí, porque lo actual no es lo único real. El tiempo en que los seres 

emergen actualizados, efectuados, no es más que, como vimos, la consecuencia de una 

realidad intensiva y caosmótica que opera subterráneamente. Una realidad virtual en tanto 

que, siendo como decimos real, escapa no obstante a la representación. En suma, Cronos es 

entonces aquél que detiene el “movimiento forzado” y sin cese de Aion.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
13 Deleuze, G., Nietzsche y la Filosofía, op.cit., p. 73. 



205  

 
	
  

 
 

 Resistencia e insurrección en Gilles Deleuze. Una respuesta a Toni Negri | María García Pérez 
 
 

	
  

	
  

  

Por todo ello, Deleuze interepreta el nietzscheano eterno retorno: esta noción no apela, nos 

dice el francés, a un continuo retorno de lo Mismo. No, porque lo que vuelve siempre es la 

Diferencia, el juego diferencial de las fuerzas que generan sin parar nuevas relaciones 

intensivas que, al cabo, se efectúan en los fenómenos como fenómenos-fuerza. El eterno 

retorno es así la imagen más acabada que ha dado la filosofía del Aion y, por ende, de la 

afirmación de la diferencia. Por eso, nos dice Deleuze, “si el eterno retorno está en relación 

esencial con la muerte, es porque promueve e implica 'una vez por todas' la muerte de lo que 

es uno. Si está en relación esencial con el porvenir, es porque el porvenir es el despliegue y la 

explicación de lo múltiple, de lo diferente, de lo fortuito por sí mismos y 'por todas las 

veces'”14. Retengamos esto, porque, una vez más, el sujeto queda destituido, deshecho en este 

magma diferencial sin reposo ahora dado en un tiempo que ya no puede ser cronológico sino 

que, por el contrario, se alza aiónico. 

II.2 SOBRE EL SENTIDO Y EL ACONTECIMIENTO 

 Pero Aion también tiene que ver con el sentido y con el Acontecimiento: como hemos 

ido adelantando, la ontología lleva a una teoría del conocimiento que, a su vez, se engarza con 

una teoría del lenguaje. Veamos, para Deleuze el sentido, lejos de pertenecer al sujeto o al 

mundo de manera exclusiva, pertenece a ambos y a ninguno, y, así, no se encuentra ni en las 

proposiciones ni en las cosas sino en su “entre”. Por tanto, es efecto de posición o de 

superficie que emerge entre el pensamiento y lo real entendidos intensivamente. El sentido no 

se encuentra en un fenómeno detenido por la representación, sometido a la Identidad 

(identidad del objeto consigo mismo) y a la relación sujeto-objeto, sino en una multiplicidad 

errante, móvil, dada por el desplazamiento del diferenciante que se mueve ora aquí, ora allá, 

conectando los puntos singulares de intensio: instancia x, nihil productor de sentido. Y esto 

queda ejemplificado a través del infinitivo de los verbos, el único modo del lenguaje a su 

juicio capaz de captar esa realidad plástica y en devenir. Porque, si como dijimos, el tiempo 

del Aion se entiende como aquella simultaneidad de los tres modos temporales, entonces 

hemos de encontrar algo que dé cuenta  de este movimiento sin tregua que deshace al presente 

y lo divide hasta el infinito en pasado-futuro si queremos mostrarlo. La palabra elegida por 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
14 Deleuze, G., Diferencia y repetición, op. cit., p. 181 



206  

 
	
  

 
 

 Resistencia e insurrección en Gilles Deleuze. Una respuesta a Toni Negri | María García Pérez 
 
 

	
  

	
  

Deleuze para esta tarea explicativa será “verdear”15: infinitivo que sintentiza lo que está 

verdeando, lo que fue verde y sigue siendo verde pero que esconde el movimiento de lo que 

verdea, de lo que multimplica ad infinitum sus grados de verde. En cambio, justamente 

“verde”, en tanto que sustantivo, cristaliza y detiene aquel movimiento privándolo de su 

potencia. De este modo tenemos “(p)or una parte, los nombres propios singulares, los 

sustantivos y adjetivos generales que señalan medidas, paradas, descensos, presencias; por 

otra parte, los verbos que arrastran con ellos al devenir y su tren de acontecimientos 

reversibles, y cuyo presente se divide hasta el infinito en pasado y futuro”16. Una vez más, 

Cronos y Aión, el primero agonizando por la in-sistencia del otro, y el segundo detenido en la 

existencia actual de aquél. Una vez más, efectuación y contra-efectuación donde se descubre 

la paradójica relación entre el sentido, como efecto de superficie, y el sinsentido, en tanto que 

circulación del diferenciante entre las series pobladas de intensio, donde, entonces, “(e)l 

sinsentido opera una donación de sentido”17. 

 En resumen, Aion es acontecimiento del que depende la emergencia del sentido en el 

encuentro disyunto entre el mundo y el pensamiento, las proposiciones y las cosas, y, por su 

parte, el sentido es efecto de posición de los movimientos en el Aion, del desplazamiento del 

diferenciante entre las series descritas. Fijemos esta cuestión porque también nos será capital 

en lo sucesivo. 

III. CONCLUSIONES ONTOLÓGICAS FUNDAMENTALES PARA EL ANÁLISIS 

SOCIO-POLÍTICO 

 Vamos a tratar ahora de hilar todas estas cuestiones con el análisis político deleuzeano 

para por fin desarrollar la respuesta del francés a la pregunta de Toni Negri con la que hemos 

comenzado el presente estudio. Brevemente, no obstante, recopilemos los aspectos 

fundamentales a modo de conclusiones que luego nos permitirán conectar con el ámbito 

socio-político al que nos dirigimos:  

  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
15 Cfr. Deleuze, G., Lógica del sentido, op.cit., p. 49 
16 Deleuze G., Ibídem, p. 53 
17 Deleuze G., Ibídem, p. 100 



207  

 
	
  

 
 

 Resistencia e insurrección en Gilles Deleuze. Una respuesta a Toni Negri | María García Pérez 
 
 

	
  

	
  

 En primer lugar, como hemos indicado, Deleuze elabora una filosofía que pone en 

cuestión absolutamente la primacía y la centralidad de la unicidad del sujeto y con ello, 

también, a la dicotomía clásica de la teoría del conocimiento entre éste y el objeto: el Yo y el 

mundo quedan arrasados en una multiplicidad genética, versátil y productiva mostrándose 

absolutamente heterogéneos entre sí. Efectivamente, el francés hace al sujeto deudor, en 

cuanto efecto, de una actividad proteica e intensiva que lo devuelve sin concesiones al terreno 

de lo múltiple. Y esto porque una y otra vez lo que Deleuze se propone es acudir a la génesis, 

al proceso por el cual “somos”18, un proceso que le hace descubrir, de un lado, a ese 

inconsciente que es pura multiplicidad errante y, de otro, al “ser” mismo como 

Acontecimiento. 

 En segundo lugar, si el “ser” no es más que esta confluencia de flujos intensivos del 

que emergen tanto los fenómenos como el propio sujeto en su actualizada efectuación, por su 

parte, el “sentido” será el resultado de la síntesis disyunta entre éste y aquellos pero 

justamente en el nivel virtual  de su génesis. He ahí el vínculo último que Deleuze acaba por 

establecer entre sentido y sin-sentido y que ahora habremos de aplicar a lo político. 

 Pero aun debemos sacar dos consecuencias más de lo explicado hasta ahora: el ser así 

descrito es afirmación de la diferencia, bien, pero hay procesos de negación de la misma que 

Deleuze se esfuerza por analizar. El más evidente en su filosofía es aquel por el cual el 

torbellino caosmológico de síntesis disyuntas entre puntos singulares de fuerzas en relación 

que conforma in actu el spatium intensivo, es detenido y llevado a homogeneización en el 

spatium extenso, allí donde se da la dicotomía cognoscitiva clásica entre sujeto y objeto, entre 

el Yo bien constituido y el fenómeno que éste aprehende bajo el presupuesto de una 

homología entre ambos. Como hemos explicado, en este nivel que es el de la representación, 

se está negando la diferencia, esto es, la heterogeneidad de un encuentro azaroso que se 

produce en un nivel pre-subjetivo y que tiene que ver con la sensibilidad, con la capacidad 

inter-afectiva entre ambos polos. Cuando esto sucede lo que acaba por ser anulado es la 

posibilidad de toda novedad, de toda creación: de la producción de más diferencia. El 

resultado es aquí una voluntad de dominio, de fijación conservadora, sobre lo que sea el 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
18 En este sentido es fundamental en Deleuze la influencia de G. Simondon, sobre todo en lo que se refiere 
a su obra titulada La individuación a la luz de las nociones de forma y de información, (en Buenos Aires, Cactus, 
2009). Se pueden encontrar las referencias más explícitas de nuestro autor a Simondon en Deleuze, G., “Gilbert 
Simondon. El individuo y su génesis físico-biológica” en La isla secreta y otros textos. Textos y entrevistas 
1953-1974, Valencia, Pre-textos, 2005, pps. 115-120. 



208  

 
	
  

 
 

 Resistencia e insurrección en Gilles Deleuze. Una respuesta a Toni Negri | María García Pérez 
 
 

	
  

	
  

mundo y el propio Yo: voluntad de poder negativa, reactiva. Pero hay algo más porque el 

origen de esta voluntad, de este ser reactivo de la fuerza, se encuentra en el propio spatium 

intensivo pues, si estamos en lo cierto, él es el precursor último del segundo con todo lo que 

esto conlleva. En efecto, como vimos al principio, la relación entre las fuerzas puede ser de 

signo reactivo o negativo de manera que todo el esquema de la representación y del 

conocimiento queda sumergido en un caosmos que per se, en este caso, pide ser ordenado 

hasta la nivelación, hasta la anulación misma de la diferencia que lo ha engendrado 

volviéndose, pues, contra sí mismo. Hay entonces una posibilidad negativa en la propia 

relación intensiva, se efectúe o no ulteriormente en el plano de la extensio. Por tanto, no se 

trata tan sólo de diferenciar entre las dos caras del mundo o del ser, la una activa, positiva y 

creativa y la otra reactiva, negadora de aquella potencia creadora: intensio y extensio. La 

relación es tan compleja, la génesis es tan profunda, que incluso la segunda tiene su origen en 

la primera: sigue siendo su efectuación.  

 Sucede entonces que encontramos una doble necesidad en la existencia de lo actual 

fenoménico, en el acaecimiento de la representación misma19: de un lado el destino de la 

intensio es el de efectuarse, corporeizarse, y alcanzar el plano de realidad de la extensio, 

cumpliéndose así la coexistencia de ambos reinos; de otro este destino puede ser reforzado 

hasta el paroxismo por una voluntad de poder negativa. En los dos casos sobreviene la 

negación de la diferencia, pero en el primero la negación es siempre segunda y depende de 

una afirmación más profunda; en el segundo en cambio la negación adquiere la primacía de 

manera que el motor último de toda realidad representada pasará a ser el de la negación20: 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
19 Hay que recalcar que el ámbito de la extensio no es eliminable para Deleuze sino que configura lo que 
él denomina como una 'ilusión': “La ilusión límite, la ilusión exterior de la representación, que resulta de todas 
las ilusiones internas, es que el sin fondo no tenga diferencia, cuando, en verdad, ella hormiguea en él. ¿Y qué 
son las Ideas, con su multiplicidad constitutiva, sino esas hormigas que entran y salen por la fisura del Yo?” 
(Deleuze, G., Diferencia y repetición, op.cit., p. 409). Una ilusión no obstante inevitable, tal y como lo recoge en 
su estudio L. Sáez: “Este ser diferencial intenso-extenso no puede ser captado en cuanto tal por la 
representación. (…) la representación, de la que no podemos escapar, detiene el devenir y superpone una 
identidad, investidura de la diferencia. Sin embargo, el mundo representado no es un mundo inexistente. Es real, 
en cuanto 'ilusión necesaria'.” (Sáez, L., «Ser, nada y diferencia. El nihilismo nómada de G. Deleuze, más allá 
de Nietzsche y Heidegger», en Sáez Rueda/De la Higuera (eds.), Pensar la nada. Ensayos sobre filosofía y 
nihilismo, Madrid, Biblioteca Nueva, 2007, p. 442) 
20 Quizá quien mejor ha sabido identificar y explicar esta cuestión deleuzeana a cerca de la negación y su 
(re)acción conservadora es F. Zourabichvili (en Deleuze, Una filosofía del Acontecimiento, Buenos Aires, 
Amorrotu, 2004, pps 71-79).  que, si bien queda contextualizada en la rivalidad entre el pensamiento 
nietzscheano-pluralista y el hegeliano -dialéctico, entendemos que rebasa ese límite circunscrito a la mera 
Historia de la Filosofía para acabar ejerciéndose como una tesis soterrada en el propio Deleuze y que avanza del 
ámbito de la ontología al de la teoría política.  



209  

 
	
  

 
 

 Resistencia e insurrección en Gilles Deleuze. Una respuesta a Toni Negri | María García Pérez 
 
 

	
  

	
  

justamente ahí es donde se pretende anular con más ahínco al devenir productivo del eterno 

retorno en pos de la mera conservación, de la identidad en la igualdad y la nivelación de la 

diferencia. 

 ¿Cabe entonces un tipo de efectuación, en el plano de la extensio, que tenga su origen 

en la relación afirmativa de la diferencia, en una voluntad de poder afirmativa? Únicamente a 

condición de que ocurra ese dejarse afectar por lo otro heterogéneo afirmando la relación 

diferencial. Entonces el sujeto mismo será asumido como un devenir, un Yo nunca idéntico a 

sí mismo, un Ello o un “Yo (que siempre) es otro”21. Esto es, paradójicamente, sólo a 

condición de hacer descender de su altar a la representación. Y este (A)contecimiento lo 

localiza Deleuze en fenómenos como el arte, la propia filosofía o la revolución... Entremos 

entonces ya en el ámbito de las consecuencias políticas de esta ontología:  

VI. CONSECUENCIAS SOCIO-POLÍTICAS. DEVENIR “MÁQUINA DE GUERRA” 

 Con todo esto, en profundidad, ¿qué debemos entender por “minoría” y por 

“creación”?, ¿qué hay, como inquiere Negri, de la relación entre el momento constituyente y 

el momento constituido?, ¿y de la posibilidad de acabar con lo intolerable? Aun más ¿qué es 

lo intolerable, aquello que es causa de vergüenza según Deleuze? y ¿qué entiende pues por 

resistencia? 

 Vamos paso a paso. A nuestro juicio la relación entre el momento constituyente y el 

momento constituido por la que pregunta Negri en su entrevista puede ser considerada 

análoga a la relación que se da entre el spatium intensivo y el de la extensio, una relación 

compleja de agón, de continuo pólemos entre una dimensión originante y otra originada 

respectivamente. Aun más, se podría concluir que la soberanía emerge entonces de modo 

similar a la ocurrencia del sentido. Según esta tesis lo constituyente ostentaría estatus de 

realidad en tanto que morada de lo intensivo, de la diferencia afirmándose qua diferencia. Se 

trata por tanto de una instancia de flujos sin tregua que insertan la novedad en el mundo 

político-social y que, en consecuencia, esconde un potencial siempre revolucionario: la 

diferencia es siempre, en tanto que tal, insurrecta y su re-sistencia consiste en su eterno 

volver, en su repetición: el eterno volver de la diferencia. Este potencial se cumple de facto en 

el momento en que esta diferencia se actualiza, se efectúa y da lugar a nuevas instituciones y a 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
21 Deleuze, G., Diferencia y repetición, op.cit., p. 142 



210  

 
	
  

 
 

 Resistencia e insurrección en Gilles Deleuze. Una respuesta a Toni Negri | María García Pérez 
 
 

	
  

	
  

nuevas formas de gobierno y de organización social, esto es, cuando se corporeíza en el plano 

de la extensio. Sólo desde ese plano, además, puede ser explicada, llevada al nivel de las 

causas y los efectos, de las condiciones históricas para un determinado suceso. Ahí es 

justamente donde se da la representación, pero en este caso no entendida desde una teoría del 

conocimiento, sino desde su acepción política: momento constituido en que la diferencia 

queda subsumida, apropiada, homogeneizada y llevada a una nueva forma estatal. Ahora bien, 

ocurre paradójicamente que este cumplimiento consiste justamente en el agostamiento del 

potencial creador de la diferencia afirmativa que, al cabo, queda suspendida en el nuevo plano 

del que es germen. 

 Es a esto a lo que se refiere Deleuze cuando establece las nociones de molar y 

molecular, pero, también, de minoría y mayoría: lo molar se refiere, pues, al ámbito de las 

instituciones y a su funcionamiento ordinario en el momento constituido que, per se, procuran 

conservarse habitando en Cronos, en la previsión y el cálculo; lo molecular, en cambio, es 

aquello capaz de desbordarlas y transformarlas en mayor o menor medida en la temporalidad 

del Aion, y, así, de tender líneas de fuga o desterritorializar lo territorializado. Lo primero 

tiene que ver con la representación (política y cognoscitiva); lo segundo con el deseo. En 

efecto, la materia última de este oculto universo molecular es para Deleuze el deseo: “flujos 

expresados en cuantos, que se crean, se agotan o mutan, que se suman, se substraen o se 

combinan”22. La fuerza aquí, la intensio, es puro deseo, pero un deseo aun sin codificar, aun 

sin la carga de las representaciones sociales, un deseo molecular sin objeto: simplemente 

flujo. Como consecuencia se entiende que este deseo molecular no pertenece en Deleuze a los 

individuos y menos aun a los colectivos ya que anida en la multiplicidad versátil y genética 

que vimos: infinidad de máquinas deseantes agitándose en el cuerpo -sin órganos- de lo 

social. El deseo es múltiple, no sigue una línea prefijada, sino que es presa de 

entrecruzamientos, de encuentros a nivel pre-subjetivo y preindividual.  De ahí su capacidad 

de vislumbrar tierra nueva, de crear caminos no preestablecidos y fugarse, así, de lo 

codificado molarmente: un deseo nómada... máquina de guerra: “la máquina de guerra en sí 

misma, parece claramente irreductible al aparato de Estado, exterior a su soberanía, previa a 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
22 Deleuze G. y Guattari, F., “Micropolítica y segmentaridad” en Mil Mesetas, capitalismo y 
esquizofrenia, op.cit., p. 223. 



211  

 
	
  

 
 

 Resistencia e insurrección en Gilles Deleuze. Una respuesta a Toni Negri | María García Pérez 
 
 

	
  

	
  

su derecho (…) sería como la multiplicidad pura y sin medida, la manada, la irrupción de lo 

efímero y potencia de la metamorfosis”23  

 Sin embargo, esta distinción se vuelve compleja, y no hemos de asociar en modo 

alguno  lo molecular, lo revolucionario, la máquina de guerra, con algo bueno en sí mismo, 

con algo que sólo puede ser de signo activo y positivo.  Como ya vimos en relación a la 

ontología, Deleuze advierte a cerca de la posibilidad de una voluntad de poder negativa, de un 

diferenciante vuelto contra sí mismo, contra su afirmación. Es así que, ya en el  plano de la 

discusión política y, en concreto, en el capítulo de Mil Mesetas titulado “Micropolítica y 

segmentaridad”, analiza de forma magistral arrojando luz a este respecto sobre la distinción 

entre totalitarismo y fascismo: el totalitarismo, nos dice, pertenece exclusivamente al ámbito 

estatal, esto es, molar; en cambio, el fascismo puede in-sistir en el plano molecular sin 

corporeizarse o efectuarse en un Estado. En definitiva, el fascismo tiene un componente 

revolucionario en tanto que puede ocupar el momento constituyente aun sin llegar a 

efectuarse. Éste es el mayor de los peligros señalados por Deleuze: “Uno se desterritorializa, 

se hace masa, pero precisamente para ahogar y anular los movimientos de masas y de 

desterritorialización, para inventar todas las reterritorializaciones marginales todavía peores 

que las otras (…) la especificidad de los microfascismos consiste en que pueden cristalizar en 

un macrofascismo, pero también puede perfectamente flotar por su cuenta en la línea flexible 

y bañar cada célula pequeña”.24 En efecto, lo molecular puede devenir también reactivo. 

 Pero hay más, porque si según este esquema a cada uno de estos momentos, 

constituyente y constituido, molar y molecular, también le corresponde un tipo de 

temporalidad, la de Cronos y la de Aion respectivamente, podemos entonces entender nuestra 

aseveración respecto de la emergencia de la soberanía: ella no se encuentra ni en las 

instituciones ni en los sujetos que participan de ellas (sea como gobernantes o como 

gobernados, como representantes o representados, al cabo, como sujetos o como objetos), sino 

en el “entre” intensivo y molecular que, de nuevo, hace y deshace a ambos. El plano 

constituido oculta, por tanto, un continuo infinitivo, un  “constituir” sin cese que lo amenaza y 

lo forja a un tiempo. La relación pues entre estas dos caras de la realidad político-social es de 

in-sistencia mutante de una en la actualidad con pretensión de permanencia de la otra. Desde 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
23 Deleuze, G. y Guattari, F., “Tratado de nomadología, la máquina de guerra”, Ibídem, p. 361. 
24 Deleuze, G. y Guattari, F., “Micropolítica y segmentaridad”, Ibídem, p. 231. 



212  

 
	
  

 
 

 Resistencia e insurrección en Gilles Deleuze. Una respuesta a Toni Negri | María García Pérez 
 
 

	
  

	
  

esta perspectiva, la soberanía no pertenecería a un sujeto bien constituido (al Estado), tal y 

como se ha venido tematizando tradicionalmente en la filosofía política, sobre todo en lo que 

respecta a la teología política desde Hobbes a Carl Schmitt, sino que tiene más que ver con 

sus procesos genéticos y con los de su realidad, ambos entendidos como relaciones de fuerzas 

en síntesis disyuntivas. Pertenece entonces más bien a lo que Deleuze denomina como 

“pueblo” en su acepción intensiva: pueblo de la intensio en tanto que minoría creativa y 

constituyente, pura potencia afirmativa de su ser diferencial, que no obstante, 

simultáneamente se efectúa despotenciándose como pueblo de la extensio, esto es, como 

mayoría constituida por la representación: “(e)l pueblo siempre es una minoría creadora que 

permanece como tal aun cuando alcance una mayoría: las dos cosas pueden coexistir, ya que 

no se experimentan en el mismo plano”25 

 Bajo esta conclusión, si estamos en lo cierto, podríamos adscribir a Deleuze en una 

reciente línea de pensamiento denominado impolítico en la que se encontrarían Jean-Luc 

Nancy, Roberto Esposito o Giorgio Agamben, pero bajo la condición de entender ahora esta 

impolítca como impolítica de la intensio derivada de una ontología de la fuerza cuya 

consecuencia efectivamente es colocarse en el “afuera” de lo instituido como forma estatal. 

En cualquier caso lo que sí podemos colegir siguiendo esta línea argumentativa es que el 

momento constituyente y el momento constituido no son dos realidades alternantes dadas en 

una relación de sucesión, sino dos realidades simultáneas en que la segunda de continuo re-

siste, en su retornar sin cese de la diferencia insurrecta que la organiza, afirmativa de sí, y de 

este modo, puja por transgreder a la primera siendo su exceso. Y esto porque en último 

término la única legitimidad que podría pensarse deleuzeanamente es la legitimidad de esa 

afirmación rotunda, de ese sí de la diferencia para con la diferencia. Lo contrario, una 

soberanía asentada ilegítimamente respondería a esa voluntad de poder negativa que sólo 

busca el dominio y la homogeneización: nuevas seguridades, nuevas formas de conservarse, 

hasta, paradójicamente, autodestruirse. Esto es el fascismo “una máquina de guerra (que) se 

apodera del Estado (…) En el fascismo hay un nihilismo realizado. Pues, a diferencia del 

Estado totalitario que se esfuerza en obstruir todas las posibles líneas de fuga, el fascismo se 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
25 Deleuze, G., “Control y devenir” en Conversaciones, op.cit., p. 271-272 



213  

 
	
  

 
 

 Resistencia e insurrección en Gilles Deleuze. Una respuesta a Toni Negri | María García Pérez 
 
 

	
  

	
  

construye en una línea de fuga intensa, que él mismo transforma en línea de destrucción y 

abolición puras (…) que no tendrá otra salida que el suicidio del propio Estado”.26 

VII. CONCLUSIÓN 

 Por todo lo anterior, cuando Negri habla de “los oprimidos” en su pregunta, 

deleuzeanamente no podemos entenderlos como “clase”27, esto es, como sujeto político capaz 

de convertirse en el nuevo detentador de la soberanía. No, para Deleuze lo oprimido es 

siempre esa diferencia molecular, intensiva. Oprimido desde el plano molar, desde la 

representación política y gnoseológica, desde la extensio y desde Cronos. La opresión 

económica: el yugo de los pobres; la racial: la xenofobia y el racismo frente al extranjero; la 

sexual: el machismo y  la homofobia contra mujeres y homosexuales; etc., es opresión 

segunda dada en el plano molar desde el que, además se considera a éstos como grupos 

homogéneos que entran en contradicción o en relación de oposición respecto de un otro que 

se les opone y los niega: el rico, el hombre, el blanco o el nacional, o todo ello a la vez. Pero 

lo que verdaderamente se está negando con esta operación es la diferencia interna que mora 

en estos colectivos, lo múltiple de su deseo, su ser ellos mismos un devenir afirmativo y 

disyunto, su nomadismo y por tanto, su verdadera capacidad revolucionaria que va más allá 

de estos nombres que los detienen y los encapsulan.  

 Ahora bien, como se ha señalado insistentemente, la precisión de Deleuze aquí es la 

del escalpelo: si, como ocurría en Nietzsche, podemos advertir ontológicamente dos tipos de 

nihilismo28, uno negativo, el de los esclavos, y otro positivo o productivo, el del niño y el 

artista, también podemos distinguir éste en términos políticos: el negativo, reino de lo 

ilegítimo, es el que da de sí al fascismo;  y el positivo, donde mora la legitimidad última de 

toda institución, aquel capaz de afirmar la diferencia. El resultado de éste último ha de ser la 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
26 Ibidem, pps. 233-234. 
27 “Se dice equivocadamente (sobre todo en el marxismo) que una sociedad se define por sus 
contradicciones. Pero eso sólo es cierto a gran escala. Desde el punto de vista de la micropolítica, una sociedad 
se define por sus líneas de fuga, que son moleculares. Siempre fluye o huye algo, que escapa a las 
organizaciones binarias, al aparato de resonancia, a la máquina de sobrecodificación” Ibidem, p. 220. También 
en la entrevista a Negri que aquí utilizamos: “una sociedad no se define tanto por sus contradicciones como por 
sus líneas de fuga (…) Y hay otra indicación en Mil Mesetas: no ya considerar las líneas de fuga en lugar de las 
contradicciones, sino las minorías en lugar de las clases” (Deleuze, G., “Control y devenir”, en Conversaciones 
1979-1990, op.cit., p. 269). 
28 Quizá uno de los mejores estudios sobre el tema del nihilismo en Deleuze se encuentre en Sáez, L., 
«Ser, nada y diferencia. El nihilismo nómada de G. Deleuze, más allá de Nietzsche y Heidegger», en Sáez 
Rueda/De la Higuera (eds.), Pensar la nada. Ensayos sobre filosofía y nihilismo, Madrid, Biblioteca Nueva, 
2007, pps. 417-456 



214  

 
	
  

 
 

 Resistencia e insurrección en Gilles Deleuze. Una respuesta a Toni Negri | María García Pérez 
 
 

	
  

	
  

consecución de instituciones que, en palabras de Nietzsche cabalguen a lomos de un tigre, el 

tigre de lo constituyente virtual, insistente y afirmativo en el tiempo del Aion porque, como 

afirma nuestro autor, “la única oportunidad de los hombres está en el devenir revolucionario, 

es lo único que puede exorcizar la vergüenza o responder a lo intolerable”29  

  Por tanto, de fondo lo que tenemos es una diferencia que afirmándose batalla por crear 

y, así, se torna “pueblo”. “Crear” como infinitivo que, ulteriormente, dará lugar a nuevas 

instituciones, nuevas leyes, nuevas formas de gobierno, nuevas condiciones sociales, etc. 

“Crear” como devenir lo que no se es todavía. Aquí se encuentra la diferencia entre mayoría y 

minoría: bien lo dice Deleuze, esto no es una cuestión cuantitativa o numérica, antes bien es 

una cuestión de intensio, de interafección y producción de nuevas diferencias. Y esto supone 

que el poder constituyente no desaparece nunca en la historia. Incluso en aquellos momentos 

en que pareciera que no hay resistencia ni insurrección alguna, todo un mundo rizomático 

bulle por debajo, gruñendo como los simulacros bajo el sistema platónico y su República 

ideal. Podemos entender incluso que, al cabo, este es el motor último de la historia, un motor 

sin telos y que nada tiene que ver con la ilustrada idea de progreso, para una historia aiónica 

de exuberancia caosmológica y organización inmanente.30  

 Sin embargo la tragedia es inevitable y el propio Deleuze parece reconocerlo 

explícitamente en la entrevista que analizamos: no, no sabemos lo que puede un cuerpo y 

nunca lo sabremos, la representación no llega hasta ahí, esa caósmosis es una instancia 

imposible de controlar por el ser humano y su consciencia. El nihilismo decadentista, la 

voluntad de poder negativa siempre será una amenaza: “Lo que nos avergüenza es no tener 

ningún medio seguro para preservar y, a fortiori para liberar los devenires, incluso en 

nosotros mismos. Lo que nos condena a una perpetua 'inquietud' es que no sabemos cómo 

puede cambiar tal grupo, cómo puede recaer en lo histórico... No disponemos de la imagen de 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
29 Deleuze, G., “Control y devenir” en Conversaciones, op.cit., p. 268. 
30 “La diferencia entre una macrohistoria y una microhistoria no tiene nada que ver con la longitud de las 
duraciones consideradas, lo grande y lo pequeño, sino con sistemas de referencia distintos, según se considere 
una línea sobrecodificada de segmentos, o bien un flujo mutante de cuantos. Y el sistema duro no detiene el otro; 
el flujo continua bajo la línea, eternamente mutante, mientras que la línea totaliza” (Deleuze, G. y Guattari, F., 
“Micropolítica y segmentaridad” en Mil Mesetas, capitalismo y esquizofrenia, op.cit., p. 225). También en la 
propia entrevista de Negri que analizamos en el presente artículo: “Lo que la historia capta del acontecimiento 
son sus efectuaciones en estados de cosas, pero el acontecimiento en su devenir, escapa a la historia (…) El 
devenir no es la historia, la historia designa únicamente el conjunto de condiciones (por muy recientes que sean) 
de las que hay que desprenderse para “devenir”, es decir, para crear algo nuevo. Exactamente lo que Nietzsche 
llama lo Intempestivo”. (Deleuze, G., “Control y devenir” en Conversaciones 1972-1990, op.cit, p. 267).  



215  

 
	
  

 
 

 Resistencia e insurrección en Gilles Deleuze. Una respuesta a Toni Negri | María García Pérez 
 
 

	
  

	
  

un proletariado al que le bastaría con tomar conciencia”.31 La pugna decisiva contra lo 

intolerable ocurre a nuestras espaldas... 

BIBLIOGRAFÍA PRINCIPAL 

-Deleuze, Guilles (2014) Conversaciones 1972-1990, Valencia, Pre-textos. 

-Deleuze, Guilles (2002) Diferencia y repetición,  Buenos Aires, Amorrotu editores. 

-Deleuze, Guilles, (2005) La isla secreta y otros textos. Textos y entrevistas 1953-1974, 

Valencia, Pre-textos. 

-Deleuze, Guilles (1990) Lógica del sentido, Madrid, Paidós Surcos 10.  

-Deleuze, Guilles (2000) Nietzsche y la filosofía, Barcelona, Anagrama. 

-Deleuze, Guilles y Guattari, Felix (2002) Mil Mesetas,  capitalismo y esquizofrenia, 

Valencia, Pre-textos. 

BIBLIOGRAFÍA SECUNDARIA 

 -Galvan Rodríguez, Gustavo (2007) Gilles Deleuze. Ontología, pensamiento y lenguaje, 

Granada, Editorial Universidad de Granada. 

-Nietzsche, Friedrich (1981) La genealogía de la moral, Madrid, Alianza. 

-Sáez, Luis (2007) «Ser, nada y diferencia. El nihilismo nómada de G. Deleuze, más allá de 

Nietzsche y Heidegger», en Sáez Rueda/De la Higuera (eds.), Pensar la nada. Ensayos 

sobre filosofía y nihilismo, Madrid, Biblioteca Nueva. 

-Simondon, Gilbert (2009) La individuación a la luz de las nociones de forma y de 

información,  Buenos Aires, Cactus. 

-Zourabichvili, François (2004) Deleuze, Una filosofía del Acontecimiento, Buenos Aires, 

Amorrotu. 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
31 Deleuze, G., Ibídem., p. 270. 




	Blank Page

