Resistencia e insurreccion en Gilles Deleuze. Una respuesta a Toni Negri | Maria Garcia Pérez

Resistencia e insurreccion en Gilles Deleuze. Una respuesta
a Toni Negri

Maria Garcia Pérez
Universidad de Granada

I. INTRODUCCION

I.1. LA PREGUNTA DE NEGRI

En 1990 Toni Negri realiza una entrevista a Gilles Deleuze para el nimero 1 de la
revista Futur antérieur, fundada junto con Jean-Marie Vincent y Denis Berger, y que mas
tarde sera recogida en castellano en la obra recopilatoria Conversaciones 1972-1990,
traducida por Jos¢ Luis Pardo, bajo el titulo “Control y devenir”. Alli Negri lanza una
pregunta clave en torno a la filosofia politica del pensador francés que, sin embargo, a

primera vista es contestada de manera inconcluyente y escasa en relacion a su calado:

“;,Como puede ser potente el devenir minoritario? ;Coémo puede convertirse la resistencia
en insurreccion? (...) jHay algun medio para que la resistencia de los oprimidos pueda
llegar a ser eficaz y lo intolerable se desvanezca definitivamente? ;Hay algin medio de que
esa masa de singularidades y atomos que somos pueda presentarse como un poder
constituyente? ;O debemos, por el contrario, aceptar la paradoja juridica de que el poder

constituyente solo pueda ser definido por un poder ya constituido?”.!

Vamos a tratar de analizar pormenorizadamente su respuesta pero, también, a intentar
desarrollarla a través de algunos de los aspectos mas relevantes de su pensamiento para
descubrir los motivos de este aparente laconismo a la hora de abordar una cuestion que nos
parece capital, mas aun, quiza, si tenemos en cuenta el contexto de crisis politica y econémica

europea en que nos ha tocado vivir.
1.2 UNA BREVE RESPUESTA

Pues bien, Deleuze alude en esta entrevista basicamente a dos nociones: la de minoria

y la de creacion. De un lado, responde, la cuestion del ser de la minoria no se resuelve

1 Deleuze, G., “Control y devenir” en Conversaciones 1972-1990, Valencia, Pre-textos, 2014, p. 270.

197



Resistencia e insurreccion en Gilles Deleuze. Una respuesta a Toni Negri | Maria Garcia Pérez

numéricamente, pues su definicion ultima apelaria a algo mas profundo: a la ausencia de
“modelo” al que aplicarse. Asi por tanto, la potencia del “devenir minoritario” no depende
tanto de una cifra comparativa como de un fondo de heterogeneidad sin solucidn, sin
subsuncion. En consecuencia, afirma el pensador francés, una minoria acaba por ser mayoria
no cuando crece en cantidad (de adeptos, de militantes, simpatizantes, o lo que sea), sino
cuando quiere asumir un modelo para ella, seguir una directriz determinada, homogeneizarse.
Por otro lado, contintia, el rasgo fundamental de una minoria es su capacidad creativa, esto es,
su aptitud intrinseca de ruptura con lo anterior y de emergencia en tanto que novedad. Estas
son las dos caracteristicas que Deleuze otorga aqui a lo que ¢l denomina “pueblo”: siempre
una minoria, siempre creadora. Si entendemos bien, sucede que esta minoria de potencial
revolucionario se agosta en su creatividad cuando se instituye en mayoria, cuando se cifie a un
modelo y, asi, cesa de devenir otra cosa que no sea si misma. Por todo ello, nos dice Deleuze,

la minoria, el pueblo, y el arte o el artista son instancias afines.

Hasta aqui la respuesta de Deleuze, ;quedaria satisfecho Negri con ella?, ;queda acaso
satisfecho el lector? Da la sensacion de que el estrevistador busca algo mas preciso, algo mas
rotundo y menos oscuro: una respuesta definitiva que al fin arroje luz sobre la posibilidad
revolucionaria, sobre el fin de toda opresion y sobre la dificil relacion entre el poder
constituyente y el poder constituido. Pero tal vez la clave para encontrarla se encuentre en una
explicacion en profundidad de lo que implican las palabras de Deleuze: toda una ontologia
que emerge rizomaticamente tendiendo lineas de fuga ora en la filosofia, ora en la literatura,
ora en el cine... SOlo asi entenderemos la importancia de sus conceptos de minoria y de
creacion, de pueblo y de artista. Entonces quedard claro que, en Deleuze, las cuestiones
politicas sdlo son verdaderamente abordables con rigor si se las profundiza primero hacia una

ontologia de la intensio y de la diferencia. Vedmoslo.
II. ONTOLOGIA. AFIRMACION Y DIFERENCIA

En primer lugar hay que tener en cuenta que a lo largo de toda la obra de nuestro autor
opera una misma insistencia: la realizacion de una inversion del platonismo que rescate a los
“simulacros” de su condena histérica. “Lo que es comln a la metafisica y a la filosofia
trascendental es, en primer lugar, esta alternativa que nos imponen: o bien un fondo

indiferenciado, sin-fondo, no-ser informe, abismo sin diferencias y sin propiedades; o bien un

198



Resistencia e insurreccion en Gilles Deleuze. Una respuesta a Toni Negri | Maria Garcia Pérez

Ser soberanamente individuado, una Forma fuertemente personalizada. Fuera de ese Ser y de
esa Forma, no queda sino el caos...”.” La soluciéon deleuzeana para esta dicotomia excluyente
que a su juicio ha atravesado toda la historia del pensamiento occidental serd la de
transformar ese caos en un caosmos, esto es, la de rastrear en lo indiferenciado la génesis de
la individuacion y del sujeto hasta hacer coexistir, no sin polemos, el ambito de la

representacion con el de lo sub-representativo.

En efecto, para Deleuze el ser de lo real se constituye como campo de fuerzas en
continua relacion de interafeccion. Asi, todos los fendémenos encubren un juego movedizo y
diferencial de fuerzas que al cabo los generan, de manera que éstas nunca pueden hallarse en
solitario. Por esta razon nos dice Deleuze que “(e)l ser de la fuerza es el plural”,’ un plural de
pujanzas donde lo que cuenta no es solo la capacidad afectante de una fuerza sobre otra sino,
también, su capacidad de ser afectadas. Con ello tenemos que, la potencia de una fuerza, su
poder de afirmacion sobre otra, reside en tltima instancia en un doble movimiento: una ida y
vuelta productiva de nuevas intensidades, ya que una fuerza no afecta sin ser afectada y
viceversa. Es aqui donde tiene lugar la interpretacion del francés de la nietzscheana voluntad
de poder. Porque el incesante juego de las fuerzas entre si es productor de nuevas potencias,
de nuevos flujos de intensidad que a su vez vuelven a entrar en este campo en continuo
movimiento relacional y comunicativo a través de la (no) estructura de lo que ¢l denomina

, . . 4 . . , o . .
“sintesis disyunta™" hasta conformar una (sub)realidad rizomatica en continuo devenir.

De este modo, la voluntad de poder no responderia, tal y como se la ha querido
interpretar en ocasiones, a una voluntad de dominio sino, por el contrario, a una voluntad que,
en ultimo término, tiene que ver con la sensibilidad y con la fructificacion de las diferencias.
Por ello se debe observar una importante distincion en lo que respecta a la cualidad de estas
fuerzas: ellas pueden ser activas o reactivas, segin una voluntad de poder afirmativa o

negativa respectivamente. Una voluntad afirmativa que tiene como consecuencia una

2 Deleuze, G., Logica del sentido, trad. Miguel Morey y Victor Molina, Madrid, Paidés Surcos 10, 1990,
p. 139.

3 Deleuze, G., Nietzsche y la Filosofia, trad. Carmen Artal, Barcelona, Anagrama, 2000, p. 14.

4 “(N)os referimos (...) a una operacion segun la cual dos cosas o dos determinaciones son afirmadas por

su diferencia, es decir, no son objetos de afirmacion simultanea sino en la medida en que su diferencia es
también afirmada, es también afirmativa. No se trata en absoluto de una identidad de los contrarios, todavia
inseparable en tanto que tal de un movimiento negativo y de la exclusion. Se trata de una distancia positiva de
los diferentes: no ya identificar dos contrarios a lo mismo, sino afirmar su distancia como aquello que los remite
uno a otro en tanto que 'diferentes". (Deleuze, G., Logica del sentido, op.cit., p. 207).

199



Resistencia e insurreccion en Gilles Deleuze. Una respuesta a Toni Negri | Maria Garcia Pérez

interafeccion activa es aquella capaz de afirmar justamente la diferencia entre las fuerzas; en
cambio, una voluntad de poder negativa que torna a la relacion diferencial en reactiva consiste
en la busqueda de nivelacion, de igualdad o identidad, de dichas fuerzas. De ambas hablo
Nietzsche en clave de amos y esclavos como denuncia del nihilismo decadentista: la
condiciéon de esclavitud se define, desde esta perspectiva, como voluntad de igualacion; la
condicion verdaderamente soberana, por el contrario, reside en la afirmacion de lo que difiere.
Soélo desde ésta ultima puede tener lugar la verdadera creacion, el cambio, la novedad, esto es,
la produccion de mas y mas diferencia. Por eso la voluntad de poder negativa es siempre
conservadora en tanto que busca un mundo ordenado siempre igual a si mismo. Y, Occidente,
diagnosticé Nietzsche, supone la historia de una enfermedad: la de la victoria de estas fuerzas

reactivas.’

Hasta aqui hemos resumido el doble aspecto de la voluntad de poder de Deleuze-
Nietzsche: ella es genealdgica, esto es, a un tiempo genética (afirmativa o negativa en su
origen), y, por su caracter de nexo diferencial, determinante y determinada, ella misma
diferencia diferenciante que emerge en el encuentro de las fuerzas y que por mor de €l es

modificada: ductil y gestante de mas y mas diferencia.’

Pero vayamos poco a poco. ;Porqué supone esta concepcion, como dijimos, una
inversion del platonismo y una reivindicacion del simulacro? Si se ha entendido bien lo
explicado hasta ahora, lo que obtenemos es una radical puesta en cuestion del principio que ha
venido operando debajo de todas las filosofias desde Platon hasta la Modernidad: el principio
de Identidad. Segin éste, la condicion de posibilidad de nuestro conocimiento de los
fendomenos reside en el factum de que el mundo es, de una parte, siempre igual a si mismo en
tanto que sujeto a leyes y, de otra, poseedor de una relacién de afinidad homoldgica con el

propio pensamiento, con el sujeto. Pero para Deleuze a este postulado subyace la raiz de una

5 Para Nietzsche, como sabemos, la historia de Occidente es una historia decadentista, de agostamiento
de las fuerzas vitales por mor de su negacion y ella se traduce en “la rebelion de los esclavos: esa rebelion que
tiene tras si una historia bimilenaria y que nosotros hemos perdido de vista tan s6lo porque -ha resultado
vencedora...” (Nietzsche, F., La genealogia de la moral, “Tratado primero: 'Bueno y malvado', 'bueno y malo",
Madrid, Alianza, 1981, p. 40). Y a este respecto nos recuerda Deleuze que “el esclavo no deja de ser esclavo
porque triunfe; cuando los débiles triunfan no es formando una fuerza mayor, sino separando a la fuerza de lo
que ésta puede”, (Deleuze, G., Nietzsche y la filosofia, op.cit. p. 86).

6 “Nietzsche llama voluntad de poder al elemento genealdgico de la fuerza. Genealdgico quiere decir
diferencial y genético. La voluntad de poder es el elemento diferencial de las fuerzas, es decir, el elemento de
produccion de la diferencia de cantidad entre dos o varias fuerzas supuestas en relacion. La voluntad de poder es
el elemento genético de la fuerza, es decir, el elemento de produccion de la cualidad que pertenece a cada fuerza
en esta relacion”, (Deleuze, G., Ibidem., p. 77).

200



Resistencia e insurreccion en Gilles Deleuze. Una respuesta a Toni Negri | Maria Garcia Pérez

voluntad de poder negativa, de una fuerza reactiva incapaz de afirmar el fondo diferencial que
hace y deshace el mundo y que nos hace y nos deshace como sujetos. La conciencia, por
tanto, es para nuestro autor siempre una instancia conservadora que niega su propio potencial
creador e inconsciente, sub-representativo y a-logico, esto es, situado a extramuros del
concepto. Es asi que la historia occidental ha generando lo que ¢l denomina “imagen
dogmatica del pensamiento”. Ella, por tanto, solo puede situarse en un spatium extenso,
medible y representable, esto es, en el lugar desde el que poder observar los fenémenos ya
corporeizados, separados del in-sistir de las fuerzas que los (des)componen soterradamente.
Pero mas all4 de €l se encuentra ese otro spatium intensivo que, COMo Una natura naturans, se
constituye como génesis efervescente de lo representado. Aqui el principio de identidad queda
absolutamente destituido porque la relacion de las fuerzas entre si s6lo es gobernada por la
diferencia misma. Por eso Deleuze establece la nocion de “diferenciante”, un “precursor
oscuro” o “instancia paraddjica” que, andlogo a la voluntad de poder, se coloca como nexo
diferencial recorriendo el spatium intensivo en que se generan los fendmenos como
fenomenos-fuerza, a los que Deleuze denomina “series”, y que procura la emergencia de
nuevas intensidades diferenciales. Asi, este “diferenciante” se desplaza entre las series
conectando los puntos singulares de intensio, haciendo emerger nuevas diferencias y, asi,
diferenciandose ¢l mismo. Por eso insufla este movimiento forzado pero se oculta siempre en
¢l, por eso es un "precursor' y es 'sombrio’: ni tiene lugar (atopon), porque su ir y venir no cesa

haciendo comunicar las series, y tampoco identidad, pues nunca es igual a si mismo.

“Estos sistemas diferenciales de series dispares y resonantes, con precursor sombrio y
movimiento forzado, se llaman simulacros o fantasmas”.® Asi es, Deleuze esta tematizando lo
que el platonismo estigmatizd inaugurando la filosofia occidental: los simulacros que no
guardaban ninguna semejanza con algun original del que ser copia, aquellos que estan en
perpetuo movimiento y que son pura diferencia pensada sélo desde si. Por consiguiente, con
esta concepcion Deleuze rebasa la vieja dicotomia propuesta tradicionalmente por la filosofia
que ofrece la eleccidon excluyente entre lo inhaprensible por ser pura multiplicidad que no se

pliega a la Identidad, el caos a conjurar, y lo que es ordenado segin el concepto, esto es,

7 Bajo este tipo de pensamiento se encuentra, pues, “el presupuesto de un pensamiento natural dotado
para lo verdadero, en afinidad con lo verdadero, bajo el doble aspecto de una buena voluntad del pensador y de
una recta naturaleza del pensamiento” (Deleuze, G., Diferencia y repeticion, Buenos Aires, Amorrotu editores,
2002, p. 204).

8 Deleuze, G., Ibidem p. 196

201



Resistencia e insurreccion en Gilles Deleuze. Una respuesta a Toni Negri | Maria Garcia Pérez

dentro de los limites de la razon, de la representacion, de un Yo bien constituido. Tenemos
entonces que, bajo la efectuacion fenoménica, reside una contra-efectuacion siempre en liza

agonistica con aquélla.

Al cabo, como dijimos, la realidad se conforma como caosmos intensivo, esto es,
como un orden inmanente en que no rige principio trascendente alguno que le imprima un
movimiento predeterminado. El ser de lo real es esa multiplicidad intensiva y productiva,
compuesta de fuerzas que en su encuentro se interafectan produciendo nuevas relaciones
diferenciales por mor unicamente de su endoconsistencia, alli donde ya no es posible
diferenciar donde comienza una fuerza y donde termina la otra, donde todo es un constante
ajetreo de encuentros disyuntivos germinadores de series dispares que de nuevo se
entrecruzan... Asi, los fendémenos de la representacion no son otra cosa que la solucion
momenténea a una realidad problematica’ que subyace oculta a la conciencia y que no

obstante persiste sin tregua por mas que ella se obceque en negarla.

La tarea, el reto del pensamiento, consiste en conectar con ese spatium originante que
es su impensado, conectar con su otro: con el Ello inconsciente del que en ultima instancia ¢l
mismo emerge. Por eso para Deleuze el verdadero pensamiento, el pensamiento soberano no
sometido a los rigores de la Identidad, es siempre creativo, afirmador de la diferencia y de los
simulacros, en tanto que es el resultado de un encuentro azaroso con lo que difiere respecto de
¢l, con el Afuera intensivo. Inversion del platonismo, pues, que da voz y derecho de
existencia a los simulacros: “el enemigo gruiie, insinuado por doquier en el cosmos platonico,
la diferencia se resiste a su yugo, Heraclito y los sofistas arman un estrépito infernal”'’,

Deleuze traduce este gruiiido para la filosofia y, asi, como ya hiciera Nietzsche, rescata el

fuego de Heraclito.

9 Esta cuestion es de suma importancia en Deleuze: la realidad intensiva se configura como realidad
problematica en tanto que el diferenciante se desplaza sin cesar entre las series conectando puntos de intensio en
una historia embrollada: conecta ora 'x' e 'y', ora 'x1' e 'yl', ora 'x2' e 'y2".... Este movimiento sin tregua es el
movimiento de un devenir que nunca se detiene y que solo cesa para la representacion que fija su ajetreo
configurando esa 'imagen dogmatica del pensamiento' de la que hemos hablado en el presente estudio. Este tipo
de pensamiento, el de la representacion, que solo acude a las soluciones y que, por tanto, no se deja impactar por
el afuera heterogéneo al nivel de su génesis, es a lo que Deleuze denominard necedad. A ella se opone el
concepto de Idea-problema, es decir, el de un pensamiento cuya sensibilidad es capaz de dejarse afectar por las
fuerzas del afuera y recoger asi su problematicidad: “Mientras nuestro pensamiento estd ocupado por fuerzas
reactivas, mientras halla su sentido en las fuerzas reactivas, hay que confesar que todavia no pensamos”
(Deleuze, G., Nietzsche y la filosofia, op.cit., p. 152) Por eso no se puede decir que el sujeto pasee intacta su
subjetividad cuando piensa: deviene otro en liza contra su propia necedad, contra el plano inerme de la
representacion.

10 Deleuze, G., Diferencia y repeticion, op.cit., p. 197.

202



Resistencia e insurreccion en Gilles Deleuze. Una respuesta a Toni Negri | Maria Garcia Pérez

Tanto es asi que nuestro autor traerd una y otra vez a lo largo de su obra una cita de

. 11
Spinoza, “No sabemos lo que puede un cuerpo...”

, siempre para resaltar la condicion de
nuestra consciencia como mero epifendmeno resultante de aquél juego de fuerzas acaeciente
en profundidad entre un inconsciente, ¢l mismo diferencial y en movimiento, y un afuera o
mundo poblado de fendmenos-fuerza o “series” dispares. Lo que cuenta entonces es la
conexion de puntos singulares de intensio, la sensibilidad o poder de ser afectado del
pensamiento por un exterior absolutamente heterogéneo a ¢l. Entendido asi el propio cuerpo
deviene entonces “cuerpo sin organos”, imagen deleuzeana de aquel Ello anidado de
intensidades, distinto del organismo y sus funcionalidades presa de la representacion: “El CsO
grita: jme han hecho un organismo! jme han plegado indebidamente! jme han robado mi
cuerpo! El juicio de Dios lo arranca de su inmanencia y le hace un organismo, una

. . .y . 12
significacion, un sujeto”.

Pero hay mas, porque Deleuze no se detiene en esta dimension productiva de lo real
sino que trata de dar cuenta también de una temporalidad adecuada a las exigencias de este

pensamiento de la diferencia qua diferencia.
I1.1 TEMPORALIDAD. CRONOS Y AION

Si como hemos visto Deleuze distingue entre un spatium extenso de fendmenos
observables en que se da la representacion y el conocimiento tal y como se ha tematizado
tradicionalmente, y otro inextenso o intensivo poblado de fuerzas en relacion diferencial, y
genético respecto de esos fendomenos y de ese conocimiento, también hemos de sefialar su

distincion entre dos tipos de temporalidad: Cronos y Aion.

Comenzando por el primero de ellos, podemos decir que a Cronos le corresponde el
tiempo entendido como sucesion de presentes. Un tiempo horizontal que transcurre en una
linea compuesta de instantes que, desde un presente establecido como punto de vista

11 ] 113 ’ 113 79 r . “ 4, .
privilegiado, se resuelven en un “antes” y un “después” homogéneos, sucesivos e idénticos y

en el que los cuerpos realizarian sus movimientos. Tiempo cronologico pues, medible,

11 “Spinoza abria a las ciencias y a la filosofia un nuevo camino: ni siquiera sabemos lo que puede un
cuerpo (...) Llamar a la conciencia a la necesaria modestia, es tomarla por lo que es: un sintoma, nada mas que
el sintoma de una transformacion mas profunda y de la actividad de unas fuerzas que no tienen nada que ver con
lo espiritual” (Deleuze, G., Nietzsche y la filosofia, op.cit., p. 59)

12 Deleuze, G. y Guattari, F., Mil mesetas, capitalismo y esquizofrenia, Valencia, Pre-textos, 2002, p. 164.

203



Resistencia e insurreccion en Gilles Deleuze. Una respuesta a Toni Negri | Maria Garcia Pérez

calculable. Alli donde es posible la prevision para el ulterior establecimiento de leyes
cientificas o de constantes histdoricas. Tiempo de las causas y los efectos que explica los
fenomenos de la representacion. Ahora bien, como sucedia antes, a este tiempo subyace otro:
Aion como tiempo intenso, vertical, productor de diferencias, de novedades. Un tiempo no
calculable, no medible. El tiempo del Acontecimiento. Pero Deleuze no llega a esta
concepcion del tiempo s6lo para obtener una temporalidad ajustada a su filosofia de la
diferencia. Una necesaria pregunta acucia esta compleja conclusion: {Cémo es posible que el
presente pase si, por definicion, el presente es siempre tal? Esta pregunta indica que a la
concepcion usual del tiempo entendido éste como mera sucesion se le escapa algo: el
sucederse mismo. ;Qué es lo que hace que el tiempo pase, esto es, que acabe por dividirse en
pasado y en futuro? La respuesta dada en Nietzsche y la filosofia es extrana y solo obtendra su
forma mas acabada en Logica del sentido: “Jamas el instante que pasa podria pasar, si no
fuera ya pasado al mismo tiempo que presente, todavia futuro al mismo tiempo que presente.
(...) Es preciso que el presente coexista consigo como pasado y como futuro. Su relacion con
los otros instantes se funda en la relacion sintética del instante que pasa consigo mismo como

presente, pasado y futuro. El eterno retorno es pues la respuesta al problema del pasaje”"

En efecto, Deleuze propone una concepcion sintética del tiempo en que sus tres
dimensiones, pasado, presente y futuro, se dan simultdneamente: el pasado se coloca como
fundamento del pasaje, como condicion de posibilidad del mismo en tanto que todo presente
es siempre, al mismo tiempo, un presente que pasa, un presente-pasado; el futuro por su parte
es condicion de novedades, de un presente o un “es” que se destruye al mismo tiempo que se
genera por su abocarse constante a lo que ¢l no es ya: un presente-futuro. El resultado
paradojico de este hallazgo es el de un presente que por doquier se nos escamotea dividido
hasta en infinito en un pasado-futuro, esto es, el de un Cronos, dios del presente actual y
existente, siempre moribundo en brazos de Aion, dios del pasado y el futuro virtuales e in-
sistentes, dios del devenir. Si, porque lo actual no es lo Unico real. El tiempo en que los seres
emergen actualizados, efectuados, no es mas que, como vimos, la consecuencia de una
realidad intensiva y caosmotica que opera subterraneamente. Una realidad virtual en tanto
que, siendo como decimos real, escapa no obstante a la representacion. En suma, Cronos es

entonces aquél que detiene el “movimiento forzado” y sin cese de Aion.

13 Deleuze, G., Nietzsche y la Filosofia, op.cit., p. 73.

204



Resistencia e insurreccion en Gilles Deleuze. Una respuesta a Toni Negri | Maria Garcia Pérez

Por todo ello, Deleuze interepreta el nietzscheano eterno retorno: esta nocioén no apela, nos
dice el francés, a un continuo retorno de /o Mismo. No, porque lo que vuelve siempre es la
Diferencia, el juego diferencial de las fuerzas que generan sin parar nuevas relaciones
intensivas que, al cabo, se efecttian en los fendmenos como fendomenos-fuerza. El eterno
retorno es asi la imagen mas acabada que ha dado la filosofia del Aion y, por ende, de la
afirmacion de la diferencia. Por eso, nos dice Deleuze, “si el eterno retorno esta en relacion
esencial con la muerte, es porque promueve e implica 'una vez por todas' la muerte de lo que
es uno. Si estad en relacion esencial con el porvenir, es porque el porvenir es el despliegue y la
explicacion de lo multiple, de lo diferente, de lo fortuito por si mismos y 'por todas las
veces™'?. Retengamos esto, porque, una vez mas, el sujeto queda destituido, deshecho en este

magma diferencial sin reposo ahora dado en un tiempo que ya no puede ser cronoldgico sino

que, por el contrario, se alza aidnico.
I1.2 SOBRE EL SENTIDO Y EL ACONTECIMIENTO

Pero Aion también tiene que ver con el sentido y con el Acontecimiento: como hemos
ido adelantando, la ontologia lleva a una teoria del conocimiento que, a su vez, se engarza con
una teoria del lenguaje. Veamos, para Deleuze el sentido, lejos de pertenecer al sujeto o al
mundo de manera exclusiva, pertenece a ambos y a ninguno, y, asi, no se encuentra ni en las
proposiciones ni en las cosas sino en su “entre”. Por tanto, es efecto de posiciéon o de
superficie que emerge entre el pensamiento y lo real entendidos intensivamente. El sentido no
se encuentra en un fendmeno detenido por la representacion, sometido a la Identidad
(identidad del objeto consigo mismo) y a la relacion sujeto-objeto, sino en una multiplicidad
errante, mévil, dada por el desplazamiento del diferenciante que se mueve ora aqui, ora alla,
conectando los puntos singulares de intensio: instancia x, nihil productor de sentido. Y esto
queda ejemplificado a través del infinitivo de los verbos, el tnico modo del lenguaje a su
juicio capaz de captar esa realidad plastica y en devenir. Porque, si como dijimos, el tiempo
del Aion se entiende como aquella simultaneidad de los tres modos temporales, entonces
hemos de encontrar algo que dé cuenta de este movimiento sin tregua que deshace al presente

y lo divide hasta el infinito en pasado-futuro si queremos mostrarlo. La palabra elegida por

14 Deleuze, G., Diferencia y repeticion, op. cit., p. 181

205



Resistencia e insurreccion en Gilles Deleuze. Una respuesta a Toni Negri | Maria Garcia Pérez

Deleuze para esta tarea explicativa sera “verdear”"’: infinitivo que sintentiza lo que esta
verdeando, lo que fue verde y sigue siendo verde pero que esconde el movimiento de lo que
verdea, de lo que multimplica ad infinitum sus grados de verde. En cambio, justamente
“verde”, en tanto que sustantivo, cristaliza y detiene aquel movimiento privandolo de su
potencia. De este modo tenemos “(p)or una parte, los nombres propios singulares, los
sustantivos y adjetivos generales que sefialan medidas, paradas, descensos, presencias; por
otra parte, los verbos que arrastran con ellos al devenir y su tren de acontecimientos

reversibles, y cuyo presente se divide hasta el infinito en pasado y futuro™'®

Una vez mas,
Cronos y Aidn, el primero agonizando por la in-sistencia del otro, y el segundo detenido en la
existencia actual de aquél. Una vez mads, efectuacion y contra-efectuacion donde se descubre
la paraddjica relacion entre el sentido, como efecto de superficie, y el sinsentido, en tanto que
circulacion del diferenciante entre las series pobladas de intensio, donde, entonces, “(e)l

. : ., 1 lT
sinsentido opera una donacion de sentido” .

En resumen, Aion es acontecimiento del que depende la emergencia del sentido en el
encuentro disyunto entre el mundo y el pensamiento, las proposiciones y las cosas, y, por su
parte, el sentido es efecto de posicion de los movimientos en el Aion, del desplazamiento del
diferenciante entre las series descritas. Fijemos esta cuestion porque también nos sera capital

en lo sucesivo.

III. CONCLUSIONES ONTOLOGICAS FUNDAMENTALES PARA EL ANALISIS
SOCIO-POLITICO

Vamos a tratar ahora de hilar todas estas cuestiones con el analisis politico deleuzeano
para por fin desarrollar la respuesta del francés a la pregunta de Toni Negri con la que hemos
comenzado el presente estudio. Brevemente, no obstante, recopilemos los aspectos
fundamentales a modo de conclusiones que luego nos permitirdn conectar con el ambito

socio-politico al que nos dirigimos:

15 Cfr. Deleuze, G., Logica del sentido, op.cit., p. 49
16 Deleuze G., Ibidem, p. 53
17 Deleuze G., Ibidem, p. 100

206



Resistencia e insurreccion en Gilles Deleuze. Una respuesta a Toni Negri | Maria Garcia Pérez

En primer lugar, como hemos indicado, Deleuze elabora una filosofia que pone en
cuestion absolutamente la primacia y la centralidad de la unicidad del sujeto y con ello,
también, a la dicotomia clasica de la teoria del conocimiento entre €ste y el objeto: el Yo y el
mundo quedan arrasados en una multiplicidad genética, versatil y productiva mostrandose
absolutamente heterogéneos entre si. Efectivamente, el francés hace al sujeto deudor, en
cuanto efecto, de una actividad proteica e intensiva que lo devuelve sin concesiones al terreno
de lo multiple. Y esto porque una y otra vez lo que Deleuze se propone es acudir a la génesis,

518

al proceso por el cual “somos” ", un proceso que le hace descubrir, de un lado, a ese

13 99

inconsciente que es pura multiplicidad errante y, de otro, al “ser” mismo como

Acontecimiento.

En segundo lugar, si el “ser” no es mas que esta confluencia de flujos intensivos del
que emergen tanto los fendomenos como el propio sujeto en su actualizada efectuacion, por su
parte, el “sentido” serd el resultado de la sintesis disyunta entre éste y aquellos pero
justamente en el nivel virtual de su génesis. He ahi el vinculo tltimo que Deleuze acaba por

establecer entre sentido y sin-sentido y que ahora habremos de aplicar a lo politico.

Pero aun debemos sacar dos consecuencias mas de lo explicado hasta ahora: el ser asi
descrito es afirmacion de la diferencia, bien, pero hay procesos de negacion de la misma que
Deleuze se esfuerza por analizar. El mas evidente en su filosofia es aquel por el cual el
torbellino caosmoldgico de sintesis disyuntas entre puntos singulares de fuerzas en relacion
que conforma in actu el spatium intensivo, es detenido y llevado a homogeneizacion en el
spatium extenso, alli donde se da la dicotomia cognoscitiva clasica entre sujeto y objeto, entre
el Yo bien constituido y el fendmeno que éste aprehende bajo el presupuesto de una
homologia entre ambos. Como hemos explicado, en este nivel que es el de la representacion,
se estd negando la diferencia, esto es, la heterogeneidad de un encuentro azaroso que se
produce en un nivel pre-subjetivo y que tiene que ver con la sensibilidad, con la capacidad
inter-afectiva entre ambos polos. Cuando esto sucede lo que acaba por ser anulado es la
posibilidad de toda novedad, de toda creacion: de la produccion de mas diferencia. El

resultado es aqui una voluntad de dominio, de fijacién conservadora, sobre lo que sea el

18 En este sentido es fundamental en Deleuze la influencia de G. Simondon, sobre todo en lo que se refiere
a su obra titulada La individuacion a la luz de las nociones de forma y de informacion, (en Buenos Aires, Cactus,
2009). Se pueden encontrar las referencias mas explicitas de nuestro autor a Simondon en Deleuze, G., “Gilbert
Simondon. El individuo y su génesis fisico-biologica” en La isla secreta y otros textos. Textos y entrevistas
1953-1974, Valencia, Pre-textos, 2005, pps. 115-120.

207



Resistencia e insurreccion en Gilles Deleuze. Una respuesta a Toni Negri | Maria Garcia Pérez

mundo y el propio Yo: voluntad de poder negativa, reactiva. Pero hay algo mas porque el
origen de esta voluntad, de este ser reactivo de la fuerza, se encuentra en el propio spatium
intensivo pues, si estamos en lo cierto, €l es el precursor ultimo del segundo con todo lo que
esto conlleva. En efecto, como vimos al principio, la relacion entre las fuerzas puede ser de
signo reactivo o negativo de manera que todo el esquema de la representacion y del
conocimiento queda sumergido en un caosmos que per se, en este caso, pide ser ordenado
hasta la nivelacion, hasta la anulacion misma de la diferencia que lo ha engendrado
volviéndose, pues, contra si mismo. Hay entonces una posibilidad negativa en la propia
relacion intensiva, se efectue o no ulteriormente en el plano de la extensio. Por tanto, no se
trata tan s6lo de diferenciar entre las dos caras del mundo o del ser, la una activa, positiva y
creativa y la otra reactiva, negadora de aquella potencia creadora: intensio y extensio. La
relacion es tan compleja, la génesis es tan profunda, que incluso la segunda tiene su origen en

la primera: sigue siendo su efectuacion.

Sucede entonces que encontramos una doble necesidad en la existencia de lo actual
fenoménico, en el acaecimiento de la representacion misma': de un lado el destino de la
intensio es el de efectuarse, corporeizarse, y alcanzar el plano de realidad de la extensio,
cumpliéndose asi la coexistencia de ambos reinos; de otro este destino puede ser reforzado
hasta el paroxismo por una voluntad de poder negativa. En los dos casos sobreviene la
negacion de la diferencia, pero en el primero la negacion es siempre segunda y depende de
una afirmacion mas profunda; en el segundo en cambio la negacidon adquiere la primacia de

1o . . .. 20
manera que el motor ultimo de toda realidad representada pasard a ser el de la negacion™:

19 Hay que recalcar que el ambito de la extensio no es eliminable para Deleuze sino que configura lo que
¢l denomina como una 'ilusion': “La ilusion limite, la ilusion exterior de la representacion, que resulta de todas
las ilusiones internas, es que el sin fondo no tenga diferencia, cuando, en verdad, ella hormiguea en ¢él. ;Y qué
son las Ideas, con su multiplicidad constitutiva, sino esas hormigas que entran y salen por la fisura del Yo?”
(Deleuze, G., Diferencia y repeticion, op.cit., p. 409). Una ilusion no obstante inevitable, tal y como lo recoge en
su estudio L. Saez: “Este ser diferencial intenso-extenso no puede ser captado en cuanto tal por la
representacion. (...) la representacion, de la que no podemos escapar, detiene el devenir y superpone una
identidad, investidura de la diferencia. Sin embargo, el mundo representado no es un mundo inexistente. Es real,
en cuanto 'ilusion necesaria'.” (Saez, L., «Ser, nada y diferencia. El nihilismo nomada de G. Deleuze, mas alld
de Nietzsche y Heideggery, en Sdez Rueda/De la Higuera (eds.), Pensar la nada. Ensayos sobre filosofia y
nihilismo, Madrid, Biblioteca Nueva, 2007, p. 442)

20 Quiza quien mejor ha sabido identificar y explicar esta cuestion deleuzeana a cerca de la negacion y su
(re)accion conservadora es F. Zourabichvili (en Deleuze, Una filosofia del Acontecimiento, Buenos Aires,
Amorrotu, 2004, pps 71-79). que, si bien queda contextualizada en la rivalidad entre el pensamiento
nietzscheano-pluralista y el hegeliano -dialéctico, entendemos que rebasa ese limite circunscrito a la mera
Historia de la Filosofia para acabar ejerciéndose como una tesis soterrada en el propio Deleuze y que avanza del
ambito de la ontologia al de la teoria politica.

208



Resistencia e insurreccion en Gilles Deleuze. Una respuesta a Toni Negri | Maria Garcia Pérez

justamente ahi es donde se pretende anular con mas ahinco al devenir productivo del eterno
retorno en pos de la mera conservacion, de la identidad en la igualdad y la nivelacion de la

diferencia.

(Cabe entonces un tipo de efectuacion, en el plano de la extensio, que tenga su origen
en la relacién afirmativa de la diferencia, en una voluntad de poder afirmativa? Unicamente a
condicion de que ocurra ese dejarse afectar por lo otro heterogéneo afirmando la relacion
diferencial. Entonces el sujeto mismo sera asumido como un devenir, un Yo nunca idéntico a

21 ;oo ,
”“". Esto es, paradojicamente, solo a

si mismo, un Ello o un “Yo (que siempre) es otro
condicién de hacer descender de su altar a la representacion. Y este (A)contecimiento lo
localiza Deleuze en fendmenos como el arte, la propia filosofia o la revolucion... Entremos

entonces ya en el ambito de las consecuencias politicas de esta ontologia:
VI. CONSECUENCIAS SOCIO-POLITICAS. DEVENIR “MAQUINA DE GUERRA”

Con todo esto, en profundidad, ;qué debemos entender por “minoria” y por
“creacion”?, ;qué hay, como inquiere Negri, de la relacion entre el momento constituyente y
el momento constituido?, ;y de la posibilidad de acabar con lo intolerable? Aun mas ;qué es
lo intolerable, aquello que es causa de vergiienza segin Deleuze? y ;qué entiende pues por

resistencia?

Vamos paso a paso. A nuestro juicio la relacién entre el momento constituyente y el
momento constituido por la que pregunta Negri en su entrevista puede ser considerada
andloga a la relacion que se da entre el spatium intensivo y el de la extensio, una relacion
compleja de agon, de continuo pdlemos entre una dimensidon originante y otra originada
respectivamente. Aun mas, se podria concluir que la soberania emerge entonces de modo
similar a la ocurrencia del sentido. Segliin esta tesis lo constituyente ostentaria estatus de
realidad en tanto que morada de lo intensivo, de la diferencia afirmandose qua diferencia. Se
trata por tanto de una instancia de flujos sin tregua que insertan la novedad en el mundo
politico-social y que, en consecuencia, esconde un potencial siempre revolucionario: la
diferencia es siempre, en tanto que tal, insurrecta y su re-sistencia consiste en su eterno
volver, en su repeticion: el eterno volver de la diferencia. Este potencial se cumple de facto en

el momento en que esta diferencia se actualiza, se efectiia y da lugar a nuevas instituciones y a

21 Deleuze, G., Diferencia y repeticion, op.cit., p. 142

209



Resistencia e insurreccion en Gilles Deleuze. Una respuesta a Toni Negri | Maria Garcia Pérez

nuevas formas de gobierno y de organizacion social, esto es, cuando se corporeiza en el plano
de la extensio. Solo desde ese plano, ademas, puede ser explicada, llevada al nivel de las
causas y los efectos, de las condiciones historicas para un determinado suceso. Ahi es
justamente donde se da la representacion, pero en este caso no entendida desde una teoria del
conocimiento, sino desde su acepcioén politica: momento constituido en que la diferencia
queda subsumida, apropiada, homogeneizada y llevada a una nueva forma estatal. Ahora bien,
ocurre paraddjicamente que este cumplimiento consiste justamente en el agostamiento del
potencial creador de la diferencia afirmativa que, al cabo, queda suspendida en el nuevo plano

del que es germen.

Es a esto a lo que se refiere Deleuze cuando establece las nociones de molar y
molecular, pero, también, de minoria y mayoria: lo molar se refiere, pues, al ambito de las
instituciones y a su funcionamiento ordinario en el momento constituido que, per se, procuran
conservarse habitando en Cronos, en la prevision y el célculo; lo molecular, en cambio, es
aquello capaz de desbordarlas y transformarlas en mayor o menor medida en la temporalidad
del Aion, y, asi, de tender lineas de fuga o desterritorializar 1o territorializado. Lo primero
tiene que ver con la representacion (politica y cognoscitiva); lo segundo con el deseo. En
efecto, la materia ltima de este oculto universo molecular es para Deleuze el deseo: “flujos
expresados en cuantos, que se crean, se agotan o mutan, que se suman, se substraen o se

. 22
combinan”

. La fuerza aqui, la infensio, es puro deseo, pero un deseo aun sin codificar, aun
sin la carga de las representaciones sociales, un deseo molecular sin objeto: simplemente
flujo. Como consecuencia se entiende que este deseo molecular no pertenece en Deleuze a los
individuos y menos aun a los colectivos ya que anida en la multiplicidad versatil y genética
que vimos: infinidad de mdquinas deseantes agitandose en el cuerpo -sin o6rganos- de lo
social. El deseo es multiple, no sigue una linea prefijada, sino que es presa de
entrecruzamientos, de encuentros a nivel pre-subjetivo y preindividual. De ahi su capacidad
de vislumbrar fierra nueva, de crear caminos no preestablecidos y fugarse, asi, de lo

codificado molarmente: un deseo ndmada... mdquina de guerra: “la maquina de guerra en si

misma, parece claramente irreductible al aparato de Estado, exterior a su soberania, previa a

22 Deleuze G. y Guattari, F., “Micropolitica y segmentaridad” en Mil Mesetas, capitalismo y
esquizofrenia, op.cit., p. 223.

210



Resistencia e insurreccion en Gilles Deleuze. Una respuesta a Toni Negri | Maria Garcia Pérez

su derecho (...) seria como la multiplicidad pura y sin medida, la manada, la irrupcion de lo

efimero y potencia de la metamorfosis™>’

Sin embargo, esta distinciéon se vuelve compleja, y no hemos de asociar en modo
alguno lo molecular, lo revolucionario, la maquina de guerra, con algo bueno en si mismo,
con algo que so6lo puede ser de signo activo y positivo. Como ya vimos en relacion a la
ontologia, Deleuze advierte a cerca de la posibilidad de una voluntad de poder negativa, de un
diferenciante vuelto contra si mismo, contra su afirmacion. Es asi que, ya en el plano de la
discusion politica y, en concreto, en el capitulo de Mil Mesetas titulado “Micropolitica y
segmentaridad”, analiza de forma magistral arrojando luz a este respecto sobre la distincion
entre totalitarismo y fascismo: el totalitarismo, nos dice, pertenece exclusivamente al ambito
estatal, esto es, molar; en cambio, el fascismo puede in-sistir en el plano molecular sin
corporeizarse o efectuarse en un Estado. En definitiva, el fascismo tiene un componente
revolucionario en tanto que puede ocupar el momento constituyente aun sin llegar a
efectuarse. Este es el mayor de los peligros sefialados por Deleuze: “Uno se desterritorializa,
se hace masa, pero precisamente para ahogar y anular los movimientos de masas y de
desterritorializacion, para inventar todas las reterritorializaciones marginales todavia peores
que las otras (...) la especificidad de los microfascismos consiste en que pueden cristalizar en
un macrofascismo, pero también puede perfectamente flotar por su cuenta en la linea flexible

~ r ~ 24 . .y .
y bafiar cada célula pequefia”.”” En efecto, lo molecular puede devenir también reactivo.

Pero hay mas, porque si segun este esquema a cada uno de estos momentos,
constituyente y constituido, molar y molecular, también le corresponde un tipo de
temporalidad, la de Cronos y la de Aion respectivamente, podemos entonces entender nuestra
aseveracion respecto de la emergencia de la soberania: ella no se encuentra ni en las
instituciones ni en los sujetos que participan de ellas (sea como gobernantes o como
gobernados, como representantes o representados, al cabo, como sujetos o como objetos), sino
en el “entre” intensivo y molecular que, de nuevo, hace y deshace a ambos. El plano
constituido oculta, por tanto, un continuo infinitivo, un “constituir” sin cese que lo amenaza y
lo forja a un tiempo. La relacion pues entre estas dos caras de la realidad politico-social es de

in-sistencia mutante de una en la actualidad con pretension de permanencia de la otra. Desde

23 Deleuze, G. y Guattari, F., “Tratado de nomadologia, la maquina de guerra”, Ibidem, p. 361.
24 Deleuze, G. y Guattari, F., “Micropolitica y segmentaridad”, Ibidem, p. 231.

211



Resistencia e insurreccion en Gilles Deleuze. Una respuesta a Toni Negri | Maria Garcia Pérez

esta perspectiva, la soberania no perteneceria a un sujeto bien constituido (al Estado), tal y
como se ha venido tematizando tradicionalmente en la filosofia politica, sobre todo en lo que
respecta a la teologia politica desde Hobbes a Carl Schmitt, sino que tiene mas que ver con
sus procesos genéticos y con los de su realidad, ambos entendidos como relaciones de fuerzas
en sintesis disyuntivas. Pertenece entonces mds bien a lo que Deleuze denomina como
“pueblo” en su acepcidn intensiva: pueblo de la infensio en tanto que minoria creativa y
constituyente, pura potencia afirmativa de su ser diferencial, que no obstante,
simultaneamente se efectia despotencidndose como pueblo de la extensio, esto es, como
mayoria constituida por la representacion: “(e)l pueblo siempre es una minoria creadora que
permanece como tal aun cuando alcance una mayoria: las dos cosas pueden coexistir, ya que

. . 25
no se experimentan en el mismo plano”

Bajo esta conclusion, si estamos en lo cierto, podriamos adscribir a Deleuze en una
reciente linea de pensamiento denominado impolitico en la que se encontrarian Jean-Luc
Nancy, Roberto Esposito o Giorgio Agamben, pero bajo la condicion de entender ahora esta
impolitca como impolitica de la intensio derivada de una ontologia de la fuerza cuya
consecuencia efectivamente es colocarse en el “afuera” de lo instituido como forma estatal.
En cualquier caso lo que si podemos colegir siguiendo esta linea argumentativa es que el
momento constituyente y el momento constituido no son dos realidades alternantes dadas en
una relacion de sucesion, sino dos realidades simultdneas en que la segunda de continuo re-
siste, en su retornar sin cese de la diferencia insurrecta que la organiza, afirmativa de si, y de
este modo, puja por transgreder a la primera siendo su exceso. Y esto porque en ultimo
término la Unica legitimidad que podria pensarse deleuzeanamente es la legitimidad de esa
afirmacion rotunda, de ese si de la diferencia para con la diferencia. Lo contrario, una
soberania asentada ilegitimamente responderia a esa voluntad de poder negativa que so6lo
busca el dominio y la homogeneizacion: nuevas seguridades, nuevas formas de conservarse,
hasta, paradojicamente, autodestruirse. Esto es el fascismo “una maquina de guerra (que) se
apodera del Estado (...) En el fascismo hay un nihilismo realizado. Pues, a diferencia del

Estado totalitario que se esfuerza en obstruir todas las posibles lineas de fuga, el fascismo se

25 Deleuze, G., “Control y devenir” en Conversaciones, op.cit., p. 271-272

212



Resistencia e insurreccion en Gilles Deleuze. Una respuesta a Toni Negri | Maria Garcia Pérez

construye en una linea de fuga intensa, que ¢l mismo transforma en linea de destruccion y

abolicion puras (...) que no tendra otra salida que el suicidio del propio Estado”.*®

VII. CONCLUSION

Por todo lo anterior, cuando Negri habla de “los oprimidos” en su pregunta,
deleuzeanamente no podemos entenderlos como “clase™’, esto es, como sujeto politico capaz
de convertirse en el nuevo detentador de la soberania. No, para Deleuze lo oprimido es
siempre esa diferencia molecular, intensiva. Oprimido desde el plano molar, desde la
representacion politica y gnoseologica, desde la extensio y desde Cronos. La opresion
econdmica: el yugo de los pobres; la racial: la xenofobia y el racismo frente al extranjero; la
sexual: el machismo y la homofobia contra mujeres y homosexuales; etc., es opresion
segunda dada en el plano molar desde el que, ademds se considera a éstos como grupos
homogéneos que entran en contradiccidon o en relacion de oposicion respecto de un otro que
se les opone y los niega: el rico, el hombre, el blanco o el nacional, o todo ello a la vez. Pero
lo que verdaderamente se estd negando con esta operacion es la diferencia interna que mora
en estos colectivos, lo multiple de su deseo, su ser ellos mismos un devenir afirmativo y
disyunto, su nomadismo y por tanto, su verdadera capacidad revolucionaria que va mas alla

de estos nombres que los detienen y los encapsulan.

Ahora bien, como se ha sefialado insistentemente, la precision de Deleuze aqui es la
del escalpelo: si, como ocurria en Nietzsche, podemos advertir ontolégicamente dos tipos de
nihilismo™®, uno negativo, el de los esclavos, y otro positivo o productivo, el del nifio y el
artista, también podemos distinguir éste en términos politicos: el negativo, reino de lo
ilegitimo, es el que da de si al fascismo; y el positivo, donde mora la legitimidad ultima de

toda institucion, aquel capaz de afirmar la diferencia. El resultado de éste ultimo ha de ser la

26 Ibidem, pps. 233-234.

27 “Se dice equivocadamente (sobre todo en el marxismo) que una sociedad se define por sus
contradicciones. Pero eso solo es cierto a gran escala. Desde el punto de vista de la micropolitica, una sociedad
se define por sus lineas de fuga, que son moleculares. Siempre fluye o huye algo, que escapa a las
organizaciones binarias, al aparato de resonancia, a la maquina de sobrecodificacién” Ibidem, p. 220. También
en la entrevista a Negri que aqui utilizamos: “una sociedad no se define tanto por sus contradicciones como por
sus lineas de fuga (...) Y hay otra indicaciéon en Mil Mesetas: no ya considerar las lineas de fuga en lugar de las
contradicciones, sino las minorias en lugar de las clases” (Deleuze, G., “Control y devenir”, en Conversaciones
1979-1990, op.cit., p. 269).

28 Quiza uno de los mejores estudios sobre el tema del nihilismo en Deleuze se encuentre en Séez, L.,
«Ser, nada y diferencia. El nihilismo némada de G. Deleuze, mas alla de Nietzsche y Heidegger», en Saez
Rueda/De la Higuera (eds.), Pensar la nada. Ensayos sobre filosofia y nihilismo, Madrid, Biblioteca Nueva,
2007, pps. 417-456

213



Resistencia e insurreccion en Gilles Deleuze. Una respuesta a Toni Negri | Maria Garcia Pérez

consecucion de instituciones que, en palabras de Nietzsche cabalguen a lomos de un tigre, el
tigre de lo constituyente virtual, insistente y afirmativo en el tiempo del Aion porque, como
afirma nuestro autor, “la unica oportunidad de los hombres esta en el devenir revolucionario,

es lo Gimico que puede exorcizar la vergiienza o responder a lo intolerable”’

Por tanto, de fondo lo que tenemos es una diferencia que afirmandose batalla por crear
y, asi, se torna “pueblo”. “Crear” como infinitivo que, ulteriormente, dard lugar a nuevas
instituciones, nuevas leyes, nuevas formas de gobierno, nuevas condiciones sociales, etc.
“Crear” como devenir lo que no se es todavia. Aqui se encuentra la diferencia entre mayoria y
minoria: bien lo dice Deleuze, esto no es una cuestion cuantitativa o numérica, antes bien es
una cuestion de intensio, de interafeccion y produccion de nuevas diferencias. Y esto supone
que el poder constituyente no desaparece nunca en la historia. Incluso en aquellos momentos
en que pareciera que no hay resistencia ni insurreccion alguna, todo un mundo rizomatico
bulle por debajo, grufiendo como los simulacros bajo el sistema platonico y su Republica
ideal. Podemos entender incluso que, al cabo, este es el motor ultimo de la historia, un motor
sin felos y que nada tiene que ver con la ilustrada idea de progreso, para una historia aiénica

. , . . ., . 30
de exuberancia caosmologica y organizaciéon inmanente.

Sin embargo la tragedia es inevitable y el propio Deleuze parece reconocerlo
explicitamente en la entrevista que analizamos: no, no sabemos lo que puede un cuerpo y
nunca lo sabremos, la representacion no llega hasta ahi, esa cadsmosis es una instancia
imposible de controlar por el ser humano y su consciencia. El nihilismo decadentista, la
voluntad de poder negativa siempre serd una amenaza: “Lo que nos avergiienza es no tener
ningin medio seguro para preservar y, a fortiori para liberar los devenires, incluso en
nosotros mismos. Lo que nos condena a una perpetua 'inquietud' es que no sabemos como

puede cambiar tal grupo, como puede recaer en lo histérico... No disponemos de la imagen de

29 Deleuze, G., “Control y devenir” en Conversaciones, op.cit., p. 268.

30 “La diferencia entre una macrohistoria y una microhistoria no tiene nada que ver con la longitud de las
duraciones consideradas, lo grande y lo pequefio, sino con sistemas de referencia distintos, segiin se considere
una linea sobrecodificada de segmentos, o bien un flujo mutante de cuantos. Y el sistema duro no detiene el otro;
el flujo continua bajo la linea, eternamente mutante, mientras que la linea totaliza” (Deleuze, G. y Guattari, F.,
“Micropolitica y segmentaridad” en Mil Mesetas, capitalismo y esquizofrenia, op.cit., p. 225). También en la
propia entrevista de Negri que analizamos en el presente articulo: “Lo que la historia capta del acontecimiento
son sus efectuaciones en estados de cosas, pero el acontecimiento en su devenir, escapa a la historia (...) El
devenir no es la historia, la historia designa unicamente el conjunto de condiciones (por muy recientes que sean)
de las que hay que desprenderse para “devenir”, es decir, para crear algo nuevo. Exactamente lo que Nietzsche
llama lo Intempestivo”. (Deleuze, G., “Control y devenir” en Conversaciones 1972-1990, op.cit, p. 267).

214



Resistencia e insurreccion en Gilles Deleuze. Una respuesta a Toni Negri | Maria Garcia Pérez

. , . . 31 ..
un proletariado al que le bastaria con tomar conciencia”.” La pugna decisiva contra lo

intolerable ocurre a nuestras espaldas...

BIBLIOGRAFIA PRINCIPAL
-Deleuze, Guilles (2014) Conversaciones 1972-1990, Valencia, Pre-textos.
-Deleuze, Guilles (2002) Diferencia y repeticion, Buenos Aires, Amorrotu editores.

-Deleuze, Guilles, (2005) La isla secreta y otros textos. Textos y entrevistas 1953-1974,

Valencia, Pre-textos.
-Deleuze, Guilles (1990) Logica del sentido, Madrid, Paidés Surcos 10.
-Deleuze, Guilles (2000) Nietzsche y la filosofia, Barcelona, Anagrama.

-Deleuze, Guilles y Guattari, Felix (2002) Mil Mesetas, capitalismo y esquizofrenia,

Valencia, Pre-textos.
BIBLIOGRAFIA SECUNDARIA

-Galvan Rodriguez, Gustavo (2007) Gilles Deleuze. Ontologia, pensamiento y lenguaje,

Granada, Editorial Universidad de Granada.
-Nietzsche, Friedrich (1981) La genealogia de la moral, Madrid, Alianza.

-Saez, Luis (2007) «Ser, nada y diferencia. El nihilismo nomada de G. Deleuze, mds alla de
Nietzsche y Heidegger», en Sdez Rueda/De la Higuera (eds.), Pensar la nada. Ensayos
sobre filosofia y nihilismo, Madrid, Biblioteca Nueva.

-Simondon, Gilbert (2009) La individuacion a la luz de las nociones de forma y de

informacion, Buenos Aires, Cactus.

-Zourabichvili, Frangois (2004) Deleuze, Una filosofia del Acontecimiento, Buenos Aires,

Amorrotu.

31 Deleuze, G., Ibidem., p. 270.

215






	Blank Page

