
247  

 
	
  

 
 

 Política y artificio. Sor Juana Inés de la Cruz y la alegoría barroca. | Pedro Lomba Falcón 
 
 

	
  

	
  

Política  y  artificio.  Sor  Juana  Inés  de  la  Cruz  y  la  alegoría  
barroca.*  
Pedro  Lomba  Falcón  (UCM)  

  
	
  

	
  

I. ¿Una reflexión sólo europea? 

 La reflexión barroca acerca de la Ciudad se construye sobre la convicción de que uno 

de los rostros más espantosos del mal es el de la descomposición del tejido político y social. 

Pierre Charron lo ha subrayado en 1601, dedicando un capítulo entero del tercer libro de De 

la Sagesse al fenómeno que por definición destruye todo atisbo de civilidad, toda civitas: la 

guerra civil. Más terrible que la peste negra, se trata —escribe— de la peor de las 

enfermedades imaginables, pues 

 [...] no hay mal más miserable ni más vergonzante; es un mar de infortunios. Y un sabio ha dicho 

muy bien que no es propiamente una guerra, sino enfermedad del Estado, enfermedad caliente y 

frenesí. Sin duda, su causante debe ser borrado del número de los hombres, y expulsado fuera de los 

límites de la naturaleza humana.1 

 Plaga horrible que durante buena parte de los siglos XVI y XVII ha asolado Europa, la 

destrucción que acarrea debe ser evitada a cualquier precio. Incluso al de aceptar el yugo de 

un tirano.2 La deseabilidad de un Estado, de una Ciudad estable, pacificada, es absoluta, pues 

—afirma Charron con insistencia— constituye la esencia misma de la vida pública: 

El Estado, es decir, la dominación, o bien el orden cierto en el mando y la obediencia, es el apoyo, el 

cimiento y el alma de las cosas humanas; es el vínculo de la sociedad, la cual no podría subsistir de 

otra manera; es el espíritu vital que hace respirar a tantos miles de hombres, y toda la naturaleza de 

las cosas.3 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
* El presente artículo ha sido escrito como parte del Proyecto de Investigación Biblioteca Saavedra Fajardo de 
Pensamiento Político Hispánico: Ideas que cruzan el Atlántico. La creación del espacio intelectual 
hispanoamericano (FFI2012 – 32611) del Ministerio de Economía y Competitividad. 
1 Pierre Charron, De la Sagesse, III, 4, París, Fayard, 1986 (1601), p. 618. 
2 Los consejos contra la tiranía que ofrece Charron «[...] se reducen a dos: impedir la entrada de un tirano, que no 
se haga dueño; y, estando instalado y reconocido, sufrirle y obedecerle. Es preferible tolerarle que mover 
sedición y guerra civil contra él» (ibid., III, 4, ed. cit., p. 617). 
3 De la Sagesse, I, 49, ed. cit., p. 321. 



248  

 
	
  

 
 

 Política y artificio. Sor Juana Inés de la Cruz y la alegoría barroca. | Pedro Lomba Falcón 
 
 

	
  

	
  

 Entrado ya el siglo, Gabriel Naudé reaccionará con decisión contra una situación de 

inestabilidad —contra un tipo de corrupción que es víspera de guerra civil— provocada por la 

avalancha de libelos antimonárquicos que está padeciendo Francia en estos años. En esos 

panfletos, destinados a lo que en la primera Modernidad es categorizado como vulgo o plebe, 

se propugna una transformación política que, según el francés, es sinónimo siempre de 

descomposición. El objetivo de esos libelos no es otro que 

 [...] amotinar al populacho, suscitar nuevos disturbios, enlodar los negocios y, como los pescadores 

de anguilas, enturbiar el Estado para alzarse sobre sus ruinas, revestirse con sus despojos y 

enriquecerse con su pobreza, sin considerar el peligro que entraña pegar fuego a los cuatro costados 

de esta gran ciudad.4 

 Los destinos del Estado y la Ciudad corren paralelos; son uno y el mismo. Cualquier 

cosa, pues, antes que abrir la posibilidad de entregar a la Ciudad al fuego, pues ello es 

sinónimo de reducir a cenizas el Estado. 

Lo esencial en este punto es subrayar la importancia que en la reflexión barroca 

europea adquiere la idea según la cual el vulgo es, por su propia naturaleza, fácilmente 

inflamable; es decir, manipulable. Para bien y para mal; para garantizar la estabilidad del 

Estado y la Ciudad, o para convertirla en ruinas... Lo cual significa, de un modo muy 

decisivo, que de la correcta conformación de esa masa maleable en que consiste el vulgo, 

depende la buena conformación, la buena constitución de la Ciudad. Esto es, la sólida 

construcción de aquel orden que según Charron era la esencia de la vida pública; construcción 

que, partiendo prácticamente de cero, es ensayada en ese verdadero laboratorio político que es 

Nueva España, el Nuevo Mundo, a todo lo largo de los siglos XVI y XVII, y en el que el 

urbanismo va a desempeñar una función capital.5 El principio es realmente innegociable.6 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
4 Gabriel Naudé, Le Marfore ou Discours contre les Libelles, París, Librairie de l´Académie des Bibliophiles, 
1868 (1620), pp. 11 – 12. 
5 Véase O. Paz, Sor Juana Inés de la Cruz o Las trampas de la fe, Barcelona, Seix Barral, 1982, p. 52: «El siglo 
XVI fue el siglo de la evangelización y la edificación. Siglo arquitecto y albañil: conventos, iglesias, hospitales, 
ciudades. El arte y la ciencia de construir ciudades son políticos. Una civilización es ante todo un urbanismo; 
quiero decir, más que una visión del mundo y de los hombres, una civilización es una visión de los hombres en 
el mundo y de los hombres como mundo: un orden, una arquitectura social. Los siglos XVII y XVIII continúan 
la obra constructora. Plazas, iglesias, ayuntamientos, acueductos, hospitales, conventos, palacios, colegios: las 
ciudades de Nueva España son la imagen de un orden que abarcó a la sociedad entera, al mundo y al 
trasmundo». Véase igualmente la imporatnet obra de Manuel Lucena Giraldo, A los cuatro vientos. Las ciudades 
de la América Hispánica, Madrid, Marcial Pons, 2006. 



249  

 
	
  

 
 

 Política y artificio. Sor Juana Inés de la Cruz y la alegoría barroca. | Pedro Lomba Falcón 
 
 

	
  

	
  

La revuelta de un vulgo concebido como una masa sin forma determinada que, 

abandonada a sí misma, se guía solamente al azar de su imaginación y sus pasiones; que es 

por su propia esencia incapaz de alcanzar y asimilar la verdad; completamente ajeno a la 

posibilidad de vivir según los dictámenes de la razón e impedido por naturaleza para todo 

grado de autonomía intelectual, o sea, moral y política; la revuelta de una plebe así concebida, 

no podría engendrar sino un mal difícilmente subsanable. Por tanto, la moral y la política que 

realmente están en condiciones de producir y garantizar la existencia de la Ciudad, han de 

construirse sobre una configuración y una posterior gestión minuciosa, milimétrica casi, de la 

imaginación y las pasiones de aquella plebe. Por ejemplo, sobre la administración de su 

esperanza y su miedo, sobre la promesa de recompensas y la amenaza con castigos, 

sancionando teológicamente los mandatos y las leyes que dan su forma a la vida pública. La 

presencia en la Ciudad barroca de la religión y sus ritos se revela así como una exigencia de 

carácter político. Y, más esencialmente, como una exigencia de carácter fundante. 

En efecto, tal vez el elemento más definitorio de la reflexión barroca sobre lo político 

sea la proporcionalidad directa que en ella se establece entre la estabilidad de la Ciudad y la 

presencia en la vida pública —a través de sus fiestas, de sus actos solemnes, incluso de su 

cotidianeidad misma: desfiles, cortejos, procesiones7— de la religión y sus ceremonias. 

Presencia que ha de ser siempre directa, pero que, más sutil y también quizás más 

eficazmente, se vehicula a través de medios, por así decirlo, oblicuos. Por ejemplo, a través 

del arte, en sentido amplio, que está siendo producido en esta época: la pintura, la escultura, la 

arquitectura; pero de una manera muy especial los monumentos y la arquitectura llamada 

efímera (arcos de entrada, de triunfo, etc.), estrechamente vinculada a fiestas y celebraciones 

de carácter emblemáticamente político. Tal es, a mi juicio, una de las claves mayores del 

barroco: religión y arte, en simbiosis, sirven a una suerte de pedagogía política de un modo 

casi automático, pues arte barroco y religión coinciden en alzarse como un inmenso conjunto 

de artificios y resortes que apelan directa e inmediatamente a la imaginación y, por tanto, a las 

pasiones de los hombres en beneficio de una finalidad eminentemente socializadora. Iré por 

partes.  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
6 Otra vez Naudé: «¿Hay criatura tan desnaturalizada que no prefiera pasar una treintena de años, o incluso el 
curso entero de su vida, bajo los destinos presentes, antes que soportar durante seis semanas las perturbaciones e 
incomodidades que siguen al menor ruido de una guerra o de un tumulto? ¿Nos hemos cansado ya de ser 
depositarios de este precioso tesoro de la paz, el cual poseemos desde hace veintiocho años, envidiados por 
nuestros vecinos por haber guardado tan duraderamente este rico depósito...?» Ibid., ed. cit., p. 28. 
7 Vid. M. Lucena Giraldo, A los cuatro vientos, op. cit., p. 26. 



250  

 
	
  

 
 

 Política y artificio. Sor Juana Inés de la Cruz y la alegoría barroca. | Pedro Lomba Falcón 
 
 

	
  

	
  

II. Religión, arte, política. La plebe y el artificio. 

 Mi punto de partida es una doble constatación: la de vulgo es una categoría 

fundamental de la reflexión política moderna que, sin embargo, se presta a un equívoco que 

debe ser atajado desde el principio; en prácticamente todos los textos filosóficos del barroco, 

dicha categoría es ajena a cualquier tipo de elitismo económico, social o nobiliario;8 se forja 

en función de criterios sólo morales y epistemológicos. Lo que da su forma propia a la 

minoría que se desmarca del vulgo o plebe no es más que una excelencia de carácter 

intelectual y moral; sólo ella establece una demarcación definitiva. 

Tal criterio ha quedado fijado con mucho rigor en la escritura de Gabriel Naudé. El 

capítulo de sus Consideraciones políticas sobre los golpes de Estado en el que trata de las 

condiciones óptimas que debe satisfacer un «ministro», es esencial en este respecto. Lo que 

dice a propósito del buen político es, sin ninguna duda, aplicable a la generalidad de los 

hombres: 

Muchos son los que, para acceder a honores y a secretos en el teatro del mundo, se presentan 

frecuentemente revestidos con galas prestadas, con favores, con amigos, con dinero, con demandas y 

proyectos ambiciosos. Se presentan revestidos como la corneja de Esopo, con plumas ajenas y 

haciendo alarde de lo que no les pertenece para obtener aquello que no merecen. Pero su desnudez 

transparece siempre, a través de unos hábitos que no llevan sino de prestado, y les expone tarde o 

temprano a la vergüenza en el verdadero teatro de la gloria. Es menester, pues, que un hombre que 

desee mantener su crédito y reputación hasta el final [...] lo haga acicalado como lo estaba Hipias de 

Élide, que iba con una vestimenta confeccionada con sus propias manos, con el saber, la prudencia, la 

virtud, el mérito, el coraje y, en una palabra, con los frutos de su propia cosecha.9 

 Parece claro que aquel criterio de demarcación reside sólo en el «saber», la 

«prudencia», la «virtud», el «mérito», el «coraje». Por eso, cualquiera, pertenezca a la clase 

social que pertenezca —el «gentilhombre, el artesano, el príncipe, el magistrado, no son, en 

este respecto, sino lo mismo», ha escrito otro autor intelectualmente muy cercano a Charron y 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
8 De nuevo, Charron: «[...] ¿qué hay que sea más inepto que gloriarse por lo que no pertenece a uno? Ella [la 
nobleza «de sangre o natural»] puede caer en un hombre vicioso, inútil, muy malnacido y, en sí mismo, 
verdaderamente villano. Es también inútil para el prójimo, pues no entra en comunicación ni comercio, como sí 
hacen la ciencia, la justicia, la bondad, la belleza, las riquezas. Aquellos que no tienen en sí nada de 
recomendable sino esta nobleza de carne y sangre, la hacen valer mucho, la tienen siempre en la boca e inflan 
con ella sus carrillos y su corazón [...]; por ella son conocidos, lo cual es signo de que no tienen nada más, pues 
tanto y tantas veces se detienen en ella. Mas es pura vanidad...» (De la Sagesse, I, 59, ed. cit., p. 358). 
9 Consideraciones políticas sobre los golpes de Estado, Madrid, Tecnos, 1998 (1639), p. 220. 



251  

 
	
  

 
 

 Política y artificio. Sor Juana Inés de la Cruz y la alegoría barroca. | Pedro Lomba Falcón 
 
 

	
  

	
  

Naudé: el escéptico François de La Mothe le Vayer10—, puede formar parte de la plebe, y, 

correlativamente, cualquiera puede pertenecer a la minoría intelectual y moralmente poderosa 

ajena por principio a la vulgaridad. Plebe y mayoría son categorías perfectamente 

intercambiables; la mayoría es tal por ser incapaz de superar su vulgaridad constitutiva, por 

no poder alcanzar conocimiento intelectual alguno, o un dominio reflexivo de las propias 

pasiones. La contención y freno de la imaginación en beneficio de la ejercitación del 

entendimiento está muy lejos de su alcance. La sabiduría, conjunción de excelencia intelectual 

y moral, ha sido descrita por Charron en unos términos muy elocuentes cuyo eco resonará a lo 

largo de todo el siglo y en las geografías más dispares: 

La sabiduría es difícil y rara. Es éste el mayor y casi único esfuerzo que hay que hacer para llegar a 

ella: es preciso emanciparse y arrancarse de esta miserable cautividad doble [los errores del mundo y 

las pasiones], política y doméstica, del prójimo y nosotros mismos, si queremos tener acceso a la 

sabiduría. Ganado esto, el resto será fácil11  

 Al asumir estas premisas, no es extraño que la reflexión gire en torno a la necesidad de 

forjar, y cultivar, artificios que apelen con fuerza a la sola facultad que define al vulgo: la 

imaginación, facultad que se alimenta en exclusiva de la materialidad de las imágenes y que 

se dota de una forma y de un contenido estable fijando y potenciando afectos y pasiones. Es 

por ello por lo que lo político se despliega barrocamente en la consciente construcción de 

artificios cuya finalidad es el dominio de la imaginación y las pasiones de la plebe, pues la 

conciencia de que sólo al través de éstas se hace posible gobernar a los hombres, define una 

de las características más emblemáticas de la época. 

La idea, una vez más, está ya muy presente en ese auténtico centón de ideas y 

argumentos que, para la reflexión del XVII, es el De la Sagesse de Pierre Charron: 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
10 En el Dialogue traictant de la Philosophie sceptique, en Dialogues faits à l´imitation des anciens, París, 
Fayard, 1988, p. 49. 
11 De la Sagesse, II, 1, ed. cit., p. 377. Naudé, por su parte, señalará muy explícitamente los solos requisitos —
prudencia y sabiduría— en cuyo cumplimiento queda garantizado el abandono del «rebaño» en que consiste la 
estúpida multitud. La transversalidad social y económica es total: «[...] prudencia y sabiduría no hacen distingos 
entre las personas, pues igual encuentran habitación en el tonel de Diógenes, en las escuelas, bajo la sotana, bajo 
unos raídos harapos, que entre las delicias y suntuosidades de un palacio; tan cierto es, que se dice: nescio 
quomodo factum est, ut semper bonæ mentis soror sit pauperitas.» (Consideraciones políticas sobre los golpes 
de Estado, op. cit., pp. 218 – 219). 



252  

 
	
  

 
 

 Política y artificio. Sor Juana Inés de la Cruz y la alegoría barroca. | Pedro Lomba Falcón 
 
 

	
  

	
  

[...] se tiene una buena razón para ponerle [al vulgo] barreras estrechas: se le embrida y agarrota 

mediante religión, leyes, costumbres, ciencias, preceptos, amenazas, promesas mortales e inmortales; 

aún así, vemos que, debido a su desenfreno, lo franquea todo, escapa de todo, pues su naturaleza es 

rebelde, orgullosa, obstinada, y hay que conducirle mediante artificios.12 

 Lo político, por tanto, se fragua en la construcción y exhibición de artificios..., ya que 

sólo ellos se muestran verdaderamente capaces de apaciguar y dar forma a la brutalidad de 

una plebe por definición ignorante y violenta. Sólo domesticando la fuerza bruta que la 

define, se hace posible su socialidad. Tal vez nadie lo haya expresado con la claridad con que, 

poco después que Charron, lo ha hecho Gabriel Naudé: 

[...] como la fuerza está siempre de su lado [...] es menester que los príncipes o sus ministros 

examinen celosamente el modo de manejarlo y persuadirlo con buenas palabras, de reducirlo y 

engañarlo con apariencias, de ganárselo y predisponerlo hacia sus planes por mediación de 

predicadores y de milagros tocados por un halo de santidad, o por medio de las plumas brillantes, 

incitándolas a escribir opúsculos clandestinos, manifiestos, apologías y declaraciones estéticamente 

compuestas, para traerlo por el olfato y hacerle aprobar o condenar por la marca del saco todo cuanto 

en él se contenga.13 

 Así pues, y en primer lugar, concepción de lo político como teatro, como minuciosa 

artesanía a cuyo través configurar subjetividad —imaginación, pasiones—; la política es, muy 

esencialmente, verdadero y eficaz arte de la representación. Luego, en segundo lugar, análisis 

de la naturaleza de las tramollas, resortes y mecanismos escenográficos que componen ese 

teatro. Y análisis determinado por la convicción de que lo único deseable, lo único posible, es 

conformar la imaginación y las pasiones de la plebe de manera que converjan con los fines 

mismos de la Ciudad, garantizando así la propia estabilidad del Estado. 

Ahora bien, ya debe haber quedado claro cuál es la convicción que, profundamente 

arraigada, orienta todos estos análisis: la religión se revela como el mecanismo más potente, 

el que con más fuerza apela a la imaginación y cataliza las pasiones del vulgo.14 La religión, 

dicho con una sola palabra, se revela como un auténtico dispositivo político. Y el arte, como 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
12 De la Sagesse, I, 14, ed. cit., pp. 141. 
13 Consideraciones políticas sobre los golpes de Estado, cap. IV, ed. cit., p. 176. 
14 Ibid., p. 177:  «[...] no hay medio más poderoso para dominar el espíritu de los pueblos que la religión, porque 
cuando se ha de emprender cualquier empresa, lleva al extremo cuanto se ha de hacer: la prudencia se torna en 
pasión; la cólera, por poca que haya, en rabia; la conducta se vuelve entera confusión y, así, ni los bienes, ni 
incluso la vida, se toman ya en consideración, si se hace preciso perderlos en defensa de la divinidad de 
cualquier diente de simio, de un buey, de un gato, de una cebolla o de cualquier otro ídolo, aunque sea más 
ridículo que los anteriores». 



253  

 
	
  

 
 

 Política y artificio. Sor Juana Inés de la Cruz y la alegoría barroca. | Pedro Lomba Falcón 
 
 

	
  

	
  

el instrumento que con mayor facilidad y naturalidad potencia y vehicula sus fines. El arte, 

claro está, forjado en el estilo que ha dado en llamarse barroco. De nuevo iré por partes. 

Naudé señala prolijamente los «medios encaminados a acomodar la religión a los 

asuntos de la política»,15 pues su convicción más profunda es que la generación de espejismos 

de carácter religioso es el verdadero hilo con el que se teje la trama de todo orden político 

sólido: la persuasión de una comunicación con los dioses por parte de los príncipes,16 la 

simulación de milagros, 17  revelaciones, profecías, 18  el fomento de la elocuencia y la 

predicación,19 son otros tantos medios encaminados a la generación de obediencia, de 

aceptación del orden civil. Lo cual se puede traducir en los siguientes términos: gran parte del 

valor positivo que presentan las creencias religiosas está en su capacidad para fundar, 

garantizar y asegurar la continuidad de la paz civil, de la cohesión de una plebe considerada 

como esencialmente incapaz de comprender racionalmente la deseabilidad de la ley y la 

moral. Sin configuración constrictiva de las pasiones, de la imaginación, no es posible el 

Estado ni, por tanto, la Ciudad, pues sin tal constricción no es posible moral alguna. 

Partiendo de esta idea, los análisis no pueden sino bordear un terreno altamente 

peligroso... Asumir estas ideas equivale a concebir la religión como un dispositivo cuya 

eficacia se prueba en la efectiva conformación de una subjetividad sumisa, en la 

conformación de la identidad tanto individual cuanto colectiva de los súbditos o sujetos.20 Su 

capacidad para homogeneizar imaginación y pasiones —o sea, aquello que por sí mismo, sin 

determinación extrínseca y disciplinaria alguna, imposibilita la construcción de la unidad de 

esos sujetos colectivos que son, en la reflexión barroca, las Ciudades— se revela como total. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
15 Ibid., p. 194. 
16 Cfr. ibid., p 179: «La primera, y la más común y ordinaria [manera como los príncipes han sabido servirse de 
la religión], es la de todos aquellos legisladores y políticos que han convencido a sus pueblos de que estaban en 
comunicación con sus dioses, para llevar a cabo con más facilidad aquello que querían ejecutar». 
17 Cfr. ibid., p. 181: «La segunda invención de que han hecho uso los políticos para valerse de la religión entre el 
pueblo ha consistido en la simulación de milagros, la invención de sueños y espejismos y en la fábrica de 
monstruos y prodigios». 
18 Cfr. ibid., p. 182: «La tercera encuentra fundamento en los falsos rumores, revelaciones y profecías que se 
ponen en circulación a discreción para atemorizar al pueblo, provocar su admiración, conmoverlo, o bien para 
envalentonarlo, calmarlo e insuflarle coraje, según se presenten las ocasiones para una cosa u otra». 
19 Cfr. ibid., pp. 184 – 185: «[...] un medio todavía más simple y seguro consiste en contar con el servicio de 
predicadores y hombres elocuentes, dado que no hay empresa que no pueda acometerse fácilmente con este 
procedimiento. El poder de la elocuencia y del discurso aderezado y habilidoso se desliza tan placenteramente 
entre los oídos que hay que estar sordo o más despierto que Ulises para no quedar encantado ante ellos». 
20 En la casi totalidad de las lenguas europeas, excepto la castellana, se nombra a súbditos y sujetos con un solo 
término.   



254  

 
	
  

 
 

 Política y artificio. Sor Juana Inés de la Cruz y la alegoría barroca. | Pedro Lomba Falcón 
 
 

	
  

	
  

Así, lo que nunca deja de ser reconocido en estos análisis es el valor político de la religión. 

Ahí donde se da una, se da un conjunto de leyes, de costumbres, de ceremonias públicas 

construidas, pautadas... y, sobre todo, legitimadas con mucha fuerza. En gran medida, el 

análisis barroco se despliega como análisis de los mecanismos en función de los cuales el 

espacio cultual de lo sagrado se ha prestado siempre a la legitimación de la acción y de las 

formas de organización de los hombres. Si por algo se caracteriza dicha reflexión, es por 

haber diseccionado con precisión las relaciones entre teología y política —el sentido de la 

traslación de los conceptos de la primera al ámbito de la segunda para garantizar así sus fines, 

por emplear la célebre fórmula de Carl Schmitt.21 

Sea como fuere, se impone ahora, se impone siempre, un principio de cautela 

metodológica. Es obvio que la constatación de la homología de política y teología no implica 

necesariamente una movilización en favor de la disolución de su simbiosis. Para que esto 

suceda, habrá que esperar a que el siglo XVIII esté bien avanzado. En el XVII, lo habitual es 

señalar esa homología desde una fe que no tiene por qué ser insincera. Esto lo corrobora, a mi 

juicio, el caso de la poetisa novohispana sor Juana Inés de la Cruz, quien, desde luego, 

comparte en una medida nada desdeñable, especialmente en su Neptuno alegórico, el espíritu 

de la reflexión barroca sobre la vinculación de política, arte y religión que he esbozado. Su 

escritura convoca muchas de las ideas expuestas; éstas, sin duda, han sido recibidas desde 

muy pronto en el Nuevo Mundo. 

III. Sor Juana Inés de la Cruz. Un entendimiento moderno en Nueva España. 

 La concepción de lo político como artificio y, por tanto, de la Ciudad como teatro o 

escena a cuyo través se anuda una determinada red de afectos —esto es, se fomentan y 

entrelazan unos, neutralizando y reprimiendo otros—, implica la necesidad del minucioso 

diseño de una escenografía y, consiguientemente, la necesidad de una suerte de escenógrafo 

que domine su disposición de un modo eficaz. El arte y el artista desempeñan esta doble 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
21 Del Carl Schmitt de Teología política (Madrid, Trotta, 2009). Gabriel Naudé será plenamente consciente de 
que lo que opera como verdadero resorte de la aceptación de la obediencia impuesta por las supremas potestades 
es precisamente esta traslación. Lo dice muy explícitamente en el capítulo 4 de sus Consideraciones políticas 
sobre los golpes de Estado. Una vez que ha analizado las cinco maneras como los príncipes o sus ministros han 
sabido servirse de la religión y su cortejo de milagros, ficciones y mandatos (en una palabra, de su 
espectacularidad y su poderosísimo influjo sobre la imaginación) para poder legislar con alguna garantía, escribe 
que estos cinco medios están encaminados a lo esencial: «[...] acomodar la religión a los asuntos de la política» 
(op. cit., p. 194). Sólo este «acomodo» garantiza la aceptación de la legitimidad de la soberanía por parte del 
vulgo. 



255  

 
	
  

 
 

 Política y artificio. Sor Juana Inés de la Cruz y la alegoría barroca. | Pedro Lomba Falcón 
 
 

	
  

	
  

función en el mundo barroco. La Ciudad se alza como Ciudad del artificio; como Ciudad en la 

que el arte se integra en el paisaje ocultando sistemáticamente a la naturaleza. La Edad 

barroca es la Edad del urbanismo erigido en expresión de un orden social, político y teológico 

muy preciso. 

La escultura o la arquitectura, por ejemplo, se revelan como medios 

extraordinariamente adecuados para garantizar y difundir en la Ciudad la presencia de aquello 

que hace posible su misma existencia como orden institucional: la religión y su conjunto de 

apelaciones directas a la imaginación y las pasiones de los hombres. Lo verdaderamente 

barroco tal vez sea la virtualidad práctica que se concede al arte en esta época, la voluntad de 

pedagogía teo-política que configura las formas artísticas. Bolívar Echeverría, siguiendo a 

Walter Benjamin,22 lo ha señalado de una manera, en mi opinión, definitiva: 

Sólo desde la convicción contemporánea de la «autonomía del arte» es posible percibir aisladamente 

el arte barroco en sus obras, separándolo de su inserción orgánica en la actividad ritual propia de la 

cultura festiva moderna, muy en especial de aquella que, en el siglo XVII y su prolongación histórica, 

estuvo a cargo de la Iglesia católica restaurada. El barroco es sin duda el arte de la contrarreforma.23 

 El barroco, ciertamente, configura una estética que, como tal, vehicula, difunde y 

administra con total naturalidad una teología y una política muy determinadas. 

Es evidente que esta función puede ser cumplida con las obras de arte más 

perdurables, pero también, y quizás de un modo especialmente significativo, con las más 

efímeras. Por ejemplo, con los monumentos, esas formas arquitectónicas destinadas a dar 

cuerpo visible, tangible —esto es, perceptible para la generalidad de los hombres—, a un 

contenido primera y principalmente ideológico.24 Muy particularmente, los arcos erigidos en 

Nueva España para recibir y festejar la entrada de los virreyes son emblemáticos en este 

respecto. En cualquier caso, de lo que se trata es de forjar formas —duraderas o fugaces— 

que induzcan o que produzcan representaciones que apelen directa y eficazmente a la 

imaginación dotándola de una configuración estable. Si se puede hablar de una modernidad 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
22 Al Walter Benjamin de El orígen del Trauerspiel alemán (en Obras, lib. I, vol. 1, Madrid, Abada editores, 
2007). 
23 B. Echeverría, La modernidad de lo barroco, Ediciones Era, México, 1998, p. 218. 
24 Véase G. C. Argan, El concepto del espacio arquitectónico desde el barroco a nuestros días, Nueva Visión, 
Buenos Aires, 1973, pp. 55 – 56. 



256  

 
	
  

 
 

 Política y artificio. Sor Juana Inés de la Cruz y la alegoría barroca. | Pedro Lomba Falcón 
 
 

	
  

	
  

barroca25 es, sin duda, porque uno de los rasgos más característicos de lo moderno es el 

aprendizaje del dominio de los hombres a través del dominio de sus representaciones, a través 

de la construcción y difusión de imágenes.26 Y es indiscutible que el arte barroco ha sido 

verdaderamente modélico en la construcción de escenas en las que reconocer lo único 

necesario: un poder que simultáneamente es temporal y religioso —o está sancionado por lo 

religioso—, conduciendo al espectador a reconocerse a sí mismo, a reconocer 

automáticamente su pertenencia a la Ciudad, en ese reconocimiento de lo solo necesario. 

En su magistral estudio sobre la figura y el mundo de sor Juana Inés de la Cruz, 

Octavio Paz ha subrayado la necesidad de esta vinculación entre ambos tipos de 

reconocimiento a propósito de una forma de celebración que se expresa con la erección de 

una obra arquitectónica efímera por definición: el arco alzado para festejar la entrada en la 

Ciudad de su autoridad máxima: 

[...] la entrada [...] era una celebración pública en la que el pueblo de una ciudad o una villa recibía 

solemnemente a su señor. Era una fiesta en que los símbolos políticos, al encarnar, hacían visible la 

doble relación que unía a la sociedad con el príncipe y consigo misma [...] La entrada, sin dejar de ser 

un rito político, se volvió una alegoría y el acto se orientó hacia la representación [...] la Edad barroca 

teatralizó a la política y convirtió un rito como la entrada de un príncipe en una pantomima popular y 

en una representación alegórica. Empezó así el reinado de la ilusión y el de su complemento 

contradictorio: la crítica.27 

 Con la escultura y la arquitectura barrocas —o con esa mezcla de ambas en que 

consisten los monumentos festivos y conmemorativos, tan presentes en la vida hispana y 

novohispana del XVII—, se contribuye decisivamente a la escultura, a la edificación de la 

propia alma, del alma de los súbditos. Literalmente, el arquitecto, el artista, el escenógrafo de 

lo político, es una suerte de Deus in terris. Ahora bien, y como lo señala el ensayista 

mexicano, lo que empieza en este período es el inverosímil reinado conjunto de la ilusión y la 

crítica. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
25 B. Echeverría diseña todo su estudio partiendo de esta idea. Cfr. La modernidad de lo barroco, op. cit., 
passim. 
26 Entre la inmensa bibliografía consagrada al estudio de este aspecto de la modernidad, sigo aquí especialmente 
a Louis Marin, Politiques de la représentation, París, Collège International de Philosophie / Kimé, 2005. 
27 O. Paz, Sor Juana Inés de la Cruz o Las trampas de la fe, op. cit., pp. 197 – 198. Poco antes ha insistido el 
mexicano en la importancia política de la fiesta para la monarquía hispánica: «La ceremonia política era una 
verdadera fiesta, quiero decir, un acto colectivo a través del cual los símbolos encarnaban y se volvían palpables. 
Vuelta de la sociedad a sus orígenes, al pacto que la había fundado (...) y vuelta de la sociedad a sí misma» (p. 
196). 



257  

 
	
  

 
 

 Política y artificio. Sor Juana Inés de la Cruz y la alegoría barroca. | Pedro Lomba Falcón 
 
 

	
  

	
  

En efecto, en el Neptuno alegórico de sor Juana, explicación del arco con el que se 

celebra la entrada en México del «Excelentísmo Señor Marqués de La Laguna», pueden 

reconocerse muchos de los principios de la reflexión filosófica europea sobre la Ciudad. Lo 

cual, dicho sea de paso, no significa que nuestra autora haya tenido un conocimiento directo 

de la obra de Charron o Naudé. Significa, pero ello no es poco, que estuvo al corriente —a la 

altura— del pensamiento de su siglo. 

En este punto he de decir que discrepo de Octavio Paz, quien en su estudio citado, y 

tras haber analizado la biblioteca de la religiosa —esto es, las fuentes más directas de su 

pensamiento—, califica su modernidad de «tímida e incompleta», poniéndola en relación con 

la de su «enemigo» Sigüenza y Góngora, pues ve en el de aquélla un ingenio calcado casi del 

propio de Nueva España28: 

La modernidad de Sigüenza era ambigua y contradictoria; la de sor Juana, tímida e incompleta. Una 

de las razones del interés que despiertan es su situación excéntrica: contrasta su vivacidad intelectual 

con los sistemas e ideas que manejaban: caducos los primeros y molidas y remolidas las segundas [...] 

Nueva España fue una sociedad orientada no a alcanzar la modernidad sino a combatirla.29 

 Trataré de ordenar las ideas presentes en el texto de la poetisa para así mostrar la 

escasa «timidez» de su modernidad. 

En primer lugar, y asumiendo la categorización de la multitud como vulgo, tan 

significativa en la reflexión europea, se ha de distinguir, por un lado, entre el arco tal y como 

es construido y exhibido a la mirada pública en la Ciudad, y, por otro, la explicación que 

ofrece la monja, tanto en verso como en prosa, de su significado. Dicha explicación, 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
28 Ibid., pp. 66 – 67: «[...] el convento y la universidad eran también fortalezas: no defendían a la Nueva España 
de los piratas y de los nómadas, sino del tiempo. La neoescolástica había hecho una plaza fuerte de cada celda y 
de cada aula. El enemigo era la historia, esto es, la forma que anunció el tiempo histórico en la Edad Moderna: la 
crítica. Nueva España no estaba hecha para cambiar sino para durar. Construcción que aspiraba a la 
intemporalidad, su ideal no era el cambio ni su consecuencia moderna: el culto al progreso. Su ideal era la 
estabilidad y la permanencia; su visión de la perfección era imitar, en la tierra, el orden eterno. En una sociedad 
de esta índole, la crítica se concebía como una vuelta al principio original, es decir, como una crítica de las 
infracciones y desviaciones de los principios que fundaban a la sociedad, no como una crítica de esos 
principios». 
29 Ibid., p. 338. Y ello a pesar de que anteriormente Paz ha reivindicado la europeidad intelectual de sor Juana: 
«La avidez de sor Juana por la comunicación escrita revela cierto oportunismo, un ansia inmoderada por conocer 
y ser conocida. Vanidad, sí, pero asimismo soledad. Ahogo, asfixia: le quedaba chico no sólo el convento sino el 
país. Y más: su mundo. Sus verdaderos contemporáneos no estaban ni en Madrid, ni en Lima, ni en México, sino 
en aquella Europa de fines del XVII que se preparaba a inaugurar la era moderna y a la que España había dado la 
espalda» (op. cit., p. 181). 



258  

 
	
  

 
 

 Política y artificio. Sor Juana Inés de la Cruz y la alegoría barroca. | Pedro Lomba Falcón 
 
 

	
  

	
  

ciertamente, se halla fuera del alcance del vulgo, pero no sólo por estar trufada de referencias 

eruditas y citas latinas, sino por un principio de carácter fundamental que atañe a la 

categorización barroca de la multitud. Esto es, por un principio que sitúa al texto en el 

corazón mismo de la modernidad filosófica más crítica, hurtándose, necesariamente, a la 

mirada de esa plebe que debe ser gobernada. 

La explicación, en efecto, es construida desde la asunción de un principio de crítica en 

el sentido más moderno del término. En ella se hace patente un comienzo de desarrollo de lo 

que podría llamarse con toda legitimidad un análisis mitológico de lo político. En primer 

término, pues, una movilización expresa del concepto de vulgo, y, sobre todo, una conciencia 

muy clara de la necesidad política de ofrecerle una representación empírica sobrecargada de 

simbolismo. Tales son las razones que sor Juana ofrece de la pertinencia, de la necesidad 

incluso, de su imitación de los antiguos adoptando la forma de una alegoría mitológica. Los 

autores que la monja sigue, 

Hiciéronlo [alegorizar mitológicamente] no sólo por atraer a los hombres al culto divino con más 

agradables atractivos, sino también por reverencia a las deidades, por no vulgarizar sus misterios a la 

gente común e ignorante (...) y por la misma razón de reverencia y respeto vemos que [las divinas 

letras] no se permiten en vulgar, por que el mucho trato no menoscabe la veneración. Nimia 

familiaritas contemptum parit, dijo Cicerón.30 

 El arco es una obra que apela directamente a la imaginación de sus espectadores, 

haciendo de ella el vehículo de su reconocimiento como súbditos de una monarquía vinculada 

de manera muy profunda con unos principios teológicos especialmente determinados después 

del Concilio de Trento. De lo que se trata con el monumento es de representar, de escenificar, 

de alegorizar una idea en la que reconocer un poder religioso y temporal, y, simultáneamente, 

reconocerse en él, o bajo él. La pedagogía política es una función crucial de la obra. Y así lo 

expresa sor Juana en la explicación en verso con que cierra su texto, subrayando con claridad 

la facultad a la que directamente se dirige el arco en tanto que monumento festivo. Su 

materialidad estética es mucho más directa, mucho más eficaz, que la compleja literalidad de 

la explicación de sus símbolos y alegorías: 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
30 Neptuno alegórico, en Obras completas, IV, México, FCE, 1957, p. 356. 



259  

 
	
  

 
 

 Política y artificio. Sor Juana Inés de la Cruz y la alegoría barroca. | Pedro Lomba Falcón 
 
 

	
  

	
  

Este, Señor, triunfal arco, 

(...) 

este Cicerón sin lengua, 

este Demóstenes mudo, 

que con voces de colores 

nos publica vuestros triunfos 

(...) 

este Prometeo de lienzos 

y Dédalo de dibujos, 

que impune usurpa los rayos, 

que surca vientos seguro...31 

 

 En segundo lugar, y a medida que la explicación avanza, sor Juana va revelando las 

claves teóricas de la homología de política y teología (o mitología, poco importa por el 

momento) que opera con la fuerza de lo estético en la escena construida para dar la 

bienvenida al marqués de La Laguna, nuevo virrey de Nueva España. El Neptuno alegórico, 

Océano de colores, simulacro político (tal es el significativo comienzo del título del arco en 

cuestión) exige una explicación que pone al descubierto, a través de un análisis de la 

mitología clásica, la esencial vinculación de lo político con lo sagrado. Sor Juana parece 

asumir las lecciones dispensadas por Naudé; la generación de espejismos de carácter 

religioso, las filiaciones y analogías de naturaleza más o menos fantasiosa, parecen aquí algo 

más que un simple recurso retórico. Si ha utilizado la mitología pagana para construir su 

escena, ha sido para 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
31 Ibid., p. 403. 



260  

 
	
  

 
 

 Política y artificio. Sor Juana Inés de la Cruz y la alegoría barroca. | Pedro Lomba Falcón 
 
 

	
  

	
  

[...] discurrir entre los héroes que celebra la antigüedad, las proezas que más combinación tuviesen 

con las claras virtudes del Excelentísimo Señor Marqués de La Laguna... [pues] no hallé cosa que aun 

en asomos se asimilase a sus incomparables prendas; y así, le fue preciso al discurso dar ensanches en 

lo fabuloso a lo que no se hallaba en lo ejecutado.32  

 Lo más significativo de la modernidad de la escritura de la monja es que, con ella, es 

ya imposible llamarse a engaño. Sor Juana vislumbra, sin que quepa ya la más mínima duda, 

el lugar en el que se ha de situar el valor real del mito, de la fábula. Valor que un lector atento, 

avisado, podría hacer extensible —y podría hacerlo inmediatamente— a la religión misma: 

[...] las fábulas tienen las más su fundamento en sucesos verdaderos; y los que llamó dioses la 

gentilidad, fueron realmente príncipes excelentes, a quienes por sus raras virtudes atribuyeron 

divinidad, o por haber sido inventores de las cosas, como lo dice Plinio: Inventores rerum dii habiti 

sunt; y Servio dijo que sus virtudes los habían elevado del ser de hombres a la grandeza de deidades: 

Vocamus divos, qui ex hominibus fiunt. Y este poder y grandeza de la virtud lo vemos en lo sagrado.33 

 El eco de la gran filosofía política moderna —Charron, Naudé, pero también el 

maestro de ambos, Maquiavelo— resuena en las palabras de la monja. Y dicho eco irá 

ganando en sonoridad a medida que la escritura vaya desentrañando el significado profundo 

de las alegorías que se ofrecen en espectáculo a la vista y para regocijo de todos los habitantes 

de la Ciudad. Sor Juana retoma con valentía el sentido que en esta tradición de pensamiento 

político posee el término virtud, se vincule o no con lo sagrado. El texto se halla literalmente 

sembrado de ideas que están a la altura filosófica de los tiempos nuevos. Al menos en esta 

ocasión, la «timidez» de la modernidad de la poetisa se muestra escasa. Vuelvo a citar el 

texto: 

[...] pues muy bien pudiera la república sufrir que el príncipe no fuera liberal, no fuera piadoso, no 

fuera fuerte, no fuera noble, y sólo no se puede sufrir que no sea sabio; porque la sabiduría, y no el 

oro, es quien corona a los príncipes.34 

 Lo que corona a los príncipes, a los buenos príncipes, es la sabiduría... política; 

sabiduría que es verdadera virtud y que, como tal —se dice expresamente en el texto que 

acabo de citar—, es perfectamente desligable de la «liberalidad», la «nobleza» e incluso de la 

«piedad»... Extraña idea la que materializa con su escritura una monja de clausura..., una 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
32 Neptuno alegórico, ed. cit., p. 359. 
33 Ibid., pp. 359 – 360. 
34 Ibid., p. 367. 



261  

 
	
  

 
 

 Política y artificio. Sor Juana Inés de la Cruz y la alegoría barroca. | Pedro Lomba Falcón 
 
 

	
  

	
  

religiosa que, sin duda, está en posesión de la barroca certeza de la absoluta necesidad política 

de la religión, de la certeza de que la religión, al margen de su valor de verdad, se erige en 

eficacísimo dispositivo político. Su alegoría, esa pieza de arte efímero que recibe y festeja la 

entrada de la máxima autoridad de la Nueva España, es primeramente pedagogía y 

reconocimiento para un vulgo cuya alma debe ser tallada mediante los «más agradables 

atractivos». Sin religión no hay Estado, no hay Ciudad. Pero en la explicación en prosa, 

reservada a una minoría —lejos, pues, del alcance de ese vulgo que contempla el arco—, 

subraya con énfasis el principio según el cual dicha vinculación nada tiene que ver con la 

piedad efectiva, real, del soberano. Las palabras de sor Juana, una vez más, revelan un 

verdadero arcano. Expresan, más allá de toda duda razonable, el verdadero corazón de la 

reflexión barroca más crítica; esto es, más moderna: 

Ningún gobierno puede haber acertado, si el príncipe supremo que lo rige no impetra sus aciertos de 

la suma sabiduría de Dios. Y dejando los muchos ejemplos que de esto se hallan en las divinas letras, 

aun entre la ceguedad del gentilismo se hallan muchos de religión, en que los príncipes pedían 

socorro a sus deidades para la dirección de su gobierno [...] pues la religión y piedad no sólo sirven de 

ejemplo a todos, como dice Valerio Máximo [...] y Claudiano [...] pero sirve para establecer y afirmar 

el Estado, como lo dijo Séneca: Ubi non est pudor, nec cura iuris, sanctitas, pietas, fides, instabile 

regnum est. Y Aristóteles [...] ; que aunque él lo entendió de otro hombre, nosotros podemos 

entenderlo del que es Rey de los Reyes y Señor de los Señores.35 

 Así pues, en esta obra de sor Juana queda consignada la analogía entre el príncipe, el 

dios, la fábula, y de este modo se desvela la simbiosis que necesariamente se traba entre 

teología y política. En ella se nos ofrece una escritura que, a diferencia de la materialidad del 

monumento, posee una clara vocación minoritaria, pues subraya, dicho brevemente, la 

necesidad de mantener activo, y muy presente en las ocasiones más solemnes que vive la 

Ciudad, el valor político de la religión que la propia monja profesa y que legitima el poder de 

los reyes y virreyes de la Nueva España. 

Ciertamente, y contra la «timidez» que Octavio Paz creía vislumbrar en la modernidad 

de sus escritos, la obra de sor Juana Inés de la Cruz está a la altura de unos tiempos —y de 

una geografía— en los que la esencia de la vida civil se juega en la producción y la 

reproducción estable de un orden teológico y político determinado. Esto es, como señalaban, 

entre muchos otros, Charron y Naudé con la insistencia que suele reservarse para las 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
35 Ibid., pp. 397 – 398. 



262  

 
	
  

 
 

 Política y artificio. Sor Juana Inés de la Cruz y la alegoría barroca. | Pedro Lomba Falcón 
 
 

	
  

	
  

afirmaciones fundamentales, en la conjura de todo peligro de descomposición. Por ello, mi 

conclusión es que el caso de sor Juana demuestra que las ideas europeas más afinadas 

políticamente han cruzado el Atlántico, y, sobre todo, que, al asumirlas, han sido 

materializadas, llevadas a la práctica, en el lugar donde deben serlo: en una Ciudad que, 

también por este motivo, o quizás sobre todo por él, es emblemáticamente barroca. El 

Neptuno alegórico se muestra de parte a parte como un espejo bien pulido de la Ciudad 

barroca americana. 

 




