
281  

 
	
  

 
 

 Sujet, infini et mort chez E. Husserl et E. Levinas | Guillermo Ferrer 
 
 

	
  

	
  

Sujet,  infini  et  mort  chez  E.  Husserl  et  E.  Levinas1  
Dr.  Guillermo  Ferrer    
Institute  Central-­‐‑Européen  de  Philosophie,  Charles  -­‐‑Université  de  Prague  

  
	
  

 

Dans le cadre de la philosophie phénoménologique, c’est sans doute Emmanuel Levinas 

qui a le plus profondément médité sur le rapport entre subjectivité et infini. Or c’est d’après 

moi une question qu’il a abordé sous deux aspects complémentaires: d’une part, il s’agit pour 

lui de montrer que l’infinité – ou une certaine expérience de l’infini – constitue le trait 

essentiel du sujet : « La subjectivité […] est le point de rupture de l’essence excédée par 

l’Infini ».2 D’autre part, il tente de décrire cette expérience comme une « infinition » du sujet. 

Avec une profondeur remarquable, Levinas ne décrit pas cette « expérience » en termes 

d’activité ou de spontanéité de l’ego, mais comme  l’événement originaire et passif du devenir 

sujet en entrant en rapport d’« hospitalité » avec autrui :  

« Elle [l’infinition de l’infini] se produit dans le fait invraisemblable où un être séparé fixé 

dans son identité, le Même, le Moi contient cependant en soi – ce qu’il ne peut ni contenir, ni 

recevoir par la seule vertu de son identité. La subjectivité réalise ces exigences impossibles : 

le fait étonnant de contenir plus qu’il n’est possible de contenir. ».3 

Nous avons ici une description très profonde de l’événement d’être un sujet, moi unique et 

irremplaçable, grâce à l’antécédence d’une assignation passive de responsabilité pour autrui: 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 Le présent travail recueille l’essentiel d’une communication lue à Prague à l’occasion d’un colloque sur 
« Emmanuel Levinas et la subjectivité ». En nous appuyant sur des matériaux de notre cours d’hiver 2013-14 
« Anthropologie phénoménologique » à l’Institut Central-Européen de Philosophie de l’Université Charles de 
Prague, nous voulions questionner les descriptions de la subjectivité comme « infinie », chez Husserl et Levinas, 
ainsi que mettre en relief leur sens pour une possible phénoménologie de la mort. Nous ne pouvons ici qu’offrir 
une ébauche encore imparfaite de cette problématique, dont nous espérons pourtant montrer l’importance 
fondamentale pour toute phénoménologie de la subjectivité. Je tiens également à remercier mes collègues à 
Prague, Karel Novotny et Hans Rainer Sepp, pour m'avoir invité à aborder ce sujet et le présenter dans un 
colloque international sur Emmanuel Levinas. Je remercie également Georgy Chernavin et Sacha Carlson pour 
avoir bien voulu lire mon texte, et de m'avoir proposé certaines corrections linguistiques nécessaires, et d’autres 
suggestions stylistiques. Enfin, je veux remercier les éditeurs de la revue Eikaisia Pelayo Pérez et Pablo Posada 
Varela d’avoir bien voulu accueillir mon essai. 
2 Levinas, Emmanuel (1990) : Autrement qu’être ou au-delà de l’essence, Paris, Kluwer Academic, p. 27. 
3 Levinas, Emmanuel (1990) : Totalité et infini. Essai sur l’extériorité, Paris, Le Livre de Poche. Biblio Essais, p. 
12. 



282  

 
	
  

 
 

 Sujet, infini et mort chez E. Husserl et E. Levinas | Guillermo Ferrer 
 
 

	
  

	
  

« La subjectivité […] se passe comme une passivité plus passive que toute passivité. »;4 « La 

réponse qui est responsabilité – responsabilité incombant pour le prochain – résonne dans 

cette passivité […] ».5 En disant cela, Levinas bouleverse l’emploi traditionnel du concept 

métaphysique d’infini. Car ce concept ne désigne plus, chez lui, un être absolu qui n’aurait ni 

limites ni restrictions. Tout au contraire, il désigne un mouvement plein des risques ; 

mouvement du sujet incarné et mortel vers la transcendance d’un autre, dont le visage 

déborde les limites et les restrictions propres à la représentation et la conscience thématique. 

Un tel mouvement vers la transcendance serait tout à fait inconcevable sans la possibilité de 

se donner à autrui « corps et âme », voire même de se donner jusqu’au point de mourir pour 

lui6. 

Or, la question sur laquelle je voudrais attirer maintenant l’attention est la suivante : 

qu’est-ce que cette phénoménologie de l’infini tout à fait originale peut encore apporter à la 

phénoménologie husserlienne du moi transcendantal, et vice-versa ? Il s’agit à mon sens 

d’une problématique de la plus grande importance pour la phénoménologie à venir. Mais 

puisque toute tentative de réponse à cette question exigerait d’entreprendre un vaste projet de 

recherche, je me limiterai à signaler ici quelques voies de réflexion possibles, en m’autorisant 

aussi à laisser certaines questions ouvertes. 

Je voudrais donc aborder certaines questions sur la relation entre la subjectivité et l’infini, 

mais cela dans le cadre d’une problématique très concrète, à savoir celle de l’immortalité du 

sujet transcendantal telle que Husserl l’a conçue. Cette thèse met en jeu une certaine 

conception de l’infinité propre au flux des vécus et par conséquent au moi qui, à titre de 

centre de relation (Beziehungszentrum) ou moi-pôle (Ich-Pol), accompagne tout vécu se 

constituant dans ce flux. En abordant les problèmes impliqués dans la thèse d’un sujet 

transcendantal immortel, j’ai parfois exagéré certains traits de la position husserlienne, qui est 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
4 Levinas, Emmanuel (1990) : Autrement qu’être, p. 30. 
5 Ibid., p. 31.  
6 László Tengelyi a montré à quel point le concept levinasien d’expérience de l’infini, comme bouleversement de 
l’intentionnalité, se laisse étendre aux phénomènes autres que la seule responsabilité éthique pour le prochain. Se 
soulève alors la question de savoir si l’expérience d’un certain infini comme débordement du cadre toujours 
restreint de nos anticipations n’est-elle l’expérience du réel même : « En effet, […] Levinas veut montrer que 
l’intentionnalité ne se réduit jamais à une pure et simple corrélation noético-noématique, mais qu’elle recèle 
toujours excédant, un surplus […] ». Tengelyi, László : L’expérience de la singularité, Paris, Hermann Éditeurs 
2014, p. 231. Notre travail doit beaucoup à cette approche au rapport de la subjectivité et l’infini.  



283  

 
	
  

 
 

 Sujet, infini et mort chez E. Husserl et E. Levinas | Guillermo Ferrer 
 
 

	
  

	
  

assurément aussi complexe que nuancée ; et ce faisant, j’en ai peut-être déformé certains 

traits ; mais je crois que cela peut donner matière à des discussions enrichissantes. 

1. L’infini du présent vivant et l’immortalité du moi transcendantal chez E. Husserl 

On sait que Husserl a soutenu la thèse d’un moi transcendantal immortel. Bien entendu, il 

ne s’agit pas là d’une position métaphysique, qui ferait du sujet transcendantal une entité 

absolue; et il ne s’agit pas non plus d’une sorte de preuve de l’immortalité de l’âme. Selon 

Husserl, le sujet empirique, composé d’un corps et d’une âme périt forcément, alors que le 

sujet transcendantal survit à celui-là:  

« Wieder ist undenkbar, daß das transzendentale Ich stirbt […] damit [ist] nicht gesagt, 

dass der Mensch ewig gelebt habe und leben wird […]. Geburt und Tod, Auftreten von 

Menschen in der Natur und Verschwinden aus der Natur, sagen wir durch Schöpfung oder 

Vernichtung, [ist wohl] mit der transzendentalen Unendlichkeit des Lebens [verträglich]. Die 

Seele des Leibes ist nicht unsterblich, prinzipiell gesprochen, d.h., sie ist nicht notwendig als 

unsterblich zu denken, und sie stirbt ja wirklich nach alltäglicher Erfahrung. Aber jedes 

Menschen-Ich birgt in sich in gewisser Weise sein transzendentales Ich, und das stirbt nicht 

und entsteht nicht, es ist ein ewiges Sein im Werden. » (Hua XI, 380-381). 

 Or, puisqu’elle est dépouillée de tout composé psychophysique, la vie transcendantale 

après la mort ne peut plus être celle d’une conscience éveillée dans le monde – ou susceptible 

de s’y éveiller en liant l’intervalle du temps antérieur au sommeil, ou à une léthargie avec 

celui de l’éveil. C’est pourquoi Husserl « reconstruit » l’état du moi transcendantal après la 

mort par analogie avec un sommeil profond, et compare cet état avec une « éternelle nuit 

noire » (« ewige schwarze Nacht ») 7  où la seule conscience interne du temps se 

temporaliserait indéfiniment sans avoir de contenus distincts. Ainsi, après l’événement de la 

mort, aurait lieu la perte irréversible du moi personnel, qui coïnciderait avec la fin de 

l’histoire d’une vie individuelle. Pour Husserl, la mort ne se passe pas sans le drame d’une 

scission de soi-même.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
7 Husserl, Edmund  (1973): Zur  Phänomenologie  der  Intersubjektivität. Texte aus  dem  Nachlass. Zweiter Teil. 
1921-28 [Husserliana Bd. XIV, hg. von Iso Kern], Den Haag, Martinus Nijhoff, p. 156. 



284  

 
	
  

 
 

 Sujet, infini et mort chez E. Husserl et E. Levinas | Guillermo Ferrer 
 
 

	
  

	
  

On a pu comparer jusqu’un certain point cette idée phénoménologique de l’immortalité du 

sujet avec la théorie leibnizienne de l’immortalité ou de l’indestructibilité des monades. Car 

Leibniz conçoit en effet la mort comme une sorte d’étourdissement et d’involution de la 

monade. Après la séparation et la corruption des parties visibles du corps, la monade 

tomberait dans un état de sommeil profond:  

« Car nous expérimentons en nous-mêmes un état, où nous ne souvenons de rien et 

n’avons aucune perception distinguée, comme lorsque nous tombons en défaillance, ou quand 

nous sommes accablés d’un profond sommeil sans aucun songe. Dans cet état l’âme ne diffère 

point sensiblement d’une simple monade […]. Et il ne s’ensuit point, qu’alors la substance 

simple soit sans aucune perception. Cela ne se peut pas même […] ; car elle ne saurait aussi 

subsister sans quelque affection, qui n’est autre chose que sa perception ; mais quand il y a 

une grande multitude de petites perceptions, où il n y a rien de distingué, on est étourdi ; 

comme quand on tourne continuellement d’un même sens plusieurs fois de suite, où il vient 

un vertige qui nous peut faire évanouir et qui ne nous laisse rien  distinguer. Et la mort peut 

donner cet état pour un temps aux animaux. ».8  

 Mais il y a malgré tout une différence : la thèse husserlienne prétend s’appuyer sur des 

données phénoménologiques, dans le cas de ce que Husserl appelle la donation absolue de 

l’être (absolute Seinsgegebenheit) de la conscience et de son flux constant. Au fond, cela veut 

dire que les vécus et les données immanentes de la conscience, contrairement aux choses 

perçues, n’apparaissent pas partiellement, par silhouettes ou par esquisses (Abschattungen), 

dont aucune ne pourrait jamais nous donner la chose même. En revanche, un vécu se donne 

« absolument » parce qu’il n’apparaît jamais par esquisses, mais comme une unité qui s’étend 

le long d’un temps immanent lui-même infini.9 Tout vécu, fût-il un élément minimal de la 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
8  Leibniz, G.W. (1885) : Die philosophischen Schriften [Sechster Band, hg. Von C.J. Gerhardt], Berlin, 
Weitmannsche Buchhandlung, p. 610. Mais au contraire de Husserl, Leibniz a toujours soutenu l’immortalité de 
l’esprit humain, en tant qu’il est doué de raison et d’une mémoire de soi ininterrompue qui garantirait la 
conservation de sa vie individuelle : « Dedit enim Deus mentibus, ut cogitant de seipsis, unde oriatur 
reminiscentia quae facit ut mens semper meninerit se eandem illam esse quae prius. Hinc sequitur etiam 
immortalitas, neque enim vel incipere potest sui oblivisci, semperque cogitatio alia aliam trahit. At in animabus 
nulla est causa cur easdem manere dicamus, tametsi a corpore sind distinctae. Vera enim conservatio, consistit in 
conservationis suae sensu […]. » Gottfried Wilhelm Leibniz (1999), Sämtliche Schriften und Briefe [Sechste 
Reihe. Philosophische Schriften. Vierter Band], Berlin, Akademie Verlag, p. 1461. 
9 Cf. Husserl, Edmund (1977) : Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. 
Erstes Buch: Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie [Husserliana  Bd. III/1,  hg.  von  Karl  
Schuhmann],  Den  Haag, Martinus Nijhoff, pp. 86-89. 
 



285  

 
	
  

 
 

 Sujet, infini et mort chez E. Husserl et E. Levinas | Guillermo Ferrer 
 
 

	
  

	
  

conscience, par exemple une donnée hylétique sans aucune référence objective, apparaît 

comme un objet immanent dont chaque phase est toujours identifiée grâce à des rétentions qui 

augmentent in infinitum : rétention de rétention, rétention de rétention de rétention, etc.  Il se 

passe quelque chose de semblable dans le flux de la conscience en direction du futur : des 

intentions protentionelles augmentent in infinitum ébauchant ainsi tout ce qui viendra après. 

Bien entendu, Husserl ne veut pas dire que ces protentions prédéterminent le contenu de 

chaque vécu qui arrivera à la conscience, mais plutôt qu’elles annoncent un vécu encore 

indéterminé, encore en train de devenir présent, et qui après sera identifié constamment par la 

conscience rétentionnelle. Il faut maintenant nous demander ce qui permet à Husserl de 

caractériser comme immortel ce flux de la conscience. 

Considérons premièrement quelques lignes des Vorlesungen zur Analysen der passiven 

Synthesis. Husserl y parle de la nécessite d’une persistance ou perduration du présent vivant 

de la conscience : « Das Währen ist unsterblich » ; « Also die immanente Zeit muss endlos in 

die Zukunft hinein sich forsetzen als erfüllte Zeit ». 10 Husserl essaie de décrire ou de penser 

cette continuité en termes d’un flux des vécus infinis qui s’oppose à la finitude de n’importe 

quel événement objectif, et donc constitué. La mort du sujet empirique est aussi un événement 

qui se constitue dans le présent vivant ; partant, elle ne saurait pas être l’équivalent de la fin 

du présent vivant lui-même, où elle se passe et se temporalise. Voilà le sens de ce que 

j’appellerai ici la première variante de la « preuve » phénoménologique de l’immortalité du 

sujet transcendantal : 

„ […] Es ist evident, dass das konkrete Aufhören, natürliche Aufhören der lebendigen 

strömenden Gegenwart, nicht als eine Tatsache, nicht als ein Seiendes, als ein Erfahrbares 

denkbar ist. Was ja hieße, dass ich dieses Aufhören konstatieren und immer wieder als 

Aufhören identifizieren könnte, also eben nicht, dass das Aufhören aufgehört hatte und nach 

dem Aufhören ein Vergangenes hätte usw. Lauter Unsinn!“11 

Quelle est dès lors l’idée fondamentale de ce texte ? L’hypothèse d’une cessation absolue 

du présent vivant, en tant qu’il est le lieu originaire où se constitue tout événement objectif et 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
10 Cf. Husserl, Edmund (1966) : Analysen zur passiven Synthesis. Aus Vorlesungs- und Forschungsmanuskripten 
1918-1926 [Husserliana Bd. XI, hg. von Margot Fleischer], Den Haag, Martinus Nijhoff, pp. 377-381. 
11 Husserl, Edmund (2006) : Späte  Texte  über Zeitkonstitution (1929-1934). Die  C-Manuskripte [Husserliana  
Materialien  Bd. VIII,  hg.  von  Dieter  Lohmar], New York, Springer, p. 96. 
 



286  

 
	
  

 
 

 Sujet, infini et mort chez E. Husserl et E. Levinas | Guillermo Ferrer 
 
 

	
  

	
  

tout étant dans le monde, cette hypothèse conduit tout de suite à une absurdité. Car nous ne 

pouvons nous représenter une telle possibilité qu’en imaginant un sujet transcendantal qui 

serait le témoin de sa propre mort, et qui observerait donc, pour ainsi dire, chaque phase 

impressionnelle, rétentionnelle et protentionnelle de son agonie. Cependant, cette expérience 

de l’instant de la mort aurait forcément un commencement impressionnel qui aurait à s’insérer 

dans le continuum des modifications rétentionnelles, lequel continuum serait 

automatiquement renversé vers un horizon protentionnel des phases ultérieures de la fin du 

présent vivant, etc. Mais une telle représentation est tout à fait absurde, et même 

contradictoire, nous dit Husserl, car la conscience de la fin du présent vivant se 

temporaliserait alors dans le présent vivant lui-même, c’est-à-dire dans le continuum des 

modifications rétentionnelles et protentionnelles, et cela, bien évidemment, n’équivaudrait pas 

à la fin de la vie transcendantale. C’est pourquoi le présent vivant est infini au sens où il est 

interminable.  

Il y a un autre aspect de l’infini du présent vivant qui me semble digne d’être mentionné 

ici. Je voudrais le désigner comme la deuxième variante de la « preuve » phénoménologique 

de l’immortalité du sujet transcendantal. Dans les C-Manuskripte über das Zeitbewusstein, 

Husserl nous dit que toute représentation du possible non-être d’un étant ou processus objectif 

implique toujours celle d’une phase ultérieure de la conscience transcendantale, et partant, de 

son être illimité et invulnérable : 

„ Sowie man den Gedanken des ‘Dann-nicht-Seins’ vorstellig macht, setzt man ein ‘Dann-

sein’ voraus, mit dem das Nicht-sein streitet. Man unterschiebt dem möglichen Aufhören 

eines jeden beliebigen einzelnen Seins ein vermeintliches Aufhören des Lebensstroms. Das 

Aufhören selbst als gegenständliches Aufhören setzt ein Nichtaufhören, nämlich das 

Bewusstsein voraus, in dem das Aufhören bewusst ist.“ 12 

En effet, c’est seulement dans le Dann-Sein de la conscience transcendantale qu’on 

représenterait ou constituerait le conflit d’un possible Dann-Nichtsein avec l’existence d’un 

étant déterminé, par exemple un conflit tel qu’il conduirait à la mort d’une personne. Ainsi, 

toute représentation de l’anéantissement d’un étant fini – voire même d’un sujet empirique – 

s’accompagnerait, au moins implicitement, d’une représentation de la conscience dans 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
12 Husserl, Edmund (1966): Analysen zur passiven Synthesis, pp. 377-378. 



287  

 
	
  

 
 

 Sujet, infini et mort chez E. Husserl et E. Levinas | Guillermo Ferrer 
 
 

	
  

	
  

laquelle ce conflit se constituerait ou serait en train de se constituer. Or, comme nous le dit 

Husserl, on commet subrepticement une erreur, vitium subreptionis, lorsqu’on imagine que le 

présent vivant peut succomber sous un conflit, comme s’il fallait concevoir le présent vivant 

de la même manière qu’un processus ou un étant objectifs.  C’est pourquoi Husserl affirme 

que la forme protentionnelle de la conscience est en soi-même invulnérable. Bien sûr, des 

événements inattendus peuvent contrarier nos expectatives, voire même menacer notre vie 

dans le monde ; mais de par ce fait, ils ne porteraient pas atteinte à la structure protentionnelle 

du présent vivant. Après la mort du sujet empirique, il y aurait toujours des phases ultérieures 

du flux de la conscience, dont les intentions protentionnelles continueraient d’être remplies 

par des noyaux hylétiques sans aucune appréhension objective, donc sans aucune référence au 

monde.  

2. L’équivoque du concept d’infini concernant le sujet transcendantal immortel 

Mais on peut se demander si ce concept d’infini sous-jacent à la thèse d’un sujet 

transcendantal immortel n’est pas équivoque. Voilà ce que nous suggère la lecture 

d’Autrement qu’être. Nous avons déjà vu que quand on l’applique à la conscience intime du 

temps, le concept d’infini signifie, d’une part l’ininterruption, et d’autre part l’invulnérabilité 

du flux de conscience. Mais si nous considérons de plus près le flux et son mode de 

temporalisation, il semble qu’il y a une certaine équivocité de la notion d’infini  qui y est mise 

en jeu.  

Husserl prend en effet la nécessité d’un accomplissement continu des intentions 

protentionnelles pour le synonyme d’un infini de la conscience transcendantale. Il oppose ce 

processus à n’importe quel autre qui commence et finit dans le temps objectif. Car 

contrairement à n’importe quel événement ayant une certaine durée dans le monde, le flux de 

conscience suit un rythme ininterrompu d’augmentation des intentions rétentionnelles et 

protentionnelles. Et c’est là, dans ce proto-processus originaire du présent vivant censé infini, 

que la mort du sujet empirique serait constituée à titre d’un événement mondain. La mort du 

moi empirique ne toucherait pas à la conscience immanente du temps, c’est-à-dire à la 

conscience la plus intime de soi-même, bien qu’une telle conscience aurait été réduite à la 

temporalisation inerte des données hylétiques sans aucune référence au monde objectif.   



288  

 
	
  

 
 

 Sujet, infini et mort chez E. Husserl et E. Levinas | Guillermo Ferrer 
 
 

	
  

	
  

Or, on peut se demander si cette caractérisation d’un présent vivant comme immortel ne 

correspond pas plutôt à ce qui Levinas appelle la « temporalité de l’essence », dont on ne peut 

pas dire qu’elle constitue un vrai infini, mais plutôt qu’elle est d’emblée une totalité. En effet, 

si la mort du sujet empirique se constituait comme un événement objectif dans le flux infini 

de la conscience, ne s’ensuivrait-il pas que chacune des phases de ce fait se regrouperait ou se 

réarrangerait continuellement là-bas, en formant ainsi la partie d’un tout ? La survie du moi 

transcendantal serait alors comme une sorte de restructuration des contenus de conscience 

correspondant à l’événement de la mort empirique, lesquels seraient ainsi sans cesse identifiés 

comme « les mêmes ». Au fond, il s’agirait d’un mouvement temporel par lequel la 

conscience se totaliserait elle-même en renfermant l’événement d’une mort individuelle. En 

plus, le moi transcendantal se replierait sur lui-même à l’instant même où il serait privé de la 

constitution d’un monde, de son monde, tout en demeurant dans un état permanent 

d’étourdissement ou de sommeil profond, sans éveil possible.  

À cet égard, il me semble qu’un des points de divergence entre Husserl et Levinas 

concerne ce qu’il faut entendre radicalement par le mot « infini » quand on le rapporte au moi 

ou à « soi-même ». En décrivant le présent vivant en termes de « temporalité de l’essence », 

Levinas veut faire droit à un concept d’infini tout à fait distinct, et cela, paradoxalement, en 

utilisant une nuance très profonde de la phénoménologie husserlienne de la conscience du 

temps. Il s’agit du fait que la proto-impression ou l’expérience du présent la plus originaire est 

précisément cela qui a son origine dans une irruption depuis l’extérieur, c’est-à-dire dans une 

interruption qui a lieu ailleurs que dans la conscience intime du temps et ses synthèses 

passives rétentionnelles et protentionnelles. Levinas y insiste quand il commente un passage 

crucial des Leçons pour une phénoménologie de la conscience intime du temps. En raison de 

leur importance, je cite le texte de Husserl aussi bien que le commentaire de Levinas : 

 „ Die Urimpression ist der absolute Anfang dieser Erzeugung, der Urquell, das, woraus 

alles andere stetig sich erzeugt. Sie selber aber wird nicht erzeugt, sie entsteht nicht als 

Erzeugtes, sondern durch genesis spontanea, sie ist Urzeugung. Sie erwächst nicht (sie hat 

keinen Keim), sie ist Urschöpfung […] es ist das Urgezeugte, das ‚Neue‘, das 

bewusstseinsfremd Gewordene, Empfangene, gegenüber dem durch eigene 

Bewusstseinsspontaneität Erzeugten. Die Eigentümlichkeit dieser Bewusstseinsspontaneität 



289  

 
	
  

 
 

 Sujet, infini et mort chez E. Husserl et E. Levinas | Guillermo Ferrer 
 
 

	
  

	
  

aber ist, dass sie nur Urgezeugtes zum Wachstum, zur Entfaltung bringt, aber nichts ‚Neues‘ 

schafft.“13 

Voici le commentaire de Levinas : 

« Husserl semble le dire en appelant l’impression originaire ‘commencement absolu’ de 

toute modification qui se produit comme temps, source originaire qui ‘n’est pas elle-même 

produite', qui naît par genesis spontanea. ‘Elle ne se développe pas’ (elle n’a pas de germe), 

elle est ‘création originaire’. Le ‘réel’ précédant et surprenant le possible – ne serait-ce pas la 

définition même du présent lequel, indifférent dans cette description (‘la génération n’a pas de 

germe !) à la pro-tention, n’en serait pas moins conscience ? »14.  

Tout cela indique une autre façon de comprendre l’identité du sujet. L’ipséité, c’est la 

conscience de soi-même au moment d’être pris ou surpris constamment par l’autre ou par 

autrui dans chaque présent nouveau. Il s’agit du commencement d’une récurrence de soi-

même pour aller vers l’autre. Et c’est en termes éthiques que Levinas décrit cette récurrence 

de soi-même, comme une responsabilité dont nous pouvons à juste titre dire qu’elle est 

d’emblée infinie, parce que l’on ne pourrait pas assigner une fin au mouvement vers la 

transcendance d’autrui qui m’a été assignée – sauf quand il faut envisager le droit d’un tiers  : 

« Soutenir que la relation avec le prochain […] est une responsabilité pour ce prochain, que 

dire, c’est répondre d’autrui – c’est par là même, ne plus trouver de limite, ni de mesure à une 

telle responsabilité […] ».15 

Or, il semble que l’idée d’un flux de conscience interminable n’est qu’un mode 

d’identification constante du moi transcendantal avec soi-même, donc un mode de totalisation 

de la conscience, même si elle a été réduite, après la mort du sujet empirique, à une forme 

minimale de vie transcendantale. Mais il faudrait alors dissiper un équivoque sur le terme 

d’infini ici employé, équivoque qui tient aussi au rapport entre le flux ininterrompu de la 

conscience et le moi empirique mortel : il s’agit plutôt ici d’une relation d’ indifférence, 

d’autant que la mort ne toucherait ni au présent vivant ni au moi transcendantal, qui resterait 

entrelacé avec celui-là. L’événement de la mort se temporaliserait encore comme un fait 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
13 Husserl, Edmund (1966) : Zur Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins (1893-1917) [Husserliana Bd. X, 
hg. von Rudolf Boehm], Den Haag, Martinus Nijhoff, p. 100. 
14 Levinas, Emmanuel (1990): Autrement qu’être, pp. 57-58.  
15  Ibid., p. 80.  



290  

 
	
  

 
 

 Sujet, infini et mort chez E. Husserl et E. Levinas | Guillermo Ferrer 
 
 

	
  

	
  

constitué, qui se constituerait plus avant dans la conscience transcendantale, tout en 

s’obscurcissant et ne devenant « rien que passé ». Et cette indifférence tiendrait 

paradoxalement à une « indigence », à une certaine finitude ou limitation intrinsèque à la 

conscience transcendantale de soi-même, en tant qu’elle serait conçue comme un « tout » se 

conservant indéfiniment malgré la mort de l’individu. Néanmoins, la subjectivité concrète et 

individuelle déborde toujours cette totalité : « Or le psychisme égrène une existence résistant 

à un destin qui consisterait à un devenir ‘rien que passé ; l’intériorité est le refus de se 

transformer en un pur passif […] ».16  

En revanche, il n’y aurait aucune ambigüité à propos de l’infini propre à la récurrence de 

soi-même, c’est-à-dire celle d’un moi assigné constamment et sans délai à la responsabilité 

pour autrui. Car cette « infinition » du sujet responsable est tout à fait distincte de la clôture 

d’un mouvement de retour de la conscience à soi-même, mouvement englobant la mort elle-

même. Cette « infinition » ne se confond donc pas avec une totalisation : « La diachronie [de 

la responsabilité pour autrui], c’est le refus de la conjonction, le non-totalisable et, en ce sens 

précis, l’Infini. ».17Ainsi, l’infinition annule l’indifférence à l’égard d’un premier venu aussi 

bien que cette sorte d’auto-indifférence qui consiste à ignorer la requête d’autrui. Car le sujet 

responsable ne peut se donner à autrui que dans la mesure où il peut s’offrir entièrement lui-

même, en chair et en os, au point même de mourir pour autrui:  

« Dans l’exposition aux blessures et aux outrages, dans le sentir de la responsabilité, le soi-

même est provoqué comme irremplaçable, comme voué, sans démission possible aux autres 

et, ainsi, comme incarné pour le ‘s’offrir’ – pour s’offrir et pour donner […] ».18  

3. Conclusion : l’imminence de la mort et le questionnement de la continuité du moi 

Malgré tout, il y a chez Husserl des ébauches d’une certaine « mise en question » de 

l’infinité du présent vivant. Il me semble que leur point central ne consiste pas à douter 

théoriquement de l’immortalité du sujet transcendantal (en se demandant, par exemple, 

comme Kant, si nous commettons un paralogisme en prenant le sujet transcendantal-

constituant pour un sujet substantialisé, indépendant de ses conditions empiriques, etc.). Il ne 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
16 Levinas, Emmanuel (1990): Totalité et infini, p. 49.  
17 Emmanuel Levinas (1990): Autrement qu’être, p. 50. 
18 Ibid., p. 166.  



291  

 
	
  

 
 

 Sujet, infini et mort chez E. Husserl et E. Levinas | Guillermo Ferrer 
 
 

	
  

	
  

s’agit pas tant d’un doute de caractère épistémologique, que d’une question portant sur le sens 

d’un pressentiment de la mort inquiétant la certitude même d’une survivance transcendantale. 

Ce pressentiment ferait irruption dans la conscience tout autrement que le ferait un doute 

épistémologique sur la vérité ou la fausseté d’une proposition métaphysique. Il s’agit d’une 

certitude singulière sur la mort, certitude qui ne serait plus celle d’une solution à l’alternative 

de l’être et du néant. À cet égard, je risque l’interprétation d’un texte des C-Manuskripte qui 

me semble significatif : « Aber ist das nicht Paradox, lebend in strömender Gegenwart seiend, 

muss ich unweigerlich glauben, dass ich leben werde, wenn ich doch weiß, dass mein Tod 

bevorsteht. » 19  

Ce paradoxe consiste-t-il en une tension purement théorique entre deux thèses, à savoir 

celle de la croyance nécessaire en la continuité infinie du présent vivant, et celle de 

l’imminence de la mort ? Pourquoi ne pourrait-elle pas plutôt résulter d’une autre sorte de 

questionnement : d’un questionner qui ne pose pas l’alternative de l’être et du non-être du 

sujet ? Car Husserl nous le dit très clairement : il faut croire que je, moi transcendantal, 

survivrais malgré tout. Pourtant, je sais aussi que ma mort viendra tôt ou tard ; c’est seulement 

qu’elle ne s’annonce pas en contredisant ma croyance fondée dans l’intuition propre à la 

conscience transcendantale. On pourrait aller plus loin encore : ce savoir quant à l’imminence 

de ma mort ne me dirait rien sur son contenu épistémologique ou son caractère ontologique. Il 

s’agit d’un savoir qui veut rendre compte de la mort, mais en d’autres termes que ceux de sa 

vérité inexorable, de son caractère apparent et transitoire, de son être ou non-être. Plutôt que 

de susciter une inquiétude sur la possible continuité ou fin de ma vie, fût-elle transcendantale, 

ce « savoir autrement » de la mort me fait sortir de moi-même en direction de l’autre, jusqu’à 

me rendre entièrement sensible à ma vulnérabilité et à mon exposition extrême à l’extériorité. 

Sans aucun doute, cette mise en question d’un continuum de vie égologique se repliant ou 

voulant se replier sur elle-même, montre d’abord un sens éthique. Certes, celui-ci peut parfois 

exiger le mouvement généreux de donner sa propre vie pour l’autre. Mais peut-être ce sens 

éthique n’exige-t-il pas toujours de moi que j’aille jusqu’à mon anéantissement (bien que 

Levinas ait précisé le sens de son idée : donner sa vie pour l’autre, cela signifie aller pour lui, 

même vers le méconnu). Car tout aussi bien que l’expérience de l’autre, l’expérience de ma 

propre mortalité – et de cela qui semblerait être infini chez moi – déborde le cadre 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
19 Husserl, Edmund (2006): Späte Texte über Zeitkonstitution (1929-1934), p. 96.  



292  

 
	
  

 
 

 Sujet, infini et mort chez E. Husserl et E. Levinas | Guillermo Ferrer 
 
 

	
  

	
  

nécessairement limité de n’importe quelles alternances « oui » ou « non », « être » ou « rien ». 

En face de ce cadre, je suis moi aussi un « infini ». C’est pourquoi ma mort, fût-elle le 

« néant » objectif de ma vie consciente et corporelle, ne saurais jamais avoir le sens de mon 

pur et simple anéantissement. C’est peut-être à partir de cette perspective qu'il nous faut 

penser le rapport de l’éthique avec la phénoménologie d’un sujet qui fait l'expérience de 

l'infini. 

Bibliographie 

Husserl, Edmund (1977) : Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen 

Philosophie. Erstes Buch: Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie 

[Husserliana  Bd. III/1,  hg.  von  Karl  Schuhmann], Den  Haag, Martinus Nijhoff 

1977. 

Husserl, Edmund (1966) : Zur Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins (1893-1917) 

[Husserliana Bd. X, hg. von Rudolf Boehm], Den Haag, Martinus Nijhoff. 

Husserl, Edmund (1966) : Analysen zur passiven Synthesis. Aus Vorlesungs- und 

Forschungsmanuskripten 1918-1926 [Husserliana Bd. XI, hg. von Margot Fleischer], 

Den Haag, Martinus Nijhoff. 

Husserl, Edmund  (1973): Zur  Phänomenologie  der  Intersubjektivität. Texte aus  dem  

Nachlass. Zweiter Teil. 1921-28 [Husserliana Bd. XIV, hg. von Iso Kern], Den Haag, 

Martinus Nijhoff. 

Husserl, Edmund (2006) : Späte  Texte  über Zeitkonstitution (1929-1934).  Die  C-

Manuskripte [Husserliana  Materialien  Bd. VIII],  hg.  von  Dieter  Lohmar,  New 

York, Springer. 

Leibniz, G.W. (1999) : Sämtliche Schriften und Briefe [Sechste Reihe. Philosophische 

Schriften. Vierter Band], Berlin, Akademie Verlag. 

Leibniz, G.W. (1885) : Die philosophischen Schriften [Sechster Band, hg. Von C.J. Gerhardt. 

Berlin], Weitmannsche Buchhandlung.  

Levinas, Emmanuel (1990) : Autrement qu’être ou au-delà de l’essence, Paris, Kluwer 

Academic.  

Levinas, Emmanuel (1990) : Totalité et infini. Essai sur l’extériorité, Paris, Le Livre de 

Poche. Biblio Essais.  

Tengelyi, László (2014) : L’expérience de la singularité, Paris, Hermann Éditeurs. 




