Sujet, infini et mort chez E. Husserl et E. Levinas | Guillermo Ferrer

Sujet, infini et mort chez E. Husserl et E. Levinas!

Dr. Guillermo Ferrer
Institute Central-Européen de Philosophie, Charles -Université de Prague

Dans le cadre de la philosophie phénoménologique, c’est sans doute Emmanuel Levinas
qui a le plus profondément médité sur le rapport entre subjectivité et infini. Or c’est d’apres
moi une question qu’il a abordé sous deux aspects complémentaires: d’une part, il s’agit pour
lui de montrer que l’infinité — ou une certaine expérience de 1’infini — constitue le trait
essentiel du sujet : « La subjectivité [...] est le point de rupture de I’essence excédée par
I’Infini ».> D’autre part, il tente de décrire cette expérience comme une « infinition » du sujet.
Avec une profondeur remarquable, Levinas ne décrit pas cette « expérience » en termes
d’activité ou de spontanéité de I’ego, mais comme 1’événement originaire et passif du devenir

sujet en entrant en rapport d’« hospitalité » avec autrui :

« Elle [I’infinition de I’infini] se produit dans le fait invraisemblable ou un étre séparé fixé
dans son identité, le Méme, le Moi contient cependant en soi — ce qu’il ne peut ni contenir, ni
recevoir par la seule vertu de son identité. La subjectivité réalise ces exigences impossibles :

le fait étonnant de contenir plus qu’il n’est possible de contenir. ».’

Nous avons ici une description trés profonde de I’événement d’étre un sujet, moi unique et

irremplagable, grace a 1’antécédence d’une assignation passive de responsabilité pour autrui:

"Le présent travail recueille I’essentiel d’une communication lue & Prague a ’occasion d’un colloque sur
« Emmanuel Levinas et la subjectivité ». En nous appuyant sur des matériaux de notre cours d’hiver 2013-14
« Anthropologie phénoménologique » a I’Institut Central-Européen de Philosophie de 1’Université Charles de
Prague, nous voulions questionner les descriptions de la subjectivité comme « infinie », chez Husserl et Levinas,
ainsi que mettre en relief leur sens pour une possible phénoménologie de la mort. Nous ne pouvons ici qu’offrir
une ébauche encore imparfaite de cette problématique, dont nous espérons pourtant montrer 1’importance
fondamentale pour toute phénoménologie de la subjectivité. Je tiens également a remercier mes collégues a
Prague, Karel Novotny et Hans Rainer Sepp, pour m'avoir invité a aborder ce sujet et le présenter dans un
colloque international sur Emmanuel Levinas. Je remercie également Georgy Chernavin et Sacha Carlson pour
avoir bien voulu lire mon texte, et de m'avoir proposé certaines corrections linguistiques nécessaires, et d’autres
suggestions stylistiques. Enfin, je veux remercier les éditeurs de la revue Eikaisia Pelayo Pérez et Pablo Posada
Varela d’avoir bien voulu accueillir mon essai.

2 Levinas, Emmanuel (1990) : Autrement qu étre ou au-dela de [’essence, Paris, Kluwer Academic, p. 27.

? Levinas, Emmanuel (1990) : Totalité et infini. Essai sur [’extériorité, Paris, Le Livre de Poche. Biblio Essais, p.
12.

281



Sujet, infini et mort chez E. Husserl et E. Levinas | Guillermo Ferrer

« La subjectivité [...] se passe comme une passivité plus passive que toute passivité. »;* « La
réponse qui est responsabilité — responsabilité incombant pour le prochain — résonne dans
cette passivité [...] ».” En disant cela, Levinas bouleverse 1’emploi traditionnel du concept
métaphysique d’infini. Car ce concept ne désigne plus, chez lui, un étre absolu qui n’aurait ni
limites ni restrictions. Tout au contraire, il désigne un mouvement plein des risques ;
mouvement du sujet incarné et mortel vers la transcendance d’un autre, dont le visage
déborde les limites et les restrictions propres a la représentation et la conscience thématique.
Un tel mouvement vers la transcendance serait tout a fait inconcevable sans la possibilité de
se donner a autrui « corps et ame », voire méme de se donner jusqu’au point de mourir pour

.6
lui’.

Or; la question sur laquelle je voudrais attirer maintenant 1’attention est la suivante :
qu’est-ce que cette phénoménologie de I’infini tout a fait originale peut encore apporter a la
phénoménologie husserlienne du moi transcendantal, et vice-versa ? Il s’agit & mon sens
d’une problématique de la plus grande importance pour la phénoménologie a venir. Mais
puisque toute tentative de réponse a cette question exigerait d’entreprendre un vaste projet de
recherche, je me limiterai a signaler ici quelques voies de réflexion possibles, en m’autorisant

aussi a laisser certaines questions ouvertes.

Je voudrais donc aborder certaines questions sur la relation entre la subjectivité et I’infini,
mais cela dans le cadre d’une problématique trés concréte, a savoir celle de I’immortalité du
sujet transcendantal telle que Husserl I’a congue. Cette thése met en jeu une certaine
conception de I’infinité propre au flux des vécus et par conséquent au moi qui, a titre de
centre de relation (Beziehungszentrum) ou moi-pOle (Ich-Pol), accompagne tout vécu se
constituant dans ce flux. En abordant les problémes impliqués dans la thése d’un sujet

transcendantal immortel, j’ai parfois exagéré certains traits de la position husserlienne, qui est

*Levinas, Emmanuel (1990) : Autrement qu’étre, p. 30.

>Ibid., p. 31.

% Lasz16 Tengelyi a montré & quel point le concept levinasien d’expérience de I’infini, comme bouleversement de
I’intentionnalité, se laisse étendre aux phénomeénes autres que la seule responsabilité éthique pour le prochain. Se
souleve alors la question de savoir si I’expérience d’un certain infini comme débordement du cadre toujours
restreint de nos anticipations n’est-elle I’expérience du réel méme : « En effet, [...] Levinas veut montrer que
I’intentionnalité ne se réduit jamais a une pure et simple corrélation noético-noématique, mais qu’elle recele
toujours excédant, un surplus [...] ». Tengelyi, Laszl6 : L expérience de la singularité, Paris, Hermann Editeurs
2014, p. 231. Notre travail doit beaucoup a cette approche au rapport de la subjectivité et I’infini.

282



Sujet, infini et mort chez E. Husserl et E. Levinas | Guillermo Ferrer

assurément aussi complexe que nuancée ; et ce faisant, j’en ai peut-étre déformé certains

traits ; mais je crois que cela peut donner matic¢re a des discussions enrichissantes.
1. L’infini du présent vivant et I’immortalité du moi transcendantal chez E. Husserl

On sait que Husserl a soutenu la thése d’un moi transcendantal immortel. Bien entendu, il
ne s’agit pas la d’une position métaphysique, qui ferait du sujet transcendantal une entité
absolue; et il ne s’agit pas non plus d’une sorte de preuve de 'immortalité de I’ame. Selon
Husserl, le sujet empirique, composé d’un corps et d’une ame périt forcément, alors que le

sujet transcendantal survit a celui-la:

« Wieder ist undenkbar, dafl das transzendentale Ich stirbt [...] damit [ist] nicht gesagt,
dass der Mensch ewig gelebt habe und leben wird [...]. Geburt und Tod, Auftreten von
Menschen in der Natur und Verschwinden aus der Natur, sagen wir durch Schopfung oder
Vernichtung, [ist wohl] mit der transzendentalen Unendlichkeit des Lebens [vertridglich]. Die
Seele des Leibes ist nicht unsterblich, prinzipiell gesprochen, d.h., sie ist nicht notwendig als
unsterblich zu denken, und sie stirbt ja wirklich nach alltdglicher Erfahrung. Aber jedes
Menschen-Ich birgt in sich in gewisser Weise sein transzendentales Ich, und das stirbt nicht

und entsteht nicht, es ist ein ewiges Sein im Werden. » (Hua XI, 380-381).

Or, puisqu’elle est dépouillée de tout composé psychophysique, la vie transcendantale
apres la mort ne peut plus étre celle d’une conscience éveillée dans le monde — ou susceptible
de s’y éveiller en liant I’intervalle du temps antérieur au sommeil, ou a une léthargie avec
celui de I’éveil. C’est pourquoi Husserl « reconstruit » 1’état du moi transcendantal apres la
mort par analogie avec un sommeil profond, et compare cet état avec une « éternelle nuit
noire » (« ewige schwarze Nacht»)' ou la seule conscience interne du temps se
temporaliserait indéfiniment sans avoir de contenus distincts. Ainsi, aprés 1I’événement de la
mort, aurait lieu la perte irréversible du moi personnel, qui coinciderait avec la fin de
I’histoire d’une vie individuelle. Pour Husserl, la mort ne se passe pas sans le drame d’une

scission de soi-méme.

"Husserl, Edmund (1973): Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitit. Texte aus dem Nachlass. Zweiter Teil.
1921-28 [Husserliana Bd. XIV, hg. von Iso Kern], Den Haag, Martinus Nijhoff, p. 156.

283



Sujet, infini et mort chez E. Husserl et E. Levinas | Guillermo Ferrer

On a pu comparer jusqu’un certain point cette idée phénoménologique de I’immortalité du
sujet avec la théorie leibnizienne de I’immortalité ou de 1’indestructibilité des monades. Car
Leibniz congoit en effet la mort comme une sorte d’étourdissement et d’involution de la
monade. Aprés la séparation et la corruption des parties visibles du corps, la monade

tomberait dans un état de sommeil profond:

« Car nous expérimentons en nous-mémes un état, ou nous ne souvenons de rien et
n’avons aucune perception distinguée, comme lorsque nous tombons en défaillance, ou quand
nous sommes accablés d’un profond sommeil sans aucun songe. Dans cet état ’ame ne differe
point sensiblement d’une simple monade [...]. Et il ne s’ensuit point, qu’alors la substance
simple soit sans aucune perception. Cela ne se peut pas méme [...] ; car elle ne saurait aussi
subsister sans quelque affection, qui n’est autre chose que sa perception ; mais quand il y a
une grande multitude de petites perceptions, ou il n y a rien de distingué, on est étourdi ;
comme quand on tourne continuellement d’un méme sens plusieurs fois de suite, ou il vient
un vertige qui nous peut faire évanouir et qui ne nous laisse rien distinguer. Et la mort peut

. : 8
donner cet état pour un temps aux animaux. ».

Mais il y a malgré tout une différence : la thése husserlienne prétend s’appuyer sur des
données phénoménologiques, dans le cas de ce que Husserl appelle la donation absolue de
I’étre (absolute Seinsgegebenheit) de la conscience et de son flux constant. Au fond, cela veut
dire que les vécus et les données immanentes de la conscience, contrairement aux choses
pergues, n’apparaissent pas partiellement, par silhouettes ou par esquisses (Abschattungen),
dont aucune ne pourrait jamais nous donner la chose méme. En revanche, un vécu se donne
« absolument » parce qu’il n’apparait jamais par esquisses, mais comme une unité qui s’étend

le long d’un temps immanent lui-méme infini.” Tout vécu, fit-il un élément minimal de la

¥ Leibniz, G.W. (1885): Die philosophischen Schriften [Sechster Band, hg. Von C.J. Gerhardt], Berlin,
Weitmannsche Buchhandlung, p. 610. Mais au contraire de Husserl, Leibniz a toujours soutenu I’immortalité de
I’esprit humain, en tant qu’il est doué de raison et d’'une mémoire de soi ininterrompue qui garantirait la
conservation de sa vie individuelle : « Dedit enim Deus mentibus, ut cogitant de seipsis, unde oriatur
reminiscentia quae facit ut mens semper meninerit se eandem illam esse quae prius. Hinc sequitur etiam
immortalitas, neque enim vel incipere potest sui oblivisci, semperque cogitatio alia aliam trahit. At in animabus
nulla est causa cur easdem manere dicamus, tametsi a corpore sind distinctae. Vera enim conservatio, consistit in
conservationis suae sensu [...]. » Gottfried Wilhelm Leibniz (1999), Sdmtliche Schriften und Briefe [Sechste
Reihe. Philosophische Schriften. Vierter Band], Berlin, Akademie Verlag, p. 1461.

’Cf. Husserl, Edmund (1977) : Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Philosophie.
Erstes Buch: Allgemeine Einfiihrung in die reine Phinomenologie [Husserliana Bd. III/1, hg. von Karl
Schuhmann], Den Haag, Martinus Nijhoff, pp. 86-89.

284



Sujet, infini et mort chez E. Husserl et E. Levinas | Guillermo Ferrer

conscience, par exemple une donnée hylétique sans aucune référence objective, apparait
comme un objet immanent dont chaque phase est toujours identifiée grace a des rétentions qui
augmentent in infinitum : rétention de rétention, rétention de rétention de rétention, etc. Il se
passe quelque chose de semblable dans le flux de la conscience en direction du futur : des
intentions protentionelles augmentent in infinitum ébauchant ainsi tout ce qui viendra apres.
Bien entendu, Husserl ne veut pas dire que ces protentions prédéterminent le contenu de
chaque vécu qui arrivera a la conscience, mais plutdt qu’elles annoncent un vécu encore
indéterming, encore en train de devenir présent, et qui apres sera identifié constamment par la
conscience rétentionnelle. Il faut maintenant nous demander ce qui permeta Husserl de

caractériser comme immortel ce flux de la conscience.

Considérons premierement quelques lignes des Vorlesungen zur Analysen der passiven
Synthesis. Husserl y parle de la nécessite d’une persistance ou perduration du présent vivant
de la conscience : « Das Wihren ist unsterblich » ; « Also die immanente Zeit muss endlos in
die Zukunft hinein sich forsetzen als erfiillte Zeit ». '’ Husserl essaie de décrire ou de penser
cette continuité en termes d’un flux des vécus infinis qui s’oppose a la finitude de n’importe
quel événement objectif, et donc constitué. La mort du sujet empirique est aussi un événement
qui se constitue dans le présent vivant ; partant, elle ne saurait pas étre 1’équivalent de la fin
du présent vivant lui-méme, ou elle se passe et se temporalise. Voila le sens de ce que
j’appellerai ici la premicre variante de la « preuve » phénoménologique de I’immortalité du

sujet transcendantal :

» [--.] Es ist evident, dass das konkrete Authoren, natiirliche Authéren der lebendigen
stromenden Gegenwart, nicht als eine Tatsache, nicht als ein Seiendes, als ein Erfahrbares
denkbar ist. Was ja hiele, dass ich dieses Authoren konstatieren und immer wieder als
Authéren identifizieren konnte, also eben nicht, dass das Aufthéren aufgehdrt hatte und nach

dem Aufhoren ein Vergangenes hitte usw. Lauter Unsinn!“''

Quelle est des lors I’idée fondamentale de ce texte ? L’hypotheése d’une cessation absolue

du présent vivant, en tant qu’il est le lieu originaire ou se constitue tout événement objectif et

10Cf. Husserl, Edmund (1966) : Analysen zur passiven Synthesis. Aus Vorlesungs- und Forschungsmanuskripten
1918-1926 [Husserliana Bd. X1, hg. von Margot Fleischer], Den Haag, Martinus Nijhoff, pp. 377-381.

""Husserl, Edmund (2006) : Spéte Texte iiber Zeitkonstitution (1929-1934). Die C-Manuskripte [Husserliana
Materialien Bd. VIII, hg. von Dieter Lohmar], New York, Springer, p. 96.

285



Sujet, infini et mort chez E. Husserl et E. Levinas | Guillermo Ferrer

tout étant dans le monde, cette hypothése conduit tout de suite a une absurdité. Car nous ne
pouvons nous représenter une telle possibilité qu’en imaginant un sujet transcendantal qui
serait le témoin de sa propre mort, et qui observerait donc, pour ainsi dire, chaque phase
impressionnelle, rétentionnelle et protentionnelle de son agonie. Cependant, cette expérience
de I’instant de la mort aurait forcément un commencement impressionnel qui aurait a s’ insérer
dans le continuum des modifications rétentionnelles, lequel continuum serait
automatiquement renversé vers un horizon protentionnel des phases ultérieures de la fin du
présent vivant, etc. Mais une telle représentation est tout a fait absurde, et méme
contradictoire, nous dit Husserl, car la conscience de la fin du présent vivant se
temporaliserait alors dans le présent vivant lui-méme, c’est-a-dire dans le continuum des
modifications rétentionnelles et protentionnelles, et cela, bien évidemment, n’équivaudrait pas
a la fin de la vie transcendantale. C’est pourquoi le présent vivant est infini au sens ou il est

interminable.

Il y a un autre aspect de I’infini du présent vivant qui me semble digne d’étre mentionné
ici. Je voudrais le désigner comme la deuxiéme variante de la « preuve » phénoménologique
de I'immortalité du sujet transcendantal. Dans les C-Manuskripte iiber das Zeitbewusstein,
Husserl nous dit que toute représentation du possible non-étre d’un étant ou processus objectif
implique toujours celle d’une phase ultérieure de la conscience transcendantale, et partant, de

son étre illimité et invulnérable :

,» Sowie man den Gedanken des ‘Dann-nicht-Seins’ vorstellig macht, setzt man ein ‘Dann-
sein’ voraus, mit dem das Nicht-sein streitet. Man unterschiebt dem mdglichen Aufhdren
eines jeden beliebigen einzelnen Seins ein vermeintliches Authoren des Lebensstroms. Das
Aufthoren selbst als gegenstindliches Authoren setzt ein Nichtaufthdren, ndmlich das

. . . . 12
Bewusstsein voraus, in dem das Aufhoren bewusst ist.*

En effet, c’est seulement dans le Dann-Sein de la conscience transcendantale qu’on
représenterait ou constituerait le conflit d’un possible Dann-Nichtsein avec 1’existence d’un
étant déterminé, par exemple un conflit tel qu’il conduirait a la mort d’une personne. Ainsi,
toute représentation de I’anéantissement d’un étant fini — voire méme d’un sujet empirique —

s’accompagnerait, au moins implicitement, d’une représentation de la conscience dans

2 Husserl, Edmund (1966): Analysen zur passiven Synthesis, pp. 377-378.

286



Sujet, infini et mort chez E. Husserl et E. Levinas | Guillermo Ferrer

laquelle ce conflit se constituerait ou serait en train de se constituer. Or, comme nous le dit
Husserl, on commet subrepticement une erreur, vitium subreptionis, lorsqu’on imagine que le
présent vivant peut succomber sous un conflit, comme s’il fallait concevoir le présent vivant
de la méme maniére qu’un processus ou un étant objectifs. C’est pourquoi Husserl affirme
que la forme protentionnelle de la conscience est en soi-méme invulnérable. Bien siir, des
événements inattendus peuvent contrarier nos expectatives, voire méme menacer notre vie
dans le monde ; mais de par ce fait, ils ne porteraient pas atteinte a la structure protentionnelle
du présent vivant. Aprés la mort du sujet empirique, il y aurait toujours des phases ultérieures
du flux de la conscience, dont les intentions protentionnelles continueraient d’étre remplies
par des noyaux hylétiques sans aucune appréhension objective, donc sans aucune référence au

monde.
2. L’équivoque du concept d’infini concernant le sujet transcendantal immortel

Mais on peut se demander si ce concept d’infini sous-jacent a la thése d’un sujet
transcendantal immortel n’est pas équivoque. Voild ce que nous suggere la lecture
d’ Autrement qu’étre. Nous avons déja vu que quand on I’applique a la conscience intime du
temps, le concept d’infini signifie, d’une part I’ininterruption, et d’autre part I’invulnérabilité
du flux de conscience. Mais si nous considérons de plus prés le flux et son mode de
temporalisation, il semble qu’il y a une certaine équivocité de la notion d’infini qui y est mise

en jeu.

Husserl prend en effet la nécessit¢ d’un accomplissement continu des intentions
protentionnelles pour le synonyme d’un infini de la conscience transcendantale. Il oppose ce
processus a n’importe quel autre qui commence et finit dans le temps objectif. Car
contrairement a n’importe quel événement ayant une certaine durée dans le monde, le flux de
conscience suit un rythme ininterrompu d’augmentation des intentions rétentionnelles et
protentionnelles. Et c’est 1a, dans ce proto-processus originaire du présent vivant censé infini,
que la mort du sujet empirique serait constituée a titre d’un événement mondain. La mort du
moi empirique ne toucherait pas a la conscience immanente du temps, c’est-a-dire a la

conscience la plus intime de soi-méme, bien qu’une telle conscience aurait été réduite a la

temporalisation inerte des données hylétiques sans aucune référence au monde objectif.

287



Sujet, infini et mort chez E. Husserl et E. Levinas | Guillermo Ferrer

Or, on peut se demander si cette caractérisation d’un présent vivant comme immortel ne
correspond pas plutot a ce qui Levinas appelle la « temporalité de 1’essence », dont on ne peut
pas dire qu’elle constitue un vrai infini, mais plutét qu’elle est d’emblée une totalité. En effet,
si la mort du sujet empirique se constituait comme un événement objectif dans le flux infini
de la conscience, ne s’ensuivrait-il pas que chacune des phases de ce fait se regrouperait ou se
réarrangerait continuellement la-bas, en formant ainsi la partie d’un tout ? La survie du moi
transcendantal serait alors comme une sorte de restructuration des contenus de conscience
correspondant a I’événement de la mort empirique, lesquels seraient ainsi sans cesse identifiés
comme «les mémes». Au fond, il s’agirait d’un mouvement temporel par lequel la
conscience se totaliserait elle-méme en renfermant 1’événement d’une mort individuelle. En
plus, le moi transcendantal se replierait sur lui-méme a I’instant méme ou il serait privé de la
constitution d’un monde, de son monde, tout en demeurant dans un état permanent

d’étourdissement ou de sommeil profond, sans éveil possible.

A cet égard, il me semble qu’un des points de divergence entre Husserl et Levinas
concerne ce qu’il faut entendre radicalement par le mot « infini » quand on le rapporte au moi
ou a « soi-méme ». En décrivant le présent vivant en termes de « temporalité de 1’essence »,
Levinas veut faire droit a un concept d’infini tout a fait distinct, et cela, paradoxalement, en
utilisant une nuance trés profonde de la phénoménologie husserlienne de la conscience du
temps. Il s’agit du fait que la proto-impression ou 1’expérience du présent la plus originaire est
précisément cela qui a son origine dans une irruption depuis I’extérieur, c¢’est-a-dire dans une
interruption qui a lieu ailleurs que dans la conscience intime du temps et ses synthéses
passives rétentionnelles et protentionnelles. Levinas y insiste quand il commente un passage
crucial des Legons pour une phénoménologie de la conscience intime du temps. En raison de

leur importance, je cite le texte de Husserl aussi bien que le commentaire de Levinas :

,» Die Urimpression ist der absolute Anfang dieser Erzeugung, der Urquell, das, woraus
alles andere stetig sich erzeugt. Sie selber aber wird nicht erzeugt, sie entsteht nicht als
Erzeugtes, sondern durch genesis spontanea, sie ist Urzeugung. Sie erwéchst nicht (sie hat
keinen Keim), sie ist Urschopfung [...] es ist das Urgezeugte, das ,Neue‘, das
bewusstseinsfremd  Gewordene, = Empfangene, gegeniiber dem  durch eigene

Bewusstseinsspontaneitit Erzeugten. Die Eigentlimlichkeit dieser Bewusstseinsspontaneitit

288



Sujet, infini et mort chez E. Husserl et E. Levinas | Guillermo Ferrer

aber ist, dass sie nur Urgezeugtes zum Wachstum, zur Entfaltung bringt, aber nichts ,Neues*

schafft.«"?
Voici le commentaire de Levinas :

« Husserl semble le dire en appelant I’impression originaire ‘commencement absolu’ de
toute modification qui se produit comme temps, source originaire qui ‘n’est pas elle-méme
produite', qui nait par genesis spontanea. ‘Elle ne se développe pas’ (elle n’a pas de germe),
elle est ‘création originaire’. Le ‘réel’” précédant et surprenant le possible — ne serait-ce pas la
définition méme du présent lequel, indifférent dans cette description (‘la génération n’a pas de

\ . . . . 14
erme !) a la pro-tention, n’en serait pas moins conscience ? » .
9

Tout cela indique une autre fagon de comprendre I’identité du sujet. L’ipséité, c’est la
conscience de soi-méme au moment d’étre pris ou surpris constamment par 1’autre ou par
autrui dans chaque présent nouveau. Il s’agit du commencement d’une récurrence de soi-
méme pour aller vers I’autre. Et c’est en termes éthiques que Levinas décrit cette récurrence
de soi-méme, comme une responsabilit¢ dont nous pouvons a juste titre dire qu’elle est
d’emblée infinie, parce que I’on ne pourrait pas assigner une fin au mouvement vers la
transcendance d’autrui qui m’a été assignée — sauf quand il faut envisager le droit d’un tiers
« Soutenir que la relation avec le prochain [...] est une responsabilité pour ce prochain, que
dire, c’est répondre d’autrui — ¢’est par 1a méme, ne plus trouver de limite, ni de mesure a une

telle responsabilité [...] »."”

Or, il semble que I'idée d’un flux de conscience interminable n’est qu’un mode
d’identification constante du moi transcendantal avec soi-méme, donc un mode de totalisation
de la conscience, méme si elle a été réduite, aprés la mort du sujet empirique, a une forme
minimale de vie transcendantale. Mais il faudrait alors dissiper un équivoque sur le terme
d’infini ici employé, équivoque qui tient aussi au rapport entre le flux ininterrompu de la
conscience et le moi empirique mortel : il s’agit plutdt ici d’une relation d’ indifférence,
d’autant que la mort ne toucherait ni au présent vivant ni au moi transcendantal, qui resterait

entrelacé avec celui-la. L’événement de la mort se temporaliserait encore comme un fait

B Husserl, Edmund (1966) : Zur Phinomenologie des inneren Zeitbewusstseins (1893-1917) [Husserliana Bd. X,
hg. von Rudolf Boehm], Den Haag, Martinus Nijhoff, p. 100.

Levinas, Emmanuel (1990): Autrement qu’étre, pp. 57-58.

5 Ibid., p. 80.

289



Sujet, infini et mort chez E. Husserl et E. Levinas | Guillermo Ferrer

constitué¢, qui se constituerait plus avant dans la conscience transcendantale, tout en
s’obscurcissant et ne devenant «rien que passé». Et cette indifférence tiendrait
paradoxalement a une « indigence », a une certaine finitude ou limitation intrinséque a la
conscience transcendantale de soi-méme, en tant qu’elle serait congue comme un « tout » se
conservant indéfiniment malgré la mort de ’individu. Néanmoins, la subjectivité concrete et
individuelle déborde toujours cette totalité : « Or le psychisme égréne une existence résistant
a un destin qui consisterait & un devenir ‘rien que passé ; I’intériorité est le refus de se

transformer en un pur passif [...] ».'®

En revanche, il n’y aurait aucune ambigiiité a propos de 1’infini propre a la récurrence de
soi-méme, c’est-a-dire celle d’un moi assigné constamment et sans délai a la responsabilité
pour autrui. Car cette « infinition » du sujet responsable est tout a fait distincte de la cloture
d’un mouvement de retour de la conscience a soi-méme, mouvement englobant la mort elle-
méme. Cette « infinition » ne se confond donc pas avec une totalisation : « La diachronie [de
la responsabilité pour autrui], c’est le refus de la conjonction, le non-totalisable et, en ce sens
précis, I'Infini. ».!”Ainsi, I’infinition annule I’indifférence a 1’égard d’un premier venu aussi
bien que cette sorte d’auto-indifférence qui consiste a ignorer la requéte d’autrui. Car le sujet
responsable ne peut se donner a autrui que dans la mesure ou il peut s’offrir entieérement lui-

méme, en chair et en os, au point méme de mourir pour autrui:

« Dans I’exposition aux blessures et aux outrages, dans le sentir de la responsabilité, le soi-
méme est provoqué comme irremplagable, comme voué, sans démission possible aux autres

et, ainsi, comme incarné pour le ‘s’offrir’ — pour s’offrir et pour donner [...] ».'*
3. Conclusion : I’'imminence de la mort et le questionnement de la continuité du moi

Malgré tout, il y a chez Husserl des ébauches d’une certaine « mise en question » de
I’infinité du présent vivant. Il me semble que leur point central ne consiste pas a douter
théoriquement de I'immortalit¢ du sujet transcendantal (en se demandant, par exemple,
comme Kant, si nous commettons un paralogisme en prenant le sujet transcendantal-

constituant pour un sujet substantialis¢, indépendant de ses conditions empiriques, etc.). Il ne

'*Levinas, Emmanuel (1990): Totalité et infini, p. 49.
" Emmanuel Levinas (1990): Autrement qu’étre, p. 50.
8 Ibid., p. 166.

290



Sujet, infini et mort chez E. Husserl et E. Levinas | Guillermo Ferrer

s’agit pas tant d’un doute de caractére €pistémologique, que d’une question portant sur le sens
d’un pressentiment de la mort inquiétant la certitude méme d’une survivance transcendantale.
Ce pressentiment ferait irruption dans la conscience tout autrement que le ferait un doute
épistémologique sur la vérité ou la fausseté d’une proposition métaphysique. Il s’agit d’une
certitude singuliére sur la mort, certitude qui ne serait plus celle d’une solution a ’alternative
de I’étre et du néant. A cet égard, je risque I’interprétation d’un texte des C-Manuskripte qui
me semble significatif : « Aber ist das nicht Paradox, lebend in strdmender Gegenwart seiend,
muss ich unweigerlich glauben, dass ich leben werde, wenn ich doch weif3, dass mein Tod

bevorsteht. »

Ce paradoxe consiste-t-il en une tension purement théorique entre deux théses, a savoir
celle de la croyance nécessaire en la continuité infinie du présent vivant, et celle de
I’imminence de la mort ? Pourquoi ne pourrait-elle pas plutot résulter d’une autre sorte de
questionnement : d’un questionner qui ne pose pas 1’alternative de I’étre et du non-étre du
sujet ? Car Husserl nous le dit treés clairement : il faut croire que je, moi transcendantal,
survivrais malgré tout. Pourtant, je sais aussi que ma mort viendra tot ou tard ; c’est seulement
qu’elle ne s’annonce pas en contredisant ma croyance fondée dans 1’intuition propre a la
conscience transcendantale. On pourrait aller plus loin encore : ce savoir quant a I’imminence
de ma mort ne me dirait rien sur son contenu épistémologique ou son caracteére ontologique. I1
s’agit d’un savoir qui veut rendre compte de la mort, mais en d’autres termes que ceux de sa
vérité inexorable, de son caracteére apparent et transitoire, de son €tre ou non-étre. Plutdt que
de susciter une inquiétude sur la possible continuité ou fin de ma vie, fiit-elle transcendantale,
ce « savoir autrement » de la mort me fait sortir de moi-méme en direction de I’autre, jusqu’a
me rendre entierement sensible a ma vulnérabilité et @ mon exposition extréme a 1’extériorité.
Sans aucun doute, cette mise en question d’un continuum de vie égologique se repliant ou
voulant se replier sur elle-méme, montre d’abord un sens éthique. Certes, celui-ci peut parfois
exiger le mouvement généreux de donner sa propre vie pour I’autre. Mais peut-&tre ce sens
éthique n’exige-t-il pas toujours de moi que j’aille jusqu’a mon anéantissement (bien que
Levinas ait précisé le sens de son idée : donner sa vie pour 1’autre, cela signifie aller pour lui,
méme vers le méconnu). Car tout aussi bien que ’expérience de I’autre, I’expérience de ma

propre mortalit¢ — et de cela qui semblerait étre infini chez moi — déborde le cadre

¥ Husserl, Edmund (2006): Spdte Texte iiber Zeitkonstitution (1929-1934), p. 96.

291



Sujet, infini et mort chez E. Husserl et E. Levinas | Guillermo Ferrer

nécessairement limité de n’importe quelles alternances « oui » ou « non », « &tre » ou « rien ».
En face de ce cadre, je suis moi aussi un « infini ». C’est pourquoi ma mort, fiit-elle le
«néant » objectif de ma vie consciente et corporelle, ne saurais jamais avoir le sens de mon
pur et simple anéantissement. C’est peut-€tre a partir de cette perspective qu'il nous faut
penser le rapport de 1’éthique avec la phénoménologie d’un sujet qui fait l'expérience de

l'infini.
Bibliographie

Husserl, Edmund (1977) : Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phdnomenologischen
Philosophie. Erstes Buch: Allgemeine Einfiihrung in die reine Phdnomenologie
[Husserliana Bd. III/1, hg. von Karl Schuhmann], Den Haag, Martinus Nijhoff
1977.

Husserl, Edmund (1966) : Zur Phdnomenologie des inneren Zeitbewusstseins (1893-1917)
[Husserliana Bd. X, hg. von Rudolf Boehm], Den Haag, Martinus Nijhoff.

Husserl, Edmund (1966): Analysen zur passiven Synthesis. Aus Vorlesungs- und
Forschungsmanuskripten 1918-1926 [Husserliana Bd. XI, hg. von Margot Fleischer],
Den Haag, Martinus Nijhoff.

Husserl, Edmund (1973): Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitit. Texte aus dem
Nachlass. Zweiter Teil. 1921-28 [Husserliana Bd. XIV, hg. von Iso Kern], Den Haag,
Martinus Nijhoff.

Husserl, Edmund (2006) : Spdte Texte iiber Zeitkonstitution (1929-1934). Die C-
Manuskripte [Husserliana Materialien Bd. VIII], hg. von Dieter Lohmar, New
York, Springer.

Leibniz, G.W. (1999): Sdmtliche Schriften und Briefe [Sechste Reihe. Philosophische
Schriften. Vierter Band], Berlin, Akademie Verlag.

Leibniz, G.W. (1885) : Die philosophischen Schriften [Sechster Band, hg. Von C.J. Gerhardt.
Berlin], Weitmannsche Buchhandlung.

Levinas, Emmanuel (1990): Autrement qu’étre ou au-dela de [’essence, Paris, Kluwer
Academic.

Levinas, Emmanuel (1990) : Totalité et infini. Essai sur [’extériorité, Paris, Le Livre de
Poche. Biblio Essais.

Tengelyi, Laszl6 (2014) : L expérience de la singularité, Paris, Hermann Editeurs.

292





