L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans I'ceuvre de Laszlé Tengelyi | Pablo Posada Varela

L'imprépensable et 'indisponible

Sens, expression et narrativité dans I'ceuvre de Laszlo
Tengelyi

Pablo Posada Varela

Université Paris - Sorbonne. Bergische Universitat Wuppertal
pabloposadavarela@gmail.com

Sommaire

1. L'IMPREPENSABLE ET L'INDISPONIBLE DANS L'HISTOIRE D'UNE VIE

1.1. Les multiples modalités de l'imprépensable

1.2. L'imprépensable et l'indisponible a la lumicre des catégories de transpossibilité et de
transpassibilité (H. Maldiney)

2. LES RAPPORTS SENS-EXPRESSION ET LES DEUX VERSANTS DE L'INEFFABLE

2.1. L'ineffable sublime

2.2. L'ineffable traumatique.

3. ENTRE VECU ET EXPRESSION: L'ELEMENT MEDIATEUR DE LA NARRATIVITE

3.1. Ipséité ressentie et ips€ité racontée

. e, . . 309
3.2. Le tissage de l'ipséité: émergence et rétroaction

4. L'EXPERIENCE DE L'EXPRESSION: LA TEMPORALISATION DU SENS
4.1. L'immémorial et I'immature

4.2. Non temporalisation traumatique et proto-temporalisation archaique
1. L'IMPREPENSABLE ET L'INDISPONIBLE DANS L'HISTOIRE D'UNE VIE
1.1. Les multiples modalités de I'imprépensable

Il y a, dans I'histoire d'une vie, des rencontres insoupgonnées qui nous réassignent au
plus profond de nous-mémes et qui peuvent aller jusqu'a changer notre vie. De quel genre
d'événements s'agit-i1? En fait, le type externe d'événementialité est, ici, extrémement large, et
ce a proportion du fait que 1'essentiel ne se joue justement pas dans l'apparence externe de
'événement en question, mais dans le sens qui y fait irruption. Ainsi, et sans pour autant
réduire les différences, obvies, entre types d'événementialités, il peut s'agir d'une rencontre

avec autrui, mais il peut tout aussi bien s'agir, par exemple, d'une rencontre avec un beau



L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans I'ceuvre de Laszlé Tengelyi | Pablo Posada Varela

paysage, ou bien avec une ceuvre d'art picturale, musicale, théatrale ou bien avec le sens d'un
poeme. Toutes différentes qu'elles paraissent, ces rencontres entrainent toujours -si tant est
que ce soient de vraies rencontres, i.e. des rencontres ou quelque chose se joue et se noue- une
rencontre non seulement avec quelque chose d'extérieur a nous au sens propre du terme (ou
bien au sens, si I'on veut, de l'immanence intentionnelle), mais aussi une rencontre avec une
part enfouie de notre affectivité (au sens de l'immanence réelle), une part qui s'en trouve
touchée. C'est précisément de ce fait et a cet occasion (littéralement con-tingente), qu'elle
émerge; tout en valant -soit dit en passant- comme attestation d'une fonciére stromatologie’
ou architectonique au sens plein du terme méme au sein de l'immanence réelle qui, partant,
n'est plus d'une piece, méme au niveau "ontologique", mais bel et bien strice,
architectoniquement scandée. Ou bien, pour le dire autrement, il y a du proto-ontologique
reell, du proto-ontologique reell-immanent, et c'est d'ailleurs cette immanence réelle qui, se
découvrant originairement étagée, faite de double-fonds ou de -dirait A. Machado- "galeries",

en fournit I'attestation premiére.

Peu importe donc la nature de la rencontre deés lors qu'elle nous met, étrangement,
"face a" une altérité interne propre, un étranger intime vers lequel il y a passage
(transpassibilité) et promesse de fécondité, bien qu'il n'y ait pas de disponibilité, pas d'acces
ad libitum ou sur mesure, pas d'assistance ou resourcement sur commande. Les types de
rencontres restent, en tout cas, de genre trés différents®: aussi au regard de leur apparente
insignifiance. Ainsi, il peut tout aussi bien s'agir d'un simple FEinfall qui, d'abord
imperceptible et drapé de banalité, s'avérera, par apres, riche de sens. C'est que, en effet, il
peut y avoir des "coups de téte" -comme on dit parfois- qui, sous l'apparence de lubies
oiseuses, receleront, a l'avenir, tout un monde. Il peut donc y avoir de la rencontre inapergue
comme telle, a I'occasion de moments parfaitement anodins ou le fait d'étre 1a, d'étre au
monde, devient tout de suite clair, poignant, et appelle au sens depuis les racines de notre

. o,y DY . A . A 3 :
affectivité. Une carriére inconnue et, pourtant, 6 combien notre’, s'y fait espace.

" Nous reprenons ici le terme de Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina et son ouvrage, crucial, Estromatologia.
Teoria de los niveles fenomenoldgicos. Brumaria/Eikasia. Madrid 2014.

* Comme I'a merveilleusement bien montré Guy van Kerckhoven dans ses ouvrages De la rencontre. La face
détournée Hermann, Paris, 2012 et Le présent de la rencontre. Essais phénoménologiques. Hermann, Paris,
2014.

? Clest 1a tout le paradoxe d'une altérité au sein de l'immanence réelle. Alterité¢ féconde mais qui peut aussi
prendre la forme d'un étranger intime évidant, déconcrétisant. Certes indisponible, mais, malheureusement, non-
transpassible ou, plutdt, entravant toute transpassibilité a des altérités concretes.

310



L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans I'ceuvre de Laszlé Tengelyi | Pablo Posada Varela

Toutefois, force est de constater qu'il y a aussi, bien entendu, des événements brutaux,
a méme de casser le sens d'une vie. Cette brisure peut s'avérer définitive : le faire du sens
languit, n'arrive pas a s'en remettre, a se réenclencher, a se reprendre a la racine, c'est a dire,
de facon sublime. Le sujet subit. S'il lui arrive de se reprendre, ce n'est qu'a la faveur
d'initiatives locales, de décisions instrumentales n'engageant point le tout de sa personne.
Quelque chose s'est figé. Le levier qui nous permettrait de mettre nos racines a découvert, tout
en branle, nous échappe. Le tout d'une vie, jusque dans sa réellité la plus profonde, devient
fantomatique, irréel. Manquant de porte-a-faux phénoménologique, une vie trop arrimée a
elle-méme s'évide. Le trop-plein se retourne en vide. L'épaisseur concreéte ne prend que dans

le porte-a-faux.

L'expérience est tantot hantée, tantdt nourrie par de I'imprépensable. Qu'est-ce a dire?
Comme nous le savons, le terme "imprépensable" est, en tout premier lieu, une fagon de
traduire 1"'Unvordenklich" de Schelling. L'imprépensable est ce qui est réel avant d'avoir a
s'annoncer comme possible, avant d'avoir été possible. C'est donc ce qui, dans I'expérience,
met & mal le systtme de I'ldéal transcendantal, regroupant toutes les possibilités.
L'imprépensable est donc ce qui nous prend, irréductiblement, de court. Il est un autre
caractere de cette rugosité propre a l'expérience et qui, somme toute, nous dit qu'il y a bel et
bien expérience (et non, une sorte d'hallucination sur mesure) : corrélé au caractére
d'imprépensabilité, il ne s'y confond pourtant pas, il s'agit du caractére d'indisponibilité.
L'expérience, pour autant qu'elle est ex-périence, donc traversée tout en frottements, comporte

nécessairement de l'indisponible. Qu'est-ce a dire? Comment se conjuguent ces deux termes?

L'imprépensable est, en un sens, la fagcon dont se réalise I'indisponible.
L'imprépensable est la modalité d'avénement d'effectivité qui n'était pas de 1'ordre du possible,
qui était donc indisponible. Il convient, tout de méme, d'avoir recours a d'autres catégories
qui, par recoupements successifs, nous permettront de mieux cerner les enjeux conjoints de

l'imprépensable et de 1'indisponible.

311



L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans I'ceuvre de Laszlé Tengelyi | Pablo Posada Varela

1.2. L'imprépensable et I'indisponible a la lumiére des catégories de transpossibilité et

de transpassibilité (H. Maldiney)

Nous pouvons, bien entendu, nous rapporter aux catégories introduites par H.
Maldiney, a savoir, celles du transpossible et de transpassible®. Afin de montrer l'articulation
qui s'y joue, questionnons ce qu'est la transpassibilité au transpossible. Qu'est-ce donc que la
transpossibilité du transpassible? Le transpossible correspond justement a une possibilité im-
prépensable (et foncierement indisponible) dont I'accés n'est "possible" que par
transpassibilité. Qu'est-ce donc que la transpassibilité? Elle est cette capacité qu'a une
subjectivité d'accéder a de l'indisponible. Or, cette capacité est loin d'étre toujours ouverte.
Qui plus est, elle est constamment menacée. Autrement dit, la transpassibilit¢ comme
"capacité" imprépensable d'accéder a l'indisponible n'est justement pas une disposition. La
disposition a l'indisponible n'est pas "a disposition". Elle n'est pas une disposition au premier
degré. Elle ne saurait étre disposée. Encore moins constituer un quelconque dispositif. Il n'est
pas en notre pouvoir de disposer de cette "disposition" qu'est la transpassibilité. Cependant, et
malgré sa fonciere volatilité, elle est essentielle a 1'humain : si sa "possibilité" n'est pas
mobilisable sur commande, son impossibilité, son encombrement, se fait sentir et nous
déshumanise. C'est, en effet, le propre des modalités psychopathologiques. Celles-ci
représentent, en un sens, autant de modalités d'entraves a la transpassibilité. Ces entraves sont
plus ou moins directement ressenties ou inconscientes sous la forme d'un malaise que
recouvrirait I'exubérance d'une fécondité toute apparente (le cas le plus éclatant étant celui de
la fuite des idées, qui, de prime abord, peut apparaitre au sujet comme une sorte de
tranpassiblité en blanc, extrémement large et généreuse, s'épanchant sans entraves). Or il n'en
est rien, et le malaise, sous ce bariolage d'amorces de sens sitot tronquées, finit par percer a
jour. Malaise qui, justement, trahit ce qui, au fond, n'est, quoi qu'il en paraisse, qu'un défaut
de transpassibilité. Tout bien réfléchi, étre, en tant que sujets, transpassibles au transpossible
n’est qu’un fait accompli qui ne peut, en derniére instance, se montrer qu'apres coup. En
d'autres mots, le fait de notre transpassibilité au transpossible ne peut étre attesté, en dernier

ressort, que de par I'advenue du transpossible lui-méme.

* Cf. Henri Maldiney. "De la transpassibilité" in Penser I'homme et la folie. J. Millon, Grenoble, 2007°,

312



L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans I'ceuvre de Laszlé Tengelyi | Pablo Posada Varela

I1 est important de s'entendre sur ce point capital. En effet, la transpassibilité n'est donc
jamais fixée. Elle ne consiste pas en une série de catégories qui prédétermineraient a I'aveugle
ne fit-ce que les pourtours d'un supposé "transpossible = X". Les limites du transpassible
sont, par définition, indéfinissables. On peut, bien entendu, sentir, a certains instants de notre
vie, une aptitude a la transpassibilité, une "disposition" a I'indisponible (de type
transpassible). Or cette "disposition" (au 2™ degré) n'assure de rien du tout, et ne saurait se
phénoménaliser comme telle (en ce qui serait une réification des conditions de possibilité
elles mémes, une sorte de proto-phénomene de la phénoménalité elle méme). En tout cas, bien
qu'elle paraisse prendre épaisseur phénoménologique, sous la forme d'un certain bien-étre,
d'une sereine jovialité, la transpassibilité comme telle n'assure pas, de sa parence, 1'avénement

effectif d'un transpossible.

Pour la méme raison, mais prenant le probléme par l'autre bout, des périodes mornes et
apparemment imperméables au transpossible peuvent, soudainement, se découvrir
transpassibles a 1'occasion de I'émergence d'un transpossible. Corrélativement, il y a certaines
phénoménalisations au 2™ degré de l'indisposition a l'imprépensable, c'est a dire, de la non
transpassibilité comme telle, par exemple sous la forme de la tristesse, de la fermeture, de
I'étouffement, de la dépression. Or la non transpassibilité ne s'installe pas non plus pour y
rester. Toute figée qu'elle soit - et c'est bien ce qu'elle a de menagant quand on y plonge - elle
peut, heureusement, se laisser surprendre, s'absenter pour un moment de sa pesanteur; s'en
absenter l'instant, justement, d'un imprépensable qui, contre toute attente, et bravant la plus
morne des in-dispositions, fait irruption, écarquillant par 1a une non transpassibilit¢ au
transpossible qui menagcait de devenir structurelle, d'étrangler toute possible incarnation d'un
sens nouveau. Ainsi, a l'instar de la transpassibilité elle-méme, et de ce que nous en disions
plus haut, il y a donc aussi, fort heureusement, une fonciére non-transcendantalité de la non-
transpassibilité: cette derniére ne peut pas faire structure d'une fois pour toutes et sans retour
possible; ce qui ne veut pas dire qu'il n'y a ait pas, malheureusement, dans 1"'Histoire d'une
vie", des seuils de non retour, des irréversibilités; cependant, précisément parce que
"'Histoire d'une vie" a tout aussi bien sa "région sauvage", il est impossible de statuer d'une
fois pour toutes sur la non-transpassibilité elle-méme. Autrement dit, la non-transpassibilité
est suffisamment non achevée (quoi qu'il en paraisse) pour pourvoir quelque chose d'autre que

du non-événement a répétition: elle garde une secrete coalescence avec ses propres ressources

313



L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans I'ceuvre de Laszlé Tengelyi | Pablo Posada Varela

en transpassibilité, donc avec ceci que Tengelyi appellait la "région sauvage" de toute vie;
mais a ceci pres que cette coalescence est braquée, écartée, repliée, et que c'est bien pour cela
qu'il y faut, dans bien des cas, un travail thérapeutique. Au demeurant, c'est précisément cette
grace imprépensable du transpossible (et la soudaine transpassibilit¢ a celui-ci) qui peut
enclencher la guérison d'une dépression ou méme d'une psychose mélancolique. Il y a de ces
moments de création salvifiques ou, tout en étant soi, le sujet s'y absente, se passe de son
passé symbolique, et renait a soi a I'occasion d'un sens. Soudainement, tout se laisse reprendre

(spatialiser, temporaliser) sous un jour nouveau.

Toutefois -avions-nous avancé- l'imprépensable peut, lors de certaines expériences,
coaguler, et se poser en travers, de fagon a produire une rupture (traumatique) de la
transpassibilité¢ au transpossible. Retenons, en tout cas, que l'imprépensable et 1'indisponible
peuvent nourrir 1'expérience et l'inspirer, mais hélas, tout aussi bien, la hanter, l'effrayer, la

paralyser, la figer, I'obséder, 1'arraisonner et, somme toute, I'appauvrir.

2. LES RAPPORTS SENS-EXPRESSION ET LES DEUX VERSANTS DE
L'INEFFABLE

Laszl6 Tengelyi aura eu le grand mérite d'explorer l'immense variété de ces
possibilités imprépensables, de ces impossibilités (ou non-(pré-)possibilités) pourtant
possibles ex post, effectives, ayant eu lieu. Ces imprépensables sont tantdt ressourgants, tantot
traumatiques, pour ne citer que les extrémes d'une gamme affreusement complexe et bariolée,
elle-méme réfractaire, par définition, a tout étalement sous la forme d'un Idéal
Transcendantal. On ne saurait, tout au plus qu'y déceler de vagues modalités dont on entrevoit
-avions-nous dit- les extrémes. Or, justement, l'imprépensable/indisponible ne se joue pas
exclusivement sur ces deux extrémes du spectre affectif-expérientiel que sont le trauma
(coupant le sens, le délitant), et le sublime (ouvrant au sens depuis sa racine et, partant, y

ouvrant a neuf).

314



L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans I'ceuvre de Laszlé Tengelyi | Pablo Posada Varela

2.1. L'ineffable sublime

Amenons, en ce qui concerne le sublime, l'exemple d'un poéme de Federico Garcia

Lorca dont nous avons traité a d'autres occasions:

« Autrement » / « De otro modo »°.

Sur la plaine du soir le feu de joie / La hoguera pone al campo de la tarde
Met des ramures de cerf en furie./ unas astas de ciervo enfurecido.
Tout le vallon s’étend. Sur son dos / Todo el valle se tiende,

Caracole un léger zéphyr./ por sus lomas, caracolea el vientecillo.

L’air s’affine en cristal sous la fumée / El aire cristaliza bajo el humo,
Comme un ceil de chat jaune et triste / ojo de gato triste y amarillo.
Moi, dans mes yeux, je me promene / Yo en mis ojos me paseo por las ramas,

Par le feuillage qui s’en va le long des rives / las ramas se pasean por el rio.

Il me revient des choses essentielles, / Llegan a mi mis cosas esenciales
Ritournelles de ritournelles. / son estribillos de estribillos.
Parmi I’arriére-soir peuplé de joncs, / Entre los juncos y la baja tarde,

« Federico », curieux que j’ai ce nom / qué raro que me llame “Federico”.

Ce poeme, étrange et fascinant, nous met sur la piste de plusieurs des éléments
auxquels on aura a se confronter dans les pages qui suivent. Essayons, pour le moins, de

repérer certains d'entre eux.

1. Citons, en premier lieu, ce sur quoi se termine le poéme, a savoir le nom propre du
pocte : "Federico". Il s'agit 13, de toute évidence, d'une nomination, voire d'une expression qui

apparait, soudainement, dans toute son insuffisance, dans tout son cuisant arbitraire.

> Ce poéme appartient a la série des “Canciones para terminar”, reprises dans le recueil Canciones (1921-1924).
Ce poéme ou, comme disait Lorca, cette « chanson pour finir » est dédicacée a son ami et poéte (appartenant
aussi a la génération dite « de 1927 ») Rafael Alberti. On reprend la traduction frangaise contenue dans le tome I
des (Euvres Complétes de Federico Garcia Lorca dans la bibliothéque de la Pléiade (n°® 291), édité par André
Belamich, et paru le 24 septembre 1981. On y adosse pourtant le texte original espagnol.

315



L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans I'ceuvre de Laszlé Tengelyi | Pablo Posada Varela

2. L'arbitraire du nom -comme embléme paroxystique de toute expression- révéle a
contrario ce sur fond de quoi il se dégage, ce sur quoi il parait tomber, un peu comme un
cheveu sur la soupe : 1'abime d'une ipséité concréte, non pas tissée de signifiants, mais faite
d'une sorte d'accrétion innommable. La force de cette concrétude ipséique, émergeant a
'occasion d'une expérience sublime, vient a vider le nom propre de toute pertinence. Ce
dernier apparait comme la coquille vide qu'il est et que, tout bien pesé, il a toujours été. Cette
étrangeté s'emparant soudainement du nom propre n'est que le revers d'une ipséité
nouvellement ressourcée dont la concrétude ne dépend pas d'une quelconque nomination. Il
s'agit, a vrai dire, d'un sens en dega de toute expression ; le nom propre étant, justement,
comme I'embléme du versant "expression" de la vie du sens.

3. Comment se donne la concrétude de cet ipse? Elle se donne comme un sens a faire.
C'est donc une concrétude qui n'est pas de tout repos. Elle est 1a ; avec sa consistance a elle.
Elle fait figure d'altérité, mais elle est pourtant concrétude "se faisant". C'est bien pourquoi la
surprise concernant le nom propre exprimée tout a la fin du poéme fait signe vers un sens a
faire; tout en consignant l'insuffisance du nom propre lui-méme. Or cette concrétude, sens, a
faire, certes, recéle, disions-nous, une étrange consistance ayant en elle-méme son propre
centre de gravité. Elle se présente donc comme l'imminence d'un sens, et partant comme une
énigme dont on pourrait presque caresser les pourtours’.

4. Le monde, le c6té "monde" de l'a priori transcendantal de corrélation, surgit lui-
aussi depuis une profondeur inédite. Des renvois jusqu'alors insoupconnés se mettent en
place: la riviére, les branches, 1'aprés midi, 'air cristallis¢, bref des agencements inconnus des
sensibles, des concrescences inouies. Ces agencements semblent aussitot couler de source. Or
ils se trouvent, le plus souvent, étouffés, et autrement découpés. Ces découpages habituels des
sensibles, subitement levés a 1'aune du sublime, sont en stricte correspondance avec un "nom
propre", c'est-a-dire, avec ce registre des €tres et des choses auquel les noms propres ont cours
et peuvent encore fonctionner comme reperes pertinents. Ce n'est 1a qu'une autre confirmation
de I'a priori de corrélation, a ceci pres qu'il y va d'une instance architectoniquement dérivée de
I'a priori de corrélation lui-méme. De la méme fagon, les concrescences de sensibles
insoupgonnées sont en coalescence, du coté affectif de la concrescence transcendantale, avec

un noyau ipséique qui, lui aussi, fait surface de fagon inopinée, déplacant par 1a le nom

® Joglle Mesnil a traité avec grand soin et probité intellectuelle de ces difficiles questions. Citons, entre autres
articles: Un néo-nominalisme exubérant. Eikasia 47 (enero, 2013)

316



L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans I'ceuvre de Laszlé Tengelyi | Pablo Posada Varela

propre, des lors déchu, dépossédé de toute pertinence. Ainsi, cette toute derniere irruption des
profondeurs de monde n'est pas, comme d'aucuns s'évertuent a le souligner, une "rupture" de
la corrélation, mais bel et bien une confirmation de 1'a priori de corrélation lui-méme a un
autre registre, et ce dans la mesure ou il représente aussi une part insoupgonnée d'affectivité
qui, en coalescence avec ces profondeurs de monde, émerge tout aussi bien par la force de la
concrescence elle-méme. Nous avons donc non seulement une confirmation de I'a priori de
corrélation, mais aussi et surtout l'attestation de son étagement, de son organisation
architectonique.

5. C'est bien pour cela que nous sommes, désormais, en position de comprendre ce
paradoxe qui veut que ce qui m'est, au fond, le plus proche, le plus essentiel, m'apparait,
depuis un certain registre architectonique (celui ou je me trouve le plus souvent), comme une
altérité intime, comme venant d'ailleurs’. C'est ainsi que Garcia Lorca pourra écrire "vienen a
mi mis cosas esenciales". Littéralement: "viennent a moi / me parviennent mes choses
essentielles / ce qui m'est essentiel". Cette altérité intrinséque® est celle qui révéle, justement,
|'étagement architectonique de mon expérience. Il s'agit d'une altérité par rapport a celui que
je suis (aussi, et méme de facon plus essentielle) a des registres architectoniques plus
profonds), et qui, & son registre, est en concrescence avec ces lointains de monde que nous

venons de décrire (le point 4).

2.2. L'ineffable traumatique.

Mais il n'en reste pas moins qu'il y a aussi des événements brutaux, c'est-a-dire, un
imprépensable d'une toute autre espece, désormais a méme de briser le sens d'une vie,
produisant un choc sans relais possible, un choc vitrifiant empéchant le sens de se reprendre.
Qui plus est, I'empéchant de se reprendre a sa racine, donc d'accéder au sublime, cette scission
bancale, cette Spaltung réifiée, se faisant sentir dans le tout d'une vie, et se soldant non
seulement par une fermeture a des concrescences de monde, mais aussi, corrélativement (et
selon la stricte logique de 1'a priori de corrélation), en un confinement de l'affectivité a un

registre architectonique superficiel. Or, 1'épaisseur affective de chaque registre (méme des

7 Voir sur ce point le remarquable article de Pelayo Pérez Garcia: El exceso. Eikasia 47 (enero, 2013)

¥ Ici en un sens bien plus large que celui de 1'é¢tranger intime ou de l'inquiétante étrangeté. Nous nous référons,
ici, et a ce stade de notre discours a un phénomeéne fondamental, a un simple écart matriciel ou pourrait, par
ailleurs, venir se greffer un cas d'étranger intime (mais pas nécesssairement et, surtout, pas exclusivement).

317



L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans I'ceuvre de Laszlé Tengelyi | Pablo Posada Varela

registres les plus superficiels et les plus ontologiquement stables) est redevable de la
transpassibilit¢ a d'autres registres. Il faut donc que cette transpassibilité, bien que non
actualisée, soit tout de méme "transpossible". Dans le cas contraire, méme les registres les
plus normaux et normés deviennent affectivement invivables. Or c'est cette transpassibilité
que l'imprépensable traumatique vient casser. Cela produit bien plus qu'un simple
confinement architectonique tout juste coupé de l'archaique : c'est toute la vie du sujet,
jusques et y compris dans son immédiateté la plus banale, qui s'en trouve touchée ; plus
concreétement affectée de nullité, et ce, encore une fois, jusque dans sa réellite la plus
immédiate et la plus architectoniquement dérivée. Le sujet en vient a ne plus se sentir. Il

devient fantomatique, irréel.

Donnons-en un exemple. Il s'agit d'une lettre du roi d'Espagne Philippe IV dirigée a sa
conseillére spirituelle, la sceur Maria de Agreda. La lettre se référe a une perte douloureuse ;
elle est écrite juste apres la mort de son seul fils (et, partant, seul prince héritier) Baltasar
Carlos. Cette perte vient s'ajouter a deux autres pertes dans I'espace a peine cinq années : celle
de son autre fils, Ferdinand, frére cadet de Baltasar Carlos, et celle de sa femme Isabel. Voici

les mots de Philippe IV :

"Les prieres ne servirent point pour mouvoir l'esprit de Notre Seigneur en faveur de la santé
de mon fils. Je reste, pour ma part, dans 1'état que vous pouvez imaginer, car j'ai perdu le seul
fils que j'avais [...] j'offre a Dieu ce dur coup, qui, je vous l'avoue, me retrouve le coeur
transpercé et dans un état ou je ne sais plus si ce qui me traverse / ce qui passe a travers moi /

. . ;. A o9
ce dont je fais l'expérience est réve ou vérité"

A vrai dire, nous avons ici affaire a deux extrémes de la frise, longue et bariolée, des
rapports entre sens et expression. Ces deux extrémes ont toutefois ceci de commun qu'ils
achoppent, tous deux, sur des cas d'interruption de l'expression. Ce sont donc, dans les deux

cas, des expériences se situant au seui/ de 1'expression : seuil d'entrée infinie et indéfinie pour

? "Las oraciones no movieron el 4nimo de Nuestro Sefior por la salud de mi hijo que goza de su gloria. No le
debid de convenir a él ni a nosotros otra cosa. Yo quedo en el estado que podéis juzgar, pues he perdido un solo
hijo que tenia, tal que vos le visteis, que verdaderamente me alentaba mucho el verle en medio de todos mis
cuidados [...] he ofrecido a Dios este golpe, que os confieso me tiene traspasado el corazén y en este estado que
no sé si es suefio o verdad lo que pasa por mi.". Carta de Felipe IV a sor Maria de Agreda de octubre de 1646,
tomada de "Crisis de la hegemonia espafiola, siglo XVII" de Suarez Fernandez, Luis, y Andrés Gallego, José.

318



L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans I'ceuvre de Laszlé Tengelyi | Pablo Posada Varela

le sublime, générant une démultiplication des expressions possibles, seuil de non expression
et de déperdition du sens, possible seuil de non retour pour le trauma. Or voild que, entre ces
deux extrémes, il y a toute une gamme de déclinaisons de l'imprépensable et de 1'indisponible
ayant trait tout aussi bien a la formation de sens, qu'a son lent délitement, voire évaporation.
Ces infinies modulations, aux multiples passages et effets tunnel, reposent sur 1'é1ément de la
narrativité. C'est donc du point de vue de la narrativité (certes virtuelle dans ces cas limites
que sont le sublime et le trauma) qu'il convient de poser la question des rapports entre le sens

et 'expression. Laszl6 Tengelyi est passé maitre dans le traitement de cette difficile question.

3. ENTRE VECU ET EXPRESSION: L'ELEMENT MEDIATEUR DE LA
NARRATIVITE

3.1. Ips¢ité ressentie et ipséité racontée

C'est sur ces difficiles questions, a peine effleurées, concernant les multiples rapports
entre sens a exprimer et expression du sens que s'ouvre l'ouvrage de Tengelyi L Histoire
d’une vie et sa région sauvage'’. L'élément de ces rapports est celui de la narrativité. Tengelyi
nous présente une premicre déclination de cette interrogation a l'occasion d’une discussion

entre Paul Ricceur et Alasdair M° Intyre:

“Le concept d’histoire d’une vie est en effet marqué par une ambiguité manifeste : il désigne

tout aussi bien I’expérience vécue que I’histoire racontée —ou racontable- d’une vie." (HVRS,

p.7).

I1 faut donc retenir 1'idée de deux milieux du sens, a savoir, « I’expérience vécue » et
« I’histoire racontée ». Le premier chapitre du prélude pose la question de savoir d’ou vient
l'ipséité, de quoi est-elle redevable en derniére instance. Et Tengelyi de s'exprimer en ces

termes:

' Laszl6 Tengelyi L Histoire d’une vie et sa région sauvage. Jerome Millon. Grenoble. Cité, désormais,
"HVRS".

319



L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans I'ceuvre de Laszlé Tengelyi | Pablo Posada Varela

« La question se pose de savoir si c’est la seule histoire racontée d’une vie, le seul récit, qui
sert de fondement pour I’identité de soi-méme, ou bien si I’unité de cette histoire racontée ne

fait que refléter et exprimer 1’unité vécue de I’histoire de cette vie ». (HVRS, p. 8)

Notons donc que double est la source de I’ipséité : 1) d'un coté, I’'unité conceptuelle,
voire téléologique du symbolique, et 2) de lautre, 1'unité réfléchissante du
phénoménologique''. Cette toute derniére est de 1’ordre d’une cohésion sans concept comme
aurait dit Merleau-Ponty. Elle est, en derni¢re instance, le répondant expérientiel de la
premicre des unités, que nous avons nommée conceptuelle, téléologique et symbolique. En
tout cas, c'est I'unité phénoménologique qui doit faire figure de pierre d'achoppement pour
I’unité conceptuelle ou narrative. Retenons, pour I'heure, que leur caractere disparate n'est pas
sans soulever de graves problémes.

Le débat entre Ricceur et M® Intyre améne une question capitale, a savoir: a quel point
I’ipséité d’un sujet est redevable d’une identité narrative? Et bien encore : a quel point
l'ipséité pourrait-elle 1'étre de fagon exclusive? Bien entendu, c'est ce cas limite qui est, ici,
vraiment révélateur. On pourrait le reformuler comme suit: l'ipséité du sujet, pourrait-elle
exclusivement se soutenir rien que d'une identité narrative? C'est a cette occasion que
Tengelyi mettra en avant la distinction entre une identité imposée de 1’extérieur et une identité
découverte, cette derniére conférant toute son épaisseur a I’expression (sans que, bien entendu

- on aura a y revenir - le sens puisse passer entierement dans l'expression) :

« Ricceur dit expressément qu’en racontant des histoires a propos de nos vies, nous essayons
de découvrir, et non pas de nous imposer de 1’extérieur, 1’identité narrative qui nous constitue.
Or, il est évident qu’aucun récit ne saurait découvrir I’identité de soi-méme si elle n’était rien

autre qu’un produit de la création narrative. » (HVRS. pp. 11-12).

En effet, comme I’indique L. Tengelyi dés la préface de 1’Histoire d'une vie et sa
région sauvage (HVRS, p. 6), et ce a 'instar de Thomas Mann, il ne suffit pas a la vie vécue
d’étre vécue pour étre sue, ou, pour le dire autrement, le sens du temps ne nous est pas, a

nous, hommes, accessible a méme le temps « comme temps méme, comme tel, en soi et pour

"' Bien entendu, cette distinction fait écho a la distinction entre le symbolique et le phénoménologique chez
Richir. Sur ce point, le lucide article de Jo€lle Mesnil, Symbolique et phénoménologique. Une distinction
organisatrice dans I’architectonique de Marc Richir. Eikasia 57 (julio, 2014)

320



L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans I'ceuvre de Laszlé Tengelyi | Pablo Posada Varela

soi » nous dit Thomas Mann, mais seulement « comme temps terrestre et humain ». Nous
sommes donc, d'une fagon ou d'une autre, condamnés a nous écarter du vécu pour nous
["approprier et pour nous en approprier le sens, et c'est bien ce que nous faisons en nous le
racontant. C'est a ce propos que Tengelyi nous rappelle la formule de Ricceur selon laquelle

I’identité de soi-méme est « un mixte instable entre fabulation et expérience vive » (HVRS,

p.19).

Deés lors, se pose a nous la question de savoir ce qui vivifie la fabulation. Et voila qui
peut aller et, en un sens, se doit toujours d'aller a I’encontre du récit, ou du moins a I’encontre
des attentes que le récit avait suscité depuis sa narrativité. Si la vie est un « tissu d’histoires
racontées » comme nous dit Ricceur, il y a des lieux d’émergence spontanée d’un sens « qui se
soustraient [scil. les lieux d'émergence] a I’emprise de tout sujet conscient, parce qu’il ne se
laisse ramener a aucune donation de sens » (HVRS, p.23). De I'inattendu rencontré dans
I’expérience déchire ce «tissu d’histoires », et ce selon un « processus immaitrisable qui
donne naissance a un sens nouveau » (HVRS, p.23). En effet, les concepts d’histoire d’une
vie et d’identité de soi sont deux concepts inséparables a ceci pres, précise Tengelyi, que cette

inséparabilité n’entraine ni leur indiscernabilité, ni non plus leur totale indissociabilité:

« Si nous disons que I’histoire d’une vie est le lieu de naissance d’un sens spontané, tandis
que I’identité de soi-méme est bien plutdt 1’enjeu principal des efforts qui cherchent a fixer ce
sens indisponible en lui conférant I’unité d’une visée intentionnelle, il devient alors clair qu’il
s’agit ici de deux choses différentes, méme si ces deux choses sont indissolublement liées

I’une a ’autre » (HVRS, p. 24).

3.2. Le tissage de l'ipséité: émergence et rétroaction

Nous avons donc deux forces, deux vecteurs non autonomes, dépendant 1'un de I'autre,
mais en passe de s'autonomiser, en imminence d'envelopper l'autre extréme de ce tissage
tendu. Les mots suivants recélent toute la tension du concept d’expérience qui est ici a

I’ceuvre :

321



L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans I'ceuvre de Laszlé Tengelyi | Pablo Posada Varela

« On défendra I’hypothése que toute expérience vécue est en rapport avec 1’émergence
spontanée d’un sens dépossédé, tandis que I’expression conceptuelle et linguistique de cette

expérience est nécessairement fondée sur une fixation de sens rétroactive » (HVRS, p. 35).

Revenons brievement au poéme de Garcia Lorca et a ce mystérieux vers qui dit:
"vienen a mi mis cosas esenciales" (littéralement: "viennent & moi mes choses essentielles").
11 est difficile de concevoir que le plus propre d’une subjectivité puisse étre en méme temps le
plus indisponible, que le plus propre soit, au fond, in-appropriable, cet in-appropriable
maintenant, ['une hors de [’autre, expérience et expression. Ainsi, quant au soi, une
expérience sans expression finit par s'abimer dans 1'immédiate ineffabilit¢ de son vécu. De
méme, une expression sans expérience ferait complétement passer une subjectivité du coté
d’une identité narrative qui, dés lors, deviendrait fantomatique comme Tengelyi le signalera,
dans Erfahrung und Ausdruck’, a I'instar de Thomas Mann. C'est I'indissolubilité narrative
de cet in-appropriable expérientiel qui constitue 1'étoffe phénoménologique de l'ipséité. La
subjectivité doit justement se tenir dans cet écart qui est diacritique, comme nous le rappelle

Merleau-Ponty.

N . y . . 13
Retragons a nouveaux frais I'expérience de l'expression d'un sens . Notons que nous
parlerons de 1'ipse d'un sens en général, ce qui inclut, tout aussi bien, 1'ipse (au sens large) de
mon ipse (au sens étroit), c'est-a-dire 'ipse du sens que je suis moi-méme et que je (me) suis a

moi-méme en me "racontant” (a moi et aux autres).

Dans un premier moment, une expérience de dépossession laisse place a ’ipse d’un
sens qui nous fait encontre et nous dépossede de nous-mémes, nous éclipse. Dans un
deuxiéme moment, une partic de ce sens —une partie de cette expérience- advient a
I’expression'*. Soulignons encore une fois le paradoxe de I’expérience d’un sens dépossédé
qui, tout en étant une expérience noétre, l'est aussi de quelque chose d’indisponible, dont le

surgissement est imprépensable. Ce sens dépossédé accede, pour une part, a 1’expression, et

= ' Laszl6 Tengelyi. Erfahrung und Ausdruck. Phinomenologie im Umbruch bei Husserl und seinen
Nachfolgern. Springer. La Haye. 2007. Nous citerons désormais cet ouvrage "EA".
B Sur ce point, Cf. Pelayo Pérez Garcia. El sentido haciéndose. Eikasia 47 (enero, 2013)
14 On peut aussi consulter la traduction espagnole, par Pelayo Pérez Garcia, du texte de Liszlo Tengelyi La
formacion de sentido como acontecimiento. Eikasia 34 (septiembre, 2010) , paru aussi dans sa version frangaise
dans le numéro 34 de Eikasia.

322



L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans I'ceuvre de Laszlé Tengelyi | Pablo Posada Varela

ce moyennant certaines ressources du langage qui le fixent et le rendent disponible. Bien
entendu, les repéres symboliques auxquels le sujet de la narration a recours n'éliminent pas
pour autant une part indisponible qui, adossée a la partie exprimée, constitue bien ce qui, au
fond, fera la vie du sens, et fera méme que la part déja exprimée du sens ait du sens, c'est a
dire, qu'elle fasse signe vers son indisponible comme ce qu’il en reste encore a dire. Nous

comprenons donc que le passage du sens vécu a I'expression n'est donc jamais total.

4. L'EXPERIENCE DE L'EXPRESSION: LA TEMPORALISATION DU SENS

4.1. L'immémorial et 'immature

Afin de cerner de plus prés le vif de I'expérience de l'expression, et de la saisir dans sa
temporalisation concréte, rapportons-nous au chapitre V de l'ouvrage de Tengelyi
L'Expérience retrouvée'. Nous en retiendrons que la subjectivité est, au plus profond de son
étre, engrenée sur des rythmes de mondes (de mondes au pluriel) qui la dépassent et qui,
néanmoins, réveillent par 1a méme I’indisponible d’une affectivité archaique qui, autrement,
serait demeurée enfouie. Il s'agit 1a de rapports archaiques de concrescence qui ne périment
pas, qui ne s'usent pas selon le rythme propre aux affairements humains. C’est depuis les

massifs de ’'immémorial et de ’immature qu’émerge le neuf nous précise Tengelyi:

«[...] le neuf vient des mondes qui, étant "originairement désaccordés" par rapport au monde
de tout phénomene de monde spécifique et méme par rapport a tout phénomene de langage
possible, dépassent les possibilités actuellement ouvertes, tout en exer¢ant une influence sur la
temporalisation de tout phénoméne-de-monde spécifique et des phénoménes de langage

correspondants » (ER. p.84).

La subjectivit¢ comme phase de présence est traversée par des rythmes qui la
constituent et qui pourtant la dépassent amplement. Néanmoins, une trace est laissée en elle

de choses ou mouvements archaiques de toujours qui ne vieillissent pas au méme rythme que

" Laszl6 Tengelyi L'expérience retrouvée. Essais philosophiques. L'Harmattan. Paris. 2006. Dorénavant cité
HERH.

323



L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans I'ceuvre de Laszlé Tengelyi | Pablo Posada Varela

nous. Dé¢s lors que notre affectivité y plonge, ces mouvements nous rajeunissent et nous

donnent d'entre-apercevoir ce qu'est 1’éternité.

En effet, cette éternité prend les traits d'un revirement entre un passé transcendantal
(I'a jamais immémorial) et un futur transcendantal (I'a jamais immature). Entre ces deux
massifs imposants se jouent des proto-temporalisations multiples qui n'ont pas le temps de se
temporaliser, et c'est justement ce "ne pas avoir le temps" qui fait 1'éternité¢ de la proto-
temporalisation du sens dépossédé. En effet, il y a quelque chose du sens se faisant qui garde
toujours de sa fraicheur, qui recele quelque chose d'a jamais inentamée, une énigme, une

. . . 16
imminence, qui n'a de cesse de nous parler .

Pensons, par exemple a une métaphore dans un poéme, a une métaphore réussie, et a
I'étonnante facon avec laquelle on y revient, au fil des années, pour y sentir la méme vibration,
le méme filigrane, la méme indéterminité concréte qui nous avait jadis touché. En effet, la
temporalisation de ce sens est en franc contraste avec les cours des intrigues et fatigues
humaines, de nos petits affairements. Ainsi, dans le cas d'une métaphore poétique, le contraste
se fait sentir lorsque, reprenant un poéme déja lu, on retrouve, des années apres, cette
métaphore qui nous aurait ému de fagon particuliere; mais qu'est-ce a dire? Qu'est qui a
vraiment lieu a cette occasion? On assiste a une remise en jeu d'une temporalisation du sens
jadis amorcée, avec sa part de proto-temporalisation, qui est aussi sa pointe d'ineffabilité. Par
la méme, quelque chose de notre affectivité, et quelque chose qui est, lui aussi, frais,
inentamé, se voit, encore une fois, sollicité, émergeant a cette occasion, et toujours en

imminence de s'exprimer.

Quoi qu'il en soit, la profondeur du sens vécu ne passe et ne peut jamais passer
compleétement dans le sens exprimé. Il faudrait ici déja se poser la question de deux formes de
I’indisponible, et du retour de I’indisponible moyennant sa réactivation par synthése passive:
I’indisponible ré-vivifiant (du sens a faire) et I’indisponible déstructurant et arraisonnant qui
fait retour de fagon traumatique et sans distance, sans espacement, et sans donner
littéralement lieu (espace ou place) a I'élaboration. Essayons, en guise de conclusion,

d'élaborer cette opposition.

1 Cf. Pelayo Pérez Garcia. La poética del mundo. Eikasia 40 (septiembre, 2011)

324



L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans I'ceuvre de Laszlé Tengelyi | Pablo Posada Varela

4.2. Non temporalisation traumatique et proto-temporalisation archaique

Pour le dire autrement, le non passage du vécu a l'exprimé n'est pas toujours le fait
d'un inachévement concret ou concrétisant, voire jovial ou, pour le moins, donnant lieu a une
¢laboration. Il peut se faire que ce non passage, partiel et indéfini, susceptible d'étre remis en
jeu, cristallise en un non passage étanche: une non expression. Le "sens" devient donc plutot
le fait d’un refoulement. Si "formation" il y a, elle se dérobe absolument a la conscience. La
rétroaction herméneutique prend désormais la forme angoissante d'une "hantise" du sujet. De
son cdté, la non expression taraude la "réellite" du vécu et finit par l'irréaliser. Il en ressort
que des élaborations de sens restent a jamais enfouies, en sécession par rapport a la vie du
sens. Mais, a l'instar de Jo€lle Mesnil, il convient, ici, de distinguer deux sens du virtuel'’.

En effet, il n'y va pas, ici, d'un virtuel phénoménologique. Il ne s'agit nullement
d'¢laborations virtuelles et imprépensables appartenant a une temporalité archaique, a cette
sorte d'éternité dont nous avions parlé et a la recherche de laquelle part 1'expression. Ces
"formations" tronquées et inconscientes appartiennent, plutdt, a une non-temporalité, aux
limbes ou rien ne se fait ni ne s'élabore ou temporalise. C'est donc un type de non dit dont la
non temporalisation n'est point de 'ordre de 1'éternité et donc d'une virtualité fécondante qui
aimanterait des ¢laborations de sens adjacentes, touchées comme par approximations. Il s'agit,
bien au contraire, d'un non dit non temporalisé car en sécession par rapport au lieu de
I'¢laboration du sens, donc en écart (figé) par rapport a ce que Marc Richir appellerait la
"phase de présence" d'un sens en train de se faire. C'est une virtualité qui n'est absolument
pas en coalescence avec le sens se faisant. Bien au contraire, de par sa non temporalisation,
elle induit des "lacunes en phénoménalité"'®. C'est le non dit de ce qui est tu, de ce qui
demeure inchangé non pas du fait de son archaisme, mais du fait de ne pas pouvoir s'élaborer
car en sécession par rapport au lieu -de présence et de conscience- ou une élaboration peut

avoir lieu. C'est cette non temporalisation rependant l'infécondité et induisant des angles

' ¢f. Joélle Mesnil. « "Constructions spéculatives" et "constructions phénoménologiques" dans I'espace de
la psychothérapie. Pour une critique de la notion de « construction » en analyse : 'exemple de Serge
Viderman in Annales de phénoménologie n®14, 2015.

' Le terme est de Marc Richir dans son ouvrage Phénoménologie et institution symbolique J. Millon. Grenoble.
1988.

325



L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans I'ceuvre de Laszlé Tengelyi | Pablo Posada Varela

morts que vise, trés précisément, ce passage de la piece de théatre de Garcia Lorca nommée

"Yerma" (qui, justement, signifie "inféconde", bien que souvent dit d'un terrain, d'un champ):

Yerma: "Il y a des choses qui ne changent point. Des choses enfermées derriére des murs qui
ne peuvent pas changer car personne ne les entend" [i.e. ne peuvent pas s'¢laborer, se

temporaliser, se spatialiser, se phénoménaliser].

Il y a donc de l'imprépensable traumatique qui, une fois advenu, ne peut plus se
reprendre, c'est-a-dire, ne peut plus se temporaliser. L'événement traumatique engendre un
indisponible qui semble le rester a tout jamais. C'est ainsi que l'intemporalité du trauma est a
distinguer, soigneusement, de l'intemporalité proto-temporelle de l'archaique. Pour le dire
autrement, nous n'avons plus du tout affaire a une expérience qui mordrait indéfiniment sur de
l'indisponible: c'est 1a, en effet, le cas de cet indisponible fécond qu'est 1'archaique, se trouvant
a un registre architectonique plus profond, alors que la non accessibilité du traumatique n'est
nullement de l'ordre d'une profondeur architectonique verticale, mais bien plutot d'une simple
sécession. Le traumatique, effectivement, s'écarte radicalement de la conscience, c'est-a-dire,
de la veille expressive, et méme dissout toute coalescence schématique avec le hors langage.
Il y a donc de I'imprépensable a tout jamais en écart. Son indisponibilité n'est pas de l'ordre
d'une entrée indéfinie dans l'archaique. Elle 1'est par blocs, de fagon massive ou bancale. En
tout cas, la coalescence avec le sens est cassée; l'imprépensable traumatique devient
inaccessible a moins qu'il n'y ait une sorte de méta-rupture supplémentaire, une discontinuité
(de la discontinuité) de type thérapeutique. Sans un événement supplémentaire faisant figure
de déclencheur thérapeutique, l'imprépensable de type traumatique reste indisponible a

jamais, minant par 1a, depuis son vide, toute expression.

Insistons, en guise de conclusion, sur un point qu'il est important de saisir. La distance
a laquelle un imprépensable traumatique repousse toute possibilité d'expression (de reprise,
d'¢laboration) et, partant, d'expérience tout court, reléve, selon une étrange topologie, de 1'in-
distance de 'expérience traumatique. Autrement dit, I'espace-temps d'élaboration du vécu est
étranglé. Il colle trop pres; et ce a tel point que 1'"expérience" traumatique finit par devenir
une "non expérience". Ce qui, trop "fort", ne peut pas s'élaborer, reste pareil a lui-méme, ne

trouvant pas un espace-temps d'élaboration.

326



L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans I'ceuvre de Laszlé Tengelyi | Pablo Posada Varela

Néanmoins, vécu sans distance, encaissé sans la moindre métabolisation, I'événement
traumatique peut pourtant refaire surface. Cependant, a l'instar de ce que I'on appelle les flash
back traumatiques, la facon de refaire surface n'a rien -du moins au premier degré- d'une
¢laboration. Il ne s'agit pas, en un sens, de ce qui serait une étape parmi d'autres dans
1'élaboration dudit sens. Non; la fagon de refaire surface est tout aussi traumatique, tout aussi
bancale et brutale qu'elle ne le fut la premiére fois. C'est que, entretemps, il n'y a pas eu de
temporalisation ni méme d'élaboration, fiit-elle inconsciente. L'événement traumatique ne
contribue pas a la concrétion du tout "vécu transcendantal", mais bien plutot a sa dislocation.
C'est plus un facteur de dé-concrétisation en ceci que, amenant une scission, il morcelle la
concrescence du tout concret de la vie transcendantale sous la forme de deux ou plusieurs
touts étales plus ou moins "insularisés". La part scindée de la conscience ne saurait donc, a
l'instar de I'archaique, pourvoir la conscience éveillée d'un fonds, d'une épaisseur a 1'aune de
cette sorte de concrescence différée que pourvoit la profondeur architectonique dés lors que
nous y demeurons transpassibles. Hélas, cette part scindée n'a rien d'une partie concréte, et
n'est donc pas a méme de nouer quelque rapport de concrescence, i.e. concrétisant qui soit.
Bien au contraire, la concrescence prend la forme dé-concrétisante de la simple hantise. Ici, le
non temporalisé n'alimente plus le sens ni ne I'étoffe (flit-ce en absence et tout en porte-a-
faux), car il ne va plus se temporalisant (depuis une proto-temporalisation). Il n'est jamais né
et pourtant cette non naissance est dé-concrétisante et s'avere, pour la Leiblichkeit et
I'immanence de la conscience, dé-reellisante. L'écrivain Jeanne Moulin lors d'une des
descriptions, lucide et fulgurante, de son roman Etre un caillou, en fournit une éclatante

attestation:

"Je sens quelque chose en moi. Quelque chose de trop. Quelque chose qui ne devrait pas étre 1a.
Quelque chose avec quoi on ne peut pas vivre. Quelque chose qui a chaque instant menace de prendre
de I’ampleur, de déborder, de se montrer alors qu’il ne faut pas. Quelque chose qui va me trahir.
Quelque chose qui refuse de se laisser enfermer, qui pousse, qui réclame, qui s’échauffe.

Qui m’échauffe.

Je voudrais que la chose sorte une bonne fois pour toutes.

La chose refuse.

Elle refuse comme moi je refuserais d’accoucher si j’étais enceinte.

J’y pense souvent.

Les femmes sont-elles toujours d’accord pour accoucher ? N’y en a-t-il pas qui refusent ?

327



L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans I'ceuvre de Laszlé Tengelyi | Pablo Posada Varela

L’enfant, 1a, a I’intérieur.

Et si on n’en veut pas ? Si on ne veut pas qu’il soit 1a ? Si on décide qu’il n’existe pas ?
Mais C’EST 1a !

On ne peut nier.

C’est 1a et ¢a prend de la place. Et ¢ca veut vivre quand on voudrait que ¢a meure.

Et ca s’impose.

Et ¢ca veut se montrer.

Et ca demande son dii. Et ca demande a vivre au grand-jour comme tout le monde.
Méme si ¢ca n’a pas le droit d’exister.

Méme si ¢a ne devrait pas étre au monde.

La chose, je ne peux pas la faire sortir parce qu’elle fait partiec de moi. Non. Elle EST moi.

. . . . , nl9
Je suis la chose qui n’est jamais née" .

Notons, pour finir, le contraste avec un autre type de reprise, correspondant a un type
de temporalisation en coalescence avec la proto-temporalisation archaique: celle, citée plus
haut comme exemple, d'un poéme que l'on relirait aprés plusieurs années, et a l'occasion
duquel on verrait comment se réaniment des proto-temporalisations dont on reprendrait
I'¢laboration, et a la pointe desquelles on retrouverait l'ipse de tel ou tel sens, inépuisable et
inentamé, qui nous avait, jadis, sollicité. On retrouve, a distance, selon un espacement et une
temporalisation permettant 1'élaboration et l'appropriation, la fraicheur de cet inépuisable, de
cette énigme toujours en imminence de se phénoménaliser, et qui dessine, dans son échappée,
ce filigrane d'antan, qui nous fait ce méme clin d'ceeil ouvrant sur un indisponible qu'il y aura
lieu, peut-étre, de traverser autrement, depuis un nouveau présent qui est le notre, et sous un
autre horizon immeédiat; tout en sachant, par ailleurs, que les horizons lointains et abscons, a
savoir, les massifs du passé transcendantal immémorial et du futur transcendantal immature,

restent, quant a eux, a jamais inentamés. Cette reprise n'a que peu a voir avec la facon dont le
9 9

19 Jeanne Moulin. Etre un caillou. Ed. Les Impressions Nouvelles. p. 98-99. C'est a Joélle Mesnil, dont les
travaux théoriques nous on beaucoup inspiré pour écrire ce texte, que l'on doit ce roman. A 1'époque, Joélle
Mesnil décida de publier ce récit sous le pseudonyme de "Jeanne Moulin". Le rapport de ce roman tout a fait
vertigineux qu'est Etre un caillou avec la recherche phénoménologique de son auteur est profond, et fournit,
pour toute phénoménologie de l'affectivité et du sujet, des attestations de premier ordre. D'ailleurs, pour plus plus
d'information sur les recherches de Joélle Mesnil, nous nous permettons de renvoyer les lecteurs intéressés a son
blog: http://jmesnil5.blogspot.fr/. Au demeurant, ce roman ne saurait non plus s'y réduire: c'est aussi une oeuvre
littéraire a part entiére, ne serait-ce que par la fraicheur et l'agilité du style de l'auteur. Ainsi, hormis la justesse et
la profondeur de la description de certains vécus - matériaux précieux pour une recherche phénoménologique -,
ce roman recéle une indiscutable qualité littéraire et poétique qui font de sa lecture non seulement une puissante
traversée affective, mais aussi un réel plaisir.

328



L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans I'ceuvre de Laszlé Tengelyi | Pablo Posada Varela

trauma nous "reprend"”. Si le trauma vient a resurgir, ce n'est que pas bouffées qui n'ont rien
(du moins au premier degré) dune <¢laboration. C'est que, entre surgissement et
resurgissement, il n'y a pas de temporalisation ni d'élaboration, flt-elle inconsciente, mais

simple retour brutal, imprépensable, d'un indisponible™.

329

20 Je remercie Joélle Mesnil et Alice Lévy d'avoir bien voulu relire mon texte, et d'avoir contribué a la correction
et intelligibilité de 1'expression francaise.






	Blank Page



