
309  

 
	
  

 
 

 L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans l'œuvre de László Tengelyi | Pablo Posada Varela 
 
 

	
  

	
  

L'ʹimprépensable  et  l'ʹindisponible  
Sens,  expression  et  narrativité  dans  l'ʹœuvre  de  László  
Tengelyi  
Pablo  Posada  Varela  
Université  Paris  -­‐‑  Sorbonne.  Bergische  Universität  Wuppertal  
pabloposadavarela@gmail.com  
	
  

	
  
 

Sommaire 

1. L'IMPRÉPENSABLE ET L'INDISPONIBLE DANS L'HISTOIRE D'UNE VIE 

1.1. Les multiples modalités de l'imprépensable 

1.2. L'imprépensable et l'indisponible à la lumière des catégories de transpossibilité et de 

transpassibilité (H. Maldiney)  

2. LES RAPPORTS SENS-EXPRESSION ET LES DEUX VERSANTS DE L'INEFFABLE 

2.1. L'ineffable sublime 

2.2. L'ineffable traumatique. 

3. ENTRE VÉCU ET EXPRESSION: L'ÉLÉMENT MÉDIATEUR DE LA NARRATIVITÉ 

3.1. Ipséité ressentie et ipséité racontée 

3.2. Le tissage de l'ipséité: émergence et rétroaction 

4. L'EXPÉRIENCE DE L'EXPRESSION: LA TEMPORALISATION DU SENS 

4.1. L'immémorial et l'immature 

4.2. Non temporalisation traumatique et proto-temporalisation archaïque 

 

1. L'IMPRÉPENSABLE ET L'INDISPONIBLE DANS L'HISTOIRE D'UNE VIE 

 

1.1. Les multiples modalités de l'imprépensable 

 

 Il y a, dans l'histoire d'une vie, des rencontres insoupçonnées qui nous réassignent au 

plus profond de nous-mêmes et qui peuvent aller jusqu'à changer notre vie. De quel genre 

d'événements s'agit-il? En fait, le type externe d'événementialité est, ici, extrêmement large, et 

ce à proportion du fait que l'essentiel ne se joue justement pas dans l'apparence externe de 

l'événement en question, mais dans le sens qui y fait irruption. Ainsi, et sans pour autant 

réduire les différences, obvies, entre types d'événementialités, il peut s'agir d'une rencontre 

avec autrui, mais il peut tout aussi bien s'agir, par exemple, d'une rencontre avec un beau 



310  

 
	
  

 
 

 L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans l'œuvre de László Tengelyi | Pablo Posada Varela 
 
 

	
  

	
  

paysage, ou bien avec une œuvre d'art picturale, musicale, théâtrale ou bien avec le sens d'un 

poème. Toutes différentes qu'elles paraissent, ces rencontres entraînent toujours -si tant est 

que ce soient de vraies rencontres, i.e. des rencontres où quelque chose se joue et se noue- une 

rencontre non seulement avec quelque chose d'extérieur à nous au sens propre du terme (ou 

bien au sens, si l'on veut, de l'immanence intentionnelle), mais aussi une rencontre avec une 

part enfouie de notre affectivité (au sens de l'immanence réelle), une part qui s'en trouve 

touchée. C'est précisément de ce fait et à cet occasion (littéralement con-tingente), qu'elle 

émerge; tout en valant -soit dit en passant- comme attestation d'une foncière stromatologie1 

ou architectonique au sens plein du terme même au sein de l'immanence réelle qui, partant, 

n'est plus d'une pièce, même au niveau "ontologique", mais bel et bien striée, 

architectoniquement scandée. Ou bien, pour le dire autrement, il y a du proto-ontologique 

reell, du proto-ontologique reell-immanent, et c'est d'ailleurs cette immanence réelle qui, se 

découvrant originairement étagée, faite de double-fonds ou de -dirait A. Machado- "galeries", 

en fournit l'attestation première.  

 

 Peu importe donc la nature de la rencontre dès lors qu'elle nous met, étrangement, 

"face à" une altérité interne propre, un étranger intime vers lequel il y a passage 

(transpassibilité) et promesse de fécondité, bien qu'il n'y ait pas de disponibilité, pas d'accès 

ad libitum ou sur mesure, pas d'assistance ou resourcement sur commande. Les types de 

rencontres restent, en tout cas, de genre très différents2: aussi au regard de leur apparente 

insignifiance. Ainsi, il peut tout aussi bien s'agir d'un simple Einfall qui, d'abord 

imperceptible et drapé de banalité, s'avérera, par après, riche de sens. C'est que, en effet, il 

peut y avoir des "coups de tête" -comme on dit parfois- qui, sous l'apparence de lubies 

oiseuses, recèleront, à l'avenir, tout un monde. Il peut donc y avoir de la rencontre inaperçue 

comme telle, à l'occasion de moments parfaitement anodins où le fait d'être là, d'être au 

monde, devient tout de suite clair, poignant, et appelle au sens depuis les racines de notre 

affectivité. Une carrière inconnue et, pourtant, ô combien nôtre3, s'y fait espace.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 Nous reprenons ici le terme de Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina et son ouvrage, crucial, Estromatología. 
Teoría de los niveles fenomenológicos. Brumaria/Eikasia. Madrid 2014.	
  
2 Comme l'a merveilleusement bien montré Guy van Kerckhoven dans ses ouvrages De la rencontre. La face 
détournée Hermann, Paris, 2012 et Le présent de la rencontre. Essais phénoménologiques. Hermann, Paris, 
2014.  	
  
3 C'est là tout le paradoxe d'une altérité au sein de l'immanence réelle. Alterité féconde mais qui peut aussi 
prendre la forme d'un étranger intime évidant, déconcrétisant. Certes indisponible, mais, malheureusement, non-
transpassible ou, plutôt, entravant toute transpassibilité à des altérités concrètes.	
  



311  

 
	
  

 
 

 L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans l'œuvre de László Tengelyi | Pablo Posada Varela 
 
 

	
  

	
  

 Toutefois, force est de constater qu'il y a aussi, bien entendu, des événements brutaux, 

à même de casser le sens d'une vie. Cette brisure peut s'avérer définitive : le faire du sens 

languit, n'arrive pas à s'en remettre, à se réenclencher, à se reprendre à la racine, c'est à dire, 

de façon sublime. Le sujet subit. S'il lui arrive de se reprendre, ce n'est qu'à la faveur 

d'initiatives locales, de décisions instrumentales n'engageant point le tout de sa personne. 

Quelque chose s'est figé. Le levier qui nous permettrait de mettre nos racines à découvert, tout 

en branle, nous échappe. Le tout d'une vie, jusque dans sa réellité la plus profonde, devient 

fantomatique, irréel. Manquant de porte-à-faux phénoménologique, une vie trop arrimée à 

elle-même s'évide. Le trop-plein se retourne en vide. L'épaisseur concrète ne prend que dans 

le porte-à-faux.  

 

 L'expérience est tantôt hantée, tantôt nourrie par de l'imprépensable. Qu'est-ce à dire? 

Comme nous le savons, le terme "imprépensable" est, en tout premier lieu, une façon de 

traduire l'"Unvordenklich" de Schelling. L'imprépensable est ce qui est réel avant d'avoir à 

s'annoncer comme possible, avant d'avoir été possible. C'est donc ce qui, dans l'expérience, 

met à mal le système de l'Idéal transcendantal, regroupant toutes les possibilités. 

L'imprépensable est donc ce qui nous prend, irréductiblement, de court. Il est un autre 

caractère de cette rugosité propre à l'expérience et qui, somme toute, nous dit qu'il y a bel et 

bien expérience (et non, une sorte d'hallucination sur mesure) : corrélé au caractère 

d'imprépensabilité, il ne s'y confond pourtant pas, il s'agit du caractère d'indisponibilité. 

L'expérience, pour autant qu'elle est ex-périence, donc traversée tout en frottements, comporte 

nécessairement de l'indisponible. Qu'est-ce à dire? Comment se conjuguent ces deux termes? 

 

 L'imprépensable est, en un sens, la façon dont se réalise l'indisponible. 

L'imprépensable est la modalité d'avènement d'effectivité qui n'était pas de l'ordre du possible, 

qui était donc indisponible. Il convient, tout de même, d'avoir recours à d'autres catégories 

qui, par recoupements successifs, nous permettront de mieux cerner les enjeux conjoints de 

l'imprépensable et de l'indisponible. 

 

 

 

 



312  

 
	
  

 
 

 L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans l'œuvre de László Tengelyi | Pablo Posada Varela 
 
 

	
  

	
  

1.2. L'imprépensable et l'indisponible à la lumière des catégories de transpossibilité et 

de transpassibilité (H. Maldiney)  

 

 Nous pouvons, bien entendu, nous rapporter aux catégories introduites par H. 

Maldiney, à savoir, celles du transpossible et de transpassible4. Afin de montrer l'articulation 

qui s'y joue, questionnons ce qu'est la transpassibilité au transpossible. Qu'est-ce donc que la 

transpossibilité du transpassible? Le transpossible correspond justement à une possibilité im-

prépensable (et foncièrement indisponible) dont l'accès n'est "possible" que par 

transpassibilité. Qu'est-ce donc que la transpassibilité? Elle est cette capacité qu'a une 

subjectivité d'accéder à de l'indisponible. Or, cette capacité est loin d'être toujours ouverte. 

Qui plus est, elle est constamment menacée. Autrement dit, la transpassibilité comme 

"capacité" imprépensable d'accéder à l'indisponible n'est justement pas une disposition. La 

disposition à l'indisponible n'est pas "à disposition". Elle n'est pas une disposition au premier 

degré. Elle ne saurait être disposée. Encore moins constituer un quelconque dispositif. Il n'est 

pas en notre pouvoir de disposer de cette "disposition" qu'est la transpassibilité. Cependant, et 

malgré sa foncière volatilité, elle est essentielle à l'humain : si sa "possibilité" n'est pas 

mobilisable sur commande, son impossibilité, son encombrement, se fait sentir et nous 

déshumanise. C'est, en effet, le propre des modalités psychopathologiques. Celles-ci 

représentent, en un sens, autant de modalités d'entraves à la transpassibilité. Ces entraves sont 

plus ou moins directement ressenties ou inconscientes sous la forme d'un malaise que 

recouvrirait l'exubérance d'une fécondité toute apparente (le cas le plus éclatant étant celui de 

la fuite des idées, qui, de prime abord, peut apparaître au sujet comme une sorte de 

tranpassiblité en blanc, extrêmement large et généreuse, s'épanchant sans entraves). Or il n'en 

est rien, et le malaise, sous ce bariolage d'amorces de sens sitôt tronquées, finit par percer à 

jour. Malaise qui, justement, trahit ce qui, au fond, n'est, quoi qu'il en paraisse, qu'un défaut 

de transpassibilité. Tout bien réfléchi, être, en tant que sujets, transpassibles au transpossible 

n’est qu’un fait accompli qui ne peut, en dernière instance, se montrer qu'après coup. En 

d'autres mots, le fait de notre transpassibilité au transpossible ne peut être attesté, en dernier 

ressort, que de par l'advenue du transpossible lui-même.  

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
4 Cf. Henri Maldiney. "De la transpassibilité" in Penser l'homme et la folie. J. Millon, Grenoble, 20072. 	
  



313  

 
	
  

 
 

 L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans l'œuvre de László Tengelyi | Pablo Posada Varela 
 
 

	
  

	
  

 Il est important de s'entendre sur ce point capital. En effet, la transpassibilité n'est donc 

jamais fixée. Elle ne consiste pas en une série de catégories qui prédétermineraient à l'aveugle 

ne fût-ce que les pourtours d'un supposé "transpossible = X". Les limites du transpassible 

sont, par définition, indéfinissables. On peut, bien entendu, sentir, à certains instants de notre 

vie, une aptitude à la transpassibilité, une "disposition" à l'indisponible (de type 

transpassible). Or cette "disposition" (au 2nd degré) n'assure de rien du tout, et ne saurait se 

phénoménaliser comme telle (en ce qui serait une réification des conditions de possibilité 

elles mêmes, une sorte de proto-phénomène de la phénoménalité elle même). En tout cas, bien 

qu'elle paraisse prendre épaisseur phénoménologique, sous la forme d'un certain bien-être, 

d'une sereine jovialité, la transpassibilité comme telle n'assure pas, de sa parence, l'avènement 

effectif d'un transpossible.  

 

 Pour la même raison, mais prenant le problème par l'autre bout, des périodes mornes et 

apparemment imperméables au transpossible peuvent, soudainement, se découvrir 

transpassibles à l'occasion de l'émergence d'un transpossible. Corrélativement, il y a certaines 

phénoménalisations au 2nd degré de l'indisposition à l'imprépensable, c'est à dire, de la non 

transpassibilité comme telle, par exemple sous la forme de la tristesse, de la fermeture, de 

l'étouffement, de la dépression. Or la non transpassibilité ne s'installe pas non plus pour y 

rester. Toute figée qu'elle soit - et c'est bien ce qu'elle a de menaçant quand on y plonge - elle 

peut, heureusement, se laisser surprendre, s'absenter pour un moment de sa pesanteur; s'en 

absenter l'instant, justement, d'un imprépensable qui, contre toute attente, et bravant la plus 

morne des in-dispositions, fait irruption, écarquillant par là une non transpassibilité au 

transpossible qui menaçait de devenir structurelle, d'étrangler toute possible incarnation d'un 

sens nouveau. Ainsi, à l'instar de la transpassibilité elle-même, et de ce que nous en disions 

plus haut, il y a donc aussi, fort heureusement, une foncière non-transcendantalité de la non-

transpassibilité: cette dernière ne peut pas faire structure d'une fois pour toutes et sans retour 

possible; ce qui ne veut pas dire qu'il n'y a ait pas, malheureusement, dans l'"Histoire d'une 

vie", des seuils de non retour, des irréversibilités; cependant, précisément parce que 

l'"Histoire d'une vie" a tout aussi bien sa "région sauvage", il est impossible de statuer d'une 

fois pour toutes sur la non-transpassibilité elle-même. Autrement dit, la non-transpassibilité 

est suffisamment non achevée (quoi qu'il en paraisse) pour pourvoir quelque chose d'autre que 

du non-événement à répétition: elle garde une secrète coalescence avec ses propres ressources 



314  

 
	
  

 
 

 L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans l'œuvre de László Tengelyi | Pablo Posada Varela 
 
 

	
  

	
  

en transpassibilité, donc avec ceci que Tengelyi appellait la "région sauvage" de toute vie; 

mais à ceci près que cette coalescence est braquée, écartée, repliée, et que c'est bien pour cela 

qu'il y faut, dans bien des cas, un travail thérapeutique. Au demeurant, c'est précisément cette 

grâce imprépensable du transpossible (et la soudaine transpassibilité à celui-ci) qui peut 

enclencher la guérison d'une dépression ou même d'une psychose mélancolique. Il y a de ces 

moments de création salvifiques où, tout en étant soi, le sujet s'y absente, se passe de son 

passé symbolique, et renait à soi à l'occasion d'un sens. Soudainement, tout se laisse reprendre 

(spatialiser, temporaliser) sous un jour nouveau.   

 

 Toutefois -avions-nous avancé- l'imprépensable peut, lors de certaines expériences, 

coaguler, et se poser en travers, de façon à produire une rupture (traumatique) de la 

transpassibilité au transpossible. Retenons, en tout cas, que l'imprépensable et l'indisponible 

peuvent nourrir l'expérience et l'inspirer, mais hélas, tout aussi bien, la hanter, l'effrayer, la 

paralyser, la figer, l'obséder, l'arraisonner et, somme toute, l'appauvrir. 

 

2. LES RAPPORTS SENS-EXPRESSION ET LES DEUX VERSANTS DE 

L'INEFFABLE 

 

 László Tengelyi aura eu le grand mérite d'explorer l'immense variété de ces 

possibilités imprépensables, de ces impossibilités (ou non-(pré-)possibilités) pourtant 

possibles ex post, effectives, ayant eu lieu. Ces imprépensables sont tantôt ressourçants, tantôt 

traumatiques, pour ne citer que les extrêmes d'une gamme affreusement complexe et bariolée, 

elle-même réfractaire, par définition, à tout étalement sous la forme d'un Idéal 

Transcendantal. On ne saurait, tout au plus qu'y déceler de vagues modalités dont on entrevoit 

-avions-nous dit- les extrêmes. Or, justement, l'imprépensable/indisponible ne se joue pas 

exclusivement sur ces deux extrêmes du spectre affectif-expérientiel que sont le trauma 

(coupant le sens, le délitant), et le sublime (ouvrant au sens depuis sa racine et, partant, y 

ouvrant à neuf). 

 

 

 

 



315  

 
	
  

 
 

 L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans l'œuvre de László Tengelyi | Pablo Posada Varela 
 
 

	
  

	
  

2.1. L'ineffable sublime 

 

 Amenons, en ce qui concerne le sublime, l'exemple d'un poème de Federico García 

Lorca dont nous avons traité à d'autres occasions: 

 

« Autrement » / « De otro modo »5. 

 

Sur la plaine du soir le feu de joie / La hoguera pone al campo de la tarde 

Met des ramures de cerf en furie./ unas astas de ciervo enfurecido. 

Tout le vallon s’étend. Sur son dos / Todo el valle se tiende, 

Caracole un léger zéphyr./ por sus lomas, caracolea el vientecillo. 

 

L’air s’affine en cristal sous la fumée / El aire cristaliza bajo el humo, 

Comme un œil de chat jaune et triste / ojo de gato triste y amarillo. 

Moi, dans mes yeux, je me promène / Yo en mis ojos me paseo por las ramas, 

Par le feuillage qui s’en va le long des rives / las ramas se pasean por el río. 

 

Il me revient des choses essentielles, / Llegan a mí mis cosas esenciales 

Ritournelles de ritournelles. / son estribillos de estribillos. 

Parmi l’arrière-soir peuplé de joncs, / Entre los juncos y la baja tarde, 

« Federico », curieux que j’ai ce nom / qué raro que me llame “Federico”. 

 

 Ce poème, étrange et fascinant, nous met sur la piste de plusieurs des éléments 

auxquels on aura à se confronter dans les pages qui suivent. Essayons, pour le moins, de 

repérer certains d'entre eux. 

 

 1. Citons, en premier lieu, ce sur quoi se termine le poème, à savoir le nom propre du 

poète : "Federico". Il s'agit là, de toute évidence, d'une nomination, voire d'une expression qui 

apparaît, soudainement, dans toute son insuffisance, dans tout son cuisant arbitraire.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
5 Ce poème appartient à la série des “Canciones para terminar”, reprises dans le recueil Canciones (1921-1924). 
Ce poème ou, comme disait Lorca, cette  « chanson pour finir » est dédicacée à son ami et poète (appartenant 
aussi à la génération dite « de 1927 ») Rafael Alberti. On reprend la traduction française contenue dans le tome I 
des Œuvres Complètes de Federico García Lorca dans la bibliothèque de la Pléiade (nº 291), édité par André 
Belamich, et paru le 24 septembre 1981. On y adosse pourtant le texte original espagnol.	
  



316  

 
	
  

 
 

 L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans l'œuvre de László Tengelyi | Pablo Posada Varela 
 
 

	
  

	
  

 2. L'arbitraire du nom -comme emblème paroxystique de toute expression- révèle a 

contrario ce sur fond de quoi il se dégage, ce sur quoi il paraît tomber, un peu comme un 

cheveu sur la soupe : l'abîme d'une ipséité concrète, non pas tissée de signifiants, mais faite 

d'une sorte d'accrétion innommable. La force de cette concrétude ipséique, émergeant à 

l'occasion d'une expérience sublime, vient à vider le nom propre de toute pertinence. Ce 

dernier apparaît comme la coquille vide qu'il est et que, tout bien pesé, il a toujours été. Cette 

étrangeté s'emparant soudainement du nom propre n'est que le revers d'une ipséité 

nouvellement ressourcée dont la concrétude ne dépend pas d'une quelconque nomination. Il 

s'agit, à vrai dire, d'un sens en deçà de toute expression ; le nom propre étant, justement, 

comme l'emblème du versant "expression" de la vie du sens.    

 3. Comment se donne la concrétude de cet ipse? Elle se donne comme un sens à faire. 

C'est donc une concrétude qui n'est pas de tout repos. Elle est là ; avec sa consistance à elle. 

Elle fait figure d'altérité, mais elle est pourtant concrétude "se faisant". C'est bien pourquoi la 

surprise concernant le nom propre exprimée tout à la fin du poème fait signe vers un sens à 

faire; tout en consignant l'insuffisance du nom propre lui-même. Or cette concrétude, sens, à 

faire, certes, recèle, disions-nous, une étrange consistance ayant en elle-même son propre 

centre de gravité. Elle se présente donc comme l'imminence d'un sens, et partant comme une 

énigme dont on pourrait presque caresser les pourtours6. 

 4. Le monde, le côté "monde" de l'a priori transcendantal de corrélation, surgit lui-

aussi depuis une profondeur inédite. Des renvois jusqu'alors insoupçonnés se mettent en 

place: la rivière, les branches, l'après midi, l'air cristallisé, bref des agencements inconnus des 

sensibles, des concrescences inouïes. Ces agencements semblent aussitôt couler de source. Or 

ils se trouvent, le plus souvent, étouffés, et autrement découpés. Ces découpages habituels des 

sensibles, subitement levés à l'aune du sublime, sont en stricte correspondance avec un "nom 

propre", c'est-à-dire, avec ce registre des êtres et des choses auquel les noms propres ont cours 

et peuvent encore fonctionner comme repères pertinents. Ce n'est là qu'une autre confirmation 

de l'a priori de corrélation, à ceci près qu'il y va d'une instance architectoniquement dérivée de 

l'a priori de corrélation lui-même. De la même façon, les concrescences de sensibles 

insoupçonnées sont en coalescence, du côté affectif de la concrescence transcendantale, avec 

un noyau ipséique qui, lui aussi, fait surface de façon inopinée, déplaçant par là le nom 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
6 Joëlle Mesnil a traité avec grand soin et probité intellectuelle de ces difficiles questions. Citons, entre autres 
articles: Un néo-nominalisme exubérant. Eikasia 47 (enero, 2013)	
  



317  

 
	
  

 
 

 L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans l'œuvre de László Tengelyi | Pablo Posada Varela 
 
 

	
  

	
  

propre, dès lors déchu, dépossédé de toute pertinence. Ainsi, cette toute dernière irruption des 

profondeurs de monde n'est pas, comme d'aucuns s'évertuent à le souligner, une "rupture" de 

la corrélation, mais bel et bien une confirmation de l'a priori de corrélation lui-même à un 

autre registre, et ce dans la mesure où il représente aussi une part insoupçonnée d'affectivité 

qui, en coalescence avec ces profondeurs de monde, émerge tout aussi bien par la force de la 

concrescence elle-même. Nous avons donc non seulement une confirmation de l'a priori de 

corrélation, mais aussi et surtout l'attestation de son étagement, de son organisation 

architectonique. 

 5. C'est bien pour cela que nous sommes, désormais, en position de comprendre ce 

paradoxe qui veut que ce qui m'est, au fond, le plus proche, le plus essentiel, m'apparaît, 

depuis un certain registre architectonique (celui où je me trouve le plus souvent), comme une 

altérité intime, comme venant d'ailleurs7. C'est ainsi que García Lorca pourra écrire "vienen a 

mí mis cosas esenciales". Littéralement: "viennent à moi / me parviennent mes choses 

essentielles / ce qui m'est essentiel". Cette altérité intrinsèque8 est celle qui révèle, justement, 

l'étagement architectonique de mon expérience. Il s'agit d'une altérité par rapport à celui que 

je suis (aussi, et même de façon plus essentielle) à des registres architectoniques plus 

profonds), et qui, à son registre, est en concrescence avec ces lointains de monde que nous 

venons de décrire (le point 4). 

 

2.2. L'ineffable traumatique. 

 

 Mais il n'en reste pas moins qu'il y a aussi des événements brutaux, c'est-à-dire, un 

imprépensable d'une toute autre espèce, désormais à même de briser le sens d'une vie, 

produisant un choc sans relais possible, un choc vitrifiant empêchant le sens de se reprendre. 

Qui plus est, l'empêchant de se reprendre à sa racine, donc d'accéder au sublime, cette scission 

bancale, cette Spaltung réifiée, se faisant sentir dans le tout d'une vie, et se soldant non 

seulement par une fermeture à des concrescences de monde, mais aussi, corrélativement (et 

selon la stricte logique de l'a priori de corrélation), en un confinement de l'affectivité à un 

registre architectonique superficiel. Or, l'épaisseur affective de chaque registre (même des 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
7 Voir sur ce point le remarquable article de Pelayo Pérez García: El exceso. Eikasia 47 (enero, 2013)	
  
8 Ici en un sens bien plus large que celui de l'étranger intime ou de l'inquiétante étrangeté. Nous nous référons, 
ici, et à ce stade de notre discours à un phénomène fondamental, à un simple écart matriciel où pourrait, par 
ailleurs, venir se greffer un cas d'étranger intime (mais pas nécesssairement et, surtout, pas exclusivement).	
  



318  

 
	
  

 
 

 L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans l'œuvre de László Tengelyi | Pablo Posada Varela 
 
 

	
  

	
  

registres les plus superficiels et les plus ontologiquement stables) est redevable de la 

transpassibilité à d'autres registres. Il faut donc que cette transpassibilité, bien que non 

actualisée, soit tout de même "transpossible". Dans le cas contraire, même les registres les 

plus normaux et normés deviennent affectivement invivables. Or c'est cette transpassibilité 

que l'imprépensable traumatique vient casser. Cela produit bien plus qu'un simple 

confinement architectonique tout juste coupé de l'archaïque : c'est toute la vie du sujet, 

jusques et y compris dans son immédiateté la plus banale, qui s'en trouve touchée ; plus 

concrètement affectée de nullité, et ce, encore une fois, jusque dans sa réellité la plus 

immédiate et la plus architectoniquement dérivée. Le sujet en vient à ne plus se sentir. Il 

devient fantomatique, irréel. 

 

 Donnons-en un exemple. Il s'agit d'une lettre du roi d'Espagne Philippe IV dirigée à sa 

conseillère spirituelle, la sœur María de Ágreda. La lettre se réfère à une perte douloureuse ; 

elle est écrite juste après la mort de son seul fils (et, partant, seul prince héritier) Baltasar 

Carlos. Cette perte vient s'ajouter à deux autres pertes dans l'espace à peine cinq années : celle 

de son autre fils, Ferdinand, frère cadet de Baltasar Carlos, et celle de sa femme Isabel. Voici 

les mots de Philippe IV : 

 

"Les prières ne servirent point pour mouvoir l'esprit de Notre Seigneur en faveur de la santé 

de mon fils. Je reste, pour ma part, dans l'état que vous pouvez imaginer, car j'ai perdu le seul 

fils que j'avais [...] j'offre à Dieu ce dur coup, qui, je vous l'avoue, me retrouve le cœur 

transpercé et dans un état où je ne sais plus si ce qui me traverse / ce qui passe à travers moi / 

ce dont je fais l'expérience est rêve ou vérité"9 

 

 À vrai dire, nous avons ici affaire à deux extrêmes de la frise, longue et bariolée, des 

rapports entre sens et expression. Ces deux extrêmes ont toutefois ceci de commun qu'ils 

achoppent, tous deux, sur des cas d'interruption de l'expression. Ce sont donc, dans les deux 

cas, des expériences se situant au seuil de l'expression : seuil d'entrée infinie et indéfinie pour 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
9 "Las oraciones no movieron el ánimo de Nuestro Señor por la salud de mi hijo que goza de su gloria. No le 
debió de convenir a él ni a nosotros otra cosa. Yo quedo en el estado que podéis juzgar, pues he perdido un solo 
hijo que tenía, tal que vos le visteis, que verdaderamente me alentaba mucho el verle en medio de todos mis 
cuidados [...] he ofrecido a Dios este golpe, que os confieso me tiene traspasado el corazón y en este estado que 
no sé si es sueño o verdad lo que pasa por mí.". Carta de Felipe IV a sor María de Ágreda de octubre de 1646, 
tomada de "Crisis de la hegemonía española, siglo XVII" de Suárez Fernández, Luis, y Andrés Gallego, José.	
  



319  

 
	
  

 
 

 L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans l'œuvre de László Tengelyi | Pablo Posada Varela 
 
 

	
  

	
  

le sublime, générant une démultiplication des expressions possibles, seuil de non expression 

et de déperdition du sens, possible seuil de non retour pour le trauma. Or voilà que, entre ces 

deux extrêmes, il y a toute une gamme de déclinaisons de l'imprépensable et de l'indisponible 

ayant trait tout aussi bien à la formation de sens, qu'à son lent délitement, voire évaporation. 

Ces infinies modulations, aux multiples passages et effets tunnel, reposent sur l'élément de la 

narrativité. C'est donc du point de vue de la narrativité (certes virtuelle dans ces cas limites 

que sont le sublime et le trauma) qu'il convient de poser la question des rapports entre le sens 

et l'expression. László Tengelyi est passé maître dans le traitement de cette difficile question. 

 

3. ENTRE VÉCU ET EXPRESSION: L'ÉLÉMENT MÉDIATEUR DE LA 

NARRATIVITÉ 

 

3.1. Ipséité ressentie et ipséité racontée 

 

 C'est sur ces difficiles questions, à peine effleurées, concernant  les multiples rapports 

entre sens à exprimer et expression du sens que s'ouvre l'ouvrage de Tengelyi L’Histoire 

d’une vie et sa région sauvage10. L'élément de ces rapports est celui de la narrativité. Tengelyi 

nous présente une première déclination de cette interrogation à l'occasion d’une discussion 

entre Paul Ricœur et Alasdaïr Mc Intyre: 

 

“Le concept d’histoire d’une vie est en effet marqué par une ambiguïté manifeste : il désigne 

tout aussi bien l’expérience vécue que l’histoire racontée –ou racontable- d’une vie." (HVRS, 

p.7). 

 

 Il faut donc retenir l'idée de deux milieux du sens, à savoir, « l’expérience vécue » et 

« l’histoire racontée ». Le premier chapitre du prélude pose la question de savoir d’où vient 

l'ipséité, de quoi est-elle redevable en dernière instance. Et Tengelyi de s'exprimer en ces 

termes: 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
10 László Tengelyi L’Histoire d’une vie et sa région sauvage. Jerôme Millon. Grenoble. Cité, désormais, 
"HVRS".	
  



320  

 
	
  

 
 

 L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans l'œuvre de László Tengelyi | Pablo Posada Varela 
 
 

	
  

	
  

« La question se pose de savoir si c’est la seule histoire racontée d’une vie, le seul récit, qui 

sert de fondement pour l’identité de soi-même, ou bien si l’unité de cette histoire racontée ne 

fait que refléter et exprimer l’unité vécue de l’histoire de cette vie ». (HVRS, p. 8) 

 

 Notons donc que double est la source de l’ipséité : 1) d'un côté, l’unité conceptuelle, 

voire téléologique du symbolique, et 2) de l'autre, l’unité réfléchissante du 

phénoménologique11. Cette toute dernière est de l’ordre d’une cohésion sans concept comme 

aurait dit Merleau-Ponty. Elle est, en dernière instance, le répondant expérientiel de la 

première des unités, que nous avons nommée conceptuelle, téléologique et symbolique. En 

tout cas, c'est l'unité phénoménologique qui doit faire figure de pierre d'achoppement pour 

l’unité conceptuelle ou narrative. Retenons, pour l'heure, que leur caractère disparate n'est pas 

sans soulever de graves problèmes. 

 Le débat entre Ricœur et Mc Intyre amène une question capitale, à savoir: à quel point 

l’ipséité d’un sujet est redevable d’une identité narrative? Et bien encore :  à quel point 

l'ipséité pourrait-elle l'être de façon exclusive? Bien entendu, c'est ce cas limite qui est, ici, 

vraiment révélateur. On pourrait le reformuler comme suit: l'ipséité du sujet, pourrait-elle 

exclusivement se soutenir rien que d'une identité narrative?  C'est à cette occasion que 

Tengelyi mettra en avant la distinction entre une identité imposée de l’extérieur et une identité 

découverte, cette dernière conférant toute son épaisseur à l’expression (sans que, bien entendu 

- on aura à y revenir - le sens puisse passer entièrement dans l'expression) : 

 

« Ricœur dit expressément qu’en racontant des histoires à propos de nos vies, nous essayons 

de découvrir, et non pas de nous imposer de l’extérieur, l’identité narrative qui nous constitue. 

Or, il est évident qu’aucun récit ne saurait découvrir l’identité de soi-même si elle n’était rien 

autre qu’un produit de la création narrative. » (HVRS. pp. 11-12). 

 

 En effet, comme l’indique L. Tengelyi dès la préface de l’Histoire d'une vie et sa 

région sauvage (HVRS, p. 6), et ce à l’instar de Thomas Mann, il ne suffit pas à la vie vécue 

d’être vécue pour être sue, ou, pour le dire autrement, le sens du temps ne nous est pas, à 

nous, hommes, accessible à même le temps « comme temps même, comme tel, en soi et pour 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
11 Bien entendu, cette distinction fait écho à la distinction entre le symbolique et le phénoménologique chez 
Richir. Sur ce point, le lucide article de Joëlle Mesnil, Symbolique et phénoménologique. Une distinction 
organisatrice dans l’architectonique de Marc Richir. Eikasia 57 (julio, 2014)	
  



321  

 
	
  

 
 

 L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans l'œuvre de László Tengelyi | Pablo Posada Varela 
 
 

	
  

	
  

soi » nous dit Thomas Mann, mais seulement « comme temps terrestre et humain ». Nous 

sommes donc, d'une façon ou d'une autre, condamnés à nous écarter du vécu pour nous 

l’approprier et pour nous en approprier le sens, et c'est bien ce que nous faisons en nous le 

racontant. C'est à ce propos que Tengelyi nous rappelle la formule de Ricœur selon laquelle 

l’identité de soi-même est « un mixte instable entre fabulation et expérience vive » (HVRS, 

p.19). 

 

 Dès lors, se pose à nous la question de savoir ce qui vivifie la fabulation. Et voilà qui 

peut aller et, en un sens, se doit toujours d'aller à l’encontre du récit, ou du moins à l’encontre 

des attentes que le récit avait suscité depuis sa narrativité. Si la vie est un « tissu d’histoires 

racontées » comme nous dit Ricœur, il y a des lieux d’émergence spontanée d’un sens « qui se 

soustraient [scil. les lieux d'émergence] à l’emprise de tout sujet conscient, parce qu’il ne se 

laisse ramener à aucune donation de sens » (HVRS, p.23). De l’inattendu rencontré dans 

l’expérience déchire ce « tissu d’histoires », et ce selon un « processus immaîtrisable qui 

donne naissance à un sens nouveau » (HVRS, p.23). En effet, les concepts d’histoire d’une 

vie et d’identité de soi sont deux concepts inséparables à ceci près, précise Tengelyi, que cette 

inséparabilité n’entraîne ni leur indiscernabilité, ni non plus leur totale indissociabilité: 

 

« Si nous disons que l’histoire d’une vie est le lieu de naissance d’un sens spontané, tandis 

que l’identité de soi-même est bien plutôt  l’enjeu principal des efforts qui cherchent à fixer ce 

sens indisponible en lui conférant l’unité d’une visée intentionnelle, il devient alors clair qu’il 

s’agit ici de deux choses différentes, même si ces deux choses sont indissolublement liées 

l’une à l’autre » (HVRS, p. 24). 

 

3.2. Le tissage de l'ipséité: émergence et rétroaction 

 

 Nous avons donc deux forces, deux vecteurs non autonomes, dépendant l'un de l'autre, 

mais en passe de s'autonomiser, en imminence d'envelopper l'autre extrême de ce tissage 

tendu. Les mots suivants recèlent toute la tension du concept d’expérience qui est ici à 

l’œuvre : 

 



322  

 
	
  

 
 

 L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans l'œuvre de László Tengelyi | Pablo Posada Varela 
 
 

	
  

	
  

« On défendra l’hypothèse que toute expérience vécue est en rapport avec l’émergence 

spontanée d’un sens dépossédé, tandis que l’expression conceptuelle et linguistique de cette 

expérience est nécessairement fondée sur une fixation de sens rétroactive » (HVRS, p. 35). 

 

 Revenons brièvement au poème de García Lorca et à ce mystérieux vers qui dit: 

"vienen a mí mis cosas esenciales" (littéralement: "viennent à moi mes choses essentielles"). 

Il est difficile de concevoir que le plus propre d’une subjectivité puisse être en même temps le 

plus indisponible, que le plus propre soit, au fond, in-appropriable, cet in-appropriable 

maintenant, l’une hors de l’autre, expérience et expression. Ainsi, quant au soi, une 

expérience sans expression finit par s'abîmer dans l'immédiate ineffabilité de son vécu. De 

même, une expression sans expérience ferait complètement passer une subjectivité du côté 

d’une identité narrative qui, dès lors, deviendrait fantomatique comme Tengelyi le signalera, 

dans Erfahrung und Ausdruck12, à l’instar de Thomas Mann. C'est l'indissolubilité narrative 

de cet in-appropriable expérientiel qui constitue l'étoffe phénoménologique de l'ipséité. La 

subjectivité doit justement se tenir dans cet écart qui est diacritique, comme nous le rappelle 

Merleau-Ponty. 

 

 Retraçons à nouveaux frais l'expérience de l'expression d'un sens13. Notons que nous 

parlerons de l'ipse d'un sens en général, ce qui inclut, tout aussi bien, l'ipse (au sens large) de 

mon ipse (au sens étroit), c'est-à-dire l'ipse du sens que je suis moi-même et que je (me) suis à 

moi-même en me "racontant" (à moi et aux autres).  

 

 Dans un premier moment, une expérience de dépossession laisse place à l’ipse d’un 

sens qui nous fait encontre et nous dépossède de nous-mêmes, nous éclipse. Dans un 

deuxième moment, une partie de ce sens –une partie de cette expérience- advient à 

l’expression14. Soulignons encore une fois le paradoxe de l’expérience d’un sens dépossédé 

qui, tout en étant une expérience nôtre, l'est aussi de quelque chose d’indisponible, dont le 

surgissement est imprépensable. Ce sens dépossédé accède, pour une part, à l’expression, et 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
ð 12 László Tengelyi. Erfahrung und Ausdruck. Phänomenologie im Umbruch bei Husserl und seinen 

Nachfolgern. Springer. La Haye. 2007. Nous citerons désormais cet ouvrage "EA". 
13 Sur ce point, Cf. Pelayo Pérez García. El sentido haciéndose. Eikasia 47 (enero, 2013)	
  
14	
  On peut aussi consulter la traduction espagnole, par Pelayo Pérez García, du texte de László Tengelyi La 
formacion de sentido como acontecimiento. Eikasia 34 (septiembre, 2010) , paru aussi dans sa version française 
dans le numéro 34 de Eikasia.	
  



323  

 
	
  

 
 

 L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans l'œuvre de László Tengelyi | Pablo Posada Varela 
 
 

	
  

	
  

ce moyennant certaines ressources du langage qui le fixent et le rendent disponible. Bien 

entendu, les repères symboliques auxquels le sujet de la narration a recours n'éliminent pas 

pour autant une part indisponible qui, adossée à la partie exprimée, constitue bien ce qui, au 

fond, fera la vie du sens, et fera même que la part déjà exprimée du sens ait du sens, c'est à 

dire, qu'elle fasse signe vers son indisponible comme ce qu’il en reste encore à dire. Nous 

comprenons donc que le passage du sens vécu à l'expression n'est donc jamais total. 

 

4. L'EXPÉRIENCE DE L'EXPRESSION: LA TEMPORALISATION DU SENS 

 

4.1. L'immémorial et l'immature 

 

 Afin de cerner de plus près le vif de l'expérience de l'expression, et de la saisir dans sa 

temporalisation concrète, rapportons-nous au chapitre V de l'ouvrage de Tengelyi 

L'Expérience retrouvée15. Nous en retiendrons que la subjectivité est, au plus profond de son 

être, engrenée sur des rythmes de mondes (de mondes au pluriel) qui la dépassent et qui, 

néanmoins, réveillent par là même l’indisponible d’une affectivité archaïque qui, autrement, 

serait demeurée enfouie. Il s'agit là de rapports archaïques de concrescence qui ne périment 

pas, qui ne s'usent pas selon le rythme propre aux affairements humains. C’est depuis les 

massifs de l’immémorial et de l’immature qu’émerge le neuf nous précise Tengelyi:  

 

« [...] le neuf vient des mondes qui, étant "originairement désaccordés" par rapport au monde 

de tout phénomène de monde spécifique et même par rapport à tout phénomène de langage 

possible, dépassent les possibilités actuellement ouvertes, tout en exerçant une influence sur la 

temporalisation de tout phénomène-de-monde spécifique et des phénomènes de langage 

correspondants » (ER. p.84). 

 

 La subjectivité comme phase de présence est traversée par des rythmes qui la 

constituent et qui pourtant la dépassent amplement. Néanmoins, une trace est laissée en elle 

de choses ou mouvements archaïques de toujours qui ne vieillissent pas au même rythme que 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
15 László Tengelyi L'expérience retrouvée. Essais philosophiques. L'Harmattan. Paris. 2006. Dorénavant cité 
"ER".	
  



324  

 
	
  

 
 

 L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans l'œuvre de László Tengelyi | Pablo Posada Varela 
 
 

	
  

	
  

nous. Dès lors que notre affectivité y plonge, ces mouvements nous rajeunissent et nous 

donnent d'entre-apercevoir ce qu'est l’éternité. 

 

 En effet, cette éternité prend les traits d'un revirement entre un passé transcendantal 

(l'à jamais immémorial) et un futur transcendantal (l'à jamais immature). Entre ces deux 

massifs imposants se jouent des proto-temporalisations multiples qui n'ont pas le temps de se 

temporaliser, et c'est justement ce "ne pas avoir le temps" qui fait l'éternité de la proto-

temporalisation du sens dépossédé. En effet, il y a quelque chose du sens se faisant qui garde 

toujours de sa fraîcheur, qui recèle quelque chose d'à jamais inentamée, une énigme, une 

imminence, qui n'a de cesse de nous parler16.  

 

 Pensons, par exemple à une métaphore dans un poème, à une métaphore réussie, et à 

l'étonnante façon avec laquelle on y revient, au fil des années, pour y sentir la même vibration, 

le même filigrane, la même indéterminité concrète qui nous avait jadis touché. En effet, la 

temporalisation de ce sens est en franc contraste avec les cours des intrigues et fatigues 

humaines, de nos petits affairements. Ainsi, dans le cas d'une métaphore poétique, le contraste 

se fait sentir lorsque, reprenant un poème déjà lu, on retrouve, des années après, cette 

métaphore qui nous aurait ému de façon particulière; mais qu'est-ce à dire? Qu'est qui a 

vraiment lieu à cette occasion? On assiste à une remise en jeu d'une temporalisation du sens 

jadis amorcée, avec sa part de proto-temporalisation, qui est aussi sa pointe d'ineffabilité. Par 

là même, quelque chose de notre affectivité, et quelque chose qui est, lui aussi, frais, 

inentamé, se voit, encore une fois, sollicité, émergeant à cette occasion, et toujours en 

imminence de s'exprimer. 

 

 Quoi qu'il en soit, la profondeur du sens vécu ne passe et ne peut jamais passer 

complètement dans le sens exprimé. Il faudrait ici déjà se poser la question de deux formes de 

l’indisponible, et du retour de l’indisponible moyennant sa réactivation par synthèse passive: 

l’indisponible ré-vivifiant (du sens à faire) et l’indisponible déstructurant et arraisonnant qui 

fait retour de façon traumatique et sans distance, sans espacement, et sans donner 

littéralement lieu (espace ou place) à l'élaboration. Essayons, en guise de conclusion, 

d'élaborer cette opposition. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
16 Cf. Pelayo Pérez García. La poética del mundo. Eikasia 40 (septiembre, 2011)	
  



325  

 
	
  

 
 

 L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans l'œuvre de László Tengelyi | Pablo Posada Varela 
 
 

	
  

	
  

 

4.2. Non temporalisation traumatique et proto-temporalisation archaïque 

 

 Pour le dire autrement, le non passage du vécu à l'exprimé n'est pas toujours le fait 

d'un inachèvement concret ou concrétisant, voire jovial ou, pour le moins, donnant lieu à une 

élaboration. Il peut se faire que ce non passage, partiel et indéfini, susceptible d'être remis en 

jeu, cristallise en un non passage étanche: une non expression. Le "sens" devient donc plutôt 

le fait d’un refoulement. Si "formation" il y a, elle se dérobe absolument à la conscience. La 

rétroaction herméneutique prend désormais la forme angoissante d'une "hantise" du sujet. De 

son côté, la non expression taraude la "réellité" du vécu et finit par l'irréaliser. Il en ressort 

que des élaborations de sens restent à jamais enfouies, en sécession par rapport à la vie du 

sens. Mais, à l'instar de Joëlle Mesnil, il convient, ici, de distinguer deux sens du virtuel17.  

 

 En effet, il n'y va pas, ici, d'un virtuel phénoménologique. Il ne s'agit nullement 

d'élaborations virtuelles et imprépensables  appartenant à une temporalité archaïque, à cette 

sorte d'éternité dont nous avions parlé et à la recherche de laquelle part l'expression. Ces 

"formations" tronquées et inconscientes appartiennent, plutôt, à une non-temporalité, aux 

limbes où rien ne se fait ni ne s'élabore ou temporalise. C'est donc un type de non dit dont la 

non temporalisation n'est point de l'ordre de l'éternité et donc d'une virtualité fécondante qui 

aimanterait des élaborations de sens adjacentes, touchées comme par approximations. Il s'agit, 

bien au contraire, d'un non dit non temporalisé car en sécession par rapport au lieu de 

l'élaboration du sens, donc en écart (figé) par rapport à ce que Marc Richir appellerait la 

"phase de présence" d'un sens en train de se faire.  C'est une virtualité qui n'est absolument 

pas en coalescence avec le sens se faisant. Bien au contraire, de par sa non temporalisation, 

elle induit des "lacunes en phénoménalité"18. C'est le non dit de ce qui est tu, de ce qui 

demeure inchangé non pas du fait de son archaïsme, mais du fait de ne pas pouvoir s'élaborer 

car en sécession par rapport au lieu -de présence et de conscience- où une élaboration peut 

avoir lieu. C'est cette non temporalisation rependant l'infécondité et induisant des angles 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
17	
  cf.	
  Joëlle	
  Mesnil.	
  «	
  "Constructions	
  spéculatives"	
  et	
  "constructions	
  phénoménologiques"	
  dans	
  l’espace	
  de	
  
la	
   psychothérapie.	
   Pour	
   une	
   critique	
   de	
   la	
   notion	
   de	
   «	
  construction	
  »	
  en	
   analyse	
  :	
   l’exemple	
   de	
   Serge	
  
Viderman	
  in	
  Annales	
  de	
  phénoménologie	
  nº14,	
  2015.	
  
18 Le terme est de Marc Richir dans son ouvrage Phénoménologie et institution symbolique J. Millon. Grenoble. 
1988.	
  



326  

 
	
  

 
 

 L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans l'œuvre de László Tengelyi | Pablo Posada Varela 
 
 

	
  

	
  

morts que vise, très précisément, ce passage de la pièce de théâtre de García Lorca nommée 

"Yerma" (qui, justement, signifie "inféconde", bien que souvent dit d'un terrain, d'un champ): 

 

Yerma: "Il y a des choses qui ne changent point. Des choses enfermées derrière des murs qui 

ne peuvent pas changer car personne ne les entend" [i.e. ne peuvent pas s'élaborer, se 

temporaliser, se spatialiser, se phénoménaliser]. 

 

 Il y a donc de l'imprépensable traumatique qui, une fois advenu, ne peut plus se 

reprendre, c'est-à-dire, ne peut plus se temporaliser. L'événement traumatique engendre un 

indisponible qui semble le rester à tout jamais. C'est ainsi que l'intemporalité du trauma est à 

distinguer, soigneusement, de l'intemporalité proto-temporelle de l'archaïque. Pour le dire 

autrement, nous n'avons plus du tout affaire à une expérience qui mordrait indéfiniment sur de 

l'indisponible: c'est là, en effet, le cas de cet indisponible fécond qu'est l'archaïque, se trouvant 

à un registre architectonique plus profond, alors que la non accessibilité du traumatique n'est 

nullement de l'ordre d'une profondeur architectonique verticale, mais bien plutôt d'une simple 

sécession. Le traumatique, effectivement, s'écarte radicalement de la conscience, c'est-à-dire, 

de la veille expressive, et même dissout toute coalescence schématique avec le hors langage. 

Il y a donc de l'imprépensable à tout jamais en écart. Son indisponibilité n'est pas de l'ordre 

d'une entrée indéfinie dans l'archaïque. Elle l'est par blocs, de façon massive ou bancale. En 

tout cas, la coalescence avec le sens est cassée; l'imprépensable traumatique devient 

inaccessible à moins qu'il n'y ait une sorte de méta-rupture supplémentaire, une discontinuité 

(de la discontinuité) de type thérapeutique. Sans un événement supplémentaire faisant figure 

de déclencheur thérapeutique, l'imprépensable de type traumatique reste indisponible à 

jamais, minant par là, depuis son vide, toute expression.  

 

 Insistons, en guise de conclusion, sur un point qu'il est important de saisir. La distance 

à laquelle un imprépensable traumatique repousse toute possibilité d'expression (de reprise, 

d'élaboration) et, partant, d'expérience tout court, relève, selon une étrange topologie, de l'in-

distance de l'expérience traumatique. Autrement dit, l'espace-temps d'élaboration du vécu est 

étranglé. Il colle trop près; et ce à tel point que l'"expérience" traumatique finit par devenir 

une "non expérience". Ce qui, trop "fort", ne peut pas s'élaborer, reste pareil à lui-même, ne 

trouvant pas un espace-temps d'élaboration.  



327  

 
	
  

 
 

 L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans l'œuvre de László Tengelyi | Pablo Posada Varela 
 
 

	
  

	
  

 Néanmoins, vécu sans distance, encaissé sans la moindre métabolisation, l'événement 

traumatique peut pourtant refaire surface. Cependant, à l'instar de ce que l'on appelle les flash 

back traumatiques, la façon de refaire surface n'a rien -du moins au premier degré- d'une 

élaboration. Il ne s'agit pas, en un sens, de ce qui serait une étape parmi d'autres dans 

l'élaboration dudit sens. Non; la façon de refaire surface est tout aussi traumatique, tout aussi 

bancale et brutale qu'elle ne le fut la première fois. C'est que, entretemps, il n'y a pas eu de 

temporalisation ni même d'élaboration, fût-elle inconsciente. L'événement traumatique ne 

contribue pas à la concrétion du tout "vécu transcendantal", mais bien plutôt à sa dislocation. 

C'est plus un facteur de dé-concrétisation en ceci que, amenant une scission, il morcelle la 

concrescence du tout concret de la vie transcendantale sous la forme de deux ou plusieurs 

touts étales plus ou moins "insularisés". La part scindée de la conscience ne saurait donc, à 

l'instar de l'archaïque, pourvoir la conscience éveillée d'un fonds, d'une épaisseur à l'aune de 

cette sorte de concrescence différée que pourvoit la profondeur architectonique dès lors que 

nous y demeurons transpassibles. Hélas, cette part scindée n'a rien d'une partie concrète, et 

n'est donc pas à même de nouer quelque rapport de concrescence, i.e. concrétisant qui soit. 

Bien au contraire, la concrescence prend la forme dé-concrétisante de la simple hantise. Ici, le 

non temporalisé n'alimente plus le sens ni ne l'étoffe (fût-ce en absence et tout en porte-à-

faux), car il ne va plus se temporalisant (depuis une proto-temporalisation). Il n'est jamais né 

et pourtant cette non naissance est dé-concrétisante et s'avère, pour la Leiblichkeit et 

l'immanence de la conscience, dé-reellisante. L'écrivain Jeanne Moulin lors d'une des 

descriptions, lucide et fulgurante, de son roman Être un caillou, en fournit une éclatante 

attestation: 

 

"Je sens quelque chose en moi. Quelque chose de trop. Quelque chose qui ne devrait pas être là. 

Quelque chose avec quoi on ne peut pas vivre. Quelque chose qui à chaque instant menace de prendre 

de l’ampleur, de déborder, de se montrer alors qu’il ne faut pas. Quelque chose qui va me trahir. 

Quelque chose qui refuse de se laisser enfermer, qui pousse, qui réclame, qui s’échauffe. 

Qui m’échauffe. 

Je voudrais que la chose sorte une bonne fois pour toutes.  

La chose refuse. 

Elle refuse comme moi je refuserais d’accoucher si j’étais enceinte. 

J’y pense souvent. 

Les femmes sont-elles toujours d’accord pour accoucher ? N’y en a-t-il pas qui refusent ?  



328  

 
	
  

 
 

 L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans l'œuvre de László Tengelyi | Pablo Posada Varela 
 
 

	
  

	
  

L’enfant, là, à l’intérieur.  

Et si on n’en veut pas ? Si on ne veut pas qu’il soit là ? Si on décide qu’il n’existe pas ?  

Mais C’EST là ! 

On ne peut nier. 

C’est là et ça prend de la place. Et ça veut vivre quand on voudrait que ça meure.  

Et ça s’impose. 

Et ça veut se montrer. 

Et ça demande son dû. Et ça demande à vivre au grand-jour comme tout le monde.  

Même si ça n’a pas le droit d’exister. 

Même si ça ne devrait pas être au monde. 

La chose, je ne peux pas la faire sortir parce qu’elle fait partie de moi. Non. Elle EST moi. 

Je suis la chose qui n’est jamais née"19. 

 

  Notons, pour finir, le contraste avec un autre type de reprise, correspondant à un type 

de temporalisation en coalescence avec la proto-temporalisation archaïque: celle, citée plus 

haut comme exemple, d'un poème que l'on relirait après plusieurs années, et à l'occasion 

duquel on verrait comment se réaniment des proto-temporalisations dont on reprendrait 

l'élaboration, et à la pointe desquelles on retrouverait l'ipse de tel ou tel sens, inépuisable et 

inentamé, qui nous avait, jadis, sollicité. On retrouve, à distance, selon un espacement et une 

temporalisation permettant l'élaboration et l'appropriation, la fraîcheur de cet inépuisable, de 

cette énigme toujours en imminence de se phénoménaliser, et qui dessine, dans son échappée, 

ce filigrane d'antan, qui nous fait ce même clin d'œil ouvrant sur un indisponible qu'il y aura 

lieu, peut-être, de traverser autrement, depuis un nouveau présent qui est le nôtre, et sous un 

autre horizon immédiat; tout en sachant, par ailleurs, que les horizons lointains et abscons, à 

savoir, les massifs du passé transcendantal immémorial et du futur transcendantal immature, 

restent, quant à eux, à jamais inentamés. Cette reprise n'a que peu à voir avec la façon dont le 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
19 Jeanne Moulin. Être un caillou. Ed. Les Impressions Nouvelles. p. 98-99. C'est à Joëlle Mesnil, dont les 
travaux théoriques nous on beaucoup inspiré pour écrire ce texte, que l'on doit ce roman. À l'époque, Joëlle 
Mesnil décida de publier ce récit sous le pseudonyme de "Jeanne Moulin". Le rapport de ce roman tout à fait 
vertigineux qu'est Être un caillou avec la recherche phénoménologique de son auteur est profond, et fournit, 
pour toute phénoménologie de l'affectivité et du sujet, des attestations de premier ordre. D'ailleurs, pour plus plus 
d'information sur les recherches de Joëlle Mesnil, nous nous permettons de renvoyer les lecteurs intéressés à son 
blog: http://jmesnil5.blogspot.fr/. Au demeurant, ce roman ne saurait non plus s'y réduire: c'est aussi une oeuvre 
littéraire à part entière, ne serait-ce que par la fraîcheur et l'agilité du style de l'auteur. Ainsi, hormis la justesse et 
la profondeur de la description de certains vécus - matériaux précieux pour une recherche phénoménologique -, 
ce roman recèle une indiscutable qualité littéraire et poétique qui font de sa lecture non seulement une puissante 
traversée affective, mais aussi un réel plaisir.	
  



329  

 
	
  

 
 

 L'imprépensable et l'indisponible. Sens, expression et narrativité dans l'œuvre de László Tengelyi | Pablo Posada Varela 
 
 

	
  

	
  

trauma nous "reprend". Si le trauma vient à resurgir, ce n'est que pas bouffées qui n'ont rien 

(du moins au premier degré) d'une élaboration. C'est que, entre surgissement et 

resurgissement, il n'y a pas de temporalisation ni d'élaboration, fût-elle inconsciente, mais 

simple retour brutal, imprépensable, d'un indisponible20. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
20	
  Je remercie Joëlle Mesnil et Alice Lévy d'avoir bien voulu relire mon texte, et d'avoir contribué à la correction 
et intelligibilité de l'expression française.	
  




	Blank Page



