Concevoir la vie et le monde a partir du sens. Hommage a Laszlo Tengelyi | Florian Forestier

Concevoir la vie et le monde a partir du sens
Hommage a Laszlo Tengelyi

Florian Forestier
Université Paris-IV, Sorbonne

Comme un certain nombre de jeunes philosophes francais, j’ai rencontré Laszlo
Tengelyi et son ceuvre lors de son séjour a la Sorbonne au printemps 2007. J’ai eu la chance
d’assister & un cours extrémement érudit et éclairant consacré a I’histoire de la métaphysique
et aux différentes complications de la pensée heideggérienne de I’onto-théologie, ainsi qu’a
plusieurs conférences, enracinées dans des lectures techniques de Husserl, qui présentaient
par exemple la pensée levinassienne de la signifiance. Toutes contribuaient a la fois a
ménager un retour vers le fil de I’expérience et, ce faisant, a dégager un concept

phénoménologique de sens.

Ces intervention ont été tout a fait déterminantes pour ma propre trajectoire
intellectuelle, et sans doute, pour celle de beaucoup d’autres auditeurs. Elles permettent en
effet de comprendre en quoi des problématiques —qui présentent certes pour nous, acteurs du
champ francais, un certain air de famille hélas brouillé par des effets structurels de prises de
positions universitaires — peuvent bien cependant étre appréhendées du point de vue d’un
schéme herméneutique commun décelant en elles un mouvement de pensée général et la

récurrence de problémes et d’échos résonnant de I’une a 1’autre.

Les travaux de L. Tengelyi semblent ainsi autoriser une compréhension d'ensemble (non
certes unique et encore moins définitive) du champ phénoménologique frangais, qui ne se
contente plus d’analyser les parentés, héritages, compétitions ou stratégies institutionnelles
qui le structurent, ni n’assujetit son examen a la contingence des choix, processus éditoriaux
ou des transferts universitaires. Ils nous ouvrent la possibilité¢ de réfléchir aux différents traits
ou points de rencontre d’'un « moment » dont nous avons aussi a hériter, et dont il s’agit ainsi

pour nous d’amorcer un processus de réappropriation intellectuelle.

Dans un premier temps ici, je rappellerai quelques traits de cette « nouvelle

phénoménologie frangaise » que L. Tengelyi a contribué¢ a définir avant de m’intéresser a

333



Concevoir la vie et le monde a partir du sens. Hommage a Laszlo Tengelyi | Florian Forestier

deux enjeux centraux de sa pensée: la réhabilitation d’un concept phénoménologique de sens
et la recherche d’une métaphysique de la facticité. Je présenterai la facon dont L. Tengelyi
réintroduit en la clarifiant la problématique du sens, et le rdle « architectonique » que celle-ci
joue alors. Je m’intéresserai ensuite a la question de la singularité, envisagée au prisme d’une
interrogation éthique, que Tengelyi résume par la formule suivante: passer d’une
« phénoménologie diacritique » a une « éthique ¢élémentaire phénoménologique » au moyen

e .1
du concept d’une division de soi .

I) La nouvelle phénoménologie francaise

Si nous sommes bien avec L. Tengelyi au contact d’une ceuvre, celle-ci s’est en grande
partie construite par la confrontation de 1’auteur et d’'un mouvement de philosophie frangaise
qu’il a sans doute contribué a identifier, et, par I’écriture avec Dieter Gondeck d’un grand

ouvrage synthétique, a constituer.

Sur ce point, les travaux de Tengelyi et de Gondeck font suite, dans le champ frangais, a
un certain nombre d’analyses ayant cherché a déterminer de fagon moins systématique, au
sein de la pluralité¢ des perspectives phénoménologiques et de leur apparente irréductibilité,
des points, sinon de rencontre, du moins de rémanence. Au sein de ces constellations, certains
ouvrages se singularisent déja des les années 90 par leur ambition a dépasser la seule
présentation classificatrice pour déceler, sinon des thémes, tout du moins des caractéres ou
des climats. Parmi ceux-ci, évoquons par exemple La philosophie francaise entre
phénoménologie et métaphysique’ de Michel Haar, L épreuve de la limite’ de F.-D. Sebbah,
L’idée de phénoménologie® de Jocelyn Benoist, La genése de ['apparaitre’d’ Alexander
Schnell, plus anciennement La vie du sujet’ de Rudolf Bernet, et surtout La phénoménologie

éclatée’ de Dominique Janicaud qui, aprés Le tournant théologique de la phénoménologie

L. TENGELY], L ’histoire d une vie et sa région sauvage, Grenoble, Editions Jérome Millon, 2005, p. 297.
M. HAAR, Paris, PUF, 1999.

F.-D. SEBBAH, Paris, PUF, 2001.

J. BENOIST, Paris, Beauchesne, 2000.

A. SCHNELL, Olms, 2004.

R. BERNET, Paris, PUF, 1995.

D. JANICAUD, Paris, Editions de 1’Eclat, 1998.

N N R W N =

334



Concevoir la vie et le monde a partir du sens. Hommage a Laszlo Tengelyi | Florian Forestier

francaise®, institue une mise en discussion nette des orientations pressenties de cette

phénoménologie.

Si 'ouvrage de Tengelyi et Gondeck se réfere abondamment a la problématique posée
par Janicaud, j’évoquerai plutét pour ma part les mises en causes moins frontales introduites
par les travaux de F.-D. Sebbah ou de Jocelyn Benoist, au prisme desquelles il est intéressant
de considérer ’apport spécifique de Tengelyi. En effet, F.-D. Sebbah dans L ’épreuve de la
limite’cherche lui-méme, au sein des phénoménologies de Henry, de Levinas, et de la pensée
de cet auteur inclassable qu’est Derrida, une semblable tension vers des limites qu’il ne s’agit

certes pas d’excéder mais en quelque sorte de concéder et d’assumer-.

Selon Sebbah, ces trois philosophes en particulier reconnaissent a la fois
I’inaccessibilité de principe de ce vers quoi se porte la philosophie, et la nécessité pour elle de
se poursuivre, aux franges du pronongable, et pour ce faire, de ruser avec elle-méme et avec
son histoire. Pour Sebbah, il ne s’agit pas d’identité mais bien, pour reprendre un terme dont
nous avons déja usé, d’un air de famille... Non pas donc, il faut le répéter, de facteurs
communs, mais d’un profil familier au sein de ces mouvements, dans la facon de s’élancer
vers une radicalité, de jouer avec le risque que celle-ci constitue pour le discours, de laisser
insister aux creux de la langue philosophique et démonstrative une insaisissable latence

révélée par des tensions et des apories.

Dans ces travaux, quelques figures ou topiques se laissent déja repérer. En premier lieu,
la volont¢ d’outrepasser la problématique ontologique, de traverser 1’analytique
heideggérienne, pour dévoiler, au dela de I’ipséité en devenir du Dasein, une forme plus
archaique encore du soi, en deca de toute subjectivité et méme de toute ipséité. Cette
tentation, notons-le, est aussi relevée par Jocelyn Benoistlo, mais 1l Pattribue, lui, a une
influence plus directe du premier Levinas, en particulier des descriptions proposées dans De
[’existence a l’existant. Benoist s’efforce pour sa part d’infléchir vers une pensée a coloration

plus empiriste de la matérialité sensible, laquelle, ne lui semble ne pouvoir s’accomplir qu’en

SD. JANICAUD, Paris, Editions de I’Eclat, 1991.
’F.-D. SEBBAH, L ’épreuve de la limite, op.cit.
gy particulier dans L idée de phénoménologie, op.cit.

335



Concevoir la vie et le monde a partir du sens. Hommage a Laszlo Tengelyi | Florian Forestier

dehors du projet phénoménologique. Sur ce point, dés les années 90, Jocelyn Benoist se
distingue par sa méfiance envers trop d’inventivité, voire de « messianisme » terminologique
(«ce qui vient apres le sujet») pour se concentrer sur les questions linguistiques et
grammaticales imposées par le ré-aiguillage de I’enquéte et les nouvelles contraintes que

celle-ci doit prendre en compte.

Sebbah pose également la question de la complicité paradoxale de la différance et de la
pensée henryenne de I’'immanence, la premiére se voulant ménager en creux la possibilité de
ce que la seconde se serait en quelque sorte trop vite hater de dire, I’une et 1’autre introduisant
ainsi pour assumer « I’épreuve de la limite » une rythmique discursive et argumentative,

revendiquée chez Derrida, implicite chez Henry.

Le grand mérite de L. Tengelyi dans ce contexte est sans doute d’avoir fortement
contribué a réinterpréter ce qui semblait devoir s’exténuer en une herméneutique de la fin et
de I’'inépuisable épuisement de la métaphysique en projet phénoménologique, susceptible de
faire par ailleurs véritablement fond sur les analyses de détail que recéle I’ceuvre husserlienne.
Une certaine extériorité au champ frangais, et au climat post-heideggérien singulier qui la
caractérise dans les années 90,lui permet en effet de déceler dans les différents projets
évoqués autre chose qu’une tentation acharnée de buter contre les limites du langage, ou de

faire survivre le métaphysique a 1’évidence d’une dissolution définitive de ses cadres.

Contrairement a F.-D. Sebbah, L. Tengelyi prend, lui, acte des efforts considérables de
la génération de phénoménologues suivante, génération qui a eu pour sa part le temps de
« digérer » a la fois le détail de I’évolution de la pensée heideggérienne et de ses diverses
influences (aussi néo-kantiennes) et surtout les travaux non-publiés du vivant de Husserl.
Cette génération a ainsi ét¢é amenée a mieux mesurer la fécondité et la complexité des
Manuscrits de Bernau, des Manuscrits B, C, ou D consacrés aux structures archi-hylétiques
qui configurent temporalité et spatialité, ou des analyses husserliennes de I’imagination et de
la phantasia, ou de la place véritable de 1’enquéte sur les synthéses passives, ou encore du

monde de la vie dans le projet husserlien de genese de la raison. De la sorte, les auteurs en

336



Concevoir la vie et le monde a partir du sens. Hommage a Laszlo Tengelyi | Florian Forestier

question''cherchent dés lors a donner une architecture i cette phénoménologie conquise dans
I’exces, a transposer le mouvement de dépassement en méthode pour conquérir un terrain
d’exercice et un régime de fonctionnement pour une autre phénoménologie. De ce fait, il ne
s’agit plus pour Tengelyi de retrouver le geste pionnier de Henry, Derrida et Levinas
s’affranchissant par une série de coups d’une structure systématique sous-jacente, mais

d’accompagner la genése de cette nouvelle phénoménologie.

A ce titre, des auteurs comme Marion (et tout aussi bien d’ailleurs aprés lui Jocelyn
Benoist ou Claude Romano) ont amorcé un mouvement en direction du temps pour y déceler
une événementialité qui serait le point de départ de son analyse phénoménologique. A
I’inverse ici de Derrida ou de Levinas, I’événementialité ne doit donc plus étre conquise dans
I’interruption, mais considérée comme le fil conducteur pour redéployer une pensée de la

fagon dont « il y a temps », dont la temporalité¢, comme dimension, s’ouvre.

Il s’agit de penser I’événementialité plutot que I’événement et, ce faisant, de concevoir
et de développer une pensée capable de dire une phénoménalité sans origine, de développer
un discours de la phénoménalité assumant non seulement que celle-ci n’a pas d’origine, mais
qu’il n’y a pas de sens de lui en penser une sinon de lui dénier le fait d’étre phénoménalité.
Ces différents mouvements ont ¢été interprétés par Tengelyi comme participant de la recherche
d’une pensée du phénomene et de la phénoménalisation, rejetant en particulier définitivement
la thématique husserlienne de la donation de sens pour lui substituer celle d’un événement de
sens (ou plus exactement encore, dans ses propres ¢laborations, du couple d’une formation et
d’une institution de sens), passant par ailleurs par la reprise, dans un contexte et une
perspective tres différentes, de ce que Heidegger appelait, avec une certaine méfiance et dans

des contextes fluctuants, phénoménologie de l’'inapparent.

I1 est a noter ici que la recherche des auteurs unifiés dans ce mouvement de la nouvelle
phénoménologie francaise et de leurs influences suit une temporalité chaotique dans les

références auxquelles elle fait appel. Un premier mouvement les s’enracine dans 1’étude

llParmi lesquels, avec TENGELYT, nous pouvons citer M.RICHIR, J.-L. MARION, F. DASTUR, D. FRANCK,
R. BARBARAS, mais également, pour ses nombreux travaux archéologiques, J.-F. COURTINE, ou encore,
absent tout aussi considérable des analyses de TENGELYI, J. ENGLISH dont I’importance de I’effort de
réhabilitation du sens réel du tournant transcendantal de Husserl, 8 méme la compréhension fine de son ancrage
dans la philosophie autrichienne du début du XX° siécle, devra étre réaffirmée.

337



Concevoir la vie et le monde a partir du sens. Hommage a Laszlo Tengelyi | Florian Forestier

des concepts du « dernier » Heidegger (et en particulier de la conférence Temps et Etre et de
la problématique du « reichen » qui semble pouvoir ouvrir la possibilit¢é d’une pensée de ce
qui donne le temps, d’un espace de temps). Il se poursuit par un retour aux inédits de Husserl
et des percées qu’ils recelent vers une pensée de la facticité, et par un réexamen de la
démarche husserlienne elle-méme. De facon certes trés différente, Richir aussi bien que
Marion, le premier par le dégagement de la structure du phénomene, le second par celle de la
donation, y apercoivent la possibilit¢ d’une pensée qui se développe originairement et
nativement hors de la problématique ontologique et de ses astreintes. Autre exemple encore
d’un tel mouvement, la pensée de la facticité comme dramatique des phénomenes déployée
par Didier Franck'?, dont le travail a longtemps poursuivi une déduction attentive, serrée, de
ce qui animait déja les ceuvres de Levinas et Derrida : I’impossible réduction de la spatialité,
forme de ’inscription facticielle, écartement pré-originaire (pour prendre un terme merleau-

pontyen), dont les contours auraient été tracés dans les hésitations de Husserl et Heidegger.

A ce mouvement d’équilibre entre le dernier Heidegger et le Husserl peu connu des
inédits succede alors ensuite, mais bien plus tard, un certain retour aux textes de Levinas®,
Henry, ou méme Derrida, longtemps considérés avec méfiance, mais entre-temps « laicisés »,
examinés dés lors, dans leur technicité propre, et confrontés aux nouvelles conceptualités

phénoménologiques élaborées.

Et certes, il n’était pas facile pour cette génération de philosophes de franchir le pas, de
sauter par-dessus la limite (par-dessus le pi¢ge de I’illimitation de la limite) jalonnée par
Derrida et Levinas, de s’installer dans un discours de I’au-dela qui, comme le note durement
Jocelyn Benoist'®, hésita longtemps entre la rhétorique de I’extase, I’autisme de sa propre

conceptualité et la répétition transposée de ce qu’il voulait dépasser.

Les années 80 ont ainsi été des années d’expérimentations méthodologiques pour
cette« nouvelle phénoménologie francaise » encore en gestation. Il s’agissait en effet de

s’ouvrir cet autre terrain, de construire les conditions de possibilit¢ d’un discours

2D F RANCK, Dramatique des phénomenes, Paris, Presses universitaires de France, 2001.

La encore, trés manifeste dans I’itinéraire de D. FRANCK qui a consacré son dernier ouvrage a la pensée de
Levinas : L 'un pour [’autre. Levinas et la signification, Paris, Presses universitaires de France, 2008.
14 a2 , , . .

J. BENOIST, L’idée de phénoménologie, op.cit.

338



Concevoir la vie et le monde a partir du sens. Hommage a Laszlo Tengelyi | Florian Forestier

phénoménologique qui prenne acte, non seulement de Heidegger, mais des poussées de
Derrida et de Levinas, de ce que ceux-ci avaient pu révéler, de I’acquis critique de leurs
pensées, et qui, sous leur « condition », ouvre la possibilité d’un nouvel usage, d’une nouvelle
appropriation de la phénoménologie. Les auteurs les plus nettement engagés dans un projet de
refonte cherchaient pour ce faire explicitement a dégager, préciser, matérialiser dans une
constellation terminologique le concept clefde leur nouvelle langue phénoménologique,

concept qui a €té la donation chez Marion, et le phénoméne chez Richir.

Dans un tel contexte, la surenchére de radicalité vise a rouvrir le terrain vierge du
phénoméne autant que la possibilité du discours phénoménologique : d’un discours qui puisse
a nouveau user des catégories déposées par la tradition sans se laisser prendre a leurs picges
affrontés, dénoncés, déjoués, déconstruits tout au long du XX° siécle. Aussi bien ici les
Recherches Phénoménologiques de Richir, ou encore son Phénomene, temps et étres que

Réduction et Donation de Marion participent de cette recherche.

Une fois ce nouveau terrain conquis, I’étape suivante a consisté a I’habiter, en usant de
multiples systématisations plus ou moins hatives, voire parfois contestables et contestées, qui
ont souvent d’ailleurs été reprises, précisées et perfectionnées par la suite : des ouvrages
comme Etant Donné, de Marion, Méditations Phénoménologiques et surtout Phénoménologie

en esquisses de Richir participent pleinement de ce mouvement.

Certes, comme 1’a d’ailleurs rappelé Jean-Francois Courtine dans sa réponse au livre de
Tengelyi formulée lors d’un colloque organisé a I’Ecole normale Supérieure de Paris en 2012,
ce mouvement de pensée s’est fait au milieu de nombreux autres qui I’ont irrigué, a tel point
méme qu’il est peut-étre difficile de le caractériser en tant que tel. Il a en effet été nourri, on
I’a dit, par un affinement de 1’enquéte sur la pensée heideggérienne et sur ses multiples
influences, par des inséminations néo-kantiennes, derridiennes, foucaldiennes, analytiques
bien évidemment. Il I’a également été tout par de patientes et méticuleuses archéologies, tant
de structures et de transferts caractérisant tel moment de la pensée médiévale, moderne ou
antique. Enfin, il 1’a été¢ par un ensemble d’essais rappelant, en creux de la grille onto-
théologique encore prégnante (et mise en ceuvre de fagon systématique par Marion et I’école

par lui fondée), la singularité de nombreux auteurs, et, en particulier ici, la fécondité (dans la

339



Concevoir la vie et le monde a partir du sens. Hommage a Laszlo Tengelyi | Florian Forestier

perspective heideggérienne elle-méme) de la philosophie classique allemande, sur le plan tant

méthodologique et systématique'” que sur le plan ontologique'®.

Il faut bien comprendre cependant que I’interprétation de L. Tengelyi ne donne pas (ni
ne prétend donner) la vérité ni méme sans doute 1’assemblage le plus adéquat de ce qui s’est
fait dans le champ de la pensée frangaise, mais qu’elle n’en fournit pas moins un schéme qui
rend enfin commensurables les discours devenus inaudibles de par leurs situations
institutionnelles réciproques, leur offrant ainsi la possibilit¢ de se rencontrer, de

s’interpénétrer.

En ce sens d’ailleurs, la venue et la réception de I’ceuvre de Tengelyi dans le champ
francais ont elles-mémes représenté un de ces transferts que Jean-Francois Courtine lui
projets jusqu’alors épars, par exemple en favorisant fortement la réception de I’ceuvre de
Richir et la reconnaissance de son importance. Elle a offert enfin, fut-ce pour s’y opposer, un
espace théorique au sein duquel un certain nombre de travaux, soucieux pour leur part de
réactiver sur un mode non critique et non historiciste les percées des transcendantalismes
post-kantiens, ont pu eux-mémes trouver une existence et apparaitre comme porteurs d’une

option légitime, en tout cas digne d’étre discutée.

Sous ce prisme en effet, un nouvel espace problématique a pu se dessiner, dans lequel
les choix fondamentaux de projets en apparence distincts ont pu étre mis en rapport. Par
exemple, le réexamen minutieux des sources autrichiennes de la pensée de Husserl, pour la
récusation (J. Benoist) ou la reconduction (R. Brisart, J. English) du transcendantal. Sur le
transcendantalisme, il faut bien slir évoquer 1’étude parallele menée par A. Schnell a la

lumicre cette fois de Kant et Fichte, et bien siir le projet de refonte de Richir, lui-méme

13 Citons I’importante entreprise d’exposition et de diffusion de la pensée fichtéenne et de sa confrontation avec
la phénoménologie entreprise par des auteurs comme I. THOMAS-FOGIEL et surtout A. SCHNELL.

1% 0n pourra évoquer I’insistance sur la pensée de la contingence chez HEGEL, par exemple chez B. MABILLE,
dés les années 70-80 chez Claude BRUAIRE, ou les travaux de F. FISCHBACH insistant sur la contribution de
la philosophie classique allemande a 1’élaboration d’une ontologie allemande, et a I’élaboration d’une pensée du
concret (suivant une ligne qui inclut SCHELLING et MARX autant que TRENDELENBOURG, passe par
KIERKEGAARD, et, d’une toute autre fagon, via BRENTANO, a HUSSERL et HEIDEGGER, et connait des
ramifications complexes et multiples a notre époque encore).

340



Concevoir la vie et le monde a partir du sens. Hommage a Laszlo Tengelyi | Florian Forestier

inscrit dans I’étude des hésitations d’un autre Husserl encore (celui de I’imagination et de la

phantasia), autant d’ailleurs qu’avec les visées d’un Marion ou d’un Didier Franck.

Un espace problématique a ainsi pu se structurer, non certes pour réconcilier de fagon
idiosyncratique ces perspectives (qui d’ailleurs ne s’opposent pas mais s’accompagnent), mais
pour comprendre bien plus précisément les enjeux et motivations de leurs bifurcations, pour
acquérir I’intelligence de ce qui les sous-tend, bref, s’affranchir au moins un peu de la
contingence des écoles et des institutions pour accéder a une appréhension intellectuelle des

questions que pose la phénoménologie contemporaine.

IT) Formations et institutions de sens

Un des sujets que L. Tengelyi a fortement contribué a réintroduire dans I’horizon des
recherches d’inspiration phénoménologique francaises est le sens, avec ce que ce terme a
d’ambigu, de potentiellement trompeur, et d’immédiatement polémique, le terme de sens
ayant précisément désigné, au cours d’une phase structuraliste et poststructuraliste de la
philosophie frangaise, ce qu’il s’agissait de bannir. Précisons tout de suite que la philosophie
du sens dégagée par Tengelyi ’est dans la perspective d’une philosophie de la singularité,
voire, de son éthique, et que je me permettrai dans un premier temps ici d’en dégager des

enseignements indépendamment de cet objectif, auquel je reviendrai toutefois par apres.

Bien sir, il ne s’agit pas, avec le projet d’une pensée du sens, d’une réhabilitation ou
d’une restauration, mais plutot 1a encore du choix d’un certain schéme herméneutique,
permettant d’aborder un certain nceud problématique, du choix autrement dit d’un concept qui
assume une partie seulement de I’héritage de ce qui a traditionnellement été appelé sens. Le
paradoxe, mais il n’est qu’apparent, est que le concept de sens est réinvesti dans un horizon
qui est précisément celui de la post-déconstruction ou de la phénoménologie post-
heideggérienne, et qu’il y est amené comme une structure susceptible d’assumer les réquisits
de la Destruktion et de la déconstruction, comme une facon de penser une concrétude post-
déconstructrice, ou encore post-métaphysique (ou plus justement sans doute, de penser une
concrétude post-onto-théologique, ouvrant elle-méme un chemin vers une métaphysique, dans

le cadre de ce que J.-F. Courtine appelle « la fin de la fin de la métaphysique »).

341



Concevoir la vie et le monde a partir du sens. Hommage a Laszlo Tengelyi | Florian Forestier

1)

Il faut noter en premier lieu que I'usage du terme de sens est déja avivé par le retour
déja évoqué, sinon a Husserl, du moins a la lecture du détail des analyses husserlienne, dont
les descriptions procédaient systématiquement en terme de sens (certes, de sens intentionnel).
A ce titre, pour bien mesurer la portée de 1’héritage husserlien, il faut également se rappeler
que les conceptions de celui-ci, développées au sein du contexte des philosophies
autrichiennes et allemandes de la fin du XIX® siécle, invitaient déja elles-mémes, a travers une
réflexion sur la signification, a une certaine libération de celle-ci de la tutelle ontologique. Les
analyses des Recherches Logiques III et IV affirment par exemple nettement la distinction
entre lois du sens et lois de 1’objet : le sens n’est pas nécessairement fondé dans un sens
d’étre, ses lois ne sont pas les lois des objets, et on peut faire plus et autre chose avec le sens,

que dire le vrai et I’enrdler au service de la prédication.

La phénoménologie de cette fagconne propose pas de théorie spécifique du sens, encore
moins de 1’étre sens du sens ou du sens du sens : elle cherche d’abord a décrire des légalités
qui n’ont pas a étre fondées, qu’il n’y a pas de sens a fonder. Le sens est alors la 1égalité
meéme : il est la phénoménalité ou Ieffectivité de cette 1égalité. L’intérét d’une telle position
est d’ailleurs particuliecrement net dans ce pan a la fois matriciel et souvent ignoré des
recherches phénoménologiques qu’est /’épistémologie des mathématiques. 11 suffit d’évoquer,
a titre d’exemple, la fagon dont J.-T.Desanti, dans sa phénoménologie des Idéalités
Mathématiques'’, cherche & entrer dans [’effectivité concréte du travail des mathématiciens et
dans le mouvement selon lesquelles structures se dégagent et se dés-encastrent les unes des
autres par idéalisation, traductions et transferts, cela sur fond d’un certain nombre de
préformations théoriques qui alors ne ferment plus — comme c’était encore le cas pour
Husserl- un systétme du concevable, une mathesis universalis stable, mais cadrent des

possibilités de développements et d’inventions.

Ainsi, a ce niveau déja, la question du sens émerge donc comme possibilité¢ de penser

hors de I’assignation ontologique: 1’idéalité est pensée comme horizon d’assemblement et de

17 J.-T. DESANTI, Les idéalités mathématiques, Paris, Editions du Seuil, 1968.

342



Concevoir la vie et le monde a partir du sens. Hommage a Laszlo Tengelyi | Florian Forestier

structuration divers d’un concret ordonné en systtme ou en monde par sa force de
concentration. Discrétement, la question de 1’idéalit¢é marque peut-étre ainsi méme un
tournant implicite et une remise en cause de la prééminence de 1’ontologie: 1’idéalisation
comme appel a faire monde, comme mise en ceuvre de modalités de rassemblement, et non
I’idéalité comme objet du monde. L’un des auteurs qui a le plus développé cette théorie est J-
M. Salanskis'*qui, par le concept d’éthanalise (étude de la réquisition des formations de sens),
cherche de fagon trés Iégitime a montrer la compatibilité du projet phénoménologique originel
et du tournant éthique 1évinassien, en ré-arrimant rétroactivement 1’éthique 1évinassienne dans
les sites et lieux divers ou I’altérité s’adresse par des configurations de sens. L’éthanalyse de
Salanskis est influencée par une tradition herméneutique pour laquelle le contenu de la loi
n’est pas donné une fois pour toutes, car la richesse de la loi vient de ce qui est amené a étre

examiné sous son prisme.

Notons encore ici que cette conception de 1’idéalité vaut également hors du cadre
mathématique, et peut étre enrdlée dans le projet d’une phénoménologie esthétique ou
cosmologique. Tengelyi parle lui-méme'’a ce sujet d’un passage de la Recherche du Temps
perdu dans lequel Swann découvre la ressemblance entre Odette et la figure de Zéphora, fille
de Jéthro, que I’on voit dans une fresque de la chapelle Sixtine peinte par Botticelli. Celle-ci
fait alors pénétrer I'image d’Odette dans un monde ou elle n’avait pas eu acces jusqu’alors et
la fait apparaitre elle-méme sous une toute autre perspective. Ce faisant, Tengelyi développe
I’idée merleau-pontyenne des rayons de monde, de ce a partir de quoi il y a monde et
mondanisation, Merleau-Ponty soulignant en effet dans les notes de travail du Visible et
[’Invisible que dés qu’une couleur devient dominante, dés qu’elle devient couleur d’éclairage,
elle cesse d’étre une couleur, d’étre visible comme couleur pour devenir dimension de monde,

ouverture d’une profondeur qui n’est possible que sous I’horizon d’un rassemblement.
2)

Le sens est cependant principalement pensé par Tengelyi comme 1’opposé de la

signification, entendue cette fois comme fixité, détermination (fixée apriori). L’enquéte

M. SALANSKIS, Sens et philosophie du sens, Lille, Presses du Septentrion, 2003.
¥ TENGELYT, L 'histoire d’une vie et sa région sauvage, op.cit., p. 22-23.

343



Concevoir la vie et le monde a partir du sens. Hommage a Laszlo Tengelyi | Florian Forestier

menée par Tengelyi sur la formation de sens, distinguée par lui de son institution, est d’abord
ancrée dans les écrits de Husserl, et la facon dont, pour ce dernier, au sein du processus de
connaissance lui-méme, ceuvre une structure de double excés — de Dintuition sur la
signification et de la signification sur I’intuition (en particulier dans la Recherche Logique
VI). Comme le rappelle fortement Laszld Tengelyi, « (...) le sensible ne pourrait servir de
base pour le catégorial s'il ne pouvait surgir indépendamment de 1ui.*” ». Le remplissement
que thématise Husserl est de cette facon 1’acte d’une intention de connaissance qui cherche a
se valider tout en étant par ailleurs « interpellée » par une structure qui se profile 8 méme les

choses.

Chez Husserl, explique ainsi Tengelyi, ’existence perceptive et ’attestation de cette
existence dans le jugement sont saisies dans un mouvement liant I’une et I’autre : les choses
sont le lieu d’un « agon » du sentir et du juger. La pensée et le langage qui 'exprime, bien
qu'ils soient en apparence libres de leur objet, sont en vérité noués en le sensible. C'est
précisément parce que le champ de la signification déborde celui du perceptible qu'il exprime
que I'humain est capable de mettre le monde immédiat a distance, d'ouvrir de nouveaux acces
a lui. Ce double décalage a le mérite essentiel de faire place a I'exces du référent sur le sens
aussi bien qu'a celui du sens sur le référent, de mettre en exergue le nouage de ces deux exces.
L'objet de la perception ne pose la question du référent qu'en tant qu'il est engagé dans un
horizon de sens (ici de signification), et le sens ne revient sur lui-méme comme sens qu'en

tant que ce qu'il questionne lui échappe toujours déja en partie.

Il s’agit des lors pour Tengelyi, au-dela de Husserl, de pénétrer ce qui sous-tend la
stabilisation en une visée, en une perception, donc de rendre compte de I’inchoation de la
pensée se faisant, ou encore de I’expérience se faisant pensée, de 1’unité se dessinant au sein
du mouvement, par effet de ce mouvement. Il s’agit en d’autres termes, avec Richir cette fois,
de concevoir le temps du sens comme faisant partie du sens, de concevoir un sens inséparable
de I’accidentalité, une formation de sens qui ne soit pas « compressible ». Mais tout 1’enjeu,
pour L. Tengelyi, est bien plutdt alors la rencontre de la formation de sens et d'une institution

de sens, de I’inchoation du sens se faisant et de 1’ouverture infinie de 1’idéalité.

20 L. TENGELY], L'histoire d'une vie et sa région sauvage, op.cit., p. 60.

344



Concevoir la vie et le monde a partir du sens. Hommage a Laszlo Tengelyi | Florian Forestier

On notera enfin que I'ultime effort de Tengelyi en direction de la phénoménalité,
suivant en cela d’ailleurs aussi bien Richir que Marion, vise a ce qu’on peut considérer
comme un retournement de 1’analyse heideggérienne de la temporalité pensée comme auto-
transcendance et emportement. Au lieu en effet de penser la racine de la transcendance
phénoménologique donc, la possibilit¢ de la phénoménalité, par la forme du temps, la
structure d’ouverture et d’auto-transcendance est prise et questionnée en elle-méme. Si le
temps non seulement se déborde, mais que cet exceés lui-méme impensable
(« imprépensable », dans les termes de Schelling) doit étre posé comme originaire, il ne s’agit
plus alors de chercher un temps originaire sous la temporalisation, mais de comprendre la
phénoménalisation elle-méme en écart et la facon dont celle-ci se structure comme

temporalité.

On pourra remarquer que les trois volets évoqués de la pensée du sens peuvent tous les
trois se revendiquer de Levinas — comme mise en avant de la signifiance en tant que
commandement, comme assignation concréte a la réalité qu’on ne peut mettre a distance du

face a face, comme pensée de la diachronie.

IT) Métaphysique de la facticité et éthique phénoménologique

La subjectivité constitue le second pan de problématiques phénoménologiques
contemporaines au sein desquelles I’ceuvre de L. Tengelyi a fortement contribué a mettre en
¢vidence une unité d’inspiration. Celle-ci est interrogée dans son ambiguité, a la croisée de
plusieurs tendances, a la fois a travers la facticité qui I’habite, I’événementialité dont elle est,
pour Tengelyi, inséparable, et tout autant, dans une proximité forte et revendiquée avec
Rudolf Bernet*', du mouvement par lequel elle se cherche, se travaille et s’instaure & méme ce

qui le fragilise et le dépossede.

21 . . . . .. . .
Cf. R. BERNET, La vie du sujet, Paris, Presses universitaires de France, 1995, et Conscience et Existence,
Paris, Presses universitaires de France, 2004.

345



Concevoir la vie et le monde a partir du sens. Hommage a Laszlo Tengelyi | Florian Forestier

1)

Dans une filiation 1a encore surtout lévinassienne, Tengelyi entend dégager une double
dimension de passivité et de facticité au sein du sujet. La passivité ainsi questionnée procéde
d’une part d’une radicalisation du questionnement au sujet de I’auto-affection, de la facon
dont une existence est donnée a elle-méme, donnée a se saisir elle-méme dans la diversité de
ses objets. Celle-ci conduit d’une part a dé-formaliser celle-ci pour la saisir hors de sa
déformation réflexive, ou méme existentielle, dans la transparence d’une assignation
impossible a mettre a distance. En effet, « (...) le soi, on I’expérimente en son ipséité, son
unicité et sa singularité avant d’en raconter des histoires” », de sorte que I’histoire d’une vie

est bel et bien d’abord I’histoire d’une vie éprouvée.

Cette immédiateté du souffrir, que Tengelyi dégage avec Levinas et Henry, ne peut étre
cependant congue indépendamment d’une pensée de sa passivité comme inscription et
assignation a la facticité d’un corps. Affectivité et corporéité articulent alors passivité et
facticité : la singularité du « je » se précéde absolument, elle est cette précession-méme, cette
structure du « se recevoir comme étre déja soi ». Une facticité qui n’est plus expérimentée, car
elle est a revers de I’expérience, comme la condition de I’expérience. Le « je » est toujours
déja dépassé dans ce qu’il est, ne peut donner aucun sens au fait d’étre ce qu’il est, parce que
I’étre moi n’est pas autre chose que cette “dérobade” de toute fondation, pas autre chose que

_

cet “y” étre. Facticité et passivité guident alors Tengelyi sur le chemin d’une pensée originale

de la contingence, pensée en bien des points radicale.

L’énigme fondamentale de la singularit¢ que je suis ne se résout en effet pas pour
Tengelyi en disant que celle-ci est non réflexible, ni que celle-ci est habitée d’une facticité
phénoménologique (corporéité, etc.), qui non seulement en est le revers, mais aussi le revers,
et la potentielle déchirure, de toute mondanéisation : plus encore ici faut-il en effet penser la
facticit¢ dans sa contingence — non seulement en ce qu’elle serait non réflexible ou pré-
mondaine, mais en ce qu’elle I’est principiellement, que tout acte de pensée, tout vécu si
transparent paraisse-t-il ou soit-il, sont habités d’une structure de contingence essentielle et

totalement irréductible. Mon vécu est précisément mon vécu en ce qu’il pourrait étre le vécu

22L. TENGELYT, L expérience de la singularité, Paris, Herman, 2014, p. 10.

346



Concevoir la vie et le monde a partir du sens. Hommage a Laszlo Tengelyi | Florian Forestier

de n’importe qui d’autre : que rien ne le fait étre mon vécu, que rien ne le singularise, sinon le
fait méme de se manifester, d’étre précisément celui-la, précisément ce qui se passe,
précisément ce que je suis en train de vivre et d’étre. C’est bien en d’autres termes une
structure métaphysique qu’il s’agit de dégager, en contrepoint d’une structure
phénoménologique ; c’est bien dés lors en dialogue avec Heidegger autant qu’avec les

phénoménologues cités que Tengelyi développe cette pensée.

Heidegger insiste en effet le premier peut-étre sur la facon dont la facticit¢ de la
question de I’Etre se manifeste & méme la proposition qui énonce « que » cela est. Et c’est
bien cela en effet a quoi il faut selon lui s’efforcer d’ouvrir la pensée : que I’étant est, et que
I’étant n’est étant, ne se manifeste en son étance, qu’en ce qu’il est, que son manifesté est
manifesté qu’il est. Par ces formules, Heidegger ouvre ainsi la réflexion sur la phénoménalité
de I’Etre, sur cela que I’Etre implique sa phénoménalisation comme énigme, rend possible sa
phénoménalisation en la structure énigmatique qui est la parution. Non pas qui caractérise la
parution : la parution est bien plutdt pensée a partir de la structure énigmatique, et le
développement de la pensée de Heidegger conduira celui-ci a se dégager toujours plus de la
langue de la phénoménalité, puis de celle de I’apparaitre, du paraitre ou de la parution. Ceux-
ci sont des horizons grecs par excellence, qui, pour Heidegger (et d’une autre facon d’ailleurs,
pour Richir), prennent fond dans la structure du dévoilement, de I’aletheia, laquelle occulte le
versant caché qui lui est inhérent, la doublure obscure de son rayonnement qui n’est pensable

comme tel qu’a partir de leur coappartenance.

Ce que Tengelyi suit d’une certaine fagon chez Heidegger, c’est bien ici le fait de
penser cette structure aux interstices de la métaphysique et de la phénoménologie. Pour
Heidegger on le sait, la phénoménologie et sa langue (celle de 1’apparaitre) sont totalement
saturées de présupposés métaphysiques et doivent étre outrepassées. Pour Tengelyi, la
phénoménologie ne se retrouve qu’a la condition de ne pas chercher a penser I’apparaitre dans
sa contingence, mais la contingence comme apparaitre, la contingence comme telle, dans la

mesure ou seule une pensée de la contingence (d’autres préféreraient parler ici de finitude™)

2. JULLIEN, dans son travail de doctorat, La Finitude Infinie et ses Figures. Considérations philosophiques

autour de la radicalisation de la finitude originaire chez Derrida, soutenue a Paris IV-Sorbonne en 2014,a
développé cette figure de la finitude et ses déclinaisons. Il analyse et prolonge ainsi ce qu’il nomme chez
Heidegger finitude radicale, et dont I’exigence méme en tant que finitude exige, pour S. Jullien, une pensée de la

347



Concevoir la vie et le monde a partir du sens. Hommage a Laszlo Tengelyi | Florian Forestier

rend possible une pensée de 1’apparaitre, I’une et 1’autre devant étre saisies de concert, une
pensée de la contingence ne pouvant étre qu’une pensée de I’expérience, et dans 1’autre sens,

. o ~ , . 24
une pensée de I’expérience se devant d’étre une pensée de la contingence™.

Le chemin choisit par Tengelyi vers la contingence est certes trés différent du chemin
heideggérien. Il s’enracine également cependant dans une déstructuration de la logique
heideggérienne et insiste (on va le voir avec Marion en particulier) sur la nécessité de penser
que le « 1a » de I’étre-1a est tout aussi bien toujours et d’abord un ici, que la facticité pour étre
comprise dans sa contingence radicale doit étre appréhendée a méme une factualité du vécu et
de ce qui est vécu en tant que c’est vécu. La facticité, de par sa structure-méme, est
inséparable d’une factualité, qui est la factualité de quelque chose. Sur ce point, Tengelyi suit
¢galement le chemin de ce que Husserl appelle la métaphysique phénoménologique. Husserl
distingue de son coté au titre de la métaphysique phénoménologique cinq faits en ce sens: des
faits qui ne sont pas des faits mondains, relevant d’une structure de visée intentionnelle, mais
des dimensions qu’il est impossible de transcendantaliser — s’il est de 1’essence d’un fait
mondain de pouvoir se produire ou ne pas se produire, aucune raison d’essence ne peut étre

alléguée pour justifier I’idée d’une téléologie universelle, ni de ’intersubjectivité™.

Mais la partition husserlienne des faits mondains et des faits métaphysiques est
contestable, et c’est plutdt a la mise en évidence de la structure métaphysique de la factualité
que s’attache Tengelyi. Pour éclaircir cette question, qui le fait de facto entrer en débat avec

, . . . . T , N
d’autres courants de la pensée contemporaine (en particulier celui du réalisme spéculatif™), il

finitude de la finitude et de son envers, de I’infinitisation de la finitude. En d’autres termes, il s’agit pour lui de
comprendre que la finitude a I’apparaitre qu’elle sous-tend est elle-méme finie. L’apparaitre est infinitisation de
la finitude, mais cette infinitisation ne lui appartient pas en tant que telle mais lui advient. La finitude ne pourrait
étre pensée en tant que finitude qu’en ce que sa manifestation méme se diffracte : la finitude n’ouvre le champ
du paraitre qu’occasionnellement, contingentement, elle n’est grosse de la manifestation qu’en ce qu’elle est
structure d’inscription et de trace, qu’elle s’inscrit comme finitude, et ainsi, s’infinitise.
#L TENGELY]I, « La phénoménologie et les catégories de I’expérience », in K. NOVOTNY, A. SCHNELL,
L.TENGELYI (éds), La phénoménologie comme philosophie premiére, Mémoire des annales de
phénoménologie, Prague, Filosofia, 2011.
25 Sur ce point, A. SCHNELL, en désaccord avec TENGELYI, entend de son coté dans Husserl et les
fondements de la phénoménologie constructive, Grenoble, Editions Jérome Millon, 2007, montrer que
I’intersubjectivité reléve de la phénoménologie constructive plutdét que de celle de la métaphysique
phénoménologique : puisque 1’objectivité est le format dans lequel nous évoluons, nous devons bien poser
I’intersubjectivité comme sa condition @ priori.
26 . ., . , , .

On pourra aussi rapprocher et distinguer cette conception d’une autre fagcon de caractériser la connaissance
métaphysique a partir de ce dont aucune spéculation ne peut a priori rendre compte, mais qui n’est pas non plus

348



Concevoir la vie et le monde a partir du sens. Hommage a Laszlo Tengelyi | Florian Forestier

ancre sa pensée dans une discussion de la fagon dont Husserl et Fink tentent de caractériser la
relation de I’ego au monde. En tant qu’il est objet d’une visée de 1’ego, le monde est en effet
caractérisé selon ces auteurs par une essentielle et constitutive contingence de connaissance,
contingence qui n’est pas liée a un réseau causal, et que Tengelyi reléve particulierement. Ce
qui se produit dans le monde se donne de maniére essentiellement contingente parce qu’il ne

. \ . 7 : 2
le fait qu’a travers les actes de 1’ego dont I’existence seule est nécessaire et absolue®’.

Pour Tengelyi, cette contingence de connaissance doit étre réinterprétée a 1’aune d’une
événementialité intrinséque de la phénoménalité, qui doit donner le fil conducteur a partir
duquel la structure du champ phénoménologique doit étre repensée, plutdt qu’a celle de la
constitution. L’apparaitre se montre de soi-mé€me et a ainsi le caractére d’un événement,
immodalisable : non au sens que donne Fink a ce terme, mais immodalisable de par la
spontanéité¢ événementielle de sa survenue. Ici, encore une fois, c’est bien autant & une

phénoménologie de cette événementialité qu’a une interrogation métaphysique sur le statut a

capturé par les formalismes scientifiques — comme connaissance assumant une factualité inéliminable, non
seulement du réel, mais de ce que notre connaissance scientifique nous impose de poser. Entre la distinction
d’une factualité mondaine et d’une factualité métaphysique et la tentative de déceler une structure métaphysique
de toute factualité, il est sans doute tout aussi important de s’intéresser a la factualité¢ de I’objet méme de la
métaphysique — laquelle ne traite peut-étre ni de connaissances impliquant I’ensemble de ce qui est ou de la
structure du pensable, ni de connaissance de faits, mais de ce a quoi notre connaissance de fait ouvre et qui ne se
résout pas en connaissance purement a priori et formelle. Chez HUSSERL, cette dimension était également
présente dans la distinction entre a priori matériel et a priori formel : la mathématisation pure de I’espace ne
rend pas compte des formes spécifiques de 1’espace physique. Tout I’effort d¢ HUSSERL a peut-étre été de
chercher a concilier le plus finement possible un certain empirisme imposé par les sciences de la nature et une
approche formaliste — le transcendantal représentant I’effort de cette articulation.

*"L¢volution de la conception husserlienne du concept de monde est éclairante a ce sujet. Dans les Idées 1,
HUSSERL affirme que la conscience absolue peut étre obtenue phénoménologiquement comme résidu de
I’anéantissement du monde (§ 49) ; le monde y est encore défini comme « (...) la somme des objets d’une
expérience possible et d’une connaissance possible par expérience, la somme des objets qui, sur le fondement de
I’expérience actuelle, peuvent étre connus dans le cadre d’une pensée théorique correcte. » Dans les années 20,
HUSSERL révise son concept de monde et passe peu a peu du concept de monde comme horizon total de tous
les systémes objectifs, mais corrélat de la conscience encore assujetti a ses opérations, au monde comme forme
nécessaire que le sujet transcendantal toujours déja engagé dans un processus de mondanéisation (ou méme,
plutét, d'auto-mondanéisation) est amené a développer. Monde et ego transcendantal sont de la sorte comme les
deux faces d'une monade, le monde apparait tout d'abord en effet comme un concept transcendantal. Le monde
se donne en fait & nous de deux facons différentes puisqu'il se donne a la fois, 1) « de l'intérieur », comme une
bordure floue structurelle, non susceptible de remplissement — une sorte de visée vide qui frange mon
expérience, et, 2) « de l'extérieur », comme un horizon omni-englobant dont ce dont je suis actuellement
conscient n'est qu'une petite partie. J’aurais méme pour ma part tendance a distinguer quatre acceptions du
concept de monde dans la philosophie husserlienne: 1) le monde comme monde de la vie toujours passivement
pré-donné ; 2) le monde comme unité ou style ultimement concordant du systéme des étants qui se montrent en
lui ; 3) le monde comme monde objectif et intersubjectif idéalement toujours accessible & une lecture de son
intelligibilité latente (monde de la science) ; et enfin 4) le monde comme latence ouverte a méme ce qu’il
présente, et réserve virtuelle qui ouvre idéalement sur I’infinité du possible.

349



Concevoir la vie et le monde a partir du sens. Hommage a Laszlo Tengelyi | Florian Forestier

donner a ce caractere immodalisable, sur la facon de se donner des catégories a partir

desquelles le comprendre, que nous sommes alors invités.

Rien de surprenant deés lors que L. Tengelyi accorde une grande intention aux
développements dans lesquels Marion, dans Etant Donné, s’attache a réinterpréter les
catégories de la métaphysique classique a I’aune d’une pensée de la donation. Ici, le chapitre
consacré¢ a la question de ce que Marion appelle le fait accompli croise de trés pres la
réflexion de Tengelyi. Comme veut le montrer Marion, ce qui arrive de fagon absolument
contingente (le dé qui tombe sur une face plutot que sur une autre), est d’une certaine fagon ce
qu’il y a de plus nécessaire, selon une appréhension non métaphysique et d’une certaine fagon
non-catégoriale (en tout cas, non classiquement catégoriale), de ce que 1’on appelle nécessité.
Ce qui a lieu est ce qui a lieu ; le dé parce qu’il aurait pu tomber sur n’importe quelle face,

décide unilatéralement et définitivement du réel au moment de sa stabilisation.

«(...) le dé, par son coup, par sa chute et son incidence, décide de tomber sur telle ou telle
face ; s’il sert le hasard avant que de se jeter, il le fixe et donc I’abolit sitot qu’il se jette, puisqu’il
a, au moment du jet, toujours déja accompli le fait ; le dé, en se faisant jeu en acte, fait passer le
hasard au rand de fait accompli. Le dé métamorphose le hasard en nécessité dans la mesure méme
ou il s’accomplit comme un fait. (...) Le fait accompli reste ainsi toujours tel qu’il ne peut pas ne
pas étre ce qu’il est, mais tel qu’il aurait pu étre tout autre que ce qu’il est. La coincidence entre la
nécessité de fait et la contingence de droit détermine bien le hasard non aboli par le fait accompli —
I’entrelacs de cette contingence et de ce fait accompli caractérise intrinséquement le phénoméne

selon la donation.?® »

Le point de passage du possible a I’accompli, le fait que précisément le dé s’arréte sur
telle face plutdt que sur telle autre, n’est explicable d’aucune fagon, et méme une explication
scientifique de ses mouvements ne change rien au fait qu’au moment ou nous assistons a son
lancer, rien dans la structure de la scéne a laquelle nous assistons ne contient en elle la
certitude de son moment final qui arrivera pourtant et qui aura choisi le réel. Ici, c’est bien
encore une fois la conception méme du temps qu’il faut reprendre au fil conducteur de cet
advenir, de cette factualisation. L’advenir du phénoméne définit ce monde-1a, ou cela a eu

lieu (c’est justement parce qu’une autre chose aurait pu se produire que la réalité de cet

28 J_L. MARION, Etant Donné, Paris, PUF, 1997, p. 212.

350



Concevoir la vie et le monde a partir du sens. Hommage a Laszlo Tengelyi | Florian Forestier

événement s’impose comme telle). Ainsi d’ailleurs, la structure monde se trouve, on le voit, a
son tour relativisée : que cela soit, c’est bien d’abord que cela qui arrive soit, et non que le

monde comme structure de I’étant en totalité, ou cela arrive soit.

Et sans doute, plus encore si cela est possible que Marion ne le fait lui-méme, il faut
articuler cette pensée de 1’événement a une pensée de la singularité du «je» a qui cela
advient, ou plutot a qui advient sa singularité en tant qu’il est celui a qui cela advient. Lorsque
je lance le dé, je peux aussi bien faire 1 que faire 6 : ¢’est le principe méme du jeu de hasard,
mais il n’empéche que je serai ensuite effectivement celui qui a fait 1 ou qui a fait 6. Mes
chances de gagner au loto sont infimes : pour autant, il reste qu’il y a effectivement presque
chaque fois un gagnant, et que, qui plus est, ce gagnant n’est pas seulement un autre, il est
aussi un moi, il est quelqu’un a qui il arrive cela qu’il gagne, qui devient bien celui qui a
gagné. La encore, les lectures statistiques ou déterministes manquent le nceud de la question ;
il est clair que statistiquement, cela puisse arriver, comme il est clair qu’il peut statistiquement
y avoir des situations « miraculeuses » (parce qu’elles représentent des raretés statistiques).
Le miracle n’est pas ici que cela arrive, mais que cela m’arrive ; que cela soit moi a qui cela
arrive, que je devienne celui a qui cela arrive. La structure de toute manifestation étant pour
Marion celle de « I’arrivage », elle contient bien en elle aussi de maniére intrinséque celle de

I’¢lection par le phénomene.

2)

On notera toutefois ici que le projet de Tengelyi s’avere sur ce point complexe,
puisqu’il cherche a la fois a penser la passivité du « je », sa facticité, son événementialité.
L’enjeu n’est pas, comme chez Marion, de penser la structure d’adonnation comme condition
subjective, mais plutot d’articuler une pensée de la facticité comme événementialité et de la
facticité au sens de la pré-objectivité. Ce qui m’arrive ne me subjective pas seulement, ou pas
directement : la singularisation ¢événementiale ouvre [’espace d’une subjectivation.
L’événementialité est structure de dépossession inspirante plutét que d’élection (ou plutot,

I’¢lection est pensée comme et au sein de la dépossession).

351



Concevoir la vie et le monde a partir du sens. Hommage a Laszlo Tengelyi | Florian Forestier

Chez Tengelyi en effet, la singularité¢ doit étre appréhendée comme double, singularité
hors du monde et singularité saisie par le monde™, dans 1’écart de ces deux figures et le
travail que celui-ci suscite. La singularité est ainsi a penser entre la facticité qui habite
I’exister et 1’événementialité qui parfois déchire son cours, dans les tensions de ce geste
interstitiel qu’est le sens, dans les replis et les déchirements du sens. En d’autres termes
encore, événementialité et passivité conduisent Tengelyi a introduire une pensée de la
soustraction — pour reprendre un terme introduit par A. Badiou pour caractériser la tradition
lacanienne, mais aussi sartrienne, et, plus anciennement encore kierkegaardienne, d’un sujet
qui n’est pensable qu’hors toute expérience subjective L’événement singularise en dé-
subjectivant — certes pour appeler a subjectiver & nouveau. Sa donation faisant éclater toute
structure de monde, d’horizontalité, de visée, d’anticipation bien siir, I’événement arrivant en
quelque sorte sans directement nous arriver, il ne se manifeste pas tant qu’il inscrit une
indisponibilité dans le manifeste, et est pens¢ par Tengelyi a travers la catégorie lacanienne du

réel, dans sa double dimension d’effectivité et de retrait.

« Le réel — cette expression a chez Lacan un sens particulier. Elle ne renvoie pas a une «
réalité présente sans médiation et sans limite », avec laquelle on compte sur la base d'expériences
précédentes et dont on se promet le remplissement d'attentes précongues. Il signifie plutot chez
Lacan — tout comme chez Levinas — justement le contraire. Le « réel » n'est pas le « possible »
devenu « effectif », mais (...) I'« impossible ». Ce qui est ainsi signifié¢ n'est pas a nouveau la
contrepartie conceptuelle du « nécessaire » ; ce qui est signifi¢ est plutot l'indisponible dans

l'effectif (...)"" »
Ou encore :

«(...) Le réel ne se présente jamais — le réel en tant que réel, le poids du réel — sans la perte

d'un accés direct a une réalité présente sans médiation et sans limite.>' »

Il s’agit de radicaliser la pensée de la passivité pour finalement penser la singularité 1a

ou elle n'est plus du tout repérable, assignable, expérimentable. Mais I’événementialité, si elle

* De ce que S. ZIZEK appellerait lui philosophe pervers (celui qui pense le sujet ancré dans le monde), et
philosophe hystérique (celui qui pense le sujet en rupture).

30 L. TENGELY]I, L histoire d 'une vie et sa région sauvage, Grenoble, Editions Jérome Millon, 2005, p. 333.
31 L TENGELYL, ibid., p. 333.

352



Concevoir la vie et le monde a partir du sens. Hommage a Laszlo Tengelyi | Florian Forestier

ne se fait pas dans le monde, ne se fait certes pas non plus sans monde, et le surgissement

temporalise plutdt qu’il ne brise seulement.

C’est ainsi peut-étre que le paradoxe apparent de suivre a la fois la voie marionnienne
de I’événement comme surgissement, et la voie richirienne du schématisme et du sens comme
sens-se-faisant s’éclaircit. Le sens s’ouvre a la fois de fagon événementielle (il se fait) et
s’ancre dans un champ pré-objectif. La facticité est a la fois une structure métaphysique et une
structure phénoménologique. On peut alors montrer, avec Merleau-Ponty et surtout Richir,
qu’elle n’est pensable comme structure ontologique que du point de vue phénoménologique,
et qu’elle doit (et ne peut, au risque de succomber a ce que Richir, avec Kant, appellent I’idéal
transcendantal **) y étre comprise que comme facticité au sein d’un mouvement de
différenciation, d’une structure schématique, au sens ou la décrit Richir. Ce dernier montre en
effet dans ses Recherches Phénoménologiques que phénomene et facticité doivent étre pensés
de concert, mais que cela implique de thématiser un mouvement d’improvisation schématique
lesté d’une concrétude qui ne se résout pas en lui. En d’autres termes, la facticité ne doit pas
étre pensée comme facticité d’un phénoméne déja 1a, mais déduite comme structure
transcendantale du phénomene, et qu’elle implique des lors que le phénomene soit lui-méme

compris sur fond d’une pluralité phénoménologique originaire.

En fin de compte, les deux acceptions semblent ici pouvoir se concilier du point de vue
d’une refonte de la phénoménologie de la temporalité et de celle de la subjectivité permise par

ce que j’ai développé plus haut comme philosophie du sens.

«(...) la tentative de concevoir la « vie » ou encore |’ « étre » en général — a partir du
« temps » ferme ’acces a la question de I’ipsé€ité en tant qu’histoire d’une vie plutot qu’elle ne
I’ouvre. Avec la tentative inverse — telle qu’on la retrouve d’une certaine maniére chez Michel
Henry, consistant a concevoir le « temps » a partir de la « vie », il n’en va pourtant guére mieux.
(...) Parler d’une vie qui s’éprouve elle-méme et se manifeste elle-méme (.) ne peut revendiquer
pour soi aucune évidence. Comme Marc Richir le dit & bon droit, ¢’est pourtant une évidence qu’il

n’y a que moi qui puisse vivre ma vie et que je ne peux vivre que ma vie. C’est donc en tant que

32 . o R . . , , .
Je me permets, sur ce sujet délicat, de renvoyer & la premiére partie de mon ouvrage, La phénoménologie
génétique de Marc Richir, Springer, 2014.

353



Concevoir la vie et le monde a partir du sens. Hommage a Laszlo Tengelyi | Florian Forestier

tertium datur que s’offre a nous la possibilité de concevoir le « temps » et la « vie » a partir du

« sens )).33 »

Ici, événementialité et facticité se laissent penser ensemble comme ce qui déjoue toute
maitrise de 1’ego, toute position de sens, et appelle aexaminerles processus de formation et de

surgissement de sens.

«(...) il nous est donné a travers le sauvage de rester étranger dans le propre, pour libérer la

voie vers I’étranger a I’extérieur du propre™ »

Comme je 1’évoquais en effet dés la premicre partie, les deux projets de Marion et
Richir ont en commun le dépassement de la question du fondement. L’un comme 1’autre
s’ancrent dans une radicalisation de la pensée heideggérienne de 1’Ereignis comme
déconstruction de la manifestation. La rhétorique de I’illumination de Marion et celle du non-
vécu de Richir se placent sur les deux bordures de cette question, le premier s’attachant a ce
que la structure ’expérience est spontanément révélation; le second a ce qu’elle est
dynamique et enveloppée de processus pré-objectifs. Marion pense le fait de surgir, le « se
jouer », Richir, la dynamique du jeu au sein du champ phénoménologique, son processus, son
agencement, son obscurité. Moins ancré que Richir dans un paradigme esthétique, et libre de
I’horizon plus religieux qui anime la pensée de Marion, Tengelyi situe lui sa réflexion sur le

plan éthique, et s’intéresse a I’ouverture, a la facon dont nous avons a nous faire au présent.

« L’ambition de notre ouvrage consiste & passer d’une « phénoménologie diacritique » a

Flet 1z . ’ ’ . .. .35
une « éthique élémentaire phénoménologique » au moyen du concept d’une division de soi™ »

Qu’est-ce qui, demande Tengelyi, va permettre que se creuse l’alvéole d’une
subjectivité et d’une individualit¢é au creux des tensions diacritiques du sens ? Comment
appréhender le geste de densification d’une béance interne de 1’expérience en pdle de force,
en subjectivit¢ ? Comment concevoir une modulation des latences de 1’expérience en

potentialités explosives ou inventives ?Ainsi, écrit Tengelyi, « la conscience est le lieu propre

33 L. TENGELY]I, L histoire d 'une vie et sa région sauvage, Grenoble, Editions J. Millon, 2005, p. 16-17
ML TENGELYT, L 'histoire d’une vie et sa région sauvage, op.cit, p. 223.
BL. TENGELYT, L 'histoire d’une vie et sa région sauvage, op.cit., p. 297.

354



Concevoir la vie et le monde a partir du sens. Hommage a Laszlo Tengelyi | Florian Forestier

de la dépossession de ce qu’il y a de plus propre, ou le soi se divise en « soi » a I’accusatif et
«moi » au nominatif’® ». Sans cesse mise en jeu par le surgissement d’événements et de
phénomenes qu’elle ne maitrise pas et par rapport auquel elle doit se décider, la subjectivité

procede d’une singularisation qui en défait la maitrise.

L’existence est principiellement ambigué et surprenante ; elle ne peut étre dominée et
maitrisée, mais le concept méme de subjectivité interdit de penser un sujet extasié ou ravi,
pour inviter plutdt a se montrer attentif au mouvement par lequel une continuité, une polarité,
une force se structurent sur fond de cet immaitrisable. Ni la survenue de ce qui déjoue toute
anticipation et nous frappe irréductiblement et traumatiquement « en dessous de la ceinture »,
ni la vigilance plastique ne peuvent prétendre avoir le dernier mot sur une subjectivité dont les
attentes, les oublis, les refoulements sont le processus méme. L’événementialité n’a ni a
déjouer ni a confirmer aucune attente ; elle est une modalité de I’expérience et n’a pas méme
a se manifester comme telle, car elle constitue le régime que doit assumer et dont doit partir

toute phénoménologie qui ne veut pas en tre une simple reconstruction arbitraire.

Conclusion

Phénoménologie du sens, phénoménologie de I’expérience, métaphysique de la
facticité, constituent ainsi les principaux acquis de la pensée de Tengelyi. Partie d’une
réflexion métaphysique et spéculative pour repenser le se-faisant et la gratuité de
I’expérimenter, elle appelle a 1’épaisseur chaque fois singuliere d’un se-faisant. A quelles
conditions peut-elle cependant trouver des prolongements, a la fois comme phénoménologie

et comme métaphysique?

Reconnaissant une dette considérable envers I’ceuvre et le travail de L. Tengelyi pour
approcher et caractériser les questions ouvertes par une phénoménologie aujourd’hui, je me
sépare cependant pour ma part de son enseignement sur la fagon d’habiter I’espace libéré. En
ce qui concerne 1’usage des catégories phénoménologique, 1’objectif de ma propre recherche
jusqu’a présent est de développer une philosophie transcendantale de caractére dynamique qui

implique ce que j’appelle transcendantal agi. Il ne s’agit plus de constitution (sinon peut-étre

oL TENGELYT, L 'histoire d’une vie et sa région sauvage, op.cit., p. 318.

355



Concevoir la vie et le monde a partir du sens. Hommage a Laszlo Tengelyi | Florian Forestier

au sens lévinassien d’une co-constitution) mais d’un principe de mise en rapport. Le
transcendantal est congu comme co-implication d’un donné et d’un caché, et la démarche
transcendantale comme la poursuite productive de ce réseau de co-implication, dans ce que
Husserl appelle la démarche en zig-gag. La disposition transcendantale permet de tenir de
concert la tension phénoménologique vers le concret et la tension réflexive dégageant ce

méme concret en tant que tel, en ’analysant dans sa relation au discours qui 1’élabore.
s y

Sur le plan métaphysique, une telle perspective implique que plusieurs approches
peuvent se développer dans des horizons problématiques voisins, et que le processus d’inter-
traduction en révele plutdt la richesse philosophique. La mise en regard de systémes
développés par différents auteurs me parait particulierement fructueuse lorsqu’il s’agit de
viser une radicalité qui transparait mieux dans la mise en exergue d’une aporie entre deux
gestes parents qu’au sein d’une systématique donnée. Sur le plan descriptif, elle puisera sans
hésiter a différentes sources (littéraires et artistiques autant que philosophiques et
phénoménologiques), et accordera une attention trés soutenue aux différents projets
développés dans les champs psychologique et clinique (en particulier par N. Depraz’’) qui

visent a ¢laborer un langage appropri¢ aux méandres des ressentis et des pensées.

La méthodologie de telles tentatives, en particulier pour éclaircir a quelles conditions
celles-ci pourront continuer a se revendiquer d’une phénoménologie, sera I’un des principaux

enjeux du chantier.

37 Cf. N. DEPRAZ, Attention et vigilance, Paris, PUF, 2014, et notre recension :
http://www.implications-philosophiques.org/recensions/recension-attention-et-vigilance/

356



