
203  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Democracia y virtudes epistémicas | Eugenio Moya 
 
 

	
  

	
  

Democracia  y  virtudes  epistémicas  
Eugenio  Moya  
Universidad  de  Murcia  

  
	
  

Redes, mentes extendidas y conocimiento 

 La inquietud por la calidad de las decisiones democráticas no es nueva. En el fondo, la 

tradición demofóbica occidental siempre ha sentido miedo a “la invasión de las masas”. Como 

señala Ortega y Gasset, que nunca pudo sustraerse, a pesar de su liberalismo, a aquella 

tradición, la democracia sería un régimen jurídico impecable si no fuera porque lleva en sí un 

morbus: el deseo que tiene la masa de suplantar a las minorías rectoras1. La masa, escribe cree 

tener derecho a imponer sus tópicos de café2. En un trabajo de 1917, publicado en la segunda 

parte de El Espectador, habla de la “democracia morbosa”: 

“La democracia, como democracia, es decir, estricta y exclusivamente como norma del derecho 

político, parece una cosa óptima. Pero la democracia exasperada y fuera de sí, la democracia en 

religión o en arte, la democracia en el pensamiento y en el gesto, la democracia en el corazón y en 

la costumbre, es el más peligroso morbo que puede padecer una sociedad”3.  

 En sociedades como las actuales, cada vez más complejas, en las que los problemas 

globales requieren niveles crecientes de especialización y competencia técnica, la inquietud 

por la calidad de las decisiones democráticas tendría todavía más sentido. Sartori, Giltin o 

Carr, alertan de que en la Era de Internet el aumento exponencial de la cantidad de 

información disponible no ha ido acompañado de una mayor tasa de conocimiento. Es más, 

como sostiene Sunstein en República.com las redes sociales no sirven de hecho para 

profundizar en las virtudes republicanas o en una democracia más participativa, porque en 

ellas solemos oír el eco de nuestra propia voz. Las comunidades virtuales no son espacios 

políticos abiertos, sino más bien insularizaciones ideológicas, una balcanización política. 

 Sartori argumenta que las pérdidas que acarrea el tránsito desde el homo legens al 

homo videns han empezado a modificar “sustancialmente la relación entre entender y ver”. 

En la cultura literaria, impresa, los acontecimientos del mundo, se nos relataban (por escrito); 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 ORTEGA Y GASSET, J., La rebelión de las masas, Obras completas, Tomo IV, 1926–1931, Madrid, Revista 
de Occidente, 1975; p. 379. 
2 Tomo IV, p. 379. 
3 Tomo II, p. 35- 



204  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Democracia y virtudes epistémicas | Eugenio Moya 
 
 

	
  

	
  

actualmente se nos muestran, y el relato (su explicación) está prácticamente sólo en función 

de las imágenes que aparecen en la pantalla4.  La cultura audiovisual limita, así, la cognición 

al simple ictus oculi, al puro y simple acto de ver. Y el resultado no es otro que el triunfo de la 

imagen y una pérdida de la capacidad de abstracción y con ella la posibilidad de la ciencia 

misma. En definitiva, una vuelta al primitivismo cognitivo y al infantilismo emocional. Un 

regreso a la caverna platónica.  

“En la cultura del libro, el desarrollo del discurso es lineal, lo cual significa que el libro enseña 

consecutio (...). El hipertexto en cambio es un texto interactivo que acompaña el texto escrito con 

sonidos, colores, figuras, gráficos, animaciones... Ya no tiene consecutio: el usuario lo puede 

recorrer en el orden que prefiera, es decir sin orden... ‘Existe el riesgo de que el usuario no experto 

se pierda en la masa de informaciones disponibles, que dé vueltas en el vacío’..., de la misma 

forma que existe ‘el riesgo, que no hay que infravalorar, de obtener un aprendizaje fragmentario 

carente de coordenadas generales y sin trabajo de síntesis’... El hipertexto va a solidificar la 

‘cultura del entretenimiento’ que caracteriza a todo el video-ver. [El video-niño] no leerá ningún 

texto, y después de un recorrido escolástico que no le dejará ni  un  rasguño,  seguirá  viviendo 

jugando  con  Internet  y  las cibernavegaciones”5. 

 Todd Giltin aporta en Enfermos de información6 datos interesantes para apreciar cómo 

la extensión y la velocidad de las telecomunicaciones -la bulimia informativa- ha prosperado 

tanto con la televisión como con Internet, con una fatal paradoja: ha facilitado accesos, pero 

se han allanado también los contenidos. En concreto, ha comparado la lista de las diez novelas 

más vendidas, según el New York Times, en la primera semana de octubre (fecha arbitraria) 

de los años 1936, 1956, 1976, 1996 y 2001(fecha de la publicación de su trabajo). Con el fin 

de medir la complejidad de la estructura oracional, tomó cuatro frases cada libro: las primeras 

de las páginas 1, 50, 100 y 150 (120 en aquellos que no alcanzaban esa paginación) y contó el 

número de palabras que contenía cada una de ellas y los signos de puntuación, salvo los 

puntos. Los resultados fueron reveladores: entre 1936 y 2001 la longitud oracional se redujo 

un 43 % y el número de signos de puntuación un 32. Así el promedio de las frases contenía en 

las novelas de 1936 22,8 palabras y en 2001 tan sólo 13,1. No se pueden extraer grandes 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
4 SARTORI, G., Homo videns (La sociedad teledirigida), Madrid, Taurus, 1998, p. 40. 
5 SARTORI, G., Homo videns, pp. 187-189. Si la alta cultura, en cuanto cultura literaria, reproducía los 
caracteres de una buena lectura: devoción, sacrificio, orden, disciplina..., los nuevos media han hecho posible 
una cultura del entretenimiento, rizomática, en la que lo que predomina no es la profundidad, ni siquiera el 
mensaje sino sólo la apariencia, la superficie, el envoltorio, la imagen, la charlatanería. Es la sociedad del 
espectáculo (DEBORD, G., La sociedad del espectáculo, Valencia, Pre-Textos, 2000). 
6 Giltin, T., Enfermos de información, Barcelona, Paidós, 2004, pp. 122-127. 



205  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Democracia y virtudes epistémicas | Eugenio Moya 
 
 

	
  

	
  

conclusiones de un estudio como éste, pero todo apunta a una tendencia clara: los libros 

parecen seguir la lógica de titulares y de pensamiento indicativo que se apodera de medios 

como la televisión o internet. Cada vez son más breves y más simples7. 

 La velocidad de las transmisiones, la instantaneidad de las respuestas, la escritura 

comprimida de los mensajes de móviles, los videojuegos; pero también los imperativos 

tecnoeconómicos, la racionalización de los ciclos de producción y la publicitación de 

novedades; en definitiva, la aceleración social global, ha tenido sus efectos antropogénicos. A 

pesar de sus potencialidades, los nuevos medios nos habrían conducido de hecho a una 

desinformierte Informationsgesellschaft, una sociedad desinformada de la información. 

 A conclusiones parecidas llega en Shallows (2010), Nicholas Carr. Durante los últimos 

años –confiesa- ha tenido la sensación incómoda de que alguien, o algo ha estado trasteando 

su cerebro, rediseñando el circuito neuronal, reprogramando la memoria. Su mente está 

cambiando. “No pienso de la forma que solía pensar”. Lo siente con mayor fuerza cuando lee. 

Solía ser muy fácil que se sumergiera en un libro o un artículo largo. Sui mente quedaba 

atrapada en los recursos de la narrativa o los giros del argumento, y pasaba horas surcando 

vastas extensiones de prosa. Pero,  

“eso ocurre pocas veces hoy. Ahora mi concentración empieza a disiparse después de una página o 

dos. Pierdo el sosiego y el hilo, empiezo a pensar qué otra cosa hacer. Me siento como si estuviese 

siempre arrastrando mi cerebro descentrado de vuelta al texto”.  

 Pasamos, según él, muchas horas delante de pantallas (del ordenador, del 

smartphone…) viendo videos en YouTube, oyendo música, leyendo y enviando emails, 

recibiendo mensajes de texto o fotografías. La Web se ha convertido en un medio universal de 

flujo y circulación de información hacia la mente. 

“Los beneficios –escribe Carr--  son reales. Pero tienen un precio. Como sugería McLuhan los 

medios no son solo canales de información. Proporcionan la materia del pensamiento, pero 

también moldean el proceso de pensamiento. Y lo que parece estar haciendo la Web es debilitar mi 

capacidad de concentración y contemplación. Esté online o no mi mente mi mente espera ahora 

absorber información en la manera en que la distribuye en la Web: en un flujo veloz de partículas. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
7 Evidentemente lo más simple y breve no tiene por qué ser superficial, por eso con el fin de corregir sesgos 
interpretativos en esta investigación sociométrica, el equipo de Giltin y otros investigadores, como Numberg han 
hecho análisis parecidos ya no con novelas populares, sino con revistas especializadas: New York Times 
Magazine, National Geogrphic y Science y los resultados  son análogos: la complejidad oracional ha decrecido. 



206  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Democracia y virtudes epistémicas | Eugenio Moya 
 
 

	
  

	
  

En el pasado fui un buzo en un mar de palabras. Ahora me deslizo por la superficie como un tipo 

en una moto acuática.”8  

 Dejando, por ahora a un lado la evaluación de estos análisis tan tecnopesimistas, lo 

cierto es que han puesto de relieve algo que ya sabíamos, como señala Carr, desde los 

estudios de la Escuela de Toronto (desde McLuhan a Kerkhove): las tecnologías 

comunicativas tienen un claro poder antropogénico, inducen la emergencia de seres humanos 

con capacidades y virtudes intelectuales diferentes. Pensemos, en este sentido, en la viabilidad 

de una idea que ha popularizado uno de los más influyentes teóricos de la ciencia cognitiva: 

Andy Clark.  

 Desde su trabajo de 1998, publicado, junto a David Chalmers, en la revista Analysis, 

ha defendido la idea de the extended mind. Considera que ciertos elementos “externos” del 

cerebro forman literalmente parte de los sistemas cognitivos, con lo que los mismos procesos 

cognitivos no deben seguir siendo entendidos como algo que ocurre en el interior de los 

límites físicos del cerebro y/o mente individual. Por el contrario, estos procesos emergen y se 

prolongan, tal y como sotuvo Kapp en el XIX9, a lo largo de redes interactivas que integran y 

sincronizan funcional y estratégicamente el cerebro (y/o la mente), el cuerpo y el mundo 

físico y social10. 

 Clark habla de “mindware” para referirse al conjunto de todos los recursos que 

constituyen una mente, entendiendo por tales recursos una mezcla de cosas neurales, 

corporales y extracorpóreas. Para él, nuestros cerebros subcontratan trabajo cognitivo a 

paquetes de software, calculadoras, computadoras u otras personas. Al hacerlo, construimos 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
8 CARR, N., Superficiales.¿Qué está haciendo internet con nuestras mentes, Madrid, Taurus, 2011, p. 11. 
9 Ernst Kapp defendió en Grundlinien einer Philosophie der Tecknik: Zur Entstehungsgeschichte der Cultur aus 
neuen Gesichtspunkten (Braunscheig, G. Westermann, 1877) que la evidente afinidad entre lo orgánico y lo 
técnico respaldaba la hipótesis de que los productos de la técnica  no son sino proyecciones de los órganos 
humanos. Éstos, a partir de todas sus plurales disposiciones y movimientos, actúan como auténticas protoformas 
con las que el hombre ha conformado inconscientemente sus primeras y necesarias herramientas. Ahora bien, 
éstas prolongan y refuerzan sus disposiciones orgánicas. Martillos, palancas, microscopios, etc., permiten una 
apropiación creativa de ciertos patrones orgánicos ingénitos en la constitución físico-mental del ser humano, lo 
que le permite volver con un poder incrementado sobre el entorno natural. Lo interesante de esta idea de lo 
técnico como naturaleza humana autodiseminada es que el mismo Kapp la aplica al sistema nervioso. Para él, 
resulta imposible sustraerse al reconocimiento de la proyección del sistema nervioso en el telégrafo eléctrico. 
Llega a aseverar con rotundidad que  “die Telegraphenkabel sind Nerven der Meschheit”, los cables del 
telégrafo son los nervios de la humanidad (pp. 139-141)  
10 Clark, A., y Chalmers, D. “The extended mind”, en: Analysis, 58 (1998), pp. 7-19; Clark, A., Supersizing the 
mind: Embodiment, action and cognition extension, Oxford: Oxford University Press, 2008.  



207  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Democracia y virtudes epistémicas | Eugenio Moya 
 
 

	
  

	
  

circuitos (redes) más extensas y reforzadas con las que procesamos información11. En este 

sentido, sostenemos nosotros que Internet y, más concretamente,  la World Wide Web puede 

ser comprendida como una auténtica mente extendida. Prolonga, refuerza y modifica la 

capacidad de nuestras redes neurales para formar, almacenar y poner en circulación las ideas 

que resultan de la interacción con los entornos natural, social y cultural12. 

 Decimos que prolonga y refuerza la capacidad de nuestras redes neurales para formar, 

almacenar y poner en circulación información; luego, no podemos concluir que son 

responsables a priori del dadaísmo cognitivo del que hablan Sartori, Giltin o Carr. Frente a 

esta tesis sostendremos que las potencialidades de Internet y la lógica de enlace que 

incorporan, primero: pueden generar espacios de inteligencia colectiva (socializar el 

conociemiento); y, segundo: dar lugar lugar a la emergencia de un Quinto Poder13 que ha 

revitalizado la democracia deliberativa, hacen insostenible la antigua ilusión de que las 

estructuras políticas deben organizarse siguiendo el modelo selecto y jerárquico de la 

sociedad y cultura literaria.  

 Pensemos que el desarrollo de la microelectrónica y la tecnología digital, en la medida 

en que han supuesto un cambio radical en la forma de producir, almacenar y distribuir la 

información, están modificando la base material de la sociedad14 De hecho, su morfología 

reticular constituye una nueva infraestructura que modifica  de forma sustancial los procesos 

económicos, jurídico-políticos y culturales. 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
11 Para Clark, los artefactos humanos –incluyendo las técnicas comunicativas, incluida el lenguaje, al que no 
considera innato, son extensiones literales de la mente humana. Un ejemplo de artefacto simple lo constituye un 
bastón para una persona con dificultad para moverse. Esta persona es capaz de remodelar los límites de su 
cuerpo en relación al mundo exterior. El bastón no es simple ortopedia, un “órganon” que le ayuda a mejorar su 
equilibrio y movilidad, sino una genuina incorporación cognitiva y corporeizada del que resulta un nuevo 
circuito distribuido entre el agente y el mundo. Según Clark, la  plasticidad neural –que ya defendiera Cajal 
frente a Golgi, en su teoría del neuronio y sus conexiones sinápticas, modifica y actualiza el esquema mental del 
cuerpo del usuario del bastón, desempeñando un papel central en el proceso completo de incorporación cognitiva 
del mundo. Cfr. Supersizing the mind: Embodiment, action and cognition extension,  p. 39. 
12 Chalmers y Clark consideran que el uso de cualquier artefacto no supone una extensión de nuestra mente. 
Introdujeron en 1998, por ello, un principio de paridad para determinar verdaderos casos de mente extendida. 
Este principio señala que todo órganon (instrumento) que, implantado endosomáticamente, funcione como algo 
que refuerza el proceso cognitivo o nuestro acoplamiento al entorno, debe ser considerado como una extensión 
de nuestra mente. Con todo, en 2008 Clark  fue más restrictivo al proponer que el artefacto que use  el agente 
debe ser fácilmente accesible, estar disponible normalmente y fiable.  
13 William H. Dutton ha defendido recientemente la emergencia del Fifth Estate. Para él,  Internet  puede ser 
tanto o más importante para el siglo XXI que lo que ha sido el Cuarto Poder desde el XVIII.. Véase:  “The Fifth 
Estate Emerging through the Network of Networks”, en: Prometheus: Critical Studies in Innovation, 27/1 
(2009), pp. 1-15.; “The Fifth Estate: A New Governance Challenge”, en:  Levi-Faur, D. (ed.), The Oxford 
Handbook of Governance. Oxford, Oxford University Press, 2012.. 
14 CASTELLS, M. La era de la información. Vol. 1: La sociedad red, Madrid, Alianza, 1997, p. 26. 



208  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Democracia y virtudes epistémicas | Eugenio Moya 
 
 

	
  

	
  

Hablamos de morfología reticular. Pero no  lo hacemos porque la organización en forma de 

red sea privativa de la Era de Internet, Red de Redes. No. Toda comunicación (incluida la 

escrita) presupone redes. Ahora bien las redes sociocomunicativas asociadas al 

informacionalismo son, desde la perspectiva morfológica, diametralmente distinta a las 

propias de cultura tipográfica.  

 En efecto, toda red está compuesta de nodos interconectados. Éstos pueden ser más o 

menos centrales en la red, pero los nodos no son sustentes, sino enlaces; sólo existen y pueden 

funcionar como componentes de la red. La red es la unidad, no el nodo. Por otro lado, es la 

conectividad (transitividad) de los nodos la que determina su posición en la red, o sea, su 

importancia, influencia, relevancia o prominencia15. En este sentido, podemos distinguir, por 

su estructura, entre redes centralizadas y descentralizadas. En las primeras, todos los nodos, 

menos uno, son periféricos y sólo pueden comunicarse a través del nodo central. La caída del 

mismo priva del flujo informativo a todos los demás nodos. Son, por tanto, jerárquicas, 

unidireccionales. Han sido las redes propias de la cultura (literaria) monológica. 

 

Red centralizada 

(S solo puede conectarse con T por la mediación de A) 

 En las redes descentralizadas o multicentradas no existe un único nodo central, a pesar 

de que pueden existir nodos hiperenlazados (hubs), con lo que la caída de uno no tiene por 

qué llevar a una ruptura o desaparición de la red. Estamos hablando, en este caso, de redes no 

jerarquizadas, en las que ningún nodo o cluster tiene poder de filtro de la información que se 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
15 Vid. CHRISTAKIS, N.A. y FOWLER, J. H., Conectados, Madrid, Taurus, 2010, pp. 28 y ss.  



209  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Democracia y virtudes epistémicas | Eugenio Moya 
 
 

	
  

	
  

transmite en la red. Desaparece, por tanto, la divisoria entre centro y periferia, característica 

de las redes centralizadas16. 

 

Red descentralizada 

(A, B y C, aunque con un número de enlaces muy distinto, pueden comunicarse 

por diferentes rutas “no controladas”) 

 Las redes, por otro lado, son dinámicas, lo que significa que, además del análisis de la 

estructura, es preciso tener en cuenta su evolución o modalidad de desarrollo. Podemos 

distinguir, entonces, entre redes organizadas y autoorganizadas. A éstas últimas las 

conocemos desde las investigaciones de Barabási como scale-free network17. Son redes que 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
16  No existe nunca, en cualquier caso, una distribución simétrica de oportunidades para hacer circular 
información. Tras  estudiar el comportamiento de una comunidad de usuarios de Internet con intereses sobre 
temas de salud  (con la particularidad de que cada usuario podía ver la actividad y opiniones de unos pocos 
miembros de la red (elegidos directamente por el investigador), Damon Centola en “The spread of Behavior in 
an Online Social Network Experiment” (Science, 329, 2010:4, nº 5996, pp., 1194-1197), ha demostrado que, que 
el clustering resulta fundamental. Este término mide la densidad local de las conexiones analizando si los 
vecinos de un determinado individuo son también vecinos entre sí. De esta manera, si en nuestra red de 
amistades, éstas son a su vez amigos entre ellos, tendremos un clustering alto. Centola observa en sus 
experimentos que es mucho más fácil transmitir una idea o un cambio de comportamiento en redes con alto 
clustering, “por contagio”. 
17 BARABÁSI , A.L. y  ALBERT R. “Emergence of scaling in random networks”, en: Science, vol. 286 (1999)., 
págs.. 509-511; Barabási A.L. “The physics of the Web”, en: Physics World, 2001, vol. 14, n° 7, Disponible 
(23/08/2012):  



210  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Democracia y virtudes epistémicas | Eugenio Moya 
 
 

	
  

	
  

tienen la particularidad de que los enlaces están distribuidos de forma muy dispareja y en las 

que cada nodo, aunque muestra patrones de crecimiento (en términos de enlaces) 

proporcionales a su tamaño, no existe  un parámetro de escala que indique, por ejemplo, que 

dado un cierto número de enlaces ya no puede ganar con el tiempo más o que debe hacerlo 

más lentamente. Dicho de otra manera, en las redes libres de escala son siempre redes 

descentralizadas donde la  mejor posición surge sólo como consecuencia de la actividad de los 

agentes y de la dinámica, la mayoría de las veces no prevista, de los acontecimientos 

(conexiones). No hay, pues, centros preexistentes, sino que son provisionales y resultado de 

las interacciones entre iguales. Son, por tanto,  poliárquicas. Y es relevante esta propiedad, 

porque Internet, la World Wide Web (como Hipertexto Global) y las redes sociales asociadas 

a ellas, son redes complejas aleatorias libres de escala; su nacimiento y evolución escapan a 

cualquier planificación.  

 Es cierto,  como señala Castells18, que las redes de transporte aéreo, marítimo, 

ferroviario, o las mismas redes de telefonía, permitieron las comunicaciones de  la periferia, 

pero su capacidad para introducir nuevos actores y contenidos en el proceso de organización 

social, al margen de los centros de poder, ha sido muy limitada. Lo mismo sucedió con redes 

económicas, políticas y culturales del industrialismo. La conexión con el centro requería 

siempre la intermediación, con lo que las redes centralizadas (“fordistas”) evolucionaron 

hacia organizaciones poco democráticas. Otra cosa ocurre en las redes poliárquicas del 

informacionalismo. En gran parte por los cambios inducidos por las tecnologías digitales de 

información y comunicación, las redes han tensionado la lógica de las organizaciones de 

producción, poder y cultura hegemónicas hasta finales del siglo XX. Estados-nación, Iglesias, 

ejércitos, partidos políticos, universidades, etcétera, están en franca crisis. También, por 

supuesto, los mass media Las nuevas redes han desencadenado fuerzas creativas y 

descentralizadoras (también desterritorializadoras o globales) 19 . Permiten procesos de 

producción, almacenamiento y circulación de información al margen del  flujo de información 

y opinión controlado: por el poder político, las gerencias de los medios,  los consejos 

editoriales o las élites culturales o científicas. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
http://www.barabasilab.com/pubs/CCNR-ALB_Publications/200107-00_PhysicsWorld-PhysoftheWeb/200107-
00_PhysicsWorld-PhysoftheWeb.pdf 
18 CASTELLS, M., Comunicación y poder, pp. 48 y sigs. 
19 CASTELLS, M., Comunicación y poder, p. 51. 



211  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Democracia y virtudes epistémicas | Eugenio Moya 
 
 

	
  

	
  

No es extraño, en este contexto, que Internet pueda ser visto como un auténtico braintrust, 

que empiece a hablarse de mentes en conexión.  El uso de nuevas tecnologías agudiza el 

pensamiento en red (por enlaces) y  posibilita una inteligencia más relacional e incluso 

contextualizada. El resultado de este pensamiento dialógico puede, ser de hecho, más valioso 

que el pensamiento lineal y monológico predominante hasta ahora- Más aún la única forma de 

gestional el caudal inmenso de información circulante. Pinker, en clara polémica con Carr, lo 

ha defendido: la información ha aumentando, como el mismo conocimiento, de forma 

exponencial y capacidad intelectual humana (natural) no lo ha hecho. Afortunadamente, 

sostiene, Internet y las tecnologías de la información han ayudado a gestionar, buscar y hacer 

circular la producción intelectual colectiva a diferentes escalas. Lejos de hacernos estúpidos, 

estas tecnologías son las únicas cosas que nos permitirán ser inteligentes20. 

 El conectivismo puede resultar la mejor forma de organizar las estructuras de 

producción, circulación y asimilación del conocimiento21. En último término, todo pasa por 

aceptar los límites de las inteligencias individuales y admitir, con palabras de Foucault en su 

curso del 8422, que la  alteridad es el lugar esencial para la instauración de la verdad.  

 Incluso en los saberes especializados. No es preciso coincidir en todos sus extremos 

con la actor-network theory, desarrollada por Latour en los últimos treinta años, para 

reconocer, con toda la epistemología postkuhniana, que el conocimiento científico debe ser 

concebida como una amplia red en la que diferentes “actores” –humanos y no-humanos: 

investigadores, laboratorios, técnicas, objetos, datos, documentos…-23, establecen relaciones 

cooperación y competencia a fin de obtener el crédito (en sentido financiero y cognitivo) que 

les permita crear más asociaciones y expandirse.  

 En definitiva, contra todo elitismo intelectual y/o político, en un mundo donde ya no 

hay certidumbres, ni siquiera científicas; en el que la complejidad de los problemas es un 

hecho y en el que los problemas y riesgos son tan globales que los podemos sufrir todos, una 

cultura de expertos o de liderazgo siempre será peor que aquella que promueva la integración 

de perspectivas plurales y globales. O sea, fundamentemos la política, pero también el 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
20 PINKER, S., “Mind Over Mass Media”, en: The New York Times,  June 10, 2010. 
21 Siemens, G., Conociendo el conocimiento, Ediciones Nodos Ele, 2010, p. 16. 
22 FOUCAULT, M., Le courage de la verité, II, Course au Collège de France, 1984. 
23 LATOUR, B., Politiques de la nature. Comment faire entrer les sciences en démocratie, París, Éditions La 
Découverte & Syros, 1999, p. 87. 



212  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Democracia y virtudes epistémicas | Eugenio Moya 
 
 

	
  

	
  

conocimiento, no en lo simple, homogéneo y cerrado sino en lo complejo, heterogéneo y 

abierto. Las redes abiertas, no centralizadas y no jerarquizadas, tienen ventajas que debemos 

explorar. 

La verdad como pupila de la libertad 

 A la hora de delimitar las relaciones entre verdad y poder, la idea de parresía fue 

cobrando una importancia capital en el último Foucault. De hecho, fue el centro de su 

atención en los Cursos del Collège de France de 1981-8224 1982-8325 y  1983-8426, así como 

el impartido en Berkeley en 198327, en conexión con los de “Ilustración” y “crítica”. No 

olvidemos, en este sentido, que el mismo Foucault en Le gouvernement de soi et des autres 

defiende que los problemas que Kant se plantea en su texto sobre la Ilustración son, para la 

filosofía, los mismos que en la Antigua Grecia  se plantearon en torno a la parresía. La actitud 

ilustrada (atrevimiento a pensar sin la tutela de otro); la crítica (indocilidad reflexiva)” y la 

parresiástica (libertad total de palabra28) configurarían un ethos de ciudadanía activa cuyo 

objetivo, como señala en “Le soici de la vérité”: “n'est pas de modeler la volonté politique des 

autres”, sino cuestionar una y otra vez lo postulado como evidente, perturbar los hábitos 

mentales de la gente, cuestionar lo que resulta familiar y aceptado y someter a examen 

público las reglas y las instituciones sobre la base de su re-problematización29 

 La importancia del concepto de parresía radica en que en él quedaban articulados tres 

dominios que hasta entonces raramente la epistemología había conectado: el conocimiento (la 

verdad), la política (el poder) y la ética (el cuidado y gobierno de uno mismo). Pero señalo 

solo la rareza, porque fue nada menos que Kant –a pesar de no haberlo apreciado el mismo 

Foucault en sus análisis- quien fue por primera vez consciente que la verdad y las virtudes 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
24 FOUCAULT, M., L’herméneutique du sujet, París Gallimard, 2001. 
25 FOUCAULT, M., Le gouvernement de soi et des autres, París, Gallimard, 2008. Hay traducción española. Ver 
nota 6. 
26 FOUCAULT, M., Le courage de la vérité.. Le gouvernement de soi et des autres II, París, Gallimard, 2009. 
27  FOUCAULT, M., Discourse and Truth. The Problematizaion of Parrhesia, Northwestern University 
Evanston, 1985. 
28 Parresía [parrêsia, en francés] es una palabra de origen griego traducida por Foucault como le dire vrai o le 
franc-parler -el decir veraz o franco-; etimológicamente significa “hablar libremente”, “libertad total de 
palabra”, ya que proviene de las raíces “pan” (todo) y “rema” (lo que se dice). Los latinos lo tradujeron como 
oratio libera  o simplemente libertas “[…] para referirse a la libertad de aquel que habla” Es, en definitiva, “la 
obligación y el riesgo de decir la verdad.” Cfr. FOUCAULT, M., El gobierno de sí y de los otros, .Curso del 
Collège de France (1982-1983); Madrid, Akal, 2011, p.263. 
29 FOUCAULT, M., "Le souci de la vérité,", en: Dits et écrits 1954-1988. Vol. II 1976-1988, ed. Daniel Defert 
and François Ewald, Paris, Gallimard, 2001, pp.1487-1497. 



213  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Democracia y virtudes epistémicas | Eugenio Moya 
 
 

	
  

	
  

epistémicas asociadas a ella presuponen siempre un espacio público y libre. O sea, la verdad 

no es impolítica.  

 Evidentemente, la novedosa conexión kantiana no podría haberse producido sin una 

problematización de la misma idea de la verdad como adecuación. En efecto, porque el de 

Königsberg es consciente en la Crítica de la razón pura (A 58-59 / B 82-83) de que solo es 

capaz de ofrecer una definición nominal de la verdad como correspondencia  mente-realidad 

soslayando que el objeto del conocimiento es, en parte, un constructo de los esquemas 

formales del sujeto, puede llegar a plantear al final de esa Crítica (A 820-821 / B 848-849) y 

en el § 40 de la Crítica del Juicio que un juicio es verdadero de un modo objetivo cuando “es 

válido para todo ser que posea razón”, o sea, si es capaz de provocar el asentimiento 

potencial de todos los otros; una fórmula que anticipa la tesis de Peirce de que la verdad es la 

opinión destinada a ser el punto de coincidencia final (ultimate opinion) de todos los que 

investigan.   

 Claro que una vez que el principio de universalización asume el papel de criterio para 

decidir las reivindicaciones de verdad de nuestras creencias, es el nosotros y la deliberación, 

y no es sujeto o yo individual, el lugar en el que puede acontecer la verdad. De hecho, en la 

Doctrina trascendental del método manifiesta: 

“También forma parte de esta libertad el exponer a pública consideración los propios 

pensamientos y las dudas que no es capaz de resolver uno mismo, sin por ello ser tachado de 

alborotador o de ciudadano peligroso. Esto entra ya en el derecho originario de la razón humana, la 

cual no reconoce más juez que la misma razón humana común, donde todos tienen voz. Como 

todo perfeccionamiento del que nuestro estado sea capaz tiene que derivar de esa voz, tal derecho 

es sagrado e irrestringible”30. 

 Subrayo la expresión kantiana: existe un derecho originario de todos participar con su 

voz (o pluma) a la razón humana común. La libertad de palabra y con ella el disenso son, por 

ello, constitutivos de la Humanidad. Exigencias del propio derecho natural. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
30 Crítica de la razón pura, A 752 / B 780. Las obras originales de Kant se citarán según la edición de la 
Academia (Immanuel Kant, Gesammelte Schriften, vols. I-XXII: Preussische Akademie der Wissenschaften, vol. 
XXIII: Deutsche Akademie der Wissenschaften zu Berlin, vols. XXIV-: Akademie der Wissenschaften zu 
Göttingen, 1900-). La única excepción a esta norma es la Crítica de la razón pura, que, según lo usual, se citará 
con las letras A y/o B (según se trate de la primera o segunda edición) y el número de la página correspondiente. 



214  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Democracia y virtudes epistémicas | Eugenio Moya 
 
 

	
  

	
  

 Las distancias entre el criticismo kantiano y el foucaultiano resultan finalmente muy 

cortas. En ambos, la voluntad de razón es siempre el compromiso de remover todas las 

coacciones externas e internas que impiden la formación libre de la opinión y el ejercicio 

efectivo de la crítica. Como sostuvo Arendt31, el pensar, aunque sea hecho en soledad total, 

supone la existencia de otros sujetos que, vía la imaginación, se hacen presentes con sus 

puntos de vista; todos los cuales son cotejados y contrastados con el propio32.  

 El principio deliberativo de la universalización de nuestros puntos de vista no implica, 

con todo, reemplazar siempre nuestras percepciones de las cosas por las opiniones (aunque 

sean mayoritarias) de los demás. Es esta una lección que debemos aprender de Kant. Lo 

procedimientos deliberativos, democráticos, conducen, por lo general, a la adopción de 

decisiones cualitativamente superiores a otros procedimientos, pero no podemos extraer de 

ahí el argumento rousseauniano sobre la infalibilidad de la voluntad general. La deliberación 

es siempre una disposición a asumir la crítica de otros a nuestros puntos de vista, más que a 

ser persuadido por la opinión de los otros. El medio deliberativo es el mejor para descubrir en 

común nuestros errores. De ahí el interés kantiano por el disenso y del entendimiento común 

como criterio de verdad externo. 

 Kant es claro en el § 2 de la Antropología en sentido pragmático, a  la hora de 

construir nuestros juicios podemos proceder de dos formas: mediante el egoísmo o mediante 

el pluralismo. El egoísmo, que siempre es una clase de arrogancia, puede ser lógico, estético o 

práctico. El egoísta lógico tiene por innecesario contrastar el propio juicio apelando al 

entendimiento de los demás, sin percatarse de que necesita este criterum veritatis externum. 

El egoísta estético es aquel al que le basta su propio gusto, aislándose con su propio juicio, 

aplaudiéndose a sí mismo y buscando sólo en sí la piedra de toque de lo bello. Finalmente, el 

egoísta moral es aquel que reduce todos los fines a sí mismo, que confunde lo bueno con lo 

que le conviene.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
31 Arendt, Hannah, “Verdad y política” (publicado originalmente en 1967), en Entre el pasado y el futuro. Ocho 
ejercicios sobre la reflexión política, Península, Barcelona, 1996, pp. 347-402. 
32 En la deliberación política, “tener en cuenta a los otros” implica establecer mecanismos institucionales (en la 
esfera públicao es el espacio político) para tomar colectivamente decisiones (por votación o consenso), tras la 
participación e interlocución activa de todos los afectados (y no solo de ciertos representantes). Véase: 
Habermas, J., "Política deliberativa: un concepto procedimental de democracia", cap. VII de Facticidad y 
validez, Madrid, Trotta, 1998, pp. 363-406; "Tres modelos de democracia. Sobre el concepto de una política 
deliberativa", en: La inclusión del otro, Barcelona, Paidos, pp.231-246. 



215  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Democracia y virtudes epistémicas | Eugenio Moya 
 
 

	
  

	
  

 Kant denunció siempre el ego(t)ísmo. Con todo, como señalábamos supra, Kant no 

está proponiendo, tal y como dijimos al abordar su definición de verdad como consensus 

gentium, comparar nuestros juicios con otros juicios reales. Kant, como los neokantianos 

contemporáneos (Apel, Habermas…) no define la verdad por el asentimiento fáctico, sino que 

sólo sería verdadero el juicio capaz de provocar el asentimiento potencial de todos (reales y 

posibles). Relevante es, en este sentido, la Reflexión 2564 (posiblemente de 1769)33, pues 

anticipa fórmulas contemporáneas y lo aleja del monologismo que siempre se ha visto en su 

obra. Señala que  el juicio de los otros es un criterio externo de verdad y que resulta necesario, 

por ello, conducir nuestros juicios conforme a una razón participativa (theilnehmende 

Vernunft)  y comunicativa (mitteilnehmende Vernunft; dialógica, diría Habermas), que 

implica: pensar por uno mismo; pensar teniendo en cuenta el juicio de otros y, finalmente, 

tener el derecho a dar a conocer o hacer públicos los propios juicios.  

 Como le comentó Arendt a Günter Gaus34, en una célebre entrevista, hay una suerte de 

hostilidad a toda política en la mayoría de los filósofos, con muy pocas excepciones. Kant es 

una de ellas. Arendt acierta. Las virtudes epistémicas necesitan de una esfera pública libre y 

el ejercicio de aquéllas termina favoreciendo, alimentándolas, las virtudes republicanas. 

Podriamos concluir, por ello, que la verdad como consensus gentium, como unanimitas 

votorum, que es la fórmula que utiliza en la Reflexión 2566 (1775-76), depende siempre del 

encuentro con los otros en la esfera pública, de su derecho al disenso. Como escribe en esa 

Reflexión 2566,  

“Los otros (die Andere) no son aprendices, tampoco son jueces, sino colegas, en el gran Consejo 

de la razón humana (Rate der Menschlichen Vernunft) y tienen votum consultativum, y unanimitas 

votorum est pupilla libertatis. Liberum veto”35. 

 La verdad es pupila de la libertad; de ahí que reconozca en la deliberación la 

capacidad para generar acuerdos que todos los participantes pueden aceptar libremente. En la 

Doctrina trascendental del método y más concretamente en “el uso polémico de la razón” (A 

738-739 / B 766-767), Kant escribe: 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
33 AA. XVI, 418-419 
34 ARENDT, H. .Ensayos de comprensión 1930-1954, Madrid, Caparrós Editores, 2005, p. 18. 
35 AA XVI, 419-20 



216  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Democracia y virtudes epistémicas | Eugenio Moya 
 
 

	
  

	
  

“La razón pura tiene que someterse a la crítica en todas sus empresas. No puede oponerse a la 

libertad de esa crítica sin perjudicarse y sin despertar una sospecha que le es desfavorable. Nada 

hay tan importante, desde el punto de vista de su utilidad, nada tan sagrado, que pueda eximirse de 

esta investigación comprobadora y de inspección, de una investigación que no reconoce prestigios 

personales. Sobre tal libertad se basa la  misma existencia de la razón, la cual carece de autoridad 

dictatorial. Su dictado nunca es sino el consenso [Einstimmung] de ciudadanos libres, cada uno de 

los cuales tiene que poder expresar sin temor sus objeciones e incluso su veto.” 36  

 Virtudes epistémicas y virtudes republicanas se retroalimentan. Sin embargo, Latour 

comenta en La esperanza de Pandora, con razón, que los griegos inventaron dos 

procedimientos para hacer valer la ley y la verdad: la democracia y la demostración; pero 

fueron incapaces de hacer composibles una y otra37. Por eso, la primera tentativa de Platón 

fue presentar a la filosofía (también podríamos decir a la ciencia –en el fondo, a la verdad) 

como sustitutivo de la política. Sólo quienes con ocasión del hábil manejo de las letras y los 

números son capaces de salir de la caverna disfrutan de lo eterno, oyen y ven lo ideal, saben, 

conocen la verdad, pueden y deben gobernar38.  

 Desde luego, Platón sabía que donde hay certeza no hay lugar para la democracia. Ésta 

es el reino de la sofística, de la verosimilitud. Mantuvo, como muchos pensadores 

contemporáneos que democracia y verdad son incompatibles. Sólo tiene sentido acudir al 

método democrático cuando nos enfrentamos a decisiones  sobre las que existe diversidad de 

opiniones (doxai)39. La democracia, como la deliberación  se encuentra -como ya vio 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
36 En Was heißt: Sich im Denken orientieren?, Kant es claro: “A la libertad de pensar se opone; en primer lugar, 
la coacción civil. Es verdad que se dice que la libertad de hablar, o de escribir, puede sernos quitada por un poder 
superior, pero no la libertad de pensar. Pero, ¿cuánto y con qué rectitud pensaríamos si no pensáramos, por 
decirlo así, en comunidad con otros, que nos comunican sus pensamientos y a los que comunicamos los 
nuestros? (Allein wie viel und mit welcher Richtigkeit würden wir wohl denken, wenn wir nicht gleichsam in 
Gemeinschaft mit andern, denen wir unsere und die uns ihre Gedanken mittheilen, dächten!) 

Por consiguiente, bien se puede decir que el poder externo que priva a los hombres de la libertad de comunicar 
públicamente sus pensamientos los priva también de la libertad de pensar, y ésta es el único tesoro que todavía 
nos queda en medio de todas las cargas civiles y también lo único que puede aportar un remedio contra todos los 
males inherentes a esa condición.” (AA VIII, 144). 
37 Latour, Bruno, La esperanza de Pandora, Gedisa, Barcelona, 2001, p. 261. 
38 Aquí la igualdad geométrica y la gramática jugaban su papel: del mismo modo que su más estricta observancia 
hacían posible una buena demostración o un buen discurso, nadie debe atribuirse mayor proporción que la que le 
ha tocado en suerte ni alterar el orden de las cosas: la Ciudad es justa porque cada parte cumple su función en 
ella; y los ciudadanos son justos en la medida de su participación justa en una Ciudad justa (República, 519e-
520a). No es extraño, por ello, que en la educación del príncipe las materias esenciales sean las argumentativas: 
el cálculo y la dialéctica (República, 522c).  
39 Véase: GREPPI, A., “Concepciones epistémicas y concepciones doxásticas de la democracia”, en: Eunomía. 
Revista en Cultura de la Legalidad, Nº. 4, marzo – agosto 2013, pp. 42-72, p. 46. Andrea Greppi sostiene que “el 



217  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Democracia y virtudes epistémicas | Eugenio Moya 
 
 

	
  

	
  

Aristóteles-  en el terreno de la res litigiosa et dubia40. En este sentido, “con la mayoría -

escribía Platón- ni tan siquiera hablo” (Gorgias, 473c-474a). Hay que obedecer al que sabe 

(Apología 29b; Critón 44 c-d; Eutidemo 6e; Teetetos 179a). En el individuo democrático el 

alma, que no conoce la jerarquía de la razón, los deseos y apetitos crecen sin medida 

(República, 559c-e). Además, no es la multitud o los acuerdos quienes pueden determinar qué 

sea la verdad o la justicia (Gorgias 472a), sino ellas mismas en cuanto son reconocidas por la 

razón. Lo que sucede es que el camino hacia la verdad (después del “olvido”) no está abierto a 

todos; sólo los mejores (los racionales) pueden recorrerlo (Fedro 276e; Leyes 951b-d, 961a).  

Como aseguraba Kelsen siglos más tarde  “la democracia, como relativismo político, 

se encuentra vinculada al relativismo filosófico”41. El relativismo compensa su incapacidad 

para asegurar la existencia objetiva de un mundo único e igual para todos los sujetos con la 

asunción de que los individuos, como sujetos del conocimiento, son iguales y que, por 

consiguiente, sus opiniones no valen unas más que otras. Isonomía, isegoría e isostenía son 

así indisociables. “El celo que entraña la verdad absoluta ─escribe Rawls de forma 

contundente─ es incompatible con [la] idea de razón pública que forma parte de la 

ciudadanía democrática”42. 

La verdad es algo demasiado sublime para convertirlo en leit motiv de la acción 

política. Más nos valdría ─escribe Rorty─ abandonar el ansia de incondicionalidad que nos 

persigue desde Platón y fijarnos una meta más modesta, la de una “nueva comunidad 

autocreada, unida no por el conocimiento de las mismas verdades, sino por compartir las 

mismas generosas, inclusivistas  y democráticas esperanzas”43. 

Platón, evidentemente, combatió esta concepción doxástica de la democracia. Terminó 

convirtiendo a la verdad en simple justificación ante una audiencia o, tal y como sostiene 

Rorty, en un asunto de solidaridad. Lo más pernicioso, para el filósofo griego y para toda la 

tradición hegemónica en Occidente, consiste es convertir el populus (los “hombres de 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
ideal de una democracia sin verdad, que por lo demás suscribo, siempre que por verdad no se entienda la 
creencia de que existe algo parecido a una Gran Verdad Única” (p. 69). 
40 ZAGREBELSKY, G., Contra la ética de la verdad, Trotta, Madrid, 2010, p. 137. 
41 KELSEN, H., “Los fundamentos de la democracia”, en: Escritos sobre la democracia y el socialismo, Debate, 
Madrid, 1988, p. 225. 
42 RAWLS, J. Justicia como equidad. Una reformulación, Paidós, Barcelona, 20002, p. 157 
43 RORTY, R., “Universalidad y verdad”, en RORTY, R. y HABERMAS, J. (eds.), Sobre la verdad: ¿validez 
universal o justificación?, Amurrortu, Buenos Aires, 2007, p. 17. 



218  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Democracia y virtudes epistémicas | Eugenio Moya 
 
 

	
  

	
  

bronce”) en medida de lo verdadero y justo. La polis debía ser organizada en sus estructuras 

políticas siguiendo el modelo geométrico, jerárquico; o sea, en función de la pertenencia o 

no al selecto club de la alta cultura.  

Como ha señalado Foucault, el tránsito desde el momento pericleano al platónico 

produce una metábasis de la idea misma de parresía. Hay un cierto desdoblamiento de la 

noción, por un lado es acción política, pero ahora también tiene una función de psicomaquia, 

de formación del alma del individuo. El interlocutor no es el conjunto de ciudadanos, en su 

totalidad, sino el alma del príncipe, en su singularidad. La práctica parresiástica ya no se 

desarrolla en la escena política, sino en la práctica de la filosofía como un trabajo consigo 

mismo de búsqueda de la verdad absoluta. Aparece así el filósofo como parresiasta. Platón 

inicia de este modo un gran mito occidental: lo que de antinómico tiene la relación entre el 

poder y el saber; allí donde están el saber y la ciencia en su pura verdad jamás puede haber 

poder político44. Dio carta de naturaleza a una Constitución epistémico-política hegemónica 

en la cultura de Occidente basada en dos principios fundamentales; uno: la verdad no es 

asunto del demos; dos: la ciencia debe ser siempre el sustitutivo final de la politica. El 

fundamentismo epistémico termina siendo, así, un fundamentalismo político.  

Maneras (plurales) de hacer un mundo común 

La mirada occidental sobre el mundo ha estado fascinada casi siempre por la unidad. 

Ha sufrido el hechizo jónico. Las nociones de arje, Idea, Dios, cogito, etc., no son sino formas 

·canónicas de pensar lo idéntico. No obstante, el siglo XX se ha caracterizado por buscar el 

rescate de lo múltiple, de lo no-idéntico, de lo heterogéneo y plural45. No se trata, en cualquier 

caso, de un giro propiciado por una revalorización de una sensibilidad más atenta a lo diverso, 

tal y como propuso Adorno en su denuncia de la incapacidad del pensamiento para 

aprehender conceptualmente lo más pequeño o inaprensible, o sea, para captar el pulso de las 

cosas; de lo que se trata, fundamentalmente, es del creciente reconocimiento del primado del 

contexto y, con él, los hermenéuticos de tradición e interpretación. O por decirlo al modo 

wittgensteiniano: nuestros juicios –incluidos los científicos- anclan en juegos lingüísticos, en 

comunidades de sentido, en determinadas formas de vida.  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
44 FOUCAULT, M., La verdad y las formas jurídicas, Barcelona, Gedisa, 1995, p. 59. 
45 Muñoz, J., “Pluralidad de mundos. Notas sobre realismo y relativismo”, en: Arenas, L., Muñoz, J., Perona, A. 
J. (eds.), El desafío del relativismo, Madrid, Trotta, 1997, pág. 17. Véase también: Figuras del desasosiego 
moderno,  Madrid, Antonio Machado-Mínimo Tránsito, 2002, pág. 420 



219  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Democracia y virtudes epistémicas | Eugenio Moya 
 
 

	
  

	
  

Claro que los verdaderos problemas ontoepistémicos comienzan cuando se piensa y se 

lleva hasta el final la tesis de la naturaleza lingüística y mundo-constitutiva de esos contextos, 

de esos juegos, de esos paradigmas; porque: ¿qué es entonces lo real? ¿Se trata de una simple 

construcción social?  

Si, como sugirió Kuhn, las comunidades científicas pueden ser aisladas e identificadas 

simplemente estudiando la conducta de sus miembros y sus prácticas lingüísticas e 

investigadoras, sin previo acceso a las teorías compartidas46, el consenso característico de los 

periodos de “ciencia normal” no pueden ser concebidos como un simple resultado del 

compromiso con los hechos, sino como un resultado inducido en una tradición de 

investigación (paradigma) por el cierre de una controversia en la que los elementos retóricos, 

los actores y recursos movilizados no pueden ser separados de la misma discusión de la 

verdad. El peso de la evidencia experimental y los valores epistémicos (capacidad predictiva, 

simplicidad, coherencia...) han limitado hasta tal punto su papel en la “lógica” de la 

investigación científica que, si hemos de creer a los constructivistas sociales47, son variables 

no epistémicas (intereses, necesidades financieras, carreras profesionales, etc.) las claves para 

explicar causalmente la formación y validación de las teorías científicas. Así, forzando lo que 

ellos mismos han llamado48 una “interpretación radical” de Kuhn, el constructivismo social ha 

hecho de la controversia el lugar privilegiado desde donde mirar la práctica científica. Nos 

recomiendan que no estudiemos, por tanto, los datos o hechos en los que una teoría se apoya 

sino, más bien, en cómo es difundida, cuántos recursos financieros moviliza o cuántas 

adhesiones promueve; en último término –argumentan-, el cierre de una controversia 

científica es la causa de la representación de la realidad y no su consecuencia.  

Lo paradójico es que, como han sostenido Latour49 y Hacking50, hay que buscar las 

raíces constructivistas en el mismo sujeto moderno y, en especial, kantiano. En efecto, bajo el 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
46 KUHN, TH. S., The structure of scientific revolutions, Chicago: Univ. of Chicago Press, 1970. (2ª ed, rev.), 
pág. 175. 
47 Bajo este título agrupamos desde el Programa Fuerte de la Sociología del Conocimiento (Bloor), desarrollado 
en los años 70 y 80 del siglo XX, hasta los estudios de ciencia de Latour y Callon, pasando por el Programa 
Empírico del Relativismo de Collins y Pinch, desarrollados desde los 80 hasta hoy. 
48 Vid. Pinch, T., “Kuhn -The Conservative and Radical Interpretations: Are Some Mertonians ‘Kuhnians’ and 
Some ‘Kuhnians’ Mertonians?, en: 45 Newsletter, 2/1 (1982), págs. 10-25. Sobre la existencia de dos Kuhn, uno 
moderado y otro radical es útil la lectura del artículo de Tim Maudlin “Kuhn defanged: incommensurability and 
theory-choice”, en Revue Philosophique de Louvain, 94 (1996), págs., 428-446. 
49 Latour, B., Ciencia en acción, Barcelona, Labor, 1992, post scriptum, págs.  248-249. 
50 Hacking, I., ¿La construcción social de qué?, Barcelona, Paidós, 2001, pág. 78. 



220  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Democracia y virtudes epistémicas | Eugenio Moya 
 
 

	
  

	
  

techo de la casa solariega de Kant, la macrosociedad de Durkheim, las epistemes de Foucault, 

la praxis de Dewey, los juegos de lenguaje de Wittgenstein o las comunidades científicas de 

Kuhn, podían capitalizarse como recursos explicativos y doblarle el espinazo al 

fundamentismo epistémico y al mononaturalismo realista. Evidentemente, solo una vez 

destrascendentalizado y situado social, lingüística y culturalmente aquél sujeto. 

Es, en este contexto, el yo transcendental es sustituido por un nosotros 

instrascentedente51, ya que aquél deja de ser entendido al modo realista como un encuentro 

con una realidad en sí, independiente, y pasa a concebirse como una simple conversación 

entre colegas o miembros de una misma comunidad cognoscitiva. La fórmula baconiana, que 

Kant recogiera como lema de segunda edición de la Crítica de la razón pura: “De nobis ipsis 

silemus”, se transforma en esta otra: Solus de nobis ipsis loquemur, dictum que sirve en 

bandeja el relativismo y la inconmensurabilidad, pues, el mundo pasa a ser dispensable a la 

hora de justificar una objetividad y verdad de unas creencias que ahora resultan productos de 

la convención y del acuerdo de una comunidad que comparte un mismo lenguaje, y, por ende, 

una misma apertura de mundo.  

Evidentemente,  son innegables los logros del constructivismo social, pero el papel de 

la realidad no puede ser insignificante. Es evidente que entre las formas aceptables de 

realismo no figura para Muñoz la adecuacionista, porque “las representaciones son tales 

representaciones (o estados con un contenido de información semántica) en la medida en que 

portan efectivamente tal información y no en la medida en que refiguran correcta o 

incorrectamente el mundo”.  

Ahora bien, ¿cómo puede hacerse compatible el pluralismo ontoepistémico con un 

cierto tipo de realismo mínimo, de realismo sutil y, sobre todo, con una idea fuerte, 

normativa, de verdad?  

Desde luego, la hipótesis goodmaniana de la pluralidad de mundos y, por 

consiguiente,  de la fabricación de hechos, no es incompatible con la idea sostenida en 

Maneras de hacer mundos (1978) de que “los hechos son facticios, artificiales”, pero no 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
51 Fórmula pregnante que utiliza Muguerza para dar título a su trabajos conmemorativo del bicentenario de la 
muerte de Kant; véase: Muguerza. J., “Del yo (¿trascendental?) al nosotros  ¿intrascendente?). La lectura de 
Kant en el neokantismo contemporáneo”, en: Daímon , 33 (2004), págs. 135-155. 



221  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Democracia y virtudes epistémicas | Eugenio Moya 
 
 

	
  

	
  

ficticios. El mismo Goodman considera (cap. 6) que es menester distinguir ambas categorías, 

pero sin apoyarse en la idea de que la ficción se fabrica mientras que los hechos se 

encuentran. Su tesis básica, que hace su constructivismo compatible con el realismo es que 

tenemos la capacidad de fabricar hechos, pero esa capacidad no es ilimitada: no todo mundo 

es posible.  

Pero, entonces, ¿cuál es el límite? Consideramos que tanto los problemas de 

inconmensurabilidad como la dispensabilidad de la verdad, en los que se han enzarzado 

realistas ingenuos e idealistas, surgen de una manera sesgada e intelectualista de contemplar 

la conexión entre teoría y mundo, pues conciben el conocimiento como simple representación 

de la naturaleza, sin reparar en lo que Hacking ha llamado nuestra intervención en ella.  

Pero es que, además, la verdad tiene una dimensión decididamente pública; pública es 

la búsqueda de creencias informativamente cargadas y de los procesos fiables que llevan a 

ellas. Como públicas son también las reglas de juego que comparten los agentes cognitivos, lo 

que no deja de situarnos muy lejos de la perspectiva “ego(t)ísta”. Ahora bien, cohonestar 

intuiciones y prácticas, de un lado, y reglas y normas sistematizadas, de otro, conlleva 

ineluctablemente la puesta en cuestión común de esas instituciones y prácticas y la libre 

discusión pública sobre el mejor modo de entenderlas  y justificarlas –o criticarlas- 

normativamente. O sea, con conduce a compartir de alguna manera un mundo común. 

Es más, lo que llamamos “mundo” y los objetos particulares que forman parte de él no 

pueden ser considerados, al margen de esas redes sociocognitivas, como ensidades que sólo 

se desnudan –como en un peep-show- ante la mirada atenta de investigadores ejemplares. Los 

objetos de conocimiento científico cobran realidad en las redes en las que se enrolan, no 

poseen los rasgos clásicos de la objetualidad: independencia y permanencia; en definitiva, 

sustancialidad. Ahora bien, esto, que ciertamente no sorprende para instituciones humanas 

(siempre asociadas a la convención), incluso para productos humanos de síntesis, como 

yogures, animales clonados, etc., todavía sorprende cuando hablamos de neutrinos, microbios, 

ácido láctico, árboles u hormigas, que tradicionalmente han sido pensados bajo la categoría de 

“naturales”. Latour habla de ellos como “cuasi-objetos”52. Lo hace por su carácter híbrido: 

nosotros los construimos colectivamente, pero no pueden considerarse una fabricación social 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
52 LATOUR, B., Ciencia en acción, Barcelona, Labor, 1992, Post scriptum, p. 253. 



222  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Democracia y virtudes epistémicas | Eugenio Moya 
 
 

	
  

	
  

sin más. No son fetiches (ficciones sociales), pero tampoco “cosas autosubsistentes”, facta. 

Son factiches, dice Latour53.  

Si estudiamos la ciencia en acción, es decir, redes socio-cognitivas no estabilizadas 

(“cajanegrizadas”) descubrimos, por tanto, que la actividad de los científicos en los centros de 

investigación consiste en construir social y públicamente hechos, enrolando humanos y no 

humanos, científicos y legos. El resultado final –el producto- son hipótesis o principios en los 

que se oculta la autoría, el proceso de construcción. Se publican como si hubiesen podido ser 

formulados hace siglos o por el mismo Dios. Son, como suele decirse, verdades: “La 

molécula del ADN tiene una estructura de doble hélice”; “La fiebre puerperal tiene un origen 

microbiano”, etc. Pero, son construcciones. Lo que sucede es, que en determinadas fases de 

estabilización de la red permanece oculta su génesis: no llevan su enunciación hacia las 

condiciones de producción y, por tanto, a su cuestionamiento. Si así fuera, se mostraría que 

cualquier enunciado puede ser hecho o ficción, en función de la fuerza y la forma en que se 

inserte en la red junto a otros enunciados. Por sí mismo, no es ni factum ni fetiche: son otros 

los que lo convierten en una cosa o la otra54. Podríamos decir que, como sucede en Internet, 

los objetos se transforman en ensidades (nodos) cuando son estáns hiperenlazados, cuando se 

transforman en un auténtico hub55. Estaríamos, en todo caso, ante un proceso de referencia 

circulante en el que un signo es usado en una red socio-cognitiva para apoyar o apoyarse en 

otros textos, archivos, documentos y artículos, forzando a los agentes de esa red a transformar 

en conocimiento lo que en principio es solo opinión. 

A pesar de todo, como ha argumentado recientemente Bernard Williams 56 , 

reconduciendo críticamente la lectura posmoderna de Nietzsche, la cooperación social 

requiere confianza entre los miembros de la comunidad y la condición de posibilidad de esa 

mutua confianza no es otra que dos virtudes epistémicas presupuestas en el mismo concepto 

de verdad: la veracidad y la exactitud. ¿Qué sociedad habría en aquellos casos en que los 

padres ofreciesen a sus hijos informes contradictorios en presencia de objetos como el fuego? 

Sin la predisposición a adquirir información correcta y a socializar la que ha resultado exitosa 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
53 David Locke en su Science and Writing (1992), habó de quasifacts. Véase: La ciencia como escritura, Madrid, 
Cátedra, 1997, p. 20. 
54 LATOUR, B., Ciencia en acción, p. 27. 
55 LATOUR, B. y HERMANT, E., “Esas redes que la razón ignora: laboratorios, bibliotecas, colecciones”, en: 
GARCÍA SELGAS, F. J. y MONLEÓN, J. B. (eds.), Retos de la postmodernidad,  Madrid, Trotta, 1999,  p. 71. 
56 Williams, B., Truth and truthfulness. An Essay in Genealogy, Princeton, Princeton University Press, 2002. 



223  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Democracia y virtudes epistémicas | Eugenio Moya 
 
 

	
  

	
  

mal podríamos hablar de instituciones sociales. Todo, en principio vale; pero, finalmente, no 

todo vale lo mismo. Y, en cualquier caso, valen mientras aporten información que podamos 

compartir por orientar exitosamente nuestras intervenciones en el mundo. 

El deseo individual de adquirir creencias que puedan ser justificadas ante un público 

(nuestros hijos, nuestros conciudadanos o la comunidad científica), no puede ser separado de 

la necesidad (biológica y social) de adquirir y transmitir creencias que no sean falsas. La 

moraleja del cuento que todos aprendimos de niños sobre la conveniencia de no mentir con 

eso de “¡qué viene el lobo!” si no queremos correr el riesgo de quedarnos solos cuando más 

necesitamos la ayuda de los demás, parece trascender el simple ámbito de la corrección moral. 

Las virtudes epistémicas terminan siendo, por simples mecanismos de cooptación o selección 

del carácter, virtudes públicas. Nos dan acceso a un  mundo común”.  

Vivir juntos –sostuvo Arendt- significa en esencia compartir un mundo de cosas como 

quien comparte una mesa; como ésta, aquél une y separa a los hombres al mismo tiempo. La 

objetividad del mundo subyace a y queda confirmada precisamente por la multiplicidad y 

disparidad de perspectivas que tienen sobre él. El ser se hace de muchas maneras pero de 

cualquiera.  

Este dictum compendia todo un ejercicio de diplomacia para la que el 

multiculturalismo relativista y el mononaturalismo realista resultan claramente 

insatisfactorios. Lo que hoy necesitamos es poner fin a esas dos concepciones. Es preciso 

superar todos los dualismos (“saber/poder”, razón/fuerza, ciencia/ideología, 

naturaleza/sociedad), porque han llevado tanto en el orden teórico como en el práctico-

político a una misma dirección pero con un doble sentido: renunciar a cualquier  modo de de 

hacer compatibles el pluralismo con la verdad.  

 “En lugar de preguntar –escribe Rorty-: “¿Existen verdades ahí fuera que nunca descubriremos?”, 

preguntaríamos: “¿Hay modos de hablar y actuar que aún no hayamos explorado?”. En vez de 

preguntar si tenemos ya ante nuestros ojos la naturaleza intrínseca de la realidad (la contrapartida 

secular a preguntar si las cosas son, según frase de Virgilio, juzgadas de otro modo por los dioses), 

preguntaríamos si cada una de las distintas descripciones de la realidad que empleamos en nuestras 



224  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Democracia y virtudes epistémicas | Eugenio Moya 
 
 

	
  

	
  

diversas actividades culturales es la mejor que cabe imaginar, el mejor medio para los fines a los 

que sirven tales actividades.” 57 

 Gestionar el conflicto de interpretaciones posmoderno no implica necesariamente 

renunciar a la idea de verdad58. Renunciar a ella, creerla incompatible con la democracia, tal y 

como hace tanto a la concepción epistémica como la doxástica, implica renunciar a la idea de 

crítica. Si lo peor del fundamentalismo es su dogmatismo, lo peor del relativismo es su 

escepticismo y, en último término, su conformismo. Nos hace impotentes para luchar 

argumentativamente (racionalmente) contra la “verdad establecida”. Todo sería un simple 

juego de intereses y la democracia (representativa) un medio para resolver qué grupo o 

facciön social hace prevalecer los suyos (por muy poco universalizables que sean) durante un 

tiempo determinado. Para una concepción falibilista de la democracia, como la que aquí 

defendemos, no hay democracia deliberativa sin una búsqueda de la verdad, sin crear 

mecanismos institucionales que impidan inmunizarnos frente a la crítica, y no es posible tener 

como meta la verdad si no creamos espacios políticos de disenso. Internet ha sido, a este 

respecto, paradigmático.  

 Popper, refiriéndose a la necesidad de las actitudes críticas en el mismo seno de la 

ciencia, como garante de la objetividad y verdad, escribe: 

 “Y –extraña ironía- la objetividad se halla íntimamente ligada al aspecto social del método 

científico, al hecho de que la ciencia y la objetividad científica no resultan (ni pueden resultar) de 

los esfuerzos de un hombre de ciencia individual por ser objetivo, sino de la cooperación de 

muchos hombres de ciencia... 

Pese a ello, siempre habrá quienes arriben a juicios parciales o aun arbitrarios, pero ello no puede 

evitarse y, en realidad, no perturba seriamente el funcionamiento de las diversas instituciones 

sociales creadas para fomentar la objetividad y la imparcialidad científicas; por ejemplo, los 

laboratorios, las publicaciones científicas, los congresos. Este aspecto del método científico nos 

muestra lo que puede lograrse mediante instituciones ideadas para hacer posible el control público 

y mediante la expresión abierta de la opinión pública.”59 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
57 RORTY, R., Verdad y progreso, Barcelona, Paidós, 2000, p. 18. 
58  Véase LATOUR, B., “Why Has Critique Run out of Steam? From Matters of Fact to Matters of Concern”, en: 
Critical Inquiry,  30/2 (2004),  pp. 235-248. 
59 POPPER, K.R., La sociedad abierta y sus enemigos, pp. 385-386. 



225  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Democracia y virtudes epistémicas | Eugenio Moya 
 
 

	
  

	
  

 Los mecanismos institucionales favorecedores de la flexibilidad interpretativa  

forjarían un carácter republicano en el que las virtudes epistémicas de estar bien informado, 

independencia de juicio, imparcialidad, asunción de la crítica, etc., redundarían en la vida 

pública al generar un tipo democrático de personalidad que asumiría los principios de una 

nueva constitución epistémico-política: 

1. La verdad no es de este mundo, pero se manifiesta a través del error. Es contrafáctica. 

2. Es humano equivocarse. Somos falibles. 

3. No hay ninguna autoridad ni certeza. El saber no conoce monopolios. 

4. Es imposible evitar todo error. 

5. Ante los errores, es preciso una rectificación, no una ocultación de los mismos. 

6. Necesitamos la alteridad para desvelar errores. Siempre cuatro ojos ven más que dos. 

Cien mejor que uno. 

7. Debemos promover instituciones que fomenten la controversia, la flexibilidad 

interpretativa y el disenso. 

8. Estamos obligados a aprender de nuestros errores 

9. Nunca estamos en la verdad, pero su búsqueda es una obligación de todos.  

 La conclusión parece clara: cualquier consenso, salvo el inefable e inalcanzable  

consenso final, por bien que pueda estar durante un tiempo justificado, acabará resultando 

falso y forzará la necesidad de nuevos consensos. El disenso y la falsedad siempre nos 

devuelven al terreno de la opinión y con ella al terreno de la política60. La democracia, en este 

sentido, ha de ser considerada como la mejor respuesta a los desmentidos de la experiencia. 

Cuando más asentadas parecen estar nuestras creencias, el mundo objetivo se resiste, nos 

desafía y nos obliga a conjeturar de nuevo. Nunca podremos salir de la caverna, pero sí 

construir (horadando sus paredes) espacios más luminosos y habitables. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
60 HABERMAS, J. “El giro pragmático de Richard Rorty”, en RORTY, R. y HABERMAS, J., Sobre la verdad: 
¿validez universal o justificación?, pp. 107 y sigs. 




	Blank Page

