
315  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Reflexiones sobre el pensamiento español. A propósito del Barroco y de Baltasar Gracián | Daniel Peres Díaz 
 
 

	
  

	
  

Reflexiones  sobre  el  pensamiento  español.  A  propósito  del  
Barroco  y  de  Baltasar  Gracián  
Daniel  Peres  Díaz  
Universidad  de  Granada  
  

	
  
	
  
El concepto de lo barroco 

 Si empezamos por la etimología de la palabra, el término “barroco” viene del francés 

(baroque), y es acuñado en los siglos XVIII y XIX. La palabra Baroque viene a denotar un 

estilo irregular y extravagante de arquitectura del XVII. Este término, cuyo origen es el 

resultado de fusionar la expresión barocco (fig. silogismo) –usado en el Renacimiento para 

todo lo formalista y absurdo– y la expresión baroque (que en portugués significa “perla de 

forma irregular”), se aplica en primer lugar en el mundo del arte, y denota el exceso en 

ornamentación, desmesura e irracionalidad. También se aplica, de un modo peyorativo y en 

términos genéricos, a la cultura y literatura (culteranismo y conceptismo) de carácter 

rebuscado y oscuro. 

 Desde un punto de vista historiográfico, Jakob Burckhardt (1860), en su libro La 

cultura del renacimiento en Italia, entiende que el Barroco aparece como el final decadente 

del Renacimiento, aunque es un final que continúa con la impronta del lenguaje humanista y 

la preocupación medular por el hombre. Por otra parte, Heinrich Wölfflin, en Conceptos 

fundamentales para la historia del arte (1915), realiza el primer análisis diferencial entre los 

siglos XVI y XVII, arguyendo que “el Barroco no es ni el esplendor ni la decadencia del 

clasicismo, sino un arte totalmente diferente”, que expresa lo absurdo y lo regular en 

contraposición a la pureza renacentista, animada en último término por una recuperación 

prosaica del mundo grecolatino. En el Barroco, pues, se insiste en el valor del pensamiento, la 

poesía y la vida moral, pero se desprecia el valor que tradicionalmente se atribuía al arte como 

forma excelsa de representación de la vida humana (Croce, 2007).  

 De este modo, podemos ubicar la temporalización del Barroco –según  Burckhard– 

entre el Renacimiento y el Neoclasicismo. En concreto, el barroco español se sitúa entre el 

año 1598, tras la muerte de Felipe II, y el año 1680, tras la muerte de Calderón (Abellán, 



316  

 
	
  

 
 

 Reflexiones sobre el pensamiento español. A propósito del Barroco y de Baltasar Gracián | Daniel Peres Díaz 
 
 

	
  

	
  
	
  

1979). Dentro del período del Barroco en tanto que momento histórico, son distinguibles al 

menos tres etapas, a saber, manierismo, barroco y barroquismo. Entre 1610 y 1630 se produce 

el barroco estricto, caracterizado por la inclusión de nuevos elementos de índole filosófica y 

artística que en la era manierista inmediatamente anterior no estaban presentes, ya que se 

trataba de un arte de corte puramente ornamental. En esta etapa, se da una fusión de fondo y 

forma, partiendo de la inspiración ideológica de la Contrarreforma, y empiezan a mezclarse 

conceptos y nociones como el absolutismo o la colectividad religiosa y nacional. De este 

modo, se imprime una onda de espiritualidad neo-estoica cuya razón de ser anida en 

constituirse como una alternativa al “paganismo” secularizado del Renacimiento. 

 El Barroco, como concepto de época, es un concepto que se extiende a todas sus 

manifestaciones culturales (Maravall, 1980), y es además un concepto de estilo. Según 

Wölfflin (1986) el Barroco se diferencia del Renacimiento por constituirse con un estilo 

propio, que parte del abigarramiento compositivo y el “horro vacui”, y que tiene presente en 

todo momento la “desazón” y el “miedo” por la ausencia de un fundamento que dote de 

sentido al mundo. Por eso, la casi totalidad de obras artísticas del Barroco, sobre todo en el 

campo de la escultura y la arquitectura, presentan composiciones llenas de figuras, elementos 

y formas, no dejando ningún espacio vacío o arbitrario. En esa línea, incluso se ha llegado a 

entender lo barroco como categoría intemporal del espíritu, entendiendo por espíritu una 

imitación de la naturaleza, frente a lo clásico, que es el espíritu imitando al espíritu (D’Ors, 

2002: 87 y ss.). Esa imitación alcanza sentido y forma ante la tesis de que el mundo está 

“desprendido” e “indisponible”.  

 Partiendo de este esbozo histórico y artístico, podemos ahondar en el concepto 

filosófico de lo barroco, el cual ha sido “problematizado” con especial clarividencia por 

Deleuze, quien señala lo “escurridizo” de la naturaleza del propio concepto, de su ineficiente 

fijación temporal: 

“(…) se trata de saber si se puede inventar un concepto [de Barroco] capaz (o no) de darle existencia. Las 

perlas irregulares existen pero el Barroco no tiene ninguna razón de existir sin un concepto que cree esa 

misma razón. Es fácil hacer que el Barroco no exista, basta con no proponer su concepto. Así pues, da igual 

preguntarse si Leibniz es el filósofo barroco por excelencia, o si crea un concepto capaz de hacer existir el 

Barroco en sí mismo.” (Deleuze, 1989:49)  

 



317  

 
	
  

 
 

 Reflexiones sobre el pensamiento español. A propósito del Barroco y de Baltasar Gracián | Daniel Peres Díaz 
 
 

	
  

	
  
	
  

 Por tanto, podemos afirmar que el concepto tiene un anclaje histórico pero que es 

posible extenderlo fuera de sus límites; por ejemplo, a la actualidad. La invención o 

construcción del concepto filosófico del Barroco permite hablar de filosofía en el Barroco, de 

filosofía barroca y del barroco como acontecimiento en una genealogía/ontología de la 

actualidad. Pero una ontología de la actualidad radicalmente sabedora de la diferencia 

categórica entre la verdad y el sentido, entra las cosas y el mundo, entre lo que hay y lo 

posible. El lugar del Barroco es, como afirma Hannah Arendt, le brecha entre el pasado y el 

futuro; la brecha que permite, desde la finitud, pensar lo absoluto o lo que está “allende”, y 

que forja el sentido necesario para vivir en el “aquí”, pero sin escindir la realidad en “dos” 

entidades o tipos de realidad (dualismo ontológico). 

 En cualquier caso, parece que, desde un punto de vista filosófico, la filosofía barroca 

tiene dificultades para definirse debido a las disputas historiográficas. No se puede hablar con 

rigor de “filosofía barroca”, sino tal vez de “filosofía en la época barroca”; es decir, su 

denominación es extrínseca. Autores como Copleston, Abbagnano o Joachim pasan del 

Renacimiento a la modernidad sin mención al Barroco, por citar algunos autores 

aleatoriamente.  

 Aún así, cabe destacar la importancia filosófica del barroco en autores como  Deleuze 

(El pliegue. Leibniz y el barroco: “pliegue que va hasta el infinito”), Grassi (Heidegger y el 

problema del humanismo: búsqueda de dimensión no objetivista de la filosofía), Astrid 

Melzer-Titel (Modernität des Südens: barroco para pensar con más amplitud la filosofía) o 

Kundera (El arte de la novela: Cervantes y el análisis existencial). 

 Sea como fuere, dentro del campo de la historiografía del pensamiento español, “lo 

barroco” expresa categoría fundamental de la comprensión para captar la esencia de la 

tradición. Según Pedro Cerezo (1996) el Barroco expresa la melancolía y el desengaño, 

siendo así un pensamiento capaz de mantenerse en el límite inmanente entre nihilismo 

(recessus) y trascendencia (excesus). 

 Cabe reseñar, asimismo, la ambigüedad temporal del Barroco al final del idealismo 

renacentista. Se trata de una época de encrucijada (Barroso, 2006) en la que se dan varios 

interrogantes: ¿Mantenerse en un pensamiento de la finitud? ¿O buscar nuevas certezas? La 

ambigüedad del Barroco es, en el fondo, una ambigüedad incrustada entre el comienzo de la 



318  

 
	
  

 
 

 Reflexiones sobre el pensamiento español. A propósito del Barroco y de Baltasar Gracián | Daniel Peres Díaz 
 
 

	
  

	
  
	
  

modernidad y la posibilidad de una alternativa a esa modernidad. Según Barroso (2007), 

Suárez habría optado por esta segunda vía al inaugurar con sus Disputaciones Metafísicas una 

lectura ontológica del ser, rebasando de esta manera la metafísica de la existencia y 

esbozando una concepción abierta del mundo. 

 El Barroco constituye el momento de percepción de la quiebra de la tradición religiosa 

cristiana medieval y su ideal de un sentido trascendente de la vida. Es, por consiguiente, una 

época consciente de la caída del mundo finito medieval fundado en la realidad infinita de 

Dios. Gracias a dicha conciencia –o autoconciencia– es posible la aparición de una 

concepción y forma de vida de carácter natural e inmanente, impulsada, en cierto sentido, por 

la revolución antropológica y científica renacentistas, pero que supone un paso inexorable 

hacia un momento distinto de la historia del pensamiento, así como una apertura del campo 

semántico de la época.  

 Entonces, podemos decir que el Barroco se halla inserto en un mundo infinito 

moderno, cuya inmanencia es absolutizada y traída al presente. Esto es, un mundo cerrado 

sobre sí (el infinito es el operador de ese cierre), que expulsa al absoluto exterior de 

trascendencia teológica. En ese punto, el Barroco guarda cierta relación conceptual con lo que 

habría de ser una ontología factual o eventual, que cifra su núcleo teórico en la idea de que las 

condiciones de posibilidad del ser o del conocimiento son histórico-materiales y, por ende, 

contingentes.  

 En tanto que ontología eventual (o del acontecer), el Barroco constituye un discurso él 

mismos eventualizado, que se comprende como práctica o modo de acción estratégica dentro 

de lo que podemos denominar “campos polémicos de la realidad actual”, a saber, ontologías 

políticas y del presente. Los pensadores de la diferencia (Deleuze, Derrida, Foucault) se harán 

cargo del Barroco a través del "giro lingüístico" contemporáneo en el sentido que conceden al 

lenguaje un carácter ontológico fundamental: el lenguaje es el lugar de ese hecho 

trascendental y la filosofía debe convertirlo, por esa razón, en su tema principal. 

 Por eso, es necesario destruir la tradición, desmontar los conceptos y principios 

tradicionales sobre los que se monta la metafísica y que obstaculizan el flujo de ese 

movimiento o corriente que es pensamiento (y al que le es inherente el ser transformado). 

Solo mediante la destrucción puede asegurarse la ontología la autenticidad de sus conceptos. 



319  

 
	
  

 
 

 Reflexiones sobre el pensamiento español. A propósito del Barroco y de Baltasar Gracián | Daniel Peres Díaz 
 
 

	
  

	
  
	
  

Pero la destrucción de la tradición no tiene un carácter negativo, pues se trata solamente de 

ofrecer la posibilidad de transformar los interrogantes del pensamiento y de la acción 

(Heidegger). Para ello, hemos de evitar absolutizar los problemas; no debemos fijar un estadio 

determinado de la problemática de los orígenes, sino preparar el terreno para nuevos orígenes. 

De este modo, la tarea de la filosofía está esencialmente marcada por la finitud: realiza su 

trabajo en posibilidades fácticas. De ahí que la tarea suponga un sacrificio, pues el filósofo se 

lanza a la facticidad con la referencia del absoluto incluso a sabiendas de que el absoluto es 

un imposible.  

 En este marco, alcanza forma la expresión Noli me tangere, que refiere a la  

experiencia de lo contradictorio, reunido en un único gesto, a saber, “el espíritu en estado de 

ruptura interior” (D’Ors, 37 y ss.). La brecha entre pasado y futuro –que dice Arendt– es el 

espacio que da cohesión y permite el pensamiento; cuando se produce                 –como en el 

Barroco– con la caída de una tradición que permite relatar esa misma pérdida, la brecha se 

patentiza como experiencia histórica, como vivencia común de un sentimiento metafísico, y 

cataliza una aparente asincronía que deviene posibilidad de pensamiento. Se produce un 

descentramiento del mundo, una pérdida de su sentido, un vaciamiento y pérdida del sentido 

espiritual provocada por la ausencia de Dios. En este marco, el Barroco se presenta como un 

sentimiento o actitud, como un Zeitgeist cultural, epocal y filosófico. 

 Así las cosas, como sentimiento o actitud, podemos decir que el Barroco es un 

dispositivo, es decir, una respuesta articulada desde el saber, el arte y el conocimiento ante un 

clima colectivo, metafísico y radical de vacío existencial; el Barroco es una actitud ante el 

mundo-inmundo y, además, es una respuesta a esa circunstancia. El dispositivo, entendido 

como un conjunto heterogéneo de formas de saber y de poder, instituciones, discursos y obras 

del espíritu, permite dibujar una estrategia de conjunto anónima que se inserta como respuesta 

en esa situación y ofrece un nuevo marco conceptual cuyo cisma es el pensamiento de la 

actualidad (Foucault). 

 De este modo, el Barroco no es sólo la ideología de la Contrarreforma, es decir, la 

utilización del arte con fines políticos para contrarrestar el avance de la Reforma protestante, 

sino un intento de re-centramiento del mundo, un intento desesperado de “salvar el ideal 

teológico” o de “comunicar presencia espiritual al mundo que la ha perdido” (Deleuze, 1989). 



320  

 
	
  

 
 

 Reflexiones sobre el pensamiento español. A propósito del Barroco y de Baltasar Gracián | Daniel Peres Díaz 
 
 

	
  

	
  
	
  

El Barroco posee una innegable clave teológica, aunque en este caso la clave esté 

desnaturalizada de cualquier ideal trascedente o supranatural. Su sentido lo da a la perfección 

el aforismo 211 del Oráculo manual de Gracián, que dice: “(…) el mundo es un zero: a solas 

vale nada, juntándolo con el cielo mucho”. Así, el barroco va a ser el intento desesperado, 

contradictorio y fallido pero culturalmente productivo, de volver a “juntar al mundo con el 

cielo”.  

 La forma en que ese dispositivo se materializa es introduciendo el infinito en el ámbito 

de la representación, anexionado “el cielo” y trayéndolo a presencia como ausencia de algo 

antes palpable. El Barroco puede entenderse aquí como “escenificación teatral del infinito” 

(Trías, 2011: 161 y ss.), que busca recuperar los elusivos mimbres de un mundo henchido de 

sentido. Así, el infinito entra por primera vez en la representación en el pensamiento y el arte 

barrocos, ya que en el Renacimiento era únicamente principio de construcción de la 

perspectiva, pero no podía llegar a re-presentarse, esto es, a pensarse a sí mismo. 

 En el ámbito de las artes, el operador es presencia connotada del infinito, a saber, una 

línea inacabada en un cuadro; en la metafísica leibniziana, el operador se expresa a través del 

pliegue, es decir, una curva de radio variable descriptible a través del estudio de las figuras 

cónicas, que representan las maneras de proyección del infinito sobre el mundo finito; y en el 

pensamiento filosófico-literario de Gracián, el infinito se representa mediante la figura del 

ingenio (Pelegrin, 2000), capacidad de escapar al vacío y de observar relaciones 

aparentemente desestructuradas en un nuevo marco de juego. 

 A pesar de todo, existe cierta ambigüedad en el dispositivo barroco; concretamente, 

entre su importancia como operador de una reinterpretación “mundificadora” o recreadora del 

mundo y el hecho de que es un cierre improductivo, malogrado si se quiere. Aquí el 

manierismo se opone al esencialismo cartesiano, pues presta especial atención a las maneras, 

relaciones, disonancias, perspectivas, que constituyen el mundo. Por eso, el Barroco tiene una 

impronta cercana a una ontología eventual, como ya hemos mencionado, y como veremos 

más adelante al analizar El Criticón. Según esta ontología, ser es operar, y sin acción no es 

posible el pensamiento.  

 Ese operar consiste en una moral prudencial de carácter mundano. Destaca, de este 

modo, la importancia del ethos y el pathos frente al predominio exclusivo del logos, de la 



321  

 
	
  

 
 

 Reflexiones sobre el pensamiento español. A propósito del Barroco y de Baltasar Gracián | Daniel Peres Díaz 
 
 

	
  

	
  
	
  

representación. Pero, al mismo tiempo, destaca la inflación representativa o especulativa, la 

puesta en representación del mundo (Heidegger, 1986). Se trata de un desprecio del saber 

positivo, de un cierre del saber en España (Rodríguez de la Flor, 1999). 

 De cualquier modo, existe dentro del Barroco un dinamismo conceptual digno de 

mención y análisis. Ese dinamismo consiste la conversión del espacio en tiempo, en la 

difusión de las barreras que separan apariencia y realidad. Este desplazamiento semántico con 

respecto al Renacimiento y al mundo medieval anterior, fundado sobre un ente que es razón 

de sí, posibilita la eclosión de un endeble pero filosóficamente muy rico mundo 

infundamentado, algo que, por otra parte, es “muy posmoderno” en la medida en que se 

cuestiona el más allá de la representación, y es la representación misma, en tanto que 

intensidad, el objeto del pensamiento.  

 En relación a esto último, está presente la idea de “laberinto” de Cervantes o el genio 

maligno de Descartes, que convierten en fundamental y hacen necesaria la agudeza graciana 

como capacidad de descubrir el artificio y el camuflaje, como capacidad de captar el infinito. 

Sin esa agudeza, la vida misma se torna oscura e insoportable. En esta línea, se anticipa la 

derivación nihilista o crisis de valores del siglo XX como consecuencia de la 

infundamentación del mundo y del conocimiento. Sobre este punto, Gracián muestra una 

inteligencia desmedida y asombrosamente anticipadora para la época. 

La importancia de Gracián 

 La importancia de Gracián, como pensador y referente del dispositivo barroco, anida 

principalmente en su metafísica de los modos o manieras. En lugar de los accidentes, los 

modos o diferencias modales,  las manieras son entidades mínimas que expresan la 

dinamicidad, la concreción y el carácter relacional de la realidad. La motivación o finalidad 

de la metafísica de la representación consiste en sentar el fundamento para representar la 

gloria de Dios en el orden del ser;  representar a Dios es re-presentificar el mundo, y esta es la 

finalidad del dispositivo barroco.  

 Así, Gracián ensaya una representación (recreación o refundamentación) del mundo 

desde su verdad teológica (la misma finalidad general del dispositivo). Su presupuesto o 

punto de partida es la experiencia de la brecha entre pasado y futuro, la verdad del desengaño 

que aporta el conocimiento del sinsentido del mundo; o sea, su carácter fabulador o alegórico. 



322  

 
	
  

 
 

 Reflexiones sobre el pensamiento español. A propósito del Barroco y de Baltasar Gracián | Daniel Peres Díaz 
 
 

	
  

	
  
	
  

 En esta línea, a través de su magnífica obra El Criticón, Gracián construye una lúdica 

alegoría que sirve de representación de las edades de la vida humana (concretamente, el libro 

se divide en tres partes, es decir, tres edades). Pero de una forma narrada que hace más fácil 

su lectura, empleando un lenguaje rico y vehiculando el pensamiento a través de recursos 

literarios y artísticos. En este marco, Gracián mezcla subgéneros literarios, conceptos y 

herramientas lingüísticas de manera brillante y precisa, siendo, a mi juicio, uno de los 

maestros de la literatura española. Muchos han querido ver en Gracián una crítica a las 

costumbres y al momento de su época, y aunque busque la corrección, parece que no es esta 

la finalidad última; más bien, parece que el maestro Gracián pretende articular esa respuesta 

de conjunto de la que antes hablábamos en un mundo in-fundamentado.  

 Otros intérpretes, por su parte, han querido ver semejanzas o parecidos con el Quijote 

del maestro Cervantes: sentar las bases de las buenas costumbres, más que criticarlas como 

tal. En todo caso, para nuestros intereses, lo importante de la obra de Gracián anida en su 

capacidad de pensar el operador del dispositivo barroco, a saber, la infinitud. Pero para 

entender adecuadamente el pensamiento graciano es necesario recordar tres presupuestos 

esenciales de los que parte, a saber: (i) el pesimismo antropológico como reflejo de la época 

barroca, (ii) la finalidad didáctica de su obra –que pretende dotar de herramientas útiles a las 

personas  para que puedan defenderse socialmente– y (iii) su lenguaje plenamente conceptista 

(busca la agudeza del concepto y la concisión explicativa).  

 La problemática esencial que gira en torno al El Criticón constantemente es, simple y 

llanamente, el hombre. Porque el hombre –dice Gracián– es un ser maravilloso, pero muy 

complejo, como nos han enseñado los sabios. Así, El Criticón pretende enseñarnos lo que 

cuesta hacerse hombre, pues este es gran cosa, pero también es un gran “desconcertador de 

mundos”. Pues el hombre nace bárbaro, y solamente se humaniza por medio de la cultura. Por 

eso, en El Criticón se nos plantea la necesidad de la reforma de ese hombre desconcertante 

que “habita en un mundo in-mundo”. 

 Pero ¿por qué es tan esencial la cultura? Porque el ser humano porta y soporta lo 

irracional, lo oscuro y lo impredecible. Es necesario –afirma Gracián– que la razón penetre en 

todo lo indefinible y movedizo que encierra la vida humana. ¿Cómo llevar a cabo este proceso 

del que hablamos? Por medio de la ironía, la sátira, la fábula y, en general, por medio de la 

literatura. He aquí una de las “peculiaridades” del denominado pensamiento español: su 

vehículo no es el propio de la filosofía, sino que busca otras vías más cercanas a la literatura y 



323  

 
	
  

 
 

 Reflexiones sobre el pensamiento español. A propósito del Barroco y de Baltasar Gracián | Daniel Peres Díaz 
 
 

	
  

	
  
	
  

el arte. Gracián es un pensador plástico, filósofo y poeta al mismo tiempo, que propone, de 

algún u otro modo, una filosofía terapéutica, ya que sin los buenos modos no se puede 

transparentar el ser, y si el ser no es trasparente no se puede percibir el sentido. En este 

“mundo inmundo”, lo único que puede hacer el hombre es perfeccionarse interiormente, pues 

la realidad cambia y fluctúa constantemente, no habiendo un punto fijo al que agarrarse y a 

partir del cual se puedan establecer las coordenadas para fundar un proyecto de vida. El 

hombre está en tensión con el mundo, hay una lucha entre apariencia y realidad, de ahí que la 

vida humana sea, un proceso de maduración. 

 Por otro lado, se patentiza en El Criticón un reflejo inequívoco del pesimismo barroco. 

El hombre vive engañado, y cuando empiezan a desengañarse, tristemente, muere. En este 

sentido, El Criticón no es una simple obra literaria más, sino que implica un nuevo nivel de 

reflexión que intenta dar una respuesta a la tan difícil pregunta por el sentido y propone, más 

o menos sistemáticamente, un modelo de conducta moral. En cualquier caso, vemos como en 

Gracián, al igual que en todos los grandes autores de la historia, se repite el mismo problema: 

el sentido de la existencia humana.  

 En este punto, Jan Patocka, gran fenomenólogo, esboza algunas tesis similares a las de 

Gracián en su texto Algunas consideraciones para la filosofía fuera y dentro del mundo. En 

dicho texto, Patocka sostiene que toda grandeza reside en el abrirse paso de lo supratemporal 

en el tiempo; más aún, llega a afirmar que la grandeza de la filosofía consiste en la 

comprensión explícita de la unidad entre el tiempo y lo supratemporal.  La filosofía para 

Patocka es la realización de las posibilidades del hombre, entre las cuales figura la capacidad 

de conocer el mundo (la totalidad). En esa línea, el sujeto no puede aprehender dichas 

posibilidad más que abandonando el mundo, es decir, trascendiéndolo, y este conocimiento de 

la totalidad no es contingente, pero tampoco definitivo. Por tanto, solo el conocimiento del 

mundo proporciona la unidad que requiere el contenido mundano, es decir, las singularidades 

(el lenguaje como lo absolutamente otro que diría Agamben). 

 Así vemos la relación entre el pensamiento post-metafísico actual, liberado de  una 

razón teórica fuerte, y El Criticón, el cual es, en suma, el relato de esa fábula que es el mundo 

(“la fábula del mundo como fábula”). La metafísica suareciana de la representación, y de los 

modos, como arranque alternativo a la metafísica de la sustancia propuesta por Descartes, se 

presupone en Gracián como muestra su narración de lo que es en sí mismo –y no 

especulativamente– el mundo, a saber, una entidad plural, perspectivista, de apariencias y 



324  

 
	
  

 
 

 Reflexiones sobre el pensamiento español. A propósito del Barroco y de Baltasar Gracián | Daniel Peres Díaz 
 
 

	
  

	
  
	
  

maneras, cifrada, y en representación (theatrum mundi). La descripción de ese mundo exige 

una demora o detenimiento en lo intramundano, una tarea de cuidado, por usar una expresión 

heideggeriana.  

 Esa demora o cuidado tiene, al menos, tres planos concretos de proyección. En primer 

lugar, cómo actuar o vivir en el mundo (Aranguren, 1960); o sea, un plano prudencial-

utilitario o intramundano. De ello se ocupa, principalmente, Oráculo manual y arte de la 

prudencia. En segundo lugar, un plano relativo a cómo interpretar (descifrar) o mirar el 

mundo (desde su verdad); o sea, un plano estilístico o de la agudeza como óptica del infinito, 

que apuesta por la conexión de lo extramundano y lo intramundano, por la articulación de la 

verdad trascendente del mundo y de su existencia fáctica. De este plano se ocupa la Agudeza y 

arte de ingenio. Y en tercer lugar, un plano que refiere a cómo alimentar la existencia íntima 

con su verdad trascendente, explicitado en El comulgatorio (1655). 

 Luego, aparte, tenemos la gran obra de Gracián, que ya hemos bosquejado, El Criticón 

(1651-7), que en cierto sentido sintetiza todos los planos en un solo. El Criticón tiene un 

carácter alegórico y un fin moral-racional que pretende dar respuesta a la pregunta por el 

sentido de la vida o del mundo. Los personajes de naturaleza alegórica son definidos al 

margen y por encima de la trama argumental; la obra pretende representar o encarnar una 

verdad que no es literaria, sino filosófica o religiosa. El Criticón, de este modo, no es una 

novela sino una “narración alegórica”.  

 La construcción de la obra se realiza en un plano externo a la realidad concreta, con la 

intención de desenmascarar la realidad, de mostrar la fábula del mundo. Así, emplea un 

método es la “metáfora negativa” (Lledó, 1985), a diferencia de lo que ocurre en El Quijote. 

En la obra de Cervantes, se construye una realidad cotidiana, mientras que en la obra de 

Gracián, la realidad cotidiana queda absorbida en realidad literaria, una “realidad que se 

refleja a sí misma”. El “camino de experiencia” que recorren sus protagonistas, Andrenio y 

Critilo, es el despliegue de la única verdad que, vista desde el mundo, es el desengaño; es el 

inverso de la verdad absoluta, que es Dios. La “novela” es realmente una sucesión de 

alegorías ingeniosas, una “agudeza compuesta encadenada” (Aranguren, 1960) 

 Por otro lado, el Oráculo manual y arte de la prudencia (1647) se constituye como 

una propuesta de una “moral” (como estructura, no como contenido) con el fin de vivir 

(exitosamente) en el mundo. La moral “cortesana” parte de la idea de la corte como 

compendio y cifra de la sociedad entera (corte = sociedad = mundo). Esto es, la realidad es un 



325  

 
	
  

 
 

 Reflexiones sobre el pensamiento español. A propósito del Barroco y de Baltasar Gracián | Daniel Peres Díaz 
 
 

	
  

	
  
	
  

lugar hostil, un  lugar de lucha del hombre contra el hombre. El arma eficaz en esa lucha es el 

conocimiento práctico de esa realidad, es decir, la prudencia mundana, Por eso, la obra es una 

búsqueda pragmatista del triunfo, no de la virtud. La prudencia, regulada por un arte, es un 

conjunto de reglas para manipular de modo práctico la realidad. El acomodo de esa propuesta 

de comportamiento económico y pragmático es el valor pragmático de la moral. 

 La prudencia es el arma en el teatro del mundo. La representación económica o puesta 

en escena de sí (que incluye la reserva, el disimulo), el conocimiento de sí y el sondeo o 

desenmascaramiento del otro son esenciales para triunfar. El triunfo en ese espacio agónico 

pasa por generar dependencias manteniendo el dominio de sí; es decir, el gobierno de sí y el 

gobierno de los otros. 

 En Agudeza y arte de ingenio (1642, 1648), el ingenio, considerado por el humanismo 

como origen y fuente de la excelencia humana (Vives, 1988), es expuesto por Gracián como 

principal herramienta de la filosofía. Gracián pretende construir un “arte de ingenio”, una 

preceptiva que regule el uso de esa facultad superior de ingenio.  Se plantea la superioridad 

del ingenio con respecto a la retórica clásica. El arte del ingenio se caracteriza por una vida 

inmanente, es decir, por su infinitud, y se opone a la mera actividad imitativa y a la reducción 

de la retórica a la elocutio (la ornamentación gratuita). La cualidad propia de las “figuras del 

ingenio” o conceptos es, como avisábamos antes, la agudeza, esto es, la correlación armónica 

pero no visible, expresión de relaciones insospechadas entre acontecimientos singulares que, 

sin embargo, connota o representa la infinitud divina, ausente del mundo. El corazón del 

concepto es la metáfora, entendida por Gracián como cifra paradójica o enigmática del secreto 

del mundo (conceptismo). 

 La agudeza podría entenderse como el guiño o mirada de reojo que el ingenio lanza al 

afuera divino del mundo; el efecto de pensar lo existente como derivando de Dios, aunque 

falto de él; la cualidad estética y metafísica que ha de poseer toda obra artística y literaria (en 

tanto que el valor de esa obra es el de participar en la reespiritualización del mundo humano).  

 Al final hallamos en la obra una mirada amarga y desolada. No es de extrañar que 

Arthur Schopenhauer la calificara como la mejor obra de todos los tiempos, pues está en 

consonancia con su visión pesimista de la condición humana. Para finalizar, me gustaría 

recordar una reflexión sublime, poética y filosófica al mismo tiempo, que Gracián nos regala 

para la posteridad: 

 



326  

 
	
  

 
 

 Reflexiones sobre el pensamiento español. A propósito del Barroco y de Baltasar Gracián | Daniel Peres Díaz 
 
 

	
  

	
  
	
  

"Eternízanse los grandes hombres en la memoria de los venideros, mas los comunes yacen 

sepultados en el desprecio de los presentes y en poco reparo de los que vendrán. Así que 

son eternos los héroes y los varones eminentes e inmortales. Éste es el único y eficaz 

remedio contra la muerte. Seguidme, que hoy intento trasladaros de la Casa de la Muerte 

al Palacio de la Vida, de esta región de horrores, del silencio, a los honores de la fama.” 

(Gracián, 2001: El Criticón, III, Crisis XII, pág. 995)  

 

Conclusiones 

 He pretendido sintetizar las líneas del Barroco como época histórica y filosófica, 

reseñando la importancia para el pensamiento español de la obra de Gracián. Dicha obra 

contiene, a mi juicio, elementos potentes de reflexión que anticipan en siglos algunos 

desarrollos teóricos de la posmodernidad o las ontologías factuales. Más que una hipótesis 

interpretativa, el presente articulado ha pretendido rescatar algunas ideas de esa tradición del 

pensamiento español a modo de homenaje.  

 Con todo, espero haber logrado en alguna medida mis objetivos y que el pensamiento 

español renazca hoy con el vigor de las coordenadas que ofrece el Barroco y los grandes de la 

filosofía española como son Ortega, Unamuno, Suárez, Zubiri o el propio Gracián. Cómo se 

cultiva el saber y el conocimiento dentro de las fronteras de un país dice mucho de los 

habitantes que conforman la población de dicho país. 

 

 

 

 

 

 

 



327  

 
	
  

 
 

 Reflexiones sobre el pensamiento español. A propósito del Barroco y de Baltasar Gracián | Daniel Peres Díaz 
 
 

	
  

	
  
	
  

Bibliografía 

Abellán, J.L., (2005) El erasmismo español, Madrid, Espasa 

————Historia Crítica del Pensamiento Español, (1979) Madrid, Espasa- Calpe, S.A. 

Aranguren, J.L, (1960), La moral de Gracián, Madrid, Separata de la Revista de Madrid 

Barroso, O., (2006) “Suárez, filósofo de encrucijada o del nacimiento de la ontología”, en 

Pensamiento, 62, 121-138. 

———— (2007) “De la metafísica creacionista a la ontología objetivista. La interpretación 

heideggeriana de las ‘Disputationes Metaphysicae’ de Francisco Suárez”, en L. Saez, 

J. de la Higuera y J. Zúñiga (eds.), Pensar la nada. Ensayos sobre filosofía y 

nihilismo, Madrid, Biblioteca Nueva, 65-84. 

Bataillon, M., (1966) Erasmo y España, México, Fondo de Cultura Económica, 

Buci-Glücksmann, C., (1993) Barroco y neobarroco, Circulo de Bellas Artes, Madrid 

Bueno, G., (1991) “Sobre el concepto de historia de la filosofía española”, en El Basilisco, 10 

Calabrese, O., (1989) La era neobarroca, Madrid, Cátedra  

Cerezo Galán, P., (2003) “Homo dúplex. El mixto y sus dobles”, en García Casanova, J. F. 

(ed.), El mundo de Baltasar Gracián. Filosofía y Literatura en el Barroco, Granada, 

Universidad de Granada,  

———— (1981) “Filosofía, literatura y mística” en Actas del II Seminario de Historia de la 

Filosofía española,  Prensas de la Universidad de Salamanca,  I, 27-51 

———— (1996) “El sueño como método en el Barroco”  en el colectivo  La Universidad 

Complutense  Cisneriana, Madrid, Editorial Complutense 379- 397 

———— (2001)  “El pleito entre  el  juicio y el ingenio en Baltasar Gracián” en Otra voz, 

otras razones, Studia in honorem Mariano Peñalver Simó, Universidad de Cádiz, 123-

147 

———— (2010) “Saavedra Fajardo y la razón de Estado”, en Villacañas Berlanga, J. L. (ed.), 

Razón de Occidente. Homenaje a Pedro Cerezo Galán, Madrid, Biblioteca Nueva,  

———— (2006) “Sabiduría conversable”, en Conceptos. Revista de investigación graciana, 

3, 11-31  

Certeau, M., (2006) La fábula mística (siglos XVI-XVII), Siruela, Madrid  

Croce, B., (2007) España en la vida italiana durante el renacimiento, Sevilla, Renacimiento 

De Las Casas, B., (1992) Brevísima relación de la destrucción de las Indias, Tecnos, Madrid 

Deleuze, G., (1989) El pliegue. Leibniz y el Barroco, Paidós, Barcelona, 1989 



328  

 
	
  

 
 

 Reflexiones sobre el pensamiento español. A propósito del Barroco y de Baltasar Gracián | Daniel Peres Díaz 
 
 

	
  

	
  
	
  

D’Ors, E., (2002) Lo barroco, Madrid, Alianza  

Derrida, J., “La filosofía en su lengua nacional”, en El lenguaje y las instituciones filosóficas, 

Barcelona, Paidós 

Fernández Álvarez, M (2004), Sombras y luces en la España imperial, Círculo de Lectores, 

Barcelona,  

Fraile, G., (1971) Historia de la Filosofía Española, B.A.C. Madrid, 1971. 

García Casanova, J.F., (2003) (ed.), El mundo de Baltasar Gracián. Universidad de Granada  

Gracián, B., (2001) Obras completas, Espasa-Calpe, Madrid 

Grassi, E., (2006) Heidegger y el problema del humanismo, Barcelona, Anthropos 

Heidegger, M., (1996) “La época de la imagen del mundo”. Versión castellana de Helena 

Cortés y Arturo Leyte. Publicada en Heidegger, M., Caminos de bosque, Madrid, 

Alianza  

Higuera Espín, (2010) “‘Secreto teológico’ y finitud: la lectura de la ontología barroca”, en 

Villacañas, J. L. (ed.), Razón de occidente, Biblioteca Nueva, Madrid, 221-239 

———— “El Barroco y Nosotros. Perspectiva del Barroco desde la ontología de la 

actualidad”, en Actas de Congreso Internacional Andalucía Barroca, Vol. IV, 

Consejería de Cultura Junta de Andalucía, 2009 

Hidalgo Serna, E., (1993) El pensamiento ingenioso en Baltasar Gracián, Barcelona 

Anthropos 

Lledó, E., (1985) “Lenguaje y mundo literario en El Criticón de Gracián”, en Serta 

gratulatoria in honorem Juan Régulo, La Laguna, Universidad de La Laguna, 411-

424. 

Maravall, J.A., (1980) La cultura del Barroco, Barcelona, Ariel  

Maceiras, M., (2002) Pensamiento filosófico español, Madrid, Síntesis, Vol. I 

Pelegrin, B., (2000) Figurations de l’infini. L’âge baroque européen, Paris, Seuil,  

Rico, F., (2008) El pequeño mundo del hombre, Barcelona, Círculos de Lectores  

Rodríguez de la Flor, F., (1999) La península metafísica. Arte, literatura y pensamiento en la 

España de la Contrarreforma, Madrid, Biblioteca Nueva  

———— (2006) Pasiones frías. Decreto y simulación en el barroco hispano, Marcial Pons 

Sarduy, S., (1987) Ensayos generales sobre el Barroco, México, Fondo de Cultura 

Económica 

Suárez, F., (1960-1966) Disputaciones metafísicas, Madrid, Gredos, 7 volúmenes 



329  

 
	
  

 
 

 Reflexiones sobre el pensamiento español. A propósito del Barroco y de Baltasar Gracián | Daniel Peres Díaz 
 
 

	
  

	
  
	
  

Trías, E., (2011) Lo bello y lo siniestro, Madrid, Editorial de Bolsillo 

Vives, J.L., (1988) Diálogos y otros escritos, Planeta, Barcelona,  

Wolfflin, H., (1986) Renacimiento y Barroco, Barcelona, Paidos 




	Blank Page

