
333  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

Filosofía  e  historia  de  las  ideas  en  Latinoamérica1:    
Márgenes   y      gramáticas   sobre   un   filosofar   en   la  
diferencia    
Juan  Sebastián  Ballén  Rodríguez  
Universidad  Santo  Tomás  -­‐‑  Villavicencio    
juansebastianballen@gmail.com  
 

 A la memoria de quien marco en la piel las venas abiertas de América Latina…Eduardo Galeano    
 
 

En cuanto filósofos no somos legisladores del espíritu humano, si no sus 
historiógrafos; ciertamente no periodistas, sino escritores de su historia 
pragmática. 

 
Fichte. Opúsculo sobre la doctrina de la ciencia 

 
Abraham, nacido en caldea, había, ya en su juventud, abandonado una primera 
patria en compañía de su padre. Después en la llanura de Mesopotamia, para 
hacerse un hombre independiente y a la vez un jefe, rompió con su familia, sin que 
ésta le hubiera ofendido ni despedido; no había experimentado el dolor en el que 
aparece, para ser víctima de una injusticia o de un a crueldad,  la necesidad 
persistente de un amor que, herido, pero no perdido, busca la nueva patria para 
florecer en ella. El primer acto por el que Abraham se convierte en padre de una 
nación es una escisión que desgarra los vínculos de la vida común y del amor, la 
totalidad de las relaciones en las que hasta entonces había vivido con los hombres 
y con la naturaleza. Esos hermosos recuerdos de la juventud de Abraham los arrojo 
de sí…Quería ser libre de todos ellos. 

 
J. G. Hegel. El espíritu del cristianismo y su destino 

 
 

Introducción a la problemática  
 
La historia de las ideas en Latinoamérica sigue siendo un campo fértil de 

indagaciones. Entre otras cosas porque en sus narraciones se ponen de manifiesto 

diversos proyectos de verdad. Uno de los propósitos que persigue este trabajo consiste 

en distinguir los principales tenores que han caracterizado a una interlocución plural y 

abierta de propuestas que gravitan alrededor de la pregunta de ¿cómo significar y 

construir una práxis sobre el pensamiento filosófico en Latinoamérica? En la marcha y 

al hilo de una reconstrucción histórica de la problemática enunciada, se plantea que una 

de las propiedades que entrañan a este proyecto de filosofía es la pluralidad; se trata de 

                                                
1 Juan Sebastián Ballén Rodríguez. Mg. En Filosofía. Universidad Santo Tomás. Departamento de 
Humanidades. Este artículo se inscribe en la línea de investigación de estudios históricos sobre  la 
filosofía y las humanidades en Latinoamérica (Anagnostes). Mail: juansebastianballen@gmail.com 



334  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

una polifonía de voces que dialoga, diverge y polemiza con las corrientes filosóficas 

provenientes de las tradiciones europeas.  

 

Las necesidades no siempre manifiestas de los pueblos latinoamericanos por 

descubrir el origen de un pasado desconocido, contrasta con la autoafirmación de un 

proyecto que se bate entre las binas de la dependencia y la libertad,  la multiplicidad 

frente a la mismidad, la colonialidad y la modernidad, etc. Contrastes que se arraigan en 

un espacio escindido entre la diferencia y la diversidad,  signos que sitúan el locus 

enuntiationis de distintos discursos cuyo punto de partida es un esfuerzo por fijar el 

horizonte, punto cero de observación a partir del cual enunciar y pensar una realidad 

policromática; otra forma de describir esta conciencia del ‘despertar’ ha sido su pulsión-

hacia, su forma de mirar hacia el afuera, movimiento de  afanosa búsqueda por fijar los 

caracteres de una escritura ‘incierta’ al tamiz de una tabula rasa que aún permanece sin 

alfabeto; la filosofía es como la página en blanco, siempre aparece bajo el ropaje de un 

lenguaje o de la invención de una gramática con pretensiones de universalidad y sobre 

la cual se deja plasmar un modo de pensar el mundo, el hombre y la libertad. 

Reconociendo el valor epistémico de la pluralidad de las voces filosóficas emitidas 

desde el continente se mostrará los  matices de un pensar en español. En este horizonte 

aparecerá un aporte final sobre la discusión que se ha erigido en Colombia sobre el 

papel de la filosofía y la configuración de un pensar volcado hacia la narración de  las 

circunstancias políticas y económicas que han marcado a una sociedad compleja, 

atravesada por contradicciones y disonancias que han hecho patente un orden del pensar 

cuya nota predomínate ha sido  la de  fungir al modo de una sociología del presente.  

 
1. La razón de ser de la Filosofía Latinoamericana: discurso, pragmatismo y 

contexto 
 

 

Desde el año de 1842 y de la mano del pensador Juan Bautista Alberti se conoce 

en Latinoamérica una propuesta para pensar una filosofía desde el continente. Es un 

proyecto que se defiende en el célebre ensayo alberdiano Ideas para un programa de 

filosofía contemporánea, y donde se enfatiza la tesis de que la filosofía no es una forma 

universal del pensamiento, sino más bien un discurso localizado en unos espacios 

geográficos determinados, que responden a unos intereses históricos específicos y los 



335  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

cuales han sido definidos previamente por las vivencias culturales, políticas, 

económicas y religiosas de los pueblos en el sur del continente americano (cf. 

Rodríguez E., 1999, p. 415).  

 

Arturo Roig interpreta esta proclama como un ‘reordenamiento de saberes y 

prácticas’ (Roig, 2001, p. 12), que posiciona un modelo de racionalidad (el 

latinoamericano) y en el que se haría explícito un principio de ordenación, mecanismo 

de validación de los saberes propios (locales) y en general todos aquellos que se unirían 

en el propósito de enriquecerlo.    

 

Para Alberdi la filosofía tiene una vocación social y política, porque se propone 

como una práctica discursiva liberadora distinta a las prácticas discursivas de 

dominación que se implantaron por más de tres siglos en Latinoamérica con la 

colonización europea. Detrás de la mirada alberdista de la filosofía latinoamericana hay 

una concepción historicista aplicada a los discursos-una suerte de pragmatismo 

filosófico- que lee la filosofía como un saber materializado en discursos, los cuales 

surgen a partir de experiencias históricas en las que se pone de presente un proceso 

dialéctico del pensamiento donde alternan y se suceden las vivencias de la negatividad 

como las de la positividad.  

 

La lectura dialéctica de los procesos históricos planteada por Alberdi2, explica la 

confrontación entre los discursos de opresión y los de liberación: para Arturo Roig, el 

uso que hace Alberdi de la dialéctica reconoce que la experiencia de la opresión ha 

acecido en la denuncia hecha por el Padre de Las Casas, quien en su defensa dio cuenta 

de la destrucción cultural de las indias  por cuenta de la empresa de la conquista 

española en el s. XVI. Es contra esta experiencia histórica negadora como se levantará 

en el siglo XVIII una vivencia de liberación cuyo ‘universo discursivo 

hispanoamericano’ es producto del fermento libertario de la revolución (cf.  Roig, 2001, 

p. 8).  

                                                
2 El uso que hace Alberdi de la palabra dialéctica tiene un parentesco muy familiar con el uso que hace 
Hegel en la filosofía de la historia. Para Alberdi Hegel era un filósofo que ‘había muerto hace poco’. Este 
hecho hace decir a Arturo Ardao que Alberdi era un ‘miembro supernumerario del grupo de los jóvenes 
hegeliano’.   



336  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

 

El carácter emancipatorio de la filosofía latinoamericana que se respira en el locus 

enuntiationis de la ensayística de Alberdi es el resultado de unos procesos históricos 

liberadores que se ponen de manifiesto en los discursos ilustrados del s. XVIII, los 

cuales impregnarán el ambiente político de la época, por ejemplo, con “(…) el 

alzamiento indígena liderado por Túpac-Amaru, la revolución de las colonias inglesas 

en Norte de América, y, en fin, la revolución francesa.”(Roig, 2001, p. 8). 

 

Una de las improntas que se destacan en el programa filosófico esbozado por 

Alberdi y que Arturo Roig interpreta como las claves para una pragmática del lenguaje3, 

es la cuestión acerca de la discursividad y su relación con la ‘emancipación mental’. 

Roig considera que la filosofía latinoamericana no ha desvinculado la relación entre el 

habla y la lengua, porque se ha objetivado en un discurso localizado, sin la pretensión 

de ‘ontologizar el lenguaje’ o de establecer conceptos del pensamiento 

inconmensurables y deslocalizados (cf. Roig, 2001, p. 15).  

 

Los sintagmas empleados en una lengua filosófica responden a la diacronía 

histórica, sujeta a la dialéctica que pone en confrontación los discursos de la liberación  

en batalla teórica y práctica con los de la opresión. En el discurso de la filosofía 

latinoamericana la lengua y el habla son estructuras del lenguaje complementarias. Las 

sucesivas liberaciones que recorrieron el continente a partir de 1810, no fueron 

solamente acciones concretas tendientes a la liberación material e histórica de los 

pueblos latinoamericanos: las prácticas discursivas de liberación, como la ensayística, 

tomaron distancia de las prácticas discursivas incubadas en el proceso de la dominación 

colonial. Los cambios acaecidos en las diferentes independencias incidieron en las 

formas de significar el proceso de liberación.  

 

A este movimiento que combina tanto las contradicciones de la realidad como los 

discursos que interpretaron la lucha entre la conciencia ilustrada frente a materialidad de 

                                                
3 Como se verá, Roig hace uso de la distinción venidas del pragmatismo, entre lengua y actos de habla,  
performatividad y discursividad, etc. Es una interpretación pragmática que plantea la existencia de la 
filosofía latinoamericana a partir de los tipos de discurso que caracterizaron a la generación de los 
patriarcas.       



337  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

la dominación colonial, lo denomina Roig como ‘proceso de descontextualización’, 

categoría de análisis dirigida a situar los sintagmas de la filosofía (sus enunciados), 

volcados hacia la significación de una realidad en permanente cambio. Las formas 

discursivas que responden al proceso de descontextualización en el siglo XVIII, son el 

diarismo y el ensayo, estructuras textuales empleadas por los luchadores sociales en 

Latino América. 

 

Tanto el ensayo como el papel periódico fueron medios de divulgación usados por 

Alberdi y los su generación, que lograron consolidar formas textuales donde se pone de 

presente la ‘emancipación mental’ de una élite de escritores que también se 

desempeñaron como  ‘actores sociales’, esto es, sujetos involucrados en la 

consolidación  de los procesos de independencia:        

       
En los textos fundacionales de la filosofía latinoamericana no es la información 

lo que se busca, sino la opinión y la puesta de los juicios de valor en la parte legible de 
la escritura (…). El tratado en una sociedad verticalista, se impone por medios 
coactivos externos a la escritura, mientras que el diarismo y el ensayo de que hablamos 
pretenden imponer desde la escritura misma, es decir, ejercer vigorosamente la 
performatividad, apoyarse en ella. El tratado no es un acto de habla, es un acto 
institucional, diarismo y ensayo intentan ser pura y simplemente actos de habla (Roig, 
2001, p.17).      

 
Otra mirada a la obra de Alberdi es la de Marquínez Argote  (1992, p. 423), la 

cual no enfatiza en las formas textuales de la emancipación, sino en las 

intencionalidades históricas que comprometieron el discurso alberdista dentro de una 

filosofía que clamaba por la originalidad de un pensar regional. Marquínez considera 

que en Alberdi se identifica un talante pragmático y positivo, donde la existencia de una 

filosofía se pretexta para el desarrollo social de los pueblos latinoamericanos: un 

modelo que copia el estilo programático de las ideas políticas y económicas que 

influyeron en el cambio de las estructuras sociales en los países del norte. 

 

Esta es una propuesta programática, que plantea un cambio de perspectiva en el 

cultivo y la enseñanza de la filosofía en el continente, pues su objetivo ya no se 

orientaría al estudio en abstracto de las ciencias humanas en estrecha relación con la 

cultura greco-romana, sino que más bien la filosofía se interpreta como una suerte de 

praxis, con miras a solucionar los problemas que interesan inmediatamente a los 



338  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

pueblos latinoamericanos; siguiendo esta dinámica histórica y material del pensamiento 

filosófico, la razón de ser de una filosofía política y económica en el continente se 

explica porque solo así tendría sentido el estudio de la riqueza y la industria nacional;  

otra sería la filosofía dedicada a interpretar las obras literarias, como también la filosofía 

aplicada al estudio de las dinámicas de la religión dentro de las mutaciones locales, etc.      

 

La adaptación del positivismo dentro de las realidades políticas de los países 

latinoamericanos, se caracterizó por ser la nueva ideología de una elite burguesa 

neocolonial, la cual marcaría la pauta en Argentina, México y Brasil. En estos países se 

destacan las propuestas de Tobías Barreto, Luis Pereira, Enrique Varona, Francisco 

Bilbao, Valentín Letelier, Gabino Barreda, Justo Sierra, Porfirio Parra, Mariano 

Cornejo, etc. (cf. Rodríguez E, 1996, p. 433).   

 

La generación que sucedió a la élite letrada que promovió el positivismo como 

filosofía primera en América Latina, denominada también como la generación de los 

fundadores, se mostró crítica y reactiva al enfoque defendido por la generación de 

Alberdi. Dentro de este grupo sobresalen los nombres de Alejandro Korn, José 

Ingenieros, Antonio Caso, José Vasconselos, Alejandro Deustua, José Enrique Rodo, 

Pedro Enríquez Ureña, Carlos Vaz Ferreira, etc. (cf. Rodríguez E., 1996, p. 433). 

Veamos a continuación una de estas perspectivas reactivas en la pluma del escritor 

uruguayo José Enrique Rodó.         

 
2 Filosofía y estética de la existencia  
  
El pragmatismo político de Alberdi obviaría el hecho incuestionado de la 

indefinición espiritual de los pueblos indígenas y plantearía un pragmatismo del 

discurso en el que se conjugarían lo sintagmas de la filosofía, encaminados hacia la 

reconstrucción de la ‘emancipación mental’, fenómeno característico del ambiente 

cultural de la ilustración europea del siglo XVIII. El discurso de una filosofía 

latinoamericana dialectizará la opresión colonia en transformación social.  

 

De la mirada pragmática y dialéctica de la propuesta de Aberdi, sobresaldrá el 

esteticismo de Rodo, discurso apologético y reaccionario que mostraría los antecedentes 



339  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

axiológicos y culturales de América Latina, interpretando un modo de ser  cultura que 

bebe de tradiciones diversas como lo son la griegas y latina con la hispánica y católica. 

Sien embargo, esta perspectiva no hará una mención profunda a los modos de pensar y 

de sentir desde la tradición indígena.  

 

La cuestión acerca de la indefinición espiritual de los pueblos indígenas dentro de 

la  filosofía latinoamericana será una problemática abordada por la tercera generación 

de filósofos latinoamericanistas y que en un tercer momento abordaremos desde la 

propuesta de Kusch, cotejadas en las lecturas de Scannone y Cepeda.          

 

Ahora bien, la existencia de una filosofía latinoamericana no ha sido pensada 

solamente en razón de un entusiasmo político de corte político y populista, como se deja 

apreciar en la postura de Alberdi. Entre la generación de los fundadores que reaccionó 

con virulencia ante el primado positivista del discurso sobre lo latinoamericano, 

sobresale la crítica hecha por el escritor uruguayo José Enrique Rodó y que se reúne en 

su libro Ariel4.   

 

El Ariel, de José Enrique Rodo, es una obra de finales del siglo XIX con un 

contenido filosófico y literario, que reúne los ideales de una generación de 

latinoamericanistas que pensó desde diferentes ámbitos los asuntos de la identidad 

cultural, la relación entre la civilización y barbarie, el imperialismo del coloso del norte 

sobre América Latina, la emergencia de los ideales revolucionarios de la liberación y la 

soberanía popular.  

Este entusiasmo por las ideas alrededor de lo latinoamericano, coindice con los 

acontecimientos desencadenados en Cuba con el movimiento independentista liderado 

por el escritor José Martí, y que revertiría posteriormente la situación de dominación 

que se vivía en la isla, al ser a finales del siglo XIX, la última colonia de ultramar atada 

a los rezagos del antiguo régimen del imperio español.  

 

                                                
4 Las indagaciones que se describirán son tomadas del sociólogo Eduardo de León en un ensayo titulado 
Ariel cien años después: modernización suave y subjetividad, y que aparece publicado en una edición 
conmemorativa al centenario de la obra de Rodo Ariel, en compilación hecha por Leopoldo Zea y Hernán 
Taboada.  



340  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

Así mismo, esta pequeña obra es una respuesta desde el sur de Latinoamérica a las 

crecientes pretensiones expansionistas  de los Estados Unidos, que para la época y hasta 

la fecha, ha proyectado para América Latina una serie de políticas policivas y 

económicas encaminadas al control de los gobernantes y de sus poblaciones: El Ariel 

sería pues una respuesta que reacciona críticamente ante el ímpetu de dominación del 

país del norte, que  como se suele decir, ha hecho de los países del caribe y de todo el 

sur del continente, su patio trasero.       

 

La referencia a la obra de William Shakespeare es una constante en el libro de 

Rodó. Desde el título mismo, sabemos que la figura es tomada de la obra dramática La 

tempestad, y donde el uruguayo rescata a tres personajes que escenificarían tres 

modelos de cultura y de vida: Prospero, Ariel y Calibán. El primero, es el maestro sabio, 

representante de la sabiduría  greco-latina y cristiana, y cuya tarea sería la de orientar e 

instruir al joven Ariel, quien vendría a encarnar el espíritu de la belleza, la ingenuidad y 

las posibilidades del futuro; y Calibán, su contradictor, imagen de la fealdad moral y 

sobre todo de la condena del hombre a ser un esclavo de los intereses de la vida 

material.  

 

La lucha entre Ariel y Calibán reproduce la lucha entre la civilización y la 

barbarie. De cara a esta confrontación  el modelo de civilización que para Rodo nutriría 

a Latinoamérica y que se representa en Ariel, reúne un palimpsesto de estilos de vida, 

integrado por lo más granado de la tradición griega y latina, el siglo de oro español y en 

general la cultura hispánica en su aspecto literario y católico, con la nobleza y la 

fortaleza de los primeros pobladores de las tierras americanas; a su vez, la barbarie 

respondería al modelo cultura que se desprende del proceso de industrialización de las 

sociedades a finales del s. XIX, la implementación de la ciencia y la técnica en la 

transformación del homo ocioso al homo faber, y la pobreza espiritual de un tipo de 

hombre cuya máxima expresión de felicidad se garantizará a través de la prosperidad 

material. Este último modelo antropológico  es una continuación de las filosofías del 

hombre que han sido pensadas por las élites intelectuales en las sociedades anglosajonas 

y norteamericanas: en otras palabras, lleva la impronta  del empirismo y el utilitarismo 



341  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

en su versión inglesa, combinado con el pragmatismo y el liberalismo de cuño 

norteamericano. 

 

La lucha entre Ariel y Calibán es entonces la lucha entre un modelo de cultura y 

de vida que privilegia la belleza, las artes y las letras en general,  con otro que se 

impone desde los países del norte, y que asumiría el espíritu de la industriosidad, a 

través del fomento de los conocimientos técnicos y de la ciencia, instrumentos ideales 

para la conformación de unos saberes expertos, por medio de los cuales se adelantaría la 

modernización de las sociedades latinoamericanas. 

 

En esta medida la figura del Ariel es un símbolo que haría referencia a las 

humanidades como un modelo cultural donde se fomenta el cultivo de los saberes 

tradicionales de la literatura, la filosofía y el arte. En los saberes humanísticos la 

juventud latinoamericana encontraría los sentidos definitorios para un modo de ser bello 

y armónico, enriquecido por los ideales filosóficos y literarios de Grecia y Roma, y 

provisto de los valores morales de la hidalguía cristiana representada por el héroe 

literario del siglo de oro español: Don Quijote de la Mancha. 

 

Así las cosas, pensar la existencia de una filosofía en América Latina en clave 

rodoniana, implicaría reconocer que las variables propuestas por el escritor uruguayo 

para definir lo específicamente latinoamericano desde las nociones estética de la vida 

como una obra de arte, el ocio  noble, y la síntesis cultural, se ven confrontados con los 

modelos económicos, políticos y culturales que se plantean desde el capitalismo global, 

el tiempo del mercado y la nordomanía. 

 

 Estos fenómenos que se confrontan mutuamente, se explicarán en los siguientes 

acápites: a) La vida como una obra de arte frente al canibalismo cultural del capitalismo 

global, b) El espíritu joven en la experiencia temporal del ‘ocio noble’ y el tiempo del 

mercado, y c) Reconciliación y armonización de los modelos culturales v/s el 

predominio de la nordomanía. 

a. La vida como una obra de arte frente al canibalismo cultural del 
capitalismo global 

 



342  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

El símbolo y la metáfora identificarían la forma excelsa de pensar, sentir y hablar 

sobre lo latinoamericano. No es entonces el lenguaje referencial y técnico el que 

describiría los deseos y las contradicciones que habitan al interior de las juventudes 

latinoamericanas, sino más bien la forma vedada e insinuante de los símbolos y las 

metáforas. Estos símbolos anclarían el modo de ser latinoamericano con una historia o 

tradición donde se recupera la vieja relación platónica de las grandes ideas para una 

existencia superior, agrupadas en la triada de verdad, belleza y bondad moral.  

 

Para Rodo la vida es una obra de arte, que responde de manera alternativa a la 

tempestad que se produce en la modernidad, a través de las filosofías del progreso de la 

razón, la felicidad social y la puesta en marcha del método experimental, base en la 

construcción del conocimiento científico. Estados Unidos se presenta como la presencia 

concreta de un orden mundial y cultural basado en el modelo de producción capitalista, 

que promueve entre las naciones subalternas, la democratización de las instituciones y 

en consecuencia la mediocridad de las élites intelectuales, y en este mismo orden de 

ideas la imposición de un espíritu utilitarista.  

 

La ideología capitalista se presenta en la práctica como una canibalización de las 

culturas foráneas y autóctonas. Como lo formularon sus contemporáneas europeos Max 

Weber y Emil Durkheim, para Rodo los núcleos axiológicos, ideológicos, y culturales  

compartidos por las comunidades, desaparecen con la paulatina introducción de un 

modelo de racionalización que encarcela a los individuos en los barrotes del consumo y 

de la producción.  

 

Ante el naufragio de las tradiciones y los valores compartidos por causa del 

utilitarismo capitalista, Rodo plantea que en la práctica de un estilo de vida artístico, es 

posible encausar la vida desde una afirmación ético-poiética de la existencia, que 

fortalecería los vínculos solidarios minados por el proceso de democratización y 

estandarización de los valores utilitarios del éxito social y el progreso material.  

 

Rodo considera que a través de una estética de la existencia los individuos 

alcanzarían la  conciencia de sí mismos, logrando con ello una suerte de distinción 



343  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

social, que representaría las ideas y los valores más genuinos de una cultura, a 

diferencia de la homogenización que se pondría de manifiesto con la democratización 

de las prácticas económicas del mercado capitalista.  

 

La distinción artística que se produce con el estilo de vida artístico, lucha contra el 

modelo de estandarización social que se establece con la canibalización de las culturas 

locales, fenómeno incorporado dentro de la democratización de un único modo de vida: 

la producción material de la existencia.   

 

b. El espíritu joven en la experiencia temporal del ‘ocio noble’ v/s el tiempo 
del mercado  

 
Sólo un espíritu joven podría encarnar la convivencia de los ideales de verdad, 

belleza y bondad moral. Pensar, sentir y hablar de lo latinoamericano cobra vida y 

sentido en la medida en que las nuevas  generaciones se apropian del saber tradicional y 

proyectan cambios y transformaciones que modificarían las circunstancias de 

analfabetismo, dominación y explotación que ha caracterizado históricamente la 

imposición de las estructuras de dominación imperial, en su doble aspecto moderno-

colonial y de globalización.  

 

Ante el primado pragmatista y positivo qua caracteriza al pensamiento utilitario, 

Rodo contrapone el ‘ocio noble’. Se trata de una reivindicación del ‘propio tiempo’, de 

la soberanía que adquiere el tiempo dedicado para el cultivo espiritual y el 

embellecimiento moral.  

 

Se trata, igualmente, del reconocimiento que tiene para el enriquecimiento del 

alma una concepción del tiempo donde es posible pensar el sentido de la existencia. La 

soberanía del tiempo adquirida en el ‘ocio noble’, es también la soberanía sobre lo que 

somos nosotros mismos, en todos los tiempos históricos que nos atraviesa como 

subjetividad situada: en el ‘ocio noble’ se hace una experiencia del tiempo donde es 

posible averiguar que hemos sido, que somos y que podemos o queremos llegar a ser. 

Bajo el primado de la temporalidad cuantitativa en las sociedades industrializadas, 

la valoración de las actividades humanas está dada por el barómetro de la utilidad. 



344  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

Como el tiempo es dinero, el hombre se olvida del cuidado se sí,  y termina entregando 

el conjunto de su fuerza vital a las dinámicas del mercado. El mundo de la mercancía se 

convierte en el soberano del tiempo, y es la negación sistemática del ‘ocio noble’.  

 

La productividad planteada por Rodo está pensada para el robustecimiento 

espiritual y el cuidado de sí, y es muy actual si se considera que la experiencia del 

tiempo en las sociedades capitalistas permanece atrapada en un presente perpetuo que 

olvida el pasado, una vez se cambia el espacio físico que habitamos, por nuevos lugares 

de consumo que borran y actualizan las modos de sentir y de desear. En el capitalismo 

del alto consumo se hace imposible cultivar la memoria para retener las gramáticas de la 

humanización, en razón de que la subjetividad  vive actualizando permanentemente sus 

gustos y preferencias, de tal suerte que el deseo afirmado en el ayer es el deseo negado 

del mañana.    

  

c. Reconciliación y armonización de los modelos culturales v/s el predomino 
de la nordomanía 

 
Pero la crítica rodoniana a la canibalización de la cultura latinoamericana, plantea 

una salida utópica de reconciliación en donde los ideales estéticos representados por el 

espíritu de Ariel, se armonizarían en un futuro con los de la utilidad y el ánimo de lucro, 

representados en la figura simbólica de Calibán.  

 

Esta utopía de la hibridación cultural, reuniría las tradiciones provenientes de 

espacios diferentes como lo son la  greco-romana desde la cultura latina-mediterránea, 

con la indígena-africana/ desde los continentes de América y África, con la hispánico-

árabe-católica, perteneciente al encuentro entre la cultura árabe de la antigua 

Mesopotamia y la península ibérica. Fruto  del encuentro de estos modos de vida 

distintos, surge una nueva síntesis cultura que se armonizaría con los intereses utilitarios 

representados en la figura espiritual de Calibán, localizado en los espacios geográficos 

del norte (Estados Unidos y el Reino Unido).  

 

Esta propuesta de reconciliación se proyectaría como si existiera un mundo ideal, 

donde primaría la convivencia y la reciprocidad. Esta propuesta se encuentra en un más 



345  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

allá de los extremos representados por el antinorteamericanismo cultural y el 

latinoamericanismo en sus versiones locales antitéticas; indigenismo,  hispanismo 

católico, y afrodescendientes.  

 

El problema que considera Rodo para una posible reconciliación en torno a los 

modelos de cultura imperantes, tiene que ver con la imposición de un único modelo. Se 

trata del fenómeno de la nordomanía, o la preferencia entre los tecnócratas de mediados 

de los años 80’ de incorporar el modelo capitalista del mercado global, para atender a 

las demandes sociales que se producen en la realidad latinoamericana. 

 

Prueba de ello fue el Consenso de Washington, celebrado en los años de 1989 y 

1990, y que contó con la presencia del Banco Mundial, BID, Fondo Monetario 

Internacional, técnicos y consultores reputados en América Latina. A partir de aquel 

encuentro se llegó al  acuerdo, de que el sistema imperante de mercado era la opción 

económica, política y cultural más inmediata para resolver los problemas de miseria y 

pobreza generalizada que se viven en los países del caribe y del sur del continente. A 

juicio del sociólogo Eduardo de León: 

 
“(…) un siglo después del Ariel de Rodó, la nordomanía sigue planteada, como 

estuvo planteada en los años sesenta desde el jacobinismo de izquierda. La pregunta que 
se formula entonces no es qué modernización capitalista podemos o queremos producir 
desde América Latina, cuál es nuestra modernidad, y cuál la que deseamos crear, sino 
que obstáculos tenemos que vencer para alcanzar un modelo normativo que hoy es el 
modelo perfecto de mercado, y que ayer fue el ideal de revolución, por ejemplo.”(De 
León, 2002, p. 28).  

 
La propuesta de una síntesis híbrida donde dialogarían distintos estilos de vida, se 

plantea como una urdimbre o red simbólica meta-cultural, en la que se reivindicará una 

nueva síntesis civilizatoria, pensada para el futuro. Esta es una idea que se encuentra en 

la antropología cultura propuesta por Lévi-Strauss, al denominarla como un ‘don de 

síntesis’, fenómeno que ha sido una constante en la civilización occidental, donde se 

han producido diversos casos de hibridación y de síntesis culturales.  

 

En el escenario del mercado global, la pregunta por la síntesis cultural tendría que 

resolver cuestiones culturales como la integración de las diferencias y la 

multidiversidad (que ya no es solamente étnica, sino también sexual y de género), 



346  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

dentro del imperativo económico de la riqueza y la prosperidad. Dicha síntesis de 

diversidades se plantearía  más allá de las alternativas exploradas por Estados Unidos, 

donde la integración cultural no ha abandonado el modelo de la espacialización, es 

decir, de la territorialización de las culturas en lugares  conocidos como ghettos o 

colonias.                        

     

3.  La ontología del pasado aborigen  
 

En el ensayo ¿Existe una filosofía en nuestra América? el filósofo peruano 

Salazar Bondy propone que la cuestión sobre la filosofía en América, es una apuesta 

teórica que parte de un punto cero de observación: es decir, que en Hispanoamérica no 

ha existido una evolución del pensamiento como se aprecia en la historia de la filosofía  

europea; más bien, se ha privilegiado un ejercicio exegético de interpretación de la 

filosofía de afuera y en la cual se replican las estructuras textuales de un modo de pensar 

ajeno a las dinámicas vitales, que se desprenden del carácter popular e indígena de los 

pueblos americanos.  

 

Filosofar desde Latinoamérica implica comenzar desde un punto cero de 

observación, porque la cuestión acuciante sobre el origen espiritual de estos pueblos ha 

permanecido  en la indefinición (Bondy, 1976). La respuesta de Bondy a la pregunta de 

si existe una filosofía en Latinoamérica, reconoce que la historia espiritual de lo popular 

e indígena que caracterizan los hábitos culturales en estos pueblos no ha sido contada, y 

por ello permanece oculta.  

 

Han sido continuadores de la perspectiva enunciada por Salazar Bondy, los 

trabajos de Juan Carlos Scannone y Rodolfo Kusch, quienes se han preocupado por la 

interpretación filosófica de la tradición religiosa de los pueblos indígenas. Esta reflexión 

surge en el contexto de discusión que plantearían las teologías de la liberación en 

América Latina, sobre todo en la recuperación e interpretación de la simbólica cultural y 

popular de los pueblos amerindios (cf. Rodríguez, 1985). En la sabiduría popular se 

encuentran las raíces para la elaboración de una filosofía sistemática del pensamiento 

indígena.  

 



347  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

Una aproximación diciente a este tipo de sistematizaciones las ha realizado el 

filósofo argentino Rodolfo Kusch, quien en su América profunda (1962) ha señalado 

que una de las maneras originarias de habitar el territorio americano inspirada en la 

cosmovisión  indígena, apuntaría a una consideración ontológica sobre el modo de ser 

vegetal, donde los frutos maduros al caer, se reintegrarían a la tierra para revitalizar las 

raíces. De ahí que para el filósofo argentino una de las consideraciones antropológicas 

que se desprenden de la ontología vegetal, es la de definir la existencia humana desde la 

condición natural de la semilla, la cual se expone a un proceso de maduración que 

depende de las fuentes energéticas naturales (agua, luz, aire y tierra), hasta buscar sus 

orígenes en la raíz (cf. Cepeda, 2010, p.166).  

 

El hecho de que seamos fundamentalmente semilla, configura una metafísica de lo 

vegetal que se hará explicita en otra de sus obras titulada La seducción de la barbarie 

(1953). Para Juan Cepeda en esta obra en particular se identifica en el pensamiento de 

Kusch una mirada nueva de la naturaleza humana, que se fundaría desde una 

concepción del ‘mestizaje natural’, donde predomina no la unión entre las razas, sino 

los vínculos de dos naturalezas, la humana y la vegetal-animal, y las cuales a partir de 

1492 han permanecido ocultas y distanciadas dado el proceso de colonización y 

conquista.  

 

Para Kusch el mestizaje originario en América Latina produce la creación de una 

nueva forma de experimentar el ser y la temporalidad. Esta forma de concebir el ser 

alude a una manera particular de crear vínculos de parentesco cultura, que se fundarían 

en la relación filial más primigenia, en la que se fusionarían en una  unidad ontológica 

tanto la naturaleza humana como la del mundo natural.  

 

La tesis sobre la metafísica de lo vegetal se haría explicita con la conocida 

distinción entre ser y estar que propone Kusch para 1962 en su América profunda, obra 

en la que sostiene que la vivencia de la temporalidad desde la experiencia sintiente 

acaecida en el modo de vida indígena, pone de presente una satisfacción existencial 

motivada por una forma de habitar y de estar en el mundo, al margen de una 



348  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

preocupación epistémica dependiente de la consideración metafísica del ser, y que ha 

identificado el modo de pensar en occidente (Cepeda, 2010, p. 169).  

 

Mientras que en la condición ontológica del estar, el pueblo indígena no se 

distancia de sus raíces ni de su pasado cultural, en la condición metafísica del ser, el 

hombre occidental se ha alejado de sus tradiciones y de su hogar, para asumir una 

posición objetiva de conocimiento, que además de convertirlo en una subjetividad  

consciente de que puede conocer el mundo, lo hace un ser moralmente individualista y 

políticamente autónomo, perdiendo totalmente los lazos que lo ataban a un mundo 

comunitario de interdependencias materiales, simbólicas y afectivas.      

 

Para Cepeda, en obras posteriores del filósofo argentino (Indios, porteños y dioses 

o en De la mala vida porteña), la distinción entre ser y estar, será caracterizada con un 

mayor énfasis, refiriéndose al ser como todo aquello que es sinónimo de una realidad 

‘dura, inflexiva y lógica’, relacionada con la veneración que se le rinde al conocimiento 

científico. A diferencia de la aridez del ser, sobresale el estar, experiencia del tiempo 

donde se describen las vivencias ontológicas de los pueblos indígenas, a partir de la 

radicalización del estar ahí sin más (Cepeda, 2010, p. 170).  

 

Una obra que sistematizaría la distinción entre el ser y el estar es la publicación 

del libro El pensamiento indígena y popular en América (1970). Allí mismo propone 

una analítica ontológica del estar, definiendo cinco maneras de habitar la tierra: 

ubicación, estado de ánimo, correspondencia, duración y disponibilidad. Estas 

categorías pondrán de manifiesto las maneras en las cuales se experimenta la 

temporalidad en el estar; una situación ontológica donde la subjetividad no se reconoce 

en sus potencias trascendentales o en las maneras de experimentar anímicamente el 

mundo, sino en las circunstancias que la sitúan en un ‘fuera de sí’, donde se privilegia 

las vivencias acerca de los modos de habitar el espacio.            

 

En la obra de Rodolfo Kusch se reuniría un material amplio que indaga acerca de 

una ‘sabiduría popular’, que a juicio de Scannone es la clave para un ‘filosofar 

inculturado’ en América (cf. Scannone, 2010, p. 156). Según Scannone se trata de un 



349  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

pensar que se afianza desde los propios sentidos emanados de una cultura, 

justificándose a partir de un horizonte tridimensional: es una filosofía fincada en la 

tierra, es decir, que piensa un espacio para la  pertenencia, la simbolicidad y la 

religación; asume un compromiso ético donde el bien y la justicia son significados a 

partir de la sabiduría popular; y tercero, se expresa en un lenguaje especulativo, donde 

se correlacionan hombre y  mundo.  

 

El fenómeno de la inculturación es también una interpretación particular que 

propone Scannone para leer el proceso de apropiación que ha acaecido en el filosofar 

latinoamericano (cf. Scannone, 2010, p. 156). En un primer momento, el pregón de un 

modo de pensar regional puso de presente que cabía plantearse la pregunta sobre su 

existencia, porque respondía a una exigencia ética de liberación y además se encontraba 

situado históricamente en un contexto social determinado; y en una segunda etapa se 

fusionaron el ‘arraigo cultural’ con un cuestionamiento ético-histórico’, que es descrito 

a partir de las experiencias de injusticia y pobreza de las mayorías, y de una formulación 

teórica que motivada ya no solamente por el problema del ser o de la verdad, incluye la 

alteridad radical.  

 

Para Scannone la pregunta por la liberación ética-histórica que se plantea con el 

proyecto de la filosofía de la liberación en los años 60’, no es solamente un apuesta 

regional para definir la autoafirmación de una episteme local, sino también la condición 

de posibilidad para un pensar situado en la metafísica del otro, según la perspectiva 

planteada por el filósofo francés Emmanuel Levinas.  

 

Kusch participaría del movimiento filosófico de la liberación, al plantear en su 

propuesta una “(…) experiencia del trasfondo sapiencial de la cultura latinoamericana’ 

(Scannone, 2010, p. 157), en el que sobresale un lenguaje simbólico donde se pone de 

manifiesto algo que permanece oculto. En síntesis, el desvelamiento del pensamiento 

simbólico que aflora en el pasado de la sabiduría popular indígena, es una reflexión 

filosófica previa a la indagación ética-histórica sobre la alteridad: 

 
La filosofía latinoamericana descubrió así que tanto la pregunta por el ser como 

el cuestionamiento ético-histórico que la reubica, la libera y le da la posibilidad de 
hacerse efectiva suponen  un momento previo a ambos, momento de arraigo, realidad 



350  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

‘de suyo’, religación y pertenencia, anterior a la distanciación tanto crítica como ética 
(tanto teórica como práctica) (Scannone, 2010, p. 157).        

 
El horizonte tridimensional agruparía tres experiencias metafísicas que se 

correlacionan mutuamente: el sentido de pertenencia y arraigo a un lugar que propicia la 

creación de un lenguaje simbólico, en el que tierra y religación se sucederían en la 

experiencia  del ‘estar siendo’, pues el arraigo sólo tiene cabida en la medida de que 

hace parte de un ethos de habitabilidad que le ‘pertenece de suyo’. Segundo, tanto en el 

arraigo como en la religación a la tierra, el ‘estar siendo’ no mentaría a un trascendental 

subjetivo sino a un ‘nosotros pueblo’, base de la vinculación ético histórica. Y 

finamente, el trascendental comunitario cobraría vida una vez es expresado en un 

lenguaje simbólico, fundamento lingüístico  de la ‘sabiduría popular’. Scannone define 

estos tres niveles a partir de las categorías de estar, ser y acontecer, subsumidos todos en 

la estructura existencial del ‘estar siendo’: 

 
Sólo así el pensamiento filosófico podrá corresponder a la interrelación 

fundamental que se da en la sabiduría popular latinoamericana entre las dimensiones 
del estar, el ser y el acontecer ético-histórico, cuya mutua mediación concreta puede 
expresarse-usando una expresión de Kusch-, como ‘estar siendo’ en cuanto estructura 
existencial y decisión cultural latinoamericanas, pues tanto la primera como la segunda 
se dan en el orden del acontecer, respectivamente, existencairio-ontológico (existential) 
y existencial –óntico (existentiell) (Scannone, 2010, p. 160). 

 
Resulta conveniente distinguir una cuarta dimensión metafísica dentro de la 

propuesta de Scannone, quien al vincular la filosofía con la ontología de nuestro pasado 

aborigen destaca las tres perspectivas constituyes del modo de vida latinoamericano. Y 

para ello las investigaciones del antropólogo Carlos Castaneda (2010) son una 

revelación, pues nos aproximan a una gnoseológica y epistemológica que no se 

marginaría del presupuesto kuscheano de un ‘estar conociendo’. Efectivamente como lo 

describe en los comentaros al trigésimo año de publicación de Las enseñanzas de Don 

Juan (1968), el libro es el resultado de una investigación de campo en el estado de 

Sonora (México); de la mano de esta experiencia intra-cultural (pues el estudio es fruto 

de un trabajo antropológico), su libro será la sistematización de ‘la forma Yaqui de 

conocimiento’.  

 

El deslinde epistemológico lo experimenta Castaneda en el estudio de campo, 

pretexto de la publicación.  Para comienzos del siglo XX las investigaciones etnográficas 



351  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

se encontraban a la orden del día, y se planteaban en la práctica como una revolución 

metodológica, pues en lugar de promover los estudios formales en las bibliotecas y el 

diálogo con los autores de la tradición europea y angloparlante, se presentaban como una 

inmersión en la realidad por parte del investigador, “(…) en el cual las acciones prácticas 

de la vida eran tema auténtico para el discurso filosófico (…)” (Castaneda, 2010, p. 10). 

Las motivaciones extrínsecas de este trabajo responden igualmente al acelerado fin en el 

que se encuentran las tradiciones amerindias, las cuales se perderían por el ‘revoltijo de 

la tecnología moderna’ (Castaneda, 2010, p. 10).  

 

La apertura gnoseológica de un ‘estar conociendo’ en las enseñanzas de Don Juan, 

se hacen palpables en la cognición que el investigador descubre en los procedimientos y 

las percepciones del mundo del chamán Yaqui Juan Matus. Una cognición que 

Castaneda define como la serie de “(…) procesos responsables de la conciencia de la 

vida cotidiana, procesos que incluyen la memoria, la experiencia, la percepción y el uso 

experto de cualquier sintaxis dada”. (Castaneda, 2010, p. 11). Se trata de una cognición 

que en lugar de situar las variables particulares de los fenómenos estudiados en 

categorías del conocimiento general, propende por una particularización de los modos 

del conocimiento local, llevando al investigador a una transformación interior, que pone 

en cuestión sus modos occidentales de representar el mundo (la forma de la recopilación 

de datos por ejemplo), para dar el paso a un vivenciar la cognición que es propia de los 

‘chamanes del México antiguo’ (Castaneda, 2010, p.11). La recolección de información, 

modo de proceder del etnógrafo de la época, pasa a un segundo plano, de tal modo que el 

sujeto de conocimiento experimenta una “(…) genuina internalización de los nuevos 

proceso cognitivos del mundo de los chamanes” (Castaneda, 2010, p. 11).  

 

Este camino que transita Castaneda junto Juan Matus, lo conducen a tomar 

distancia del modo como el hombre occidental suele reducir la realidad a datos 

reducibles a concepto, creyendo de esta forma que en el discurrir de estas 

conmensurabilidades es posible el dominio científico del mundo. Es un equívoco creer 

que el hombre a través de la ciencia adquiere el poder sobre la realidad, sin advertir que 

su existencia está atravesada por la vulnerabilidad de la muerte, en donde su misma 

definición ontológica se encuentra abierta, justamente porque lo que tiene delante de sí  



352  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

no es una realidad predecible y acabada sino un horizonte de infinitud. Lo único 

verdaderamente importante para el hombre que transita la vía chamanica del 

conocimiento es el encuentro con la infinitud. En el testimonio de Castaneda se consigna 

lo siguiente: “Don Juan no pudo reducir el término infinito a una descripción más 

manejable. Dijo que era energéticamente irreductible. Era algo que no podía 

personificarse y a lo que ni siquiera podía aludirse, salvo en términos tan vagos como ‘lo 

infinito’.” (Castaneda, 2010, pp. 11-12).  

 

Si la ciencia occidental enseña que la realidad se reduce al factum brutum, Juan 

Matus describe  estas vivencias del conocimiento como ‘hechos energéticos’. Ver el 

mundo en la tradición chamanica mesoamericana es ver la energía que fluye en el 

universo. En la tradición chamanica del México antiguo, el hombre es considerado como 

un ser para la muerte. El chamán es un ser capaz de distinguir esta verdad fundamental, y 

es a partir de esta aceptación de la finitud, como se inicia una vía cognitiva en apertura 

hacia el infinito o el fluir de los hechos energéticos por el universo. Cuando el iniciado 

en la vía cognitiva del Chamán entiende que la archi-verdad está estrechamente 

relacionada con el hecho de que somos seres que vamos a morir, se entiende que la lucha 

del hombre no se encuentra con el prójimo, ni siquiera con el modo objetivo de 

representar el mundo desde los presupuestos epistemológicos de lo riguroso, verificable 

y objetivo. No, no son estas las luchas verdaderas, sino la que se abren en el horizonte, 

de cara al infinito, es decir, con la aceptación de una cognición que es asentamiento y 

conciencia para la muerte. Con la aceptación de este hecho vital, se parte hacia el 

infinito, descubriendo el hombre que su lugar de procedencia como su orientación última 

es la infinitud: el origen y el final son iguales para la vía cognitiva, en la ruta de un ‘estar 

conociendo’ según lo enseñado por Juan Matus a Castaneda, desde la sintaxis de los 

hechos energéticos, el fluir y el horizonte.           

 
4. Comprensión evangélica de la injusticia y praxis revolucionaria   

 
A juicio de Juan Carlos Scannone la problemática de la liberación  se hace más 

candente en América Latina en los años 60’ (Cf. Scannone, 1993, p.93). Después de la 

revolución cubana en 1959, el fervor por un cambio en las condiciones sociales de 

opresión y dominación herederas de una vieja estructura colonial, se refleja en las 



353  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

luchas sociales en torno a la liberación. El entusiasmo toco a muchos cristianos 

latinoamericanos y fue la atmósfera que rodeó a la celebración del II concilio Vaticano 

(1962-1965).  

 

Con las descripciones hechas desde la sociología latinoamericana acerca de la 

problemática social denunciada en las ‘teorías de la dependencia’, se hace patente que el 

continente atravesaba por un proceso alterno al que se producía en el primer mundo, 

sobre todo al ser una región subsidiaria al gran capitalismo, en el que se adelantaba un 

modelo económico periférico funcional a dos fenómenos alternos: la explotación de 

tierras con base en  la expropiación y la colonización, y en consecuencia la exportación 

de materias primas. Toda estas situaciones prepararon el camino para la aparición de la 

teología de la liberación, y será en 1969 con la II Conferencia del Episcopado 

Latinoamericano celebrado en la ciudad de Medellín, donde se discutirán categorías 

como ‘liberación integral’, ‘estructuras de pecado’ y ‘violencias institucionalizada’ (cf. 

Scannone, 1993, p. 94).  

 

Allí se defiende la idea de que la teología de la liberación es una reflexión crítica 

arraigada en una praxis histórica inspirada en obra y pensamiento que se condensa en la 

palabra de Dios (Scannone, 1993, p. 94). La praxis liberadora asumida por la teología de 

la liberación partiría de la opción que hace el evangelio por los pobres, al tiempo que 

combinaría los análisis provenientes de las ciencias sociales, donde se establecían las 

estructuras que explicaban las causas reales de la pobreza. Para Scannone es en la 

conferencia de Medellín y en la teología de la liberación donde se da un aporte original 

del cristianismo latinoamericano, al debate que también se promovía con la filosofía 

latinoamericana, sobre el fenómeno de la ´liberación’.  

 

A manera de manifiesto es un texto clave, donde se condensan muchas de las 

preocupaciones generadas por este grupo de teólogos y filósofos (integrada inicialmente 

por Salazar Bondy, E. Dusserl, y el mismo Scannone) que se concentrarían en argentina 

desde 1971 hasta 1976, año en el que se  produce el golpe militar. 

 



354  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

Del mismo cabe destacar la declaración de que en América latina ha surgido un 

muevo estilo del filosofar, que abandona el principio subjetivo de la filosofía moderna y 

contemporánea, en las versiones antropológicas del Yo pienso, Yo puedo, Yo quiero, 

etc., para asumir el estudio de subjetividades silenciadas por estas filosofías europeas, 

como son el pobre, el marginado, el excluido, el enfermo, y que habitan los países que 

no hacen parte del primer mundo.  

 

El hombre indio, africano, asiático y latinoamericano se convierten en el objeto de 

estudio de una filosofía que se margina de la modernidad europea y angloparlante, 

donde predomina el concepto ilustrado de una racionalidad blanca, llamada a proyectar 

un cambio radical en las periferias, a través del lenguaje de la modernización de las 

instituciones del estado, el liberalismo económico y la educación científico-técnica.                 

 

Otra de las tesis barajadas por el documento A manera de manifiesto son: de la 

mano de la indagación sobre las determinaciones estructurales que producen una raza 

dominada y subyugada a las formas de representación europeas, surge una filosofía de 

la liberación, que es una apuesta por pensar la otredad excluida y oprimida.  

 

La filosofía de la liberación asumiría la epistemología que revelaría las formas de 

la autocomprensión en América latina, como la crítica a las condiciones políticas 

imperantes. Esta filosofía se convierte en la nueva conciencia del oprimido, que lo 

llevará a la praxis revolucionaria, donde una nueva humanidad se fundará sobre las 

bases de la justicia social y la solidaridad. No es entonces una humanidad abstracta la 

que se encontrará consigo misma a través de este proceso de transformación social sino 

una nueva idea de hombre (hombre nuevo que predica el marxismo). Concluye el 

manifiesto con la siguiente afirmación: 

      
Filosofía de la liberación entre nosotros es la única filosofía latinoamericana 

posible, que es lo mismo que decir que es la única filosofía posible entre nosotros. El 
pensar filosófico que no tome debida cuenta crítica de sus condicionamientos y que no 
se juegue históricamente en el esclarecimiento y la liberación del pueblo 
Latinoamericano es ahora, pero lo será mucho más en el futuro, un pensar decadente, 
superfluo, ideológico, encubridor, innecesario (A manera de manifiesto)   

 
La teología de la liberación enfatizaría en una ética de la liberación, toda vez que 

la vocación social de esta filosofía implica un reconocimiento radical de la alteridad, 



355  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

encarnada en los padecimientos y necesidades de los más pobres. Esta fue le eticidad de 

la liberación, pensada a partir de las dinámicas culturales e históricas que cimentan los 

dilemas morales de las binas pobreza/riqueza, trabajo/acumulación del capital, 

cinturones miseria/urbanismo y opulencia, etc.      

 

Ahora bien, Enrique Dussel en sus Tesis provisorias para una filosofía de la 

liberación, plantea que la filosofía en américa asumiría un rol protagónico en el proceso 

de la liberación de los pueblos latinoamericanos, que han permanecido desde 1492 en 

una especie de letargo espiritual y en consecuencia en el estado de la infancia de la 

humanidad o minoría de edad. Para Dussel, la respuesta más excelsa contra el efecto 

somnífero que ha producido la colonización europea, la representa la filosofía, valga 

decir la filosofía de la liberación, porque arrancaría de raíz todos aquellos elementos que 

desde una perspectiva cultural y educativa han creado la imagen de un sí mismo 

‘dominado’ y un ‘otro’ dominador. Así mismo, la filosofía de la liberación abandonaría 

la cuestión sobre la forma en la cual se expresaría este pensamiento en el continente, 

para asumir directamente la tematización de aquello que es motivo de indagación 

teórica, a saber, la liberación del oprimido en las dimensiones: histórico social (pues no 

representa una clase social definida), política (pues la constitución geopolítica de las 

naciones latinoamericanas se interrumpió con la colonización española), sexual (con el 

predominio de una ideología y prácticas  machistas) y pedagógicas (bajo una enseñanza 

escolástica de las letras europeas produciendo un ‘fetichismo idolátrico’). 

 

Para Enrique Dussel la filosofía tendría que renunciar al espíritu académico que la 

ha distinguido, pues es en razón de la práctica erudita academicista como se ha 

consolidado una idea de filosofía ligada al ejercicio teórico de la interpretación y la 

exegesis de los textos (esta tesis la analizaremos en detalle en el cuarto numeral). Bajo 

el enfoque académico la filosofía no devendrá en una praxis histórica de liberación:   

 
La ‘filosofía de la liberación’ es un saber teórico articulado a la praxis de 

liberación de los oprimidos, hecho que piensa en primer lugar y como condición de 
posibilidad de todo otro tema. Lejos de pensar que ‘toda filosofía es crítica de 
lenguaje’, afirma que filosofía es crítica de la opresión esclarecimiento de la praxis de 
la liberación (Dussel, 1994, pp. 31-32).       

 



356  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

Por otro lado, Leopoldo Zea en El pensamiento Latinoamericano (1974), ha 

caracterizado a esta filosofía de la liberación no como una acción política emancipatoria  

y de transformación de la realidad opresora, sino más bien como una orientación del 

pensamiento que se ha preocupado por definir una ‘esencia de lo americano’, en las 

dimensiones cultural, histórica y ontológica. Zea considera que este cambio de 

orientación respondería a una necesidad vital de los pueblos latinoamericanos por 

aclarar cuestiones regionales desde una perspectiva original y ya no a través de los 

modelos de interpretación que se proponen desde la filosofía universal.  

 

Finalmente Carlos Marietegui considera que una de las dificultades que no han 

permitido la consolidación de una filosofía con acento hispanoamericano, tiene que ver 

con la educación de los pensadores, quienes en su mayoría, se han formado en las 

escuelas filosóficas de Europa. En las obras de los pensadores hispanoamericanos no se 

respira el espíritu de una raza, sino más bien lo que sobresale en sus planteamientos son 

rapsodias y elogios a las principales motivaciones que han explicado la historia del 

pensamiento europeo. 

 
5. Filosofía latinoamericana y el despertar de la conciencia  
 
Una lectura historiográfica que indaga sobre el proceso de apropiación del 

pensamiento filosófico en América Latina ha sido la del filósofo peruano Miro 

Quezada, quien en su obra Despertar y proyecto del filosofar latinoamericano, plantea 

una serie de momentos que explicarían el desenvolvimiento del despertar o del filosofar 

en el continente. Los denomina como vivencias de un pensar que se caracteriza por 

experimentar los procesos de la ruptura, la exigencia, el desenfoque y la recuperación 

anabásica en sus dos momentos,  a saber: instalación en la historia y tecnificación 

humanista.  

Consideramos que se trata de una perspectiva historiográfica que lee las 

dinámicas de la filosofía en el continente a partir de una hermenéutica que se dinamiza 

entre la continuidad y la ruptura, señalando estadios y modos de comprensión que son 

cotejados dentro de unos procesos históricos definidos, donde ocurren las rupturas, las 

experiencias de la exigencia y el desenfoque, como los dos fenómenos de la 

recuperación anabásica. Es posible inferir en este ejercicio una suerte de sociología del 



357  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

conocimiento cuyo correlato son los procesos de formación filosófica que han 

atravesado las comunidades académicas y las élites letradas del continente.  Este relato 

pondrá de presente que una de las dificultades en la discusión sobre la existencia de un 

filosofar latinoamericano tiene que ver con los problemas educativos los cuales, en 

América Latina han sido experimentados desde el periodo de la conquista con la 

implementación de los métodos de adoctrinamiento y evangelización, hasta los 

movimientos pedagógicos de la primera mitad del siglo XX, preocupados porque las 

nuevas generaciones de filósofos en Latinoamérica se exigieran en la comprensión viva 

de la filosofía occidental.  

 

Para Miro Quezada el modo de pensar la filosofía en Latinoamérica comienza con 

un punto cero de observación o experiencia de ruptura. Es una ruptura porque la 

emergencia de un nuevo estilo del pensar plantea de plano un corto circuito con la 

tradición filosófica occidental. La filosofía latinoamericana se plantea entonces como 

una experiencia de ruptura de las tradiciones donde se pone en juego la idea de un 

pensar nuevo.  

 

La vivencia de la ruptura tiene que ver con la preocupación por la autenticidad del 

proyecto del filosofar latinoamericana, pero con la evidencia histórica de que no es 

posible desligarse del pasado que la antecede y determina. La ruptura que propone Miro 

Quezada será entonces la declaración de que el pensar se reconoce como auténtico, en la 

medida en que dialoga y se identifica con un pasado más rico en modos de pensamiento 

y experiencias de ruptura. No hay entonces una especia de tabula rasa en la vivencia de 

la separación que se produce con la ruptura sino más bien una mirada hacia dentro que 

termina por afirmar las miradas venidas de afuera. Cuando el intelectual 

latinoamericano se pregunta sobre sí mismo se está preguntando también sobre la 

historia de una seria de miradas que le han precedido.  

 

Sí, la filosofía latinoamericana plantea una forma local de hacer conciencia; sin 

embargo,  el problema sobre la autenticidad que reclama este modo del pensar cae en 

paradojas, por ejemplo si se considera el fenómeno de que la conciencia al mirarse a sí 

misma no se encuentra sola, sino que se descubre enfrentada con un pasado que la 



358  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

interpela, la nombra y la clasifica. En otras palabras, la ‘conciencia de sí’ no se 

pertenece como una exclusiva trascendental de la ‘conciencia latinoamericana’, sino que 

más bien es deudora de la conciencia que tienen otros sobre sí mismos. Nuestra 

conciencia no es pues una razón auto-referente, que indaga sobre sí misma, sino más 

bien una ‘conciencia alterada’ y ‘tamizada’ por los proyectos culturales de ‘los otros’.  

 

No existe entonces una autenticidad plena que identifique un modo de pensar 

exclusivo en América Latina, sino más bien una serie diversa de autenticidades que se 

confrontan unas con otras y que al final terminan por desnaturalizarla, haciéndola en la 

práctica más plural abierta. Cuando la filosofía latinoamericana cae en el discurso de la 

autenticidad no solamente pierde de vista la alteridad histórica en la cual se encuentra 

inmerso el pensamiento filosófico, sino que deviene en una especie de solipsismo 

antropológico radical.  Así las cosas, la ruptura no es la completa desvinculación con el 

pasado sino el regreso a una preocupación sobre lo que es el hombre latinoamericano de 

cara a las tradiciones que lo han troquelado dentro de una imagen híbrida y 

distorsionada, donde también habitan modos diversos de hablar, pensar y querer. El 

desenvolvimiento del filosofar en Latinoamérica llevará la impronta de que toda acción 

de ruptura del pensamiento si bien se plantea como un fenómeno de separación de lo 

viejo, siempre estará volcada hacia un proceso de recogimiento donde las tradiciones no 

son desechadas sino incorporadas a un modo del pensar nuevo.  

 

La validez que reclama un proyecto de filosofía regional desde la categoría de la 

autenticidad se ha interpretado a la luz de un discurso apologético y sui géneris, en el 

que el debate sobre un pensar filosófico autóctono ha permanecido atrapado en la 

problemática sobre su originalidad. Para el filósofo peruano la problemática por la 

autenticidad en la filosofía latinoamericana no puede desligarse de la relación que 

establece la filosofía con la tradición. La salida al debate sobre la originalidad del 

pensar filosófico en Latinoamérica, sólo se podrá lograr una vez se reconozca que el 

acto de filosofar, como cualquier otra actividad humana, se encuentra sometida a las 

circunstancias históricas: 

 
La filosofía es comprensión espiritual y la comprensión espiritual solo puede 

hacerse, aunque trascienda la historia, desde una perspectiva histórica. La filosofía es, 



359  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

en cierto sentido, su historia. Incluso cuando es reacción radical contra una época 
superada, cuando consiste en reaccionar contra conceptos anticuados y envejecidos que 
ya nada pueden dar de sí.  Sólo se puede reaccionar contra lo que se comprende, sólo se 
puede buscar lo nuevo cuando hemos estado sumergidos en lo viejo (Miró Quezada, 
1974, p. 26).    

 
Incluso la pregunta sobre el origen de la filosofía desde la tradición occidental ha 

enseñado que el pensamiento es heredero de formas primitivas y originarias, 

emparentadas con el lenguaje simbólico de los mitos: “(...) el pensamiento filosófico es, 

en el más prístino origen, una culminación del pensamiento mítico. Y en cuanto mito no 

tiene origen.” (Miró Quezada, 1974, p. 27).   

 

El encuentro con el mito que hará la historia del pensamiento es al mismo tiempo 

un regreso a las representaciones y símbolos del pasado momento pre-filosófico el cual 

sentó las bases  de la filosofía misma al ser entendida como una actividad sustituta y 

profundizadora de los cuestionamiento radicales que se plantearía el hombre con el 

mito. El camino hacia el mito, al tiempo que tiene un significado rememorativo con la 

tradición oral de los pueblos, posee un sentido teleológico volcado hacia el fututo y en 

que la actividad espiritual  se encaminará  hacia la vivencia de estados superiores de 

meditación, donde aflorarían actividades depuradas como el poetizar o la especulación 

metafísica.  

 

Miró Quezada entiende que la filosofía es una actividad a través de la cual el 

hombre asume progresivamente niveles de complejidad: “Del mito a la filosofía teórica, 

de la teogonía poética a las más depuradas creaciones conceptuales de la lógica y de la 

metafísica, la filosofía sigue un curso ascendente, caudaloso y sin saltos” (Miró 

Quezada, 1974, p. 28).  

 

Esta suerte de gradación histórica del pensamiento (que es similar a la que pone 

en práctica Leopoldo Zea),  caracterizará una línea del tiempo trazada por Miró 

Quezada, donde serán valorados los hitos históricos que han marcado el devenir de la 

filosofía en Latinoamérica. Ahora bien, quisiera señalar que esta lectura histórica sobre 

el devenir del filosofar latinoamericano es puesta de presente por Miró Quezada en los 

procesos de apropiación, divulgación y  enseñanza de determinados modelos de 

pensamiento.  



360  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

 

En otras palabras, se identifica en el pensador peruano una reconstrucción 

histórica de la filosofía latinoamericana a parir de la confrontación de diversos 

proyectos de autenticidad, que han configurado una cierta experiencia de 

autocomprensión de lo latinoamericano. Se trata de una confrontación histórica de 

proyectos de autenticidad, recreados en las prácticas de enseñanza de la filosofía.  

 

Procesos, que como se apreciará, responden a la dinámica de la ruptura en tres 

procesos históricos distintos como lo son la conquista, la colonia y la independencia. 

Las dos primeras generaciones que heredarán estas luchas, la de los patriarcas y la de 

sus discípulos, consolidarán un proceso de apropiación de la tradición filosófica 

occidental, donde el filosofar oscilará entre la experiencia del desenfoque y la 

comprensión de caladura.   

 

El origen de la ruptura es identificada por Miró Quezada a partir del choque 

cultural que se produce en América con la conquista española, momento de la historia 

donde la continuación del pensamiento mítico aborigen se interrumpe. Mientras que en 

Europa la historia del pensamiento ha evidenciado que los filósofos han regresado al 

mito como fuente de pensamiento originario5, en América Latina ha acaecido un 

retroceso, en el que los mitos fundacionales de las grandes civilizaciones amerindias 

como lo fueron la Azteca y la Inca, perdieron todo su valor primigenio y originario, al 

desaparecer con el proceso de la conquista. 

 

Si se parte de la premisa de que los mitos y las leyendas son lo protofenómenos de 

un espíritu orgánico, que se expresa a través del lenguaje de los símbolos, entonces es 

posible afirmar que los modos de representar el mundo amerindio, fueron extirpados de 

                                                
5 Esta idea es palpable en las diferentes reconstrucciones históricas sobre un pasado mítico glorioso en el 
que se fragua un pensamiento proto-originario y que se identifica en  las propuestas filosóficas  de Hegel, 
Nietzsche o Heidegger. La rememoración de Hegel de una filosofía, un arte y una historia superior entre 
los griegos es una constante en sus obras dedicadas a la filosofía de la historia y del arte; en Nietzsche se 
plantea igualmente desde una preocupación filológica y estética el regreso al mundo griego, 
particularmente en el Origen de la tragedia. También en el último Heidegger se aprecia este mismo 
ejercicio hermenéutico, quien además apelará al cristianismo primitivo y al misticismo teológico del 
maestro Eckhart, como fuentes primigenias donde el pensar y decir poético se cruzan para crear una 
nueva síntesis del pensamiento.   



361  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

raíz en América, con los procesos de la colonización, la evangelización cristiana y el 

mestizaje.   

 

La segunda experiencia de ruptura se produce con la imposición del pensamiento 

colonial, que se puso en marcha en América a partir de 1492 con el proceso de la 

evangelización. Una de las prácticas evangelizadoras que termino por sepultar el 

carácter originario de la mitología amerindia, fue el uso de catecismos para el 

adoctrinamiento moral y espiritual de los indios.  

 

Los métodos de dominación cultural más explícitos del pensamiento colonial 

como lo son la memorización y la repetición, hicieron entrar en razón a los primeros 

habitantes de estas tierras, de que sus modos de representación, al igual que sus 

creencias y mitos fundacionales, eran impíos y debían ser eliminados sistemáticamente 

de sus estilos de vida cotidianos. Una muestra de ello fue la elaboración de gramáticas 

españolas por parte de las órdenes religiosas (jesuitas y dominicos principalmente), para 

la enseñanza del español entre los indios; este fue un proceso de traducción que 

facilitaría el adoctrinamiento religioso y la dominación total por medio de un modelo  

monolingüista, que eliminaría  la diversidad de lenguas que se hablaban en la américa 

amerindia.  

  

A juicio de Miró Quezada, fue en la colonia, época inmediatamente posterior al 

proceso de la conquista, donde la actividad filosófica en América Latina retrocedió al 

dictamen disciplinar de la enseñanza inspirada en la ratio studiorum, modelo de la 

educación conventual en los siglos XII y XIII. Mientras que en los siglos XV al XVII se 

experimentaban procesos de modernización de la filosofía y de las ciencias en Europa, 

en Latinoamérica, para esta misma época, se vivía bajo el yugo de las prácticas de 

enseñanza de la filosofía que se impartía en las abadías de la edad media (cf. Miró 

Quezada, 1974, pp. 28-29).  

 

La tercera ruptura histórica se produce con el nacimiento de las republicas 

latinoamericanas a mediados del s. XVIII. En la colonia la enseñanza de la filosofía 

permaneció atrapada en el modelo memorístico de la repetición y del culto a los textos 



362  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

clásicos, estrategias ineficientes que reflejadas en la actitud academicista y autoritaria 

del conocimiento se hacían evidentes en el rol desempeñado por un maestro que 

aleccionaba a un discípulo dócil y domesticado. 

 

De la ruptura frente al modelo autoritario de conocimiento surge un intelectual 

secularizado que dialoga libremente con una literatura filosófica más amplia, donde 

abundaba el conocimiento en materia de ciencia médica, geografía, botánica y física.  El 

conocimiento por parte de una élite ilustrada sobre los procesos políticos y científicos 

que se adelantaban en Inglaterra y Francia en el s. XVIII, es el detonante para un 

cambio en la enseñanza de la filosofía, privilegiándose ahora el estudio de campo y la 

ilustración de la naturaleza: mediante el cultivo de las ciencias se pensaba que era 

posible hacer un reconocimiento más profundo de los recursos naturales de los que 

gozaba los países latinoamericanos6. La influencia de la ilustración sobre una élite 

emancipada resulto decisiva para un proceso de ruptura en  donde la conciencia ideal 

del hombre latinoamericano descubre que con el uso de la razón y el método 

experimental revelaba los secretos ocultos escondidos en la selva tropical y el bosque 

andino.  

 

Otro fenómeno afín a la ruptura creada con el espíritu ilustrado fue la imprenta, 

que permitió leer sobre hojas donde la tinta estaba fresca, las ideas políticas y los 

descubrimientos científicos que se adelantaban en la época ilustrada:  

 
Pero cuando se trata de la intensificación de la actividad filosófica se produce la 

paradoja. Por que no existía una curva filosófica. Solo existía repetición de textos 
ineficientes, exposición mecánica de ideas deslavazadas. Y de repente, arrastrados por 
la enorme marejada de un crecimiento nuevo unos cuantos hombres comienzan a leer 
filosofía en serio, a interesarse verdaderamente por ella, intentan empezar a 
comprenderla. Los profesores universitarios empiezan a leer libros con avidez. 
Empiezan a leer libros nuevos, recién importados, donde la tinta amenaza todavía 
manchar las manos que hojean las páginas (Miró Quezada, 1974, p.29).                

 
Para Miró Quezada la problemática acerca de la autenticidad de la filosofía se 

desarrolla ampliamente en el marco del proceso histórico de la independencia, donde los 

países latinoamericanos se apartaron del poder político y económico representado por 

                                                
6 Un ejemplo de esta ruptura son los nuevos comportamientos de investigación de una parte de la élite 
letrada neogranadina (Colombia), como ocurre con Francisco José de Caldas, quien participa de la 
empresa expedicionaria liderada por el científico español José Celestino Mutis.   



363  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

los imperios de España y Portugal. La lectura de los libros que fueron prohibidos en los 

índices elaborados por los religiosos, se convierte en una práctica de ruptura, frente a 

unos valores y pensamientos que mantuvieron sumidos en la oscuridad y la ignorancia a 

los pueblos latinoamericanos durante el periodo colonial.         

 

Es a finales del siglo XIX cuando surge una generación de intelectuales (la de los 

patriarcas) que decidieron exigirse seriamente en el trabajo de leer a los filósofos en sus 

propias lenguas7. La generación de intelectuales que tomo con seriedad la decisión de 

asumir el sentido de la producción filosófica del viejo mundo, comprendió que en 

América Latina sólo se podía tener conciencia de una filosofía propia si se asumía la 

tarea de ‘vivenciar la tradición’, es decir, si se llevaba un proceso hermenéutico en el 

que el ejercicio de traducción del pasado filosófico no cayera en el academicismo 

colonial ni en el despotismo ilustrado: 

 
Pero tratándose de la filosofía los profesores latinoamericanos se abocaron a un 

imposible. Porque la filosofía no puede comprenderse sin una tradición. Es decir, no 
puede comprenderse sin haber vivido su historia, sin sentirla en cada párrafo, en cada 
línea, en cada palabra de los textos estudiados (Miró Quezada, 1974, p. 30)      

 
Sin embargo, la vivencia de la tradición por parte de esta generación fue 

insuficiente, pues la exegesis no podía capturar el espíritu que animaba esta filosofía 

escrita en una lengua que era diferente a la que usaban los pensadores latinoamericanos 

para interpretarla.  De ahí que Miró Quezada sostenga que los filósofos latinoamericanos 

únicamente llegaron al nivel del entendimiento de los textos, sin alcanzar el estadio de la 

comprensión. 

 

La generación de los patriarcas no pudo comprender el pensamiento europeo, 

porque carecían de los conocimientos vitales del idioma, la historia, elementos que hacen 

parte del espíritu que motiva las ideas que se exponen en los tratados clásicos de la 

filosofía. Para el filósofo peruano el ejercicio de la comprensión se hace completo una 

vez se vivencia la historia y la lengua en la que fueron escritas las grandes obras de la 

                                                
7 Los filósofos que pertenecen a esta generación son: “Caso y Vasconselos en México, Vaz Ferreira en 
Uruguay, Korn en la Argentina, Molina en Chile, Deusta en el Perú, Farias Brito en el Brasil, son 
indudablemente los patriarcas.”(Miró Quezada, 1974, p. 45).       



364  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

tradición filosófica. Esta forma de comprender la tradición espiritual europea,  puso de 

presente la mala recepción que hiciera generación de los patriarcas: 

 
Porque, rigurosamente hablando, puede afirmarse que los patriarcas 

entendieron la filosofía que profesaron, pero no la comprendieron. Es decir que 
tuvieron una comprensión estructural de las doctrina que asimilaron y que, con 
verdadero de mensaje, difundieron. Pero no tuvieron una comprensión de 
caladura, ni pudieron tenerla (Miró Quezada, 1974, p. 32).    

 
Esta comprensión que se aparta del entendimiento de la estructura es denominada 

por Quezada como intelección de ‘caladura’. Es de caladura porque la comprensión 

abandona la simple recepción y organización de las ideas, para pasar a una interlocución 

directa, que dialoga entre la exposición sistemática del pensamiento con la tradición 

cultural, produciendo una hermenéutica donde se da“(...) la adaptación perfecta de las 

potencias cognoscentes a la materia conocida.” (Miró Quezada, 1974, p. 33). Lengua y 

vida son los ejes articuladores de esta hermenéutica de la caladura que propone 

Quezada, como auténtica exigencia en el proceso de ‘vivenciar la tradición’ filosófica 

occidental.  

 

Ante la imposibilidad de vivenciar la tradición del pensamiento europeo el 

predominó en el ambiente intelectual latinoamericano se condensa en una serie de 

discursos donde se apreciaba la experiencia del desenfoque  

 
El filosofar latinoamericano se siente incómodo ante su primera visión del 

pensamiento europeo. Su anhelo es asimilar en forma rápida y efectiva los grandes 
sistemas filosóficos que constituyen uno de los productos cumbres de la cultura 
europea. Pero el acercarse a ellos siente una sensación de inseguridad, de vacío. Es la 
vivencia ingenua, no reflexiva, producida por la imposibilidad de calar en las 
verdaderas significaciones por falta de una tradición que proporcione en forma natural 
apoyo y alimento (Miró Quezada, 1974, p. 34).          

                 
Dada las situaciones de ingenuidad y desacierto hermenéutico, se produce en 

América  Latina un movimiento pedagógico que se propone formar a las nuevas 

generaciones dentro de los espacios formativos donde se estudiaba la filosofía de los 

maestros del pensamiento en Europa: “Esta enseñanza y este aprendizaje constituyen la 

primera actividad filosofante de nuestra América. La materia de que se nutre: Europa. 

Su modelo, Europa. Su tradición, Europa” (Miró Quezada, 1974, p. 34).  

 



365  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

Para esta segunda generación de intelectuales, la actualidad del filosofar 

Latinoamericano estaba mediada por lo que se decía en el escenario filosófico de la 

Europa de finales de siglo XIX. La actualización de la filosofía vino entonces de la 

lectura de las obras de Bergson, Croce, Nietzsche, Euken, Simmel, entre otros. Este 

nuevo impulso hizo del estudio de la filosofía una actividad seria, y según Miró 

Quezada, esta generación logra efectivamente una comprensión de caladura.   

 

De esta manera, si en un principio el proyecto del filosofar latinoamericano estuvo 

marcado por la ambigüedad en la experiencia del desenfoque que caracterizó a la 

filosofía predicada por la generación de los patriarcas, en un segundo momento, el 

proyecto se convierte en un fenómeno de exigencia, llamado a consolidar un proceso de 

formación filosófica, que involucró a la segunda generación en la tarea de alcanzar una 

‘comprensión de caladura’, permitiéndole  ambientarse en las ideas debatidas por la 

actualidad filosófica europea de finales del siglo XIX.  Es una distancia de carácter 

educativo lo que separa la generación de los patriarcas de la generación actualizada en 

las ideas filosóficas europeas, pues mientras que la primera no alcanzó la comprensión 

de caladura y se mantuvo en la vivencia del desenfoque, la segunda logro la experiencia 

académica de la exigencia.  

 

Esta distinción insinúa que en la perspectiva de Miró Quezada la filosofía 

latinoamericana es entendida como un ejercicio progresivo de comprensión, que va de 

las sucesivas experiencias de ruptura hasta alcanzar la vivencia de una tradición, 

exigiendo a las nuevas generaciones en la comprensión de una tradición del 

pensamiento donde confluyen la vida y el pensamiento. La pregunta acerca de la 

originalidad espiritual de Latinoamérica, de la práxis liberadora o de la ‘arielización 

estética’ de un modo de ser joven y esperanzado, son cuestiones de desenfoque, ajenas a 

la visión academicista o de caladura planteada por Quezada.    

 

Así las cosas la filosofía en Latinoamérica obedece a un continuo ejercicio de 

perfeccionamiento disciplinar, en el que no basta con el aprendizaje de las estructuras 

que componen un texto de filosofía, o en la memoria histórica de las ideas. Filosofar 



366  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

está supeditado a las exigencias de comprensión, que le permitan a una generación de 

filósofos dialogar directamente con los diferentes estilos de pensamiento.  

 

El obstáculo que ha impedido el reconocimiento de la autenticidad del filosofar 

latinoamericano, ha sido la imposibilidad de establecer un dialogo acertado con la 

tradición viva de la filosofía europea. Un dialogo que no puede hacerse ni desde el rito 

hacia el estudio de la obra clásica en filosofía, ni en la sistematización de sus estructuras 

textuales. 

 

Al fenómeno del acoplamiento que hace una generación estudiosa de la cultura 

viva de una tradición filosófica, es denominada por Quezada ‘instalación en la historia’. 

A juicio del filósofo peruano es en la instalación histórica donde la élite intelectual, que 

piensa la existencia de una filosofía latinoamericana, podrá sostener en un dialogo 

exigido con la amplia tradición filosófica europea, la problemática acerca de su pasado, 

sus límites, posibilidades y proyecciones a futuro.  

 

Para que el dialogo alcance los niveles de la correlación y del intercambio se 

necesita que la tradición latinoamericana asuma la ‘tecnificación humanista’, que 

consiste en la apropiación de las lenguas clásicas (griego y el latín). A través del uso de 

las raíces griegas y latinas el filosofar latinoamericano se convierte en una actividad 

exigente, pues al adoptar las técnicas de las lenguas eruditas se podrá hacer un 

acercamiento más vivo al pasado humanista de la filosofía europea. Son los discípulos 

de los patriarcas, quienes iniciaron este proceso de tecnificación humanista: 

“Tecnificación a ultranza, única y exclusivamente para lograr un mayor adentramiento 

en la conceptuación filosófica. He aquí el Leitmotiv y el significado generacional del 

segundo momento del movimiento recuperativo.” (Miró Quezada, 1974, p.48). 

 
6. La filosofía en Colombia como sociología del presente: la modernidad 

postergada y la permanencia de las estructuras coloniales  
  
Una de las lecturas singulares que indaga acerca de un proceso de apropiación de 

la filosofía en un país latinoamericano es la tesis a propósito de la postergación de la  

modernidad en Colombia. Para el filósofo nacido en Armenia Rubén Jaramillo Vélez el 

proceso de  modernización de una sociedad está relacionado con una serie de 



367  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

experiencias históricas que producen el desarrollo industrial de finales del siglo XIX. 

Desde el liberalismo económico formulado por Adam Smith se sabe que la modernidad 

inicia a parir de los procesos sociales desatados con  la interdependencia de los países 

en torno a un mercado mundial. Sin embargo este escenario del capitalismo en 

expansión consolidó  una distinción entre dos modelos de producción económico que se 

ven confrontados: quienes asumen la transformación de las materias primas dentro de 

un sistema científico-técnico y aquellos otros cuyos sistemas subordinados que se han 

basado  en la producción de las materias primas, dependiendo de los pactos comerciales 

que establezcan con los centros de acopio o las grandes metrópolis del poder 

económico. En medio de la disyuntiva entre estos dos modelos de producción tanto de 

conocimientos como de bienes materiales  se juega la tesis de la modernización 

filosófica de una sociedad, en este caso, de la colombiana.   

 

Para Jaramillo Vélez una sociedad como la europea ha pasado por la experiencia 

histórica del liberalismo económico, el éxito económico del librecambismo y la 

medición del progreso social a través de los procesos de industrialización; estos 

episodios del desarrollo  no se dieron al margen de los hechos gestados desde los inicios 

del siglo XIX con la revolución industrial. La revolución industrial es un proceso 

histórico que nace con la revolución burguesa, fenómeno que comienza en Inglaterra en 

sus dos etapas (1643/1688) y continuará en Francia con la gran revolución de 1789.   

 

Junto al acontecimiento desencadenado con la revolución francesa en la historia 

europea, surge el proceso de independencia de las naciones hispanoamericanas. Sin 

embargo, los deseos libertarios y de independencia estuvieron desde un principio 

desdibujados porque en lugar de producir los cambios en la estructura económica, lo 

que originó fue la radicalización entre dos grupos sociales diferenciados: las élites cultas 

emancipadas y el grueso de la población mestiza, negra e indígena, que permanecieron 

sumidas en el analfabetismo o en su defecto al servicio del vasallaje feudal, consolidado 

por el cristianismo colonial desde la llegada de los españoles a América en 1492. No 

hubo entonces una experiencia plena de independencia porque en la práctica los 

procesos de modernización alternaron en Colombia con los de la dominación colonial.   

 



368  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

En otras palabras, en Colombia las ideas liberales de emancipación y 

transformación social con base en la ciencia y en una ideología liberal fueron  patrones 

abstractos que jamás revirtieron en la modernización de las prácticas económicas 

vigentes desde el feudalismo colonial; al no traducirse en vivencias concretas para el 

‘aceleramiento’ de los procesos reales de trasformación y progreso social no podría 

definirse en la historia de las prácticas económicas en Colombia una clara diferencia 

entre un modo de vida moderno y otro colonial. La vigencia de las estructuras 

económicas y sociales de la colonia en Colombia se prolongó hasta mediados del siglo 

XIX. Aunque durante este periodo histórico la divulgación de la filosofía pragmática de 

Jeremías Bentham por parte de los liberales, llegó a plantear una reforma secular de la 

sociedad colombiana, la cual iniciaba con el proyecto de una educación pública que 

fomentaría los valores de la conducta civil, la ciudadanía cosmopolita, la apropiación de 

las ciencias exactas para la transformación de una sociedad,  etc.,  sin embargo,  este 

proyecto fue interrumpido por el naciente esquema de gobierno conservador (fundado 

por Mariano Ospina Rodríguez y José Eusebio Caro), y el cual llevaría a cabo una 

reforma educativa cuya impronta principal consistió en volver al espíritu pre-moderno 

del catolicismo-hispánico. 

 

El diagnóstico de Jaramillo Vélez conduce a un análisis sobre el nacimiento de los 

partidos políticos en Colombia, un proceso histórico desarrollado  al margen del 

liberalismo y de las ideas ilustradas fraguadas a partir de 1789; la formación de los 

partidos políticos en Colombia estuvo acompañado por las circunstancias de guerras y 

conflictos fratricidas entre los bandos liberal y conservador, barbarie que se prolongó 

hasta finales del siglo XIX.  En medio de este contexto de batallas intestinas el proyecto 

de la emancipación social que traerían los ideales venidos de Europa y Norteamérica, la 

mayor de las veces se mantuvo en la desrealización, frustrándose con ello su desarrollo 

social. Por ejemplo, para un sector de la élite conservadora no resonaba la idea de que la 

felicidad social viniera de una lectura del utilitarismo anglosajón, que se despachaba de 

la tradición hispánica, al proponer como modelo ético-social la maximización del placer 

para el mayor número de personas. Esta predica moral desarticulaba las jerarquías 

sociales que hacían parte de los exclusivos valores nobiliarios de honor e hidalguía 

hispánica, tan importantes para la élite neogradina durante la colonia.  



369  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

 

La paradoja del fenómeno de la modernización en Colombia se cifra en el 

fraccionamiento  de elites con intereses sociales muy son dispares: hay una élite que 

acoge las ideas liberales y hay otra que propende por el mantenimiento de las 

instituciones familiares, educativas y estatales que fueran inauguradas por la metrópoli 

española y la posterior reproducción de la estructura colonial. El destino político del 

país es un ininterrumpido cambio de estaciones en donde confluyen caóticamente tanto 

la primavera como el invierno; el resultado es un arcoíris incoloro donde los espectros 

fuertes se desvanecen entre los tonos ligeros.   

 

Aunque con el periodo de la regeneración pudo plantearse un cambio 

reencausando el federalismo, históricamente la llegada de Núñez consolida de alguna 

manera el proyecto hispanista de gobernar con sotana y casaca. Al respecto comenta 

Rubén Jaramillo Vélez:  

 
El  tránsito de la federación al centralismo se impuso como una necesidad, pues 

el país "iba hacia la desmembración al impulso de fuerzas centrífugas expresadas en 
intereses internacionales y locales". Por entonces el futuro regenerador repetía en sus 
artículos periodísticos: “A otro ministro americano le hemos oído recientemente estas 
palabras: en Colombia solo hay dos cosas organizadas, el ejército y el clero". Y es 
apoyándose en buena parte en estos dos sectores, a los cuales además fortaleció 
notablemente, que el político cartagenero llevó a cabo su empresa (Jaramillo Vélez, La 
postergación de la experiencia de la modernidad en Colombia).  

 
Detrás de la constitución de 1886 estaba Miguel Antonio Caro (y detrás de éste, 

estaba presente su hijo José Eusebio Caro). Y él según Jaime Jaramillo Uribe –citado 

por Vélez-, representaba las intenciones de volver a la tradición hispanista mirando con 

reojo el liberalismo económico de la tradición anglosajona. Citamos in extenso las 

líneas que describe el historiador Jaramillo:    

 
Miguel Antonio Caro representa la fidelidad completa y sin reservas a la 

tradición española, en cuanto esta significa una concepción típica de la vida personal y 
de la organización del Estado, y en cuanto simboliza una gestión histórica. En ningún 
momento de su vida llegó a pensar que los ideales del mundo anglosajón pudiesen ser 
superiores a los hispánicos y por lo tanto pudiesen o debiesen reemplazar a los que 
constituyen la esencia de la tradición latinoespañola... Ni el progreso industrial, ni las 
ciencias, ni el liberalismo económico, ni la sociedad individualista, ni el positivismo, ni 
el método de las ciencias naturales en el campo de las ciencias del espíritu, fueron 
considerados por Caro como valores absolutos y máximos, y menos aún, como llegaron 
a considerarlos la mayor parte de sus con temporáneos de Colombia y de América, 
como objetos de veneración y culto. Por esta misma circunstancia nunca creyó que 
pudiera ser una grave acusación contra la obra de España en América, el hecho de no 



370  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

haber organizado y traído a sus colonias lo que la mayor parte de sus críticos 
consideraban el ápice y la esencia de la civilización, es decir, la gran industria y la 
técnica, la economía de mercado libre, el estado neutral en materias religiosas, las 
libertades políticas individuales, sobre todo las libertades económicas; la libertad de 
prensa y el sufragio universal. Caro poseía una idea metafísica de la sociedad y del 
hombre muy diferente de las entonces en boga...No acoge la concepción optimista de la 
sociedad que considera a esta compuesta de individuos libres, que al perseguir y buscar 
su propio interés logran automáticamente el equilibrio social y el beneficio de todos; ni 
acepta el moderno hedonismo que declara ser misión de la sociedad y del Estado buscar 
el confort del ciudadano (o el mayor placer para el mayor número, como lo expresaba 
la escuela de BENTHAM); ni la idea de que la expresión más alta de los derechos de la 
persona es la participación en la elección de los gobernantes, es decir, el sufragio 
universal. Todos estos elementos de una concepción del mundo le parecían contrarios 
al estilo español de vida.  

El español era personalista, pero no individualista a la manera del moderno 
liberalismo, y gustaba de la riqueza más como elemento de pompa y fuente de prestigio 
que como instrumento de bienestar. En fin, la honra y el honor de la persona eran para 
el peninsular los más alto valores, ante los cuales carecían de importancia derechos 
políticos como el de participar en la elección de gobernantes...CARO captaba también 
en el hispanoamericano este mismo fondo de actitudes típicas. Para América, por lo 
tanto, ser fiel a su propia esencia, ser auténtica, ser independiente espiritualmente, era 
ser fiel a la tradición española de vida, fidelidad que en ningún caso consideró 
incompatible con la independencia política (Jaramillo Vélez, La postergación de la 
experiencia de la modernidad en Colombia). 

 
Las ideas liberales incubadas en la modernidad no compaginaban con la 

consolidación de un partido político católico, pretexto programático para la 

consolidación de la unidad nacional. Otra razón se suma a esta postergación de la 

modernidad planteada por Núñez, y consistió en asumir que la ciencia era únicamente 

un saber útil. Este sentido instrumental en el que son asimiladas las ciencias exactas es 

tanto como señalar que el saber científico visto en sí mismo además de ser un imposible 

histórico no puede ser el motor de la autoconciencia de un pueblo.  De manera contraria, 

este motor que impulsa una suerte de interioridad individual hacia la unidad social será 

proporcionado por la tradición católica.  

Una de las consecuencias de esta postura retardataria se ve reflejada en el 

ambiente  ético práctico de una sociedad. La secularización del país es un proceso hasta 

ahora joven. El tutelaje moral que por décadas ha tenido la iglesia sobre la sociedad 

colombiana ha impedido  una concepción de ciudadanía y de sociedad civil, (conceptos 

que suponen la consolidación de una sociedad laica o por lo menos del reconocimiento 

de formas culturales y religiosas que se han emancipado del tutelaje). Vélez citando una 

crítica de un padre jesuita acerca de este vació de modernidad en el sentido de la 

ausencia de un proceso de secularización social, apunta lo siguiente:  



371  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

Una hipótesis para explicar esta situación es que la iglesia católica, tan asidua en 
una predicación ordenadora del comportamiento social desde los templos, y encargada, 
no sin disputas ni forcejeos, de la tutela de la educación nacional hasta hace dos 
décadas, no se preocupó o no encontró una metodología para contribuir a desarrollar 
una civilización estatal o una comunidad civil. Lo que parece haber centrado la 
preocupación de la iglesia fue el desarrollo de la civilización católica y de la 
comunidad religiosa. Lo importante para la iglesia era hacer buenos católicos y eso no 
coincidía necesariamente con hacer buenos ciudadanos. Por eso, normas 
importantísimas de la vida ciudadana como disposiciones sobre el contrabando y la 
tributación o el manejo de los dineros públicos por los funcionarios de turno, podían 
pasarse por alto, sin incurrir en pecados, siempre y cuando se cumplieran los 
dictámenes de Dios y de su iglesia (Jaramillo Vélez, La postergación de la experiencia 
de la modernidad en Colombia). 

 
8. La filosofía como sociología del presente: La hybris del punto cero 
 
 

La estocada final para ingresar a un análisis de los patrones sociológicos que han 

imperado en la sociedad colombiana la ofrece la sugestiva lectura del profesor Santiago 

Castro-Gómez en su publicación La hybris del punto cero. Ciencia, raza e ilustración 

en la nueva granada (1750-1816). Nos aventuramos a interpretar este ejercicio 

filosófico como un proyecto de verdad que propende por un diálogo entre categorías 

filosóficas desde las perspectivas abiertas por los estudios culturales en Latinoamérica, 

el estructuralismo francés (Foucualt y Boirdeau) y el análisis de los hitos 

historiográficos de la realidad socio-política del país. Esta propuesta de investigación 

busca trazar las genealogías del poder que han explicado la aparición de las estructuras 

de gobierno, de educación y de producción del conocimiento  científico y que anteceden 

el destino epocal de un país que a partir del siglo XVIII se declaró como una república 

independiente.   

Dos hechos históricos sirven de telón de fondo a la hipótesis de lectura que 

propone Castro-Gómez sobre el fenómeno de la ilustración y su traducción en las 

dinámicas sociales del  Nuevo Reino de Granada. El primero, tiene que ver con los 

deseos ilustrados de la emperatriz de Rusia Catalina II, quien se comunica con el rey de 

España Carlos III, solicitándole el envío a San Petersburgo de todo el material  de 

análisis y documentación sobre la gramática y las lenguas de los pueblos aborígenes. La 

respuesta de Carlos III no dio espera y ordena a los virreyes de América hacer la 

recolección del mencionado material. En el virreinato de la nueva granada, el virrey 

Antonio Caballero y Góngora designa al médico y matemático español José Celestino 

Mutis, quien desde 1761, dedico parte de su tiempo a la recopilación de manuscritos 



372  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

sobre las lenguas indígenas. Después de un año de rastrear el material por conventos, 

colegios y bibliotecas, Mutis logra reunir 21 manuscritos de las gramáticas de la lengua 

muisca, redactada por los misioneros, entre ellos, cabe mencionar, el del dominico 

Bernardo de Lugo con su “Gramática de la lengua general del nuevo reino llamada 

mosca”, y el del jesuita José Dandey titulado “Gramática, vocabulario y confesionario 

de la lengua mosca-chibcha”. El virrey Caballero y Góngora entrega personalmente el 

encargo a la biblioteca del palacio real en el año de 1789.  

Un segundo acontecimiento, que claramente se distingue de esta loable tarea, se 

produce veinte años atrás con el mismo rey Carlos III, quien bajo un edicto real de 1770 

prohíbe el uso de las lenguas vernáculas en las colonias americanas. En el marco de las 

políticas Borbónicas, el edicto del rey, se entiende como una estrategia de gobierno del 

imperio, cuyo propósito es el de modernizar las colonias de ultramar, a través de la 

prohibición del uso las lenguas nativas, que son señaladas como las principales causas 

del atraso social. La consecuente uniformización lingüística de los nativos a través del 

uso obligatoria del castellano, dimensiona una de las tesis que propone el autor: la 

actualización de las colonias de ultramar en el escenario de la modernidad, se lleva a 

cabo bajo la implementación de unas prácticas de colonización, que se entienden, en 

este caso, bajo el aspecto de la eliminación de la diversidad lingüística (Castro-Gómez, 

2010, pp. 11-12). 

Estos dos episodios muestran la contradicción del proceso de la ilustración que se 

experimentó en el nuevo reino de granada. Una contradicción que  pone de presente la 

dialéctica entre la modernidad y la colonialidad, en acontecimientos históricos que 

configuraron la noción de ‘ciencia’ en la nueva granada. De momento, y siguiendo el 

hilo conductor de la propuesta de Castro –Gómez, se esgrime lo siguiente: existe a 

finales del s. XVII en Europa una pronunciada tendencia de las potencias por el 

conocimiento cultural y etnográfico de las colonias americanas. Este conocimiento 

viene animado por las avances de las ciencias, y, en general, por la indagación filosófica 

que hacen los pensadores de la ilustración como Locke, Condorcet, Rousseau, Hume, 

Diderot, Turgot y Kant, del papel que juega la razón en la consolidación del proyecto de 

la modernidad. De otra parte, los enunciados ilustrados de la ciencia en el Nuevo Reino 

De Granada, se encuentran sujetos a los intereses políticos de los Borbones, quienes se 



373  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

proponen eliminar sistemáticamente la diversidad lingüística y principalmente, las 

pretensiones de poder que detenta una emergente estructura social, la criolla, que aún 

persiste en la perpetuación de la dominación colonial española bajo los aspectos de la 

superioridad racial, la distinción social, la pureza de sangre, entre otros. En este sentido, 

se entiende que la ilustración, lejos de ser una filosofía filantrópica de talante mesiánico 

liberador, como se ha solido leer este periodo de la historia de Colombia a cuento de ser 

el paso entre el periodo colonial y el republicano, fue un proceso de dominación 

política-epistémica, direccionada por unas estrategias de gobierno implantadas por los 

borbones en el periodo que transcurre entre 1750 y 1816. En este contexto, la ciencia 

ilustrada es un discurso ‘etnográfico’ que traduce y documenta “(…) con fidelidad las 

características de una naturaleza y una cultura exótica.” (Castros-Gómez, 2010, p. 14).      

Dos escenarios teóricos estructuran la tesis del autor. Efectivamente, Castro-

Gómez lee las pretensiones de recolección y eliminación de las lenguas nativas 

acaecidas en el nuevo reino de granada como un fenómeno que a juicio de Foucault 

(1984), hizo parte de la preocupación epistemológica de la ilustración europea, que se 

propuso configurar en una ‘gramática general’, esto es, en un ‘metalenguaje universal', 

las deficiencias de las lenguas particulares. En otras palabras, en las proposiciones de la 

ciencia newtoniana se organiza, direcciona y controla los defectos de las lenguas 

particulares. La ciencia modélica de la modernidad, a saber, la ciencia newtoniana, es el 

punto cero de observación a partir del cual se configura el mapa particular de las 

lenguas regionales. Es un punto cero neutral privilegiado, porque él mismo es 

incuestionado pero tiene el poder real de cuestionar.  Ahora bien, en las colonias de 

ultramar, la configuración de una gramática universal, estuvo acompañado de una serie 

de prácticas de gobierno encaminadas al control y a la dominación de los cuerpos y de 

la vida. Esta segunda variable es abordada por Castro-Gómez haciendo uso de los 

análisis que también realizará Foucault alrededor del tema de la biopolítica. 

De otra parte, desde las teorías poscoloniales desarrolladas en los años 80’ en las 

facultades de humanidades de las universidades inglesas y de los Estados Unidos, se ha 

sostenido que la expansión colonial de Europa iniciada en el s. XVI, se llevó a cabo a 

partir de la “(…) imposición de una política imperial del lenguaje” (Castro-Gómez, 

2010, p. 13). La imposición de las lenguas coloniales, hizo y hace parte de la relación 



374  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

‘dominio y/o emancipación’ que caracteriza al colonialismo europeo. Las teorías 

poscoloniales han tenido efectos en la teoría sobre la ‘colonialidad del poder’, una 

innovación teórica  indagada con profundidad por los pensadores latinoamericanos 

Walter Mignolo, Anibal Quijano, Enrique Dussel, entre otros.            

Tanto el análisis foucoltiano del discurso ilustrado, que es interpretado como un 

modelo de la ciencia universal que se expresa en el lenguaje de la razón, como la crítica 

hecha por las teorías poscoloniales a las pretensiones imperiales de las lenguas 

modernas europeas, sirven de grillete metodológico para que el autor  asuma una serie 

de distinciones. Por ejemplo, que las formas de hacer ciencia en la nueva granada son al 

mismo tiempo prácticas refinadas de posicionar una raza superior (la blanca) sobre otras 

razas marginadas (indios, negros, mestizos), unos conocimientos civilizados sobre otros 

señalados como inferiores. La ilustración se entiende como el reconocimiento social y 

cultural de unas prácticas, hábitos, modos de ser, que hicieron parte de la producción de 

ciencia y de conocimiento en la Nueva Granada.  

La propuesta se estructura en cinco capítulos. En el primero se hace el análisis del 

fenómeno de la traducción que llevo a cabo la elite criolla de los postulados ilustrados, 

en el contexto particular del ‘habitus colonial’ (Castro-Gómez, 2010, p. 17). En el 

segundo capítulo se propone la categoría de la ‘pureza de sangre’, como escenificación 

cultural de un modo de ser que posicionaba social y políticamente a unos sujetos. En el 

tercer capítulo se aborda el tema de la ciencia moderna como una herramienta para el 

establecimiento de las distinciones étnicas de los criollos en la Nueva Granada. En el 

capítulo cuatro se describe el papel que jugó el conocimiento en la construcción de la 

hegemonía criolla y de la violencia simbólica que ello generó. El capítulo cinco propone 

la tesis de que la geografía, ciencia que comienza a tomar fuerza en este periodo de la 

historia patria, integró el modelo de racionalidad  o técnica de gobierno que proyectaba 

la geopolítica de los borbones para las colonias de ultramar.         

La hipótesis de lectura que atraviesa el libro asume que la ilustración 

neogranadina es un lugar epistémico que hace tabula rasa de los saberes y las 

tradiciones que conforman el haber cultural de un pueblo. Este lugar es denominado 

como un ‘punto cero de observación’ categoría que explica el contraste entre el ‘no 

lugar’ del discurso de la ciencia moderna que se construye desde Europa, y el lugar que 



375  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

adquiere en su traducción, por lo demás, una interpretación de la ciencia moderna 

dentro de las prácticas coloniales de dominación. Es un punto cero porque a partir de él 

se nombra por primera vez el mundo, y, con ello, se impone un estatus, un estilo de vida 

que enlaza el saber y el poder, produciendo la segmentación racial y epistémica. La 

hybris alude a una concepción del pecado entre los griegos, quienes la entendían como 

la ilusión que tenían los mortales de superar la condición de animales finitos para llegar 

a ser dioses. La hybris del punto cero es una metáfora que da cuenta de la 

desproporcionalidad, el rebasamiento, la desmesura que hace el ejercicio de traducción 

de una elite criolla de la ‘ciencia moderna’ en el contexto de la ‘colonialidad del poder’.  

La misma modernidad se describe en la metáfora, pues como lo muestra el autor, las 

ciencias naturales y la economía irrumpen en Europa en el marco de una filosofía que 

cuestiona el saber tradicional letrado del renacimiento y medieval, por un saber 

empírico experimental volcado hacia las cosas mismas. Ahora bien, dicha  traducción 

trae como consecuencia el desconocimiento de la lógica de la corporalidad en el que se 

expresa un modo diferente de pensar, actuar y sentir. Empero, los pensados criollos 

neogranadinos silenciaron dicha corporalidad e institucionalizaron el Estado nacional, 

que se ha conocido en la historia patria como la primera república 

 



376  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

Bibliografía 
 

Bondy Salazar (1968). ¿Existe una filosofía en nuestra América? Siglo Veintiuno. 

México  

Castaneda, Carlos. (2010). Las enseñanzas de Don Juan. Una forma Yaqui de  

conocimiento. F.C.E. Argentina.     

Castro-Gómez Santiago (2010). La hybris del punto cero. Ciencia, raza e ilustración en 

la Nueva Granada (1750-1816). Ed. Pontificio Universidad Javeriana. Bogotá 

Cerutty, Guldberg, Horacio (2011). Doscientos años de pensamiento filosófico 

nuestroamericano. Ediciones Desde Abajo, Colombia.   

De Leon, Eduardo (2002). Ariel cien años después: modernización suave y subjetividad. 

En Arielismo y globalización. Latinoamérica en la globalización y el tercer 

milenio. Leopoldo Zea Hernán Taboada (compiladores). F.C.E. México. 2002.  

Cepeda, Juan (2010). Ontología del estar. Una aproximación a la obra de Rodolfo 

Kusch. Pp. 153-177. En: Rodolfo Kusch: filosofía y cultura en América Latina. 

Análisis. Revista colombiana de humanidades. Julio-diciembre. N° 77. 

Ediciones USTA. Bogotá.   

Dussel, Enrique. (1994). Tesis provisorias para una filosofía de la liberación. Pp. 21-45. 

En: Praxis latinoamericana y filosofía de la liberación. Nueva América. Bogotá. 

Miro, Quezada, Francisco (1974). Despertar y proyecto del filosofar latinoamericano. 

En: 1) La gran ruptura, pp. 26.  F. C. E. México.  

Roig, Arturo (2001). La filosofía latinoamericana en sus orígenes. Pp. 5-20. 

Contribuciones desde Coatepec. Universidad Autónoma del Estado de México. 

Julio-diciembre. Vol. 1. Número 001. Toluca. México. 

Rodríguez, Eudoro (1999). Problemática de la filosofía latinoamericana. Pp. 413-454. 

En: Introducción a la filosofía. Perspectiva latinoamericana. USTA. Bogotá.     

Rodríguez, Eudoro (1985). Una aproximación crítica a Juan Carlos Scannone. 

Ponencias. Bogotá. USTA.         

Rubio, Angulo Jaime (1976). Elementos metodológicos para la filosofía de la liberación 

latinoamericana. Análisis. Vol. X. Enero-junio. Número 23.    

Scannone, Juan Carlos (1993). Liberación. Un aporte original del cristianismo 

latinoamericano. Pp. 93-105. En: religión. Edición de José Gómez Caffarena. 

Trotta. Madrid.  



377  

J U L I O  
2 0 1 5  

 
 

 
 

 Filosofía e historia de las ideas en Latinoamérica: Márgenes y  gramáticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastián Ballén Rodríguez 
 
 

 

 

Scannone, Juan Carlos (2010). El ‘estar siendo’ como acontecimiento originario: 

articulación del horizonte tridimensional en la filosofía latinoamericana. Pp.  

153-162. En: Rodolfo Kusch: filosofía y cultura en América Latina. Análisis. 

Revista colombiana de humanidades. Julio-diciembre. N° 77. Ediciones USTA. 

Bogotá.                            

Marquínez, Argote, Germán (1992). La filosofía Latinoamericana. Pp.423-450. En: La 

Filosofía en Colombia: historia de las ideas. El búho. Bogotá. 

Vélez, Jaramillo Rubén (2015): “La postergación de la experiencia de la modernidad en 

Colombia”, en Novela Colombiana. Rodríguez Ruiz Jaime 

Alejandro.http://www.javeriana.edu.co/narrativa_colombiana/contenido/bibliogr

af/postergacion.htm 

Zea, Leopoldo (compilador). (1995). Fuentes de la cultura Latinoamericana. (II). F.C.E. 

México.   

Zea, Leopoldo (1988). Discurso desde la marginación y la barbarie. Anthropos. España.   

Zea, Leopoldo. El pensamiento Latinoamericano (1974). Ariel. México.     

      




	Blank Page

