Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

Filosofia e historia de las ideas en Latinoameérical:
Margenes y  gramaticas sobre un filosofar en la

diferencia

Juan Sebastian Ballén Rodriguez
Universidad Santo Tomas - Villavicencio
juansebastianballen@gmail.com

A la memoria de quien marco en la piel las venas abiertas de América Latina...Eduardo Galeano

En cuanto filésofos no somos legisladores del espiritu humano, si no sus
historiografos; ciertamente no periodistas, sino escritores de su historia
pragmatica.

Fichte. Opusculo sobre la doctrina de la ciencia

Abraham, nacido en caldea, habia, ya en su juventud, abandonado una primera
patria en compafiia de su padre. Después en la llanura de Mesopotamia, para
hacerse un hombre independiente y a la vez un jefe, rompié con su familia, sin que
ésta le hubiera ofendido ni despedido; no habia experimentado el dolor en el que
aparece, para ser victima de una injusticia o de un a crueldad, la necesidad
persistente de un amor que, herido, pero no perdido, busca la nueva patria para
florecer en ella. El primer acto por el que Abraham se convierte en padre de una
nacion es una escision que desgarra los vinculos de la vida comun y del amor, la
totalidad de las relaciones en las que hasta entonces habia vivido con los hombres
y con la naturaleza. Esos hermosos recuerdos de la juventud de Abraham los arrojo
de si...Queria ser libre de todos ellos.

J. G. Hegel. El espiritu del cristianismo y su destino

Introduccion a la problematica

La historia de las ideas en Latinoamérica sigue siendo un campo fértil de
indagaciones. Entre otras cosas porque en sus narraciones se ponen de manifiesto
diversos proyectos de verdad. Uno de los propositos que persigue este trabajo consiste
en distinguir los principales tenores que han caracterizado a una interlocucion plural y
abierta de propuestas que gravitan alrededor de la pregunta de ;como significar y
construir una prdxis sobre el pensamiento filos6fico en Latinoamérica? En la marcha y
al hilo de una reconstruccion historica de la problematica enunciada, se plantea que una

de las propiedades que entrafian a este proyecto de filosofia es la pluralidad; se trata de

' Juan Sebastian Ballén Rodriguez. Mg. En Filosofia. Universidad Santo Tomas. Departamento de
Humanidades. Este articulo se inscribe en la linea de investigacion de estudios histéricos sobre la
filosofia y las humanidades en Latinoamérica (Anagnostes). Mail: juansebastianballen@gmail.com

333

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

una polifonia de voces que dialoga, diverge y polemiza con las corrientes filos6ficas

provenientes de las tradiciones europeas.

Las necesidades no siempre manifiestas de los pueblos latinoamericanos por
descubrir el origen de un pasado desconocido, contrasta con la autoafirmacion de un
proyecto que se bate entre las binas de la dependencia y la libertad, la multiplicidad
frente a la mismidad, la colonialidad y la modernidad, etc. Contrastes que se arraigan en
un espacio escindido entre la diferencia y la diversidad, signos que sittian el locus
enuntiationis de distintos discursos cuyo punto de partida es un esfuerzo por fijar el
horizonte, punto cero de observacion a partir del cual enunciar y pensar una realidad
policromatica; otra forma de describir esta conciencia del ‘despertar’ ha sido su pulsion-
hacia, su forma de mirar hacia el afuera, movimiento de afanosa busqueda por fijar los
caracteres de una escritura ‘incierta’ al tamiz de una tabula rasa que aiin permanece sin
alfabeto; la filosofia es como la pagina en blanco, siempre aparece bajo el ropaje de un
lenguaje o de la invencidon de una gramatica con pretensiones de universalidad y sobre
la cual se deja plasmar un modo de pensar el mundo, el hombre y la libertad.
Reconociendo el valor epistémico de la pluralidad de las voces filoséficas emitidas
desde el continente se mostrara los matices de un pensar en espafiol. En este horizonte
aparecera un aporte final sobre la discusion que se ha erigido en Colombia sobre el
papel de la filosofia y la configuracion de un pensar volcado hacia la narracion de las
circunstancias politicas y econdmicas que han marcado a una sociedad compleja,
atravesada por contradicciones y disonancias que han hecho patente un orden del pensar

cuya nota predominate ha sido la de fungir al modo de una sociologia del presente.

1. La razon de ser de la Filosofia Latinoamericana: discurso, pragmatismo y
contexto

Desde el afio de 1842 y de la mano del pensador Juan Bautista Alberti se conoce
en Latinoamérica una propuesta para pensar una filosofia desde el continente. Es un
proyecto que se defiende en el célebre ensayo alberdiano Ideas para un programa de
filosofia contemporanea, y donde se enfatiza la tesis de que la filosofia no es una forma
universal del pensamiento, sino mas bien un discurso localizado en unos espacios

geograficos determinados, que responden a unos intereses historicos especificos y los

334

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

cuales han sido definidos previamente por las vivencias culturales, politicas,
econoémicas y religiosas de los pueblos en el sur del continente americano (cf.

Rodriguez E., 1999, p. 415).

Arturo Roig interpreta esta proclama como un ‘reordenamiento de saberes y
practicas’ (Roig, 2001, p. 12), que posiciona un modelo de racionalidad (el
latinoamericano) y en el que se haria explicito un principio de ordenaciéon, mecanismo
de validacion de los saberes propios (locales) y en general todos aquellos que se unirian

en el propdsito de enriquecerlo.

Para Alberdi la filosofia tiene una vocacion social y politica, porque se propone
como una practica discursiva liberadora distinta a las practicas discursivas de
dominacién que se implantaron por mas de tres siglos en Latinoamérica con la
colonizacion europea. Detras de la mirada alberdista de la filosofia latinoamericana hay
una concepcion historicista aplicada a los discursos-una suerte de pragmatismo
filosofico- que lee la filosofia como un saber materializado en discursos, los cuales
surgen a partir de experiencias historicas en las que se pone de presente un proceso
dialéctico del pensamiento donde alternan y se suceden las vivencias de la negatividad

como las de la positividad.

La lectura dialéctica de los procesos histéricos planteada por Alberdi’, explica la
confrontacion entre los discursos de opresion y los de liberacion: para Arturo Roig, el
uso que hace Alberdi de la dialéctica reconoce que la experiencia de la opresion ha
acecido en la denuncia hecha por el Padre de Las Casas, quien en su defensa dio cuenta
de la destruccion cultural de las indias por cuenta de la empresa de la conquista
espanola en el s. XVI. Es contra esta experiencia histdrica negadora como se levantara
en el siglo XVII wuna vivencia de liberacion cuyo ‘universo discursivo

hispanoamericano’ es producto del fermento libertario de la revolucion (cf. Roig, 2001,

p. 8).

* El uso que hace Alberdi de la palabra dialéctica tiene un parentesco muy familiar con el uso que hace
Hegel en la filosofia de la historia. Para Alberdi Hegel era un filosofo que ‘habia muerto hace poco’. Este
hecho hace decir a Arturo Ardao que Alberdi era un ‘miembro supernumerario del grupo de los jovenes
hegeliano’.

335

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

El caracter emancipatorio de la filosofia latinoamericana que se respira en el locus
enuntiationis de la ensayistica de Alberdi es el resultado de unos procesos histdricos
liberadores que se ponen de manifiesto en los discursos ilustrados del s. XVIII, los
cuales impregnaran el ambiente politico de la época, por ejemplo, con “(...) el
alzamiento indigena liderado por Tupac-Amaru, la revolucion de las colonias inglesas

en Norte de América, y, en fin, la revolucion francesa.”(Roig, 2001, p. 8).

Una de las improntas que se destacan en el programa filoséfico esbozado por
Alberdi y que Arturo Roig interpreta como las claves para una pragmatica del lenguaje’,
es la cuestion acerca de la discursividad y su relacién con la ‘emancipacion mental’.
Roig considera que la filosofia latinoamericana no ha desvinculado la relacion entre el
habla y la lengua, porque se ha objetivado en un discurso localizado, sin la pretension
de ‘ontologizar el lenguaje® o de establecer conceptos del pensamiento

inconmensurables y deslocalizados (cf. Roig, 2001, p. 15).

Los sintagmas empleados en una lengua filosofica responden a la diacronia
historica, sujeta a la dialéctica que pone en confrontacion los discursos de la liberacion
en batalla tedérica y practica con los de la opresion. En el discurso de la filosofia
latinoamericana la lengua y el habla son estructuras del lenguaje complementarias. Las
sucesivas liberaciones que recorrieron el continente a partir de 1810, no fueron
solamente acciones concretas tendientes a la liberaciéon material e historica de los
pueblos latinoamericanos: las practicas discursivas de liberacién, como la ensayistica,
tomaron distancia de las practicas discursivas incubadas en el proceso de la dominacién
colonial. Los cambios acaecidos en las diferentes independencias incidieron en las

formas de significar el proceso de liberacion.

A este movimiento que combina tanto las contradicciones de la realidad como los

discursos que interpretaron la lucha entre la conciencia ilustrada frente a materialidad de

? Como se ver4, Roig hace uso de la distincién venidas del pragmatismo, entre lengua y actos de habla,
performatividad y discursividad, etc. Es una interpretacion pragmatica que plantea la existencia de la
filosofia latinoamericana a partir de los tipos de discurso que caracterizaron a la generacion de los
patriarcas.

336

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

la dominacidon colonial, lo denomina Roig como ‘proceso de descontextualizacion’,
categoria de andlisis dirigida a situar los sintagmas de la filosofia (sus enunciados),
volcados hacia la significaciéon de una realidad en permanente cambio. Las formas
discursivas que responden al proceso de descontextualizacion en el siglo XVIII, son el
diarismo y el ensayo, estructuras textuales empleadas por los luchadores sociales en

Latino América.

Tanto el ensayo como el papel periddico fueron medios de divulgacion usados por
Alberdi y los su generacion, que lograron consolidar formas textuales donde se pone de
presente la ‘emancipacion mental’ de una ¢lite de escritores que también se
desempefiaron como  ‘actores sociales’, esto es, sujetos involucrados en la

consolidacion de los procesos de independencia:

En los textos fundacionales de la filosofia latinoamericana no es la informacion
lo que se busca, sino la opinidon y la puesta de los juicios de valor en la parte legible de
la escritura (...). El tratado en una sociedad verticalista, se impone por medios
coactivos externos a la escritura, mientras que el diarismo y el ensayo de que hablamos
pretenden imponer desde la escritura misma, es decir, ejercer vigorosamente la
performatividad, apoyarse en ella. El tratado no es un acto de habla, es un acto
institucional, diarismo y ensayo intentan ser pura y simplemente actos de habla (Roig,
2001, p.17).

Otra mirada a la obra de Alberdi es la de Marquinez Argote (1992, p. 423), la
cual no enfatiza en las formas textuales de la emancipacidon, sino en las
intencionalidades historicas que comprometieron el discurso alberdista dentro de una
filosofia que clamaba por la originalidad de un pensar regional. Marquinez considera
que en Alberdi se identifica un talante pragmatico y positivo, donde la existencia de una
filosofia se pretexta para el desarrollo social de los pueblos latinoamericanos: un
modelo que copia el estilo programatico de las ideas politicas y econdmicas que

influyeron en el cambio de las estructuras sociales en los paises del norte.

Esta es una propuesta programatica, que plantea un cambio de perspectiva en el
cultivo y la ensefianza de la filosofia en el continente, pues su objetivo ya no se
orientaria al estudio en abstracto de las ciencias humanas en estrecha relacién con la
cultura greco-romana, sino que mas bien la filosofia se interpreta como una suerte de

praxis, con miras a solucionar los problemas que interesan inmediatamente a los

337

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

pueblos latinoamericanos; siguiendo esta dindmica histérica y material del pensamiento
filosofico, la razén de ser de una filosofia politica y econdmica en el continente se
explica porque solo asi tendria sentido el estudio de la riqueza y la industria nacional;
otra seria la filosofia dedicada a interpretar las obras literarias, como también la filosofia

aplicada al estudio de las dindmicas de la religion dentro de las mutaciones locales, etc.

La adaptacion del positivismo dentro de las realidades politicas de los paises
latinoamericanos, se caracterizd por ser la nueva ideologia de una elite burguesa
neocolonial, la cual marcaria la pauta en Argentina, México y Brasil. En estos paises se
destacan las propuestas de Tobias Barreto, Luis Pereira, Enrique Varona, Francisco
Bilbao, Valentin Letelier, Gabino Barreda, Justo Sierra, Porfirio Parra, Mariano

Cornejo, etc. (cf. Rodriguez E, 1996, p. 433).

La generacion que sucedio a la élite letrada que promovid el positivismo como
filosofia primera en América Latina, denominada también como la generacion de los
fundadores, se mostr6 critica y reactiva al enfoque defendido por la generacion de
Alberdi. Dentro de este grupo sobresalen los nombres de Alejandro Korn, José
Ingenieros, Antonio Caso, Jos¢ Vasconselos, Alejandro Deustua, Jos¢ Enrique Rodo,
Pedro Enriquez Urena, Carlos Vaz Ferreira, etc. (cf. Rodriguez E., 1996, p. 433).
Veamos a continuacién una de estas perspectivas reactivas en la pluma del escritor

uruguayo José Enrique Rodo.

2 Filosofia y estética de la existencia

El pragmatismo politico de Alberdi obviaria el hecho incuestionado de la
indefinicion espiritual de los pueblos indigenas y plantearia un pragmatismo del
discurso en el que se conjugarian lo sintagmas de la filosofia, encaminados hacia la
reconstruccion de la ‘emancipacion mental’, fendmeno caracteristico del ambiente
cultural de la ilustracion europea del siglo XVIII. El discurso de una filosofia

latinoamericana dialectizara la opresion colonia en transformacion social.

De la mirada pragmatica y dialéctica de la propuesta de Aberdi, sobresaldra el

esteticismo de Rodo, discurso apologético y reaccionario que mostraria los antecedentes

338

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

axioldgicos y culturales de América Latina, interpretando un modo de ser cultura que
bebe de tradiciones diversas como lo son la griegas y latina con la hispénica y catdlica.
Sien embargo, esta perspectiva no hara una mencién profunda a los modos de pensar y

de sentir desde la tradicion indigena.

La cuestion acerca de la indefinicion espiritual de los pueblos indigenas dentro de
la filosofia latinoamericana sera una problematica abordada por la tercera generacion
de filésofos latinoamericanistas y que en un tercer momento abordaremos desde la

propuesta de Kusch, cotejadas en las lecturas de Scannone y Cepeda.

Ahora bien, la existencia de una filosofia latinoamericana no ha sido pensada
solamente en razon de un entusiasmo politico de corte politico y populista, como se deja
apreciar en la postura de Alberdi. Entre la generacion de los fundadores que reacciond
con virulencia ante el primado positivista del discurso sobre lo latinoamericano,
sobresale la critica hecha por el escritor uruguayo José Enrique Rodo y que se retine en

su libro Ariel’.

El Ariel, de José Enrique Rodo, es una obra de finales del siglo XIX con un
contenido filosofico y literario, que retine los ideales de una generacion de
latinoamericanistas que pensd desde diferentes ambitos los asuntos de la identidad
cultural, la relacion entre la civilizacion y barbarie, el imperialismo del coloso del norte
sobre América Latina, la emergencia de los ideales revolucionarios de la liberacion y la
soberania popular.

Este entusiasmo por las ideas alrededor de lo latinoamericano, coindice con los
acontecimientos desencadenados en Cuba con el movimiento independentista liderado
por el escritor José Marti, y que revertiria posteriormente la situaciéon de dominacion
que se vivia en la isla, al ser a finales del siglo XIX, la tltima colonia de ultramar atada

a los rezagos del antiguo régimen del imperio espafiol.

* Las indagaciones que se describiran son tomadas del soci6logo Eduardo de Leén en un ensayo titulado
Ariel cien afios después: modernizacion suave y subjetividad, y que aparece publicado en una edicion
conmemorativa al centenario de la obra de Rodo Ariel, en compilacion hecha por Leopoldo Zea y Hernan
Taboada.

339

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

Asi mismo, esta pequeia obra es una respuesta desde el sur de Latinoamérica a las
crecientes pretensiones expansionistas de los Estados Unidos, que para la época y hasta
la fecha, ha proyectado para América Latina una serie de politicas policivas y
econoémicas encaminadas al control de los gobernantes y de sus poblaciones: El Ariel
seria pues una respuesta que reacciona criticamente ante el impetu de dominacion del
pais del norte, que como se suele decir, ha hecho de los paises del caribe y de todo el

sur del continente, su patio trasero.

La referencia a la obra de William Shakespeare es una constante en el libro de
Rodo. Desde el titulo mismo, sabemos que la figura es tomada de la obra dramadtica La
tempestad, y donde el uruguayo rescata a tres personajes que escenificarian tres
modelos de cultura y de vida: Prospero, Ariel y Caliban. El primero, es el maestro sabio,
representante de la sabiduria greco-latina y cristiana, y cuya tarea seria la de orientar e
instruir al joven Ariel, quien vendria a encarnar el espiritu de la belleza, la ingenuidad y
las posibilidades del futuro; y Caliban, su contradictor, imagen de la fealdad moral y
sobre todo de la condena del hombre a ser un esclavo de los intereses de la vida

material.

La Iucha entre Ariel y Caliban reproduce la lucha entre la civilizacion y la
barbarie. De cara a esta confrontacion el modelo de civilizacion que para Rodo nutriria
a Latinoamérica y que se representa en Ariel, retine un palimpsesto de estilos de vida,
integrado por lo mas granado de la tradicion griega y latina, el siglo de oro espafiol y en
general la cultura hispanica en su aspecto literario y catdlico, con la nobleza y la
fortaleza de los primeros pobladores de las tierras americanas; a su vez, la barbarie
responderia al modelo cultura que se desprende del proceso de industrializacion de las
sociedades a finales del s. XIX, la implementacién de la ciencia y la técnica en la
transformacion del homo ocioso al homo faber, y la pobreza espiritual de un tipo de
hombre cuya méaxima expresion de felicidad se garantizara a través de la prosperidad
material. Este tltimo modelo antropolégico es una continuacion de las filosofias del
hombre que han sido pensadas por las élites intelectuales en las sociedades anglosajonas

y norteamericanas: en otras palabras, lleva la impronta del empirismo y el utilitarismo

340

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

en su version inglesa, combinado con el pragmatismo y el liberalismo de cufio

norteamericano.

La lucha entre Ariel y Caliban es entonces la lucha entre un modelo de cultura y
de vida que privilegia la belleza, las artes y las letras en general, con otro que se
impone desde los paises del norte, y que asumiria el espiritu de la industriosidad, a
través del fomento de los conocimientos técnicos y de la ciencia, instrumentos ideales
para la conformacion de unos saberes expertos, por medio de los cuales se adelantaria la

modernizacion de las sociedades latinoamericanas.

En esta medida la figura del Ariel es un simbolo que haria referencia a las
humanidades como un modelo cultural donde se fomenta el cultivo de los saberes
tradicionales de la literatura, la filosofia y el arte. En los saberes humanisticos la
juventud latinoamericana encontraria los sentidos definitorios para un modo de ser bello
y armonico, enriquecido por los ideales filosoficos y literarios de Grecia y Roma, y
provisto de los valores morales de la hidalguia cristiana representada por el héroe

literario del siglo de oro espafiol: Don Quijote de la Mancha.

Asi las cosas, pensar la existencia de una filosofia en América Latina en clave
rodoniana, implicaria reconocer que las variables propuestas por el escritor uruguayo
para definir lo especificamente latinoamericano desde las nociones estética de la vida
como una obra de arte, el ocio noble, y la sintesis cultural, se ven confrontados con los
modelos econdmicos, politicos y culturales que se plantean desde el capitalismo global,

el tiempo del mercado y la nordomania.

Estos fendmenos que se confrontan mutuamente, se explicaran en los siguientes
acapites: a) La vida como una obra de arte frente al canibalismo cultural del capitalismo
global, b) El espiritu joven en la experiencia temporal del ‘ocio noble’ y el tiempo del
mercado, y c¢) Reconciliacion y armonizaciéon de los modelos culturales v/s el
predominio de la nordomania.

a. La vida como una obra de arte frente al canibalismo cultural del
capitalismo global

341

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

El simbolo y la metéafora identificarian la forma excelsa de pensar, sentir y hablar
sobre lo latinoamericano. No es entonces el lenguaje referencial y técnico el que
describiria los deseos y las contradicciones que habitan al interior de las juventudes
latinoamericanas, sino mas bien la forma vedada e insinuante de los simbolos y las
metaforas. Estos simbolos anclarian el modo de ser latinoamericano con una historia o
tradicion donde se recupera la vieja relacion platonica de las grandes ideas para una

existencia superior, agrupadas en la triada de verdad, belleza y bondad moral.

Para Rodo la vida es una obra de arte, que responde de manera alternativa a la
tempestad que se produce en la modernidad, a través de las filosofias del progreso de la
razon, la felicidad social y la puesta en marcha del método experimental, base en la
construccion del conocimiento cientifico. Estados Unidos se presenta como la presencia
concreta de un orden mundial y cultural basado en el modelo de produccion capitalista,
que promueve entre las naciones subalternas, la democratizacion de las instituciones y
en consecuencia la mediocridad de las élites intelectuales, y en este mismo orden de

ideas la imposicion de un espiritu utilitarista.

La ideologia capitalista se presenta en la practica como una canibalizacion de las
culturas foraneas y autdctonas. Como lo formularon sus contemporaneas europeos Max
Weber y Emil Durkheim, para Rodo los nucleos axioldgicos, ideoldgicos, y culturales
compartidos por las comunidades, desaparecen con la paulatina introducciéon de un
modelo de racionalizacion que encarcela a los individuos en los barrotes del consumo y

de la produccion.

Ante el naufragio de las tradiciones y los valores compartidos por causa del
utilitarismo capitalista, Rodo plantea que en la practica de un estilo de vida artistico, es
posible encausar la vida desde una afirmacién ético-poiética de la existencia, que
fortaleceria los vinculos solidarios minados por el proceso de democratizacion y

estandarizacion de los valores utilitarios del éxito social y el progreso material.

Rodo considera que a través de una estética de la existencia los individuos

alcanzarian la conciencia de si mismos, logrando con ello una suerte de distincion

342

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

social, que representaria las ideas y los valores més genuinos de una cultura, a
diferencia de la homogenizacion que se pondria de manifiesto con la democratizacion

de las practicas econdémicas del mercado capitalista.

La distincion artistica que se produce con el estilo de vida artistico, lucha contra el
modelo de estandarizacion social que se establece con la canibalizacion de las culturas
locales, fenémeno incorporado dentro de la democratizacién de un tinico modo de vida:

la produccion material de la existencia.

b. El espiritu joven en la experiencia temporal del ‘ocio noble’ v/s el tiempo
del mercado

Sélo un espiritu joven podria encarnar la convivencia de los ideales de verdad,
belleza y bondad moral. Pensar, sentir y hablar de lo latinoamericano cobra vida y
sentido en la medida en que las nuevas generaciones se apropian del saber tradicional y
proyectan cambios y transformaciones que modificarian las circunstancias de
analfabetismo, dominacién y explotacion que ha caracterizado histéricamente la
imposicion de las estructuras de dominacion imperial, en su doble aspecto moderno-

colonial y de globalizacion.

Ante el primado pragmatista y positivo qua caracteriza al pensamiento utilitario,
Rodo contrapone el ‘ocio noble’. Se trata de una reivindicacion del ‘propio tiempo’, de
la soberania que adquiere el tiempo dedicado para el cultivo espiritual y el

embellecimiento moral.

Se trata, igualmente, del reconocimiento que tiene para el enriquecimiento del
alma una concepcion del tiempo donde es posible pensar el sentido de la existencia. La
soberania del tiempo adquirida en el ‘ocio noble’, es también la soberania sobre lo que
somos nosotros mismos, en todos los tiempos historicos que nos atraviesa como
subjetividad situada: en el ‘ocio noble’ se hace una experiencia del tiempo donde es
posible averiguar que hemos sido, que somos y que podemos o queremos llegar a ser.

Bajo el primado de la temporalidad cuantitativa en las sociedades industrializadas,

la valoracién de las actividades humanas estd dada por el barometro de la utilidad.

343

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

Como el tiempo es dinero, el hombre se olvida del cuidado se si, y termina entregando
el conjunto de su fuerza vital a las dindmicas del mercado. El mundo de la mercancia se

convierte en el soberano del tiempo, y es la negacion sistematica del ‘ocio noble’.

La productividad planteada por Rodo estd pensada para el robustecimiento
espiritual y el cuidado de si, y es muy actual si se considera que la experiencia del
tiempo en las sociedades capitalistas permanece atrapada en un presente perpetuo que
olvida el pasado, una vez se cambia el espacio fisico que habitamos, por nuevos lugares
de consumo que borran y actualizan las modos de sentir y de desear. En el capitalismo
del alto consumo se hace imposible cultivar la memoria para retener las gramaticas de la
humanizacion, en razon de que la subjetividad vive actualizando permanentemente sus
gustos y preferencias, de tal suerte que el deseo afirmado en el ayer es el deseo negado

del manana.

c. Reconciliacion y armonizacion de los modelos culturales v/s el predomino
de la nordomania

Pero la critica rodoniana a la canibalizacion de la cultura latinoamericana, plantea
una salida utopica de reconciliacion en donde los ideales estéticos representados por el
espiritu de Ariel, se armonizarian en un futuro con los de la utilidad y el &nimo de lucro,

representados en la figura simbdlica de Caliban.

Esta utopia de la hibridaciéon cultural, reuniria las tradiciones provenientes de
espacios diferentes como lo son la greco-romana desde la cultura latina-mediterranea,
con la indigena-africana/ desde los continentes de América y Africa, con la hispanico-
arabe-catolica, perteneciente al encuentro entre la cultura arabe de la antigua
Mesopotamia y la peninsula ibérica. Fruto del encuentro de estos modos de vida
distintos, surge una nueva sintesis cultura que se armonizaria con los intereses utilitarios
representados en la figura espiritual de Caliban, localizado en los espacios geograficos

del norte (Estados Unidos y el Reino Unido).

Esta propuesta de reconciliacion se proyectaria como si existiera un mundo ideal,

donde primaria la convivencia y la reciprocidad. Esta propuesta se encuentra en un mas

344

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

alla de los extremos representados por el antinorteamericanismo cultural y el
latinoamericanismo en sus versiones locales antitéticas; indigenismo, hispanismo

catdlico, y afrodescendientes.

El problema que considera Rodo para una posible reconciliacion en torno a los
modelos de cultura imperantes, tiene que ver con la imposicion de un tnico modelo. Se
trata del fenémeno de la nordomania, o la preferencia entre los tecndcratas de mediados
de los afos 80’ de incorporar el modelo capitalista del mercado global, para atender a

las demandes sociales que se producen en la realidad latinoamericana.

Prueba de ello fue el Consenso de Washington, celebrado en los afios de 1989 y
1990, y que cont6 con la presencia del Banco Mundial, BID, Fondo Monetario
Internacional, técnicos y consultores reputados en América Latina. A partir de aquel
encuentro se llego6 al acuerdo, de que el sistema imperante de mercado era la opcion
econdmica, politica y cultural mas inmediata para resolver los problemas de miseria y
pobreza generalizada que se viven en los paises del caribe y del sur del continente. A

juicio del socidlogo Eduardo de Leon:

“(...) un siglo después del Ariel de Rodd, la nordomania sigue planteada, como
estuvo planteada en los afios sesenta desde el jacobinismo de izquierda. La pregunta que
se formula entonces no es qué modernizacion capitalista podemos o queremos producir
desde América Latina, cudl es nuestra modernidad, y cual la que deseamos crear, sino
que obstaculos tenemos que vencer para alcanzar un modelo normativo que hoy es el
modelo perfecto de mercado, y que ayer fue el ideal de revolucion, por ejemplo.”(De
Leon, 2002, p. 28).

La propuesta de una sintesis hibrida donde dialogarian distintos estilos de vida, se
plantea como una urdimbre o red simbdlica meta-cultural, en la que se reivindicard una
nueva sintesis civilizatoria, pensada para el futuro. Esta es una idea que se encuentra en
la antropologia cultura propuesta por Lévi-Strauss, al denominarla como un ‘don de
sintesis’, fenomeno que ha sido una constante en la civilizacién occidental, donde se

han producido diversos casos de hibridacion y de sintesis culturales.

En el escenario del mercado global, la pregunta por la sintesis cultural tendria que
resolver cuestiones culturales como la integracion de las diferencias y la

multidiversidad (que ya no es solamente étnica, sino también sexual y de género),

345

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

dentro del imperativo economico de la riqueza y la prosperidad. Dicha sintesis de
diversidades se plantearia mas alla de las alternativas exploradas por Estados Unidos,
donde la integracion cultural no ha abandonado el modelo de la espacializacion, es
decir, de la territorializacion de las culturas en lugares conocidos como ghettos o

colonias.

3. La ontologia del pasado aborigen

En el ensayo ;Existe una filosofia en nuestra América? el filosofo peruano
Salazar Bondy propone que la cuestion sobre la filosofia en América, es una apuesta
teorica que parte de un punto cero de observacion: es decir, que en Hispanoamérica no
ha existido una evolucion del pensamiento como se aprecia en la historia de la filosofia
europea; mas bien, se ha privilegiado un ejercicio exegético de interpretacion de la
filosofia de afuera y en la cual se replican las estructuras textuales de un modo de pensar
ajeno a las dindmicas vitales, que se desprenden del caracter popular e indigena de los

pueblos americanos.

Filosofar desde Latinoamérica implica comenzar desde un punto cero de
observacion, porque la cuestion acuciante sobre el origen espiritual de estos pueblos ha
permanecido en la indefinicion (Bondy, 1976). La respuesta de Bondy a la pregunta de
si existe una filosofia en Latinoamérica, reconoce que la historia espiritual de lo popular
e indigena que caracterizan los habitos culturales en estos pueblos no ha sido contada, y

por ello permanece oculta.

Han sido continuadores de la perspectiva enunciada por Salazar Bondy, los
trabajos de Juan Carlos Scannone y Rodolfo Kusch, quienes se han preocupado por la
interpretacion filosofica de la tradicion religiosa de los pueblos indigenas. Esta reflexion
surge en el contexto de discusion que plantearian las teologias de la liberacion en
América Latina, sobre todo en la recuperacion e interpretacion de la simbolica cultural y
popular de los pueblos amerindios (cf. Rodriguez, 1985). En la sabiduria popular se
encuentran las raices para la elaboracion de una filosofia sistemdtica del pensamiento

indigena.

346

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

Una aproximacion diciente a este tipo de sistematizaciones las ha realizado el
filésofo argentino Rodolfo Kusch, quien en su América profunda (1962) ha senalado
que una de las maneras originarias de habitar el territorio americano inspirada en la
cosmovision indigena, apuntaria a una consideracion ontologica sobre el modo de ser
vegetal, donde los frutos maduros al caer, se reintegrarian a la tierra para revitalizar las
raices. De ahi que para el filésofo argentino una de las consideraciones antropoldgicas
que se desprenden de la ontologia vegetal, es la de definir la existencia humana desde la
condiciéon natural de la semilla, la cual se expone a un proceso de maduracién que
depende de las fuentes energéticas naturales (agua, luz, aire y tierra), hasta buscar sus

origenes en la raiz (cf. Cepeda, 2010, p.166).

El hecho de que seamos fundamentalmente semilla, configura una metafisica de lo
vegetal que se hara explicita en otra de sus obras titulada La seduccion de la barbarie
(1953). Para Juan Cepeda en esta obra en particular se identifica en el pensamiento de
Kusch una mirada nueva de la naturaleza humana, que se fundaria desde una
concepcion del ‘mestizaje natural’, donde predomina no la unién entre las razas, sino
los vinculos de dos naturalezas, la humana y la vegetal-animal, y las cuales a partir de
1492 han permanecido ocultas y distanciadas dado el proceso de colonizacion y

conquista.

Para Kusch el mestizaje originario en América Latina produce la creacion de una
nueva forma de experimentar el ser y la temporalidad. Esta forma de concebir el ser
alude a una manera particular de crear vinculos de parentesco cultura, que se fundarian
en la relacion filial mas primigenia, en la que se fusionarian en una unidad ontoldgica

tanto la naturaleza humana como la del mundo natural.

La tesis sobre la metafisica de lo vegetal se haria explicita con la conocida
distincion entre ser y estar que propone Kusch para 1962 en su América profunda, obra
en la que sostiene que la vivencia de la temporalidad desde la experiencia sintiente
acaecida en el modo de vida indigena, pone de presente una satisfaccion existencial

motivada por una forma de habitar y de estar en el mundo, al margen de una

347

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

preocupacion epistémica dependiente de la consideracion metafisica del ser, y que ha

identificado el modo de pensar en occidente (Cepeda, 2010, p. 169).

Mientras que en la condicion ontologica del estar, el pueblo indigena no se
distancia de sus raices ni de su pasado cultural, en la condicion metafisica del ser, el
hombre occidental se ha alejado de sus tradiciones y de su hogar, para asumir una
posicion objetiva de conocimiento, que ademds de convertirlo en una subjetividad
consciente de que puede conocer el mundo, lo hace un ser moralmente individualista y
politicamente autéonomo, perdiendo totalmente los lazos que lo ataban a un mundo

comunitario de interdependencias materiales, simbolicas y afectivas.

Para Cepeda, en obras posteriores del fildsofo argentino (Indios, porterios y dioses
o en De la mala vida porteria), la distincion entre ser y estar, sera caracterizada con un
mayor énfasis, refiriéndose al ser como todo aquello que es sinonimo de una realidad
dura, inflexiva y logica’, relacionada con la veneracion que se le rinde al conocimiento
cientifico. A diferencia de la aridez del ser, sobresale el estar, experiencia del tiempo
donde se describen las vivencias ontologicas de los pueblos indigenas, a partir de la

radicalizacion del estar ahi sin mas (Cepeda, 2010, p. 170).

Una obra que sistematizaria la distincion entre el ser y el estar es la publicacion
del libro El pensamiento indigena y popular en América (1970). Alli mismo propone
una analitica ontoldgica del estar, definiendo cinco maneras de habitar la tierra:
ubicacién, estado de 4animo, correspondencia, duracion y disponibilidad. Estas
categorias pondran de manifiesto las maneras en las cuales se experimenta la
temporalidad en el estar; una situaciéon ontologica donde la subjetividad no se reconoce
en sus potencias trascendentales o en las maneras de experimentar animicamente el
mundo, sino en las circunstancias que la sitian en un ‘fuera de si’, donde se privilegia

las vivencias acerca de los modos de habitar el espacio.

En la obra de Rodolfo Kusch se reuniria un material amplio que indaga acerca de
una ‘sabiduria popular’, que a juicio de Scannone es la clave para un ‘filosofar

inculturado’ en América (cf. Scannone, 2010, p. 156). Segiin Scannone se trata de un

348

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

pensar que se afianza desde los propios sentidos emanados de una cultura,
justificaindose a partir de un horizonte tridimensional: es una filosofia fincada en la
tierra, es decir, que piensa un espacio para la pertenencia, la simbolicidad y la
religacion; asume un compromiso €ético donde el bien y la justicia son significados a
partir de la sabiduria popular; y tercero, se expresa en un lenguaje especulativo, donde

se correlacionan hombre y mundo.

El fendmeno de la inculturacién es también una interpretacién particular que
propone Scannone para leer el proceso de apropiacion que ha acaecido en el filosofar
latinoamericano (cf. Scannone, 2010, p. 156). En un primer momento, el pregén de un
modo de pensar regional puso de presente que cabia plantearse la pregunta sobre su
existencia, porque respondia a una exigencia ética de liberacion y ademas se encontraba
situado histéricamente en un contexto social determinado; y en una segunda etapa se
fusionaron el ‘arraigo cultural’ con un cuestionamiento ético-historico’, que es descrito
a partir de las experiencias de injusticia y pobreza de las mayorias, y de una formulacion
tedrica que motivada ya no solamente por el problema del ser o de la verdad, incluye la

alteridad radical.

Para Scannone la pregunta por la liberacion ética-historica que se plantea con el
proyecto de la filosofia de la liberacion en los afios 60°, no es solamente un apuesta
regional para definir la autoafirmacion de una episteme local, sino también la condicion
de posibilidad para un pensar situado en la metafisica del otro, segliin la perspectiva

planteada por el filosofo francés Emmanuel Levinas.

Kusch participaria del movimiento filosoéfico de la liberacion, al plantear en su
propuesta una “(...) experiencia del trasfondo sapiencial de la cultura latinoamericana’
(Scannone, 2010, p. 157), en el que sobresale un lenguaje simbdlico donde se pone de
manifiesto algo que permanece oculto. En sintesis, el desvelamiento del pensamiento
simbolico que aflora en el pasado de la sabiduria popular indigena, es una reflexion

filosofica previa a la indagacion ética-historica sobre la alteridad:

La filosofia latinoamericana descubri6 asi que tanto la pregunta por el ser como
el cuestionamiento ético-histdrico que la reubica, la libera y le da la posibilidad de
hacerse efectiva suponen un momento previo a ambos, momento de arraigo, realidad

349

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

‘de suyo’, religacion y pertenencia, anterior a la distanciacion tanto critica como ética
(tanto tedrica como practica) (Scannone, 2010, p. 157).

El horizonte tridimensional agruparia tres experiencias metafisicas que se
correlacionan mutuamente: el sentido de pertenencia y arraigo a un lugar que propicia la
creacion de un lenguaje simbolico, en el que tierra y religacion se sucederian en la
experiencia del ‘estar siendo’, pues el arraigo so6lo tiene cabida en la medida de que
hace parte de un ethos de habitabilidad que le ‘pertenece de suyo’. Segundo, tanto en el
arraigo como en la religacion a la tierra, el ‘estar siendo’ no mentaria a un trascendental
subjetivo sino a un ‘nosotros pueblo’, base de la vinculacion ético historica. Y
finamente, el trascendental comunitario cobraria vida una vez es expresado en un
lenguaje simbdlico, fundamento lingiiistico de la ‘sabiduria popular’. Scannone define
estos tres niveles a partir de las categorias de estar, ser y acontecer, subsumidos todos en

la estructura existencial del ‘estar siendo’;

Solo asi el pensamiento filoso6fico podra corresponder a la interrelacion
fundamental que se da en la sabiduria popular latinoamericana entre las dimensiones
del estar, el ser y el acontecer ético-historico, cuya mutua mediacion concreta puede
expresarse-usando una expresion de Kusch-, como ‘estar siendo’ en cuanto estructura
existencial y decision cultural latinoamericanas, pues tanto la primera como la segunda
se dan en el orden del acontecer, respectivamente, existencairio-ontologico (existential)
y existencial —Ontico (existentiell) (Scannone, 2010, p. 160).

Resulta conveniente distinguir una cuarta dimension metafisica dentro de la
propuesta de Scannone, quien al vincular la filosofia con la ontologia de nuestro pasado
aborigen destaca las tres perspectivas constituyes del modo de vida latinoamericano. Y
para ello las investigaciones del antropdlogo Carlos Castaneda (2010) son una
revelacion, pues nos aproximan a una gnoseoldgica y epistemoldgica que no se
marginaria del presupuesto kuscheano de un ‘estar conociendo’. Efectivamente como lo
describe en los comentaros al trigésimo afio de publicacion de Las enserianzas de Don
Juan (1968), el libro es el resultado de una investigacion de campo en el estado de
Sonora (México); de la mano de esta experiencia intra-cultural (pues el estudio es fruto
de un trabajo antropoldgico), su libro serd la sistematizacion de ‘la forma Yaqui de

conocimiento’.

El deslinde epistemologico lo experimenta Castaneda en el estudio de campo,

pretexto de la publicacién. Para comienzos del siglo XX las investigaciones etnograficas

350

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

se encontraban a la orden del dia, y se planteaban en la practica como una revolucién
metodoldgica, pues en lugar de promover los estudios formales en las bibliotecas y el
didlogo con los autores de la tradicion europea y angloparlante, se presentaban como una
inmersion en la realidad por parte del investigador, “(...) en el cual las acciones practicas
de la vida eran tema auténtico para el discurso filosofico (...)” (Castaneda, 2010, p. 10).
Las motivaciones extrinsecas de este trabajo responden igualmente al acelerado fin en el
que se encuentran las tradiciones amerindias, las cuales se perderian por el ‘revoltijo de

la tecnologia moderna’ (Castaneda, 2010, p. 10).

La apertura gnoseologica de un ‘estar conociendo’ en las ensefianzas de Don Juan,
se hacen palpables en la cognicion que el investigador descubre en los procedimientos y
las percepciones del mundo del chaman Yaqui Juan Matus. Una cognicién que
Castaneda define como la serie de “(...) procesos responsables de la conciencia de la
vida cotidiana, procesos que incluyen la memoria, la experiencia, la percepcion y el uso
experto de cualquier sintaxis dada”. (Castaneda, 2010, p. 11). Se trata de una cognicién
que en lugar de situar las variables particulares de los fendmenos estudiados en
categorias del conocimiento general, propende por una particularizacién de los modos
del conocimiento local, llevando al investigador a una transformacion interior, que pone
en cuestion sus modos occidentales de representar el mundo (la forma de la recopilacion
de datos por ejemplo), para dar el paso a un vivenciar la cognicidon que es propia de los
‘chamanes del México antiguo’ (Castaneda, 2010, p.11). La recoleccion de informacion,
modo de proceder del etndgrafo de la época, pasa a un segundo plano, de tal modo que el
sujeto de conocimiento experimenta una “(...) genuina internalizaciéon de los nuevos

proceso cognitivos del mundo de los chamanes” (Castaneda, 2010, p. 11).

Este camino que transita Castaneda junto Juan Matus, lo conducen a tomar
distancia del modo como el hombre occidental suele reducir la realidad a datos
reducibles a concepto, creyendo de esta forma que en el discurrir de estas
conmensurabilidades es posible el dominio cientifico del mundo. Es un equivoco creer
que el hombre a través de la ciencia adquiere el poder sobre la realidad, sin advertir que
su existencia estd atravesada por la vulnerabilidad de la muerte, en donde su misma

definicién ontoldgica se encuentra abierta, justamente porque lo que tiene delante de si

351

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

no es una realidad predecible y acabada sino un horizonte de infinitud. Lo tnico
verdaderamente importante para el hombre que transita la via chamanica del
conocimiento es el encuentro con la infinitud. En el testimonio de Castaneda se consigna
lo siguiente: “Don Juan no pudo reducir el término infinito a una descripcion mas
manejable. Dijo que era energéticamente irreductible. Era algo que no podia
personificarse y a lo que ni siquiera podia aludirse, salvo en términos tan vagos como ‘lo

infinito’.” (Castaneda, 2010, pp. 11-12).

Si la ciencia occidental ensefia que la realidad se reduce al factum brutum, Juan
Matus describe estas vivencias del conocimiento como ‘hechos energéticos’. Ver el
mundo en la tradicion chamanica mesoamericana es ver la energia que fluye en el
universo. En la tradiciéon chamanica del México antiguo, el hombre es considerado como
un ser para la muerte. El chaman es un ser capaz de distinguir esta verdad fundamental, y
es a partir de esta aceptacion de la finitud, como se inicia una via cognitiva en apertura
hacia el infinito o el fluir de los hechos energéticos por el universo. Cuando el iniciado
en la via cognitiva del Chaman entiende que la archi-verdad esta estrechamente
relacionada con el hecho de que somos seres que vamos a morir, se entiende que la lucha
del hombre no se encuentra con el prdjimo, ni siquiera con el modo objetivo de
representar el mundo desde los presupuestos epistemoldgicos de lo riguroso, verificable
y objetivo. No, no son estas las luchas verdaderas, sino la que se abren en el horizonte,
de cara al infinito, es decir, con la aceptacion de una cogniciéon que es asentamiento y
conciencia para la muerte. Con la aceptacion de este hecho vital, se parte hacia el
infinito, descubriendo el hombre que su lugar de procedencia como su orientacion ultima
es la infinitud: el origen y el final son iguales para la via cognitiva, en la ruta de un ‘estar
conociendo’ segun lo ensefiado por Juan Matus a Castaneda, desde la sintaxis de los

hechos energéticos, el fluir y el horizonte.

4. Comprension evangélica de la injusticia y praxis revolucionaria

A juicio de Juan Carlos Scannone la problematica de la liberacion se hace mas
candente en América Latina en los afios 60’ (Cf. Scannone, 1993, p.93). Después de la
revolucion cubana en 1959, el fervor por un cambio en las condiciones sociales de

opresion y dominacion herederas de una vieja estructura colonial, se refleja en las

352

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

luchas sociales en torno a la liberacion. El entusiasmo toco a muchos cristianos
latinoamericanos y fue la atmosfera que roded a la celebracion del II concilio Vaticano

(1962-1965).

Con las descripciones hechas desde la sociologia latinoamericana acerca de la
problematica social denunciada en las ‘teorias de la dependencia’, se hace patente que el
continente atravesaba por un proceso alterno al que se producia en el primer mundo,
sobre todo al ser una region subsidiaria al gran capitalismo, en el que se adelantaba un
modelo econdmico periférico funcional a dos fenémenos alternos: la explotacion de
tierras con base en la expropiacion y la colonizacion, y en consecuencia la exportacion
de materias primas. Toda estas situaciones prepararon el camino para la aparicion de la
teologia de la liberacion, y serd en 1969 con la II Conferencia del Episcopado
Latinoamericano celebrado en la ciudad de Medellin, donde se discutiran categorias
como ‘liberacion integral’, ‘estructuras de pecado’ y ‘violencias institucionalizada’ (cf.

Scannone, 1993, p. 94).

Alli se defiende la idea de que la teologia de la liberacion es una reflexion critica
arraigada en una praxis historica inspirada en obra y pensamiento que se condensa en la
palabra de Dios (Scannone, 1993, p. 94). La praxis liberadora asumida por la teologia de
la liberacion partiria de la opcion que hace el evangelio por los pobres, al tiempo que
combinaria los andlisis provenientes de las ciencias sociales, donde se establecian las
estructuras que explicaban las causas reales de la pobreza. Para Scannone es en la
conferencia de Medellin y en la teologia de la liberacion donde se da un aporte original
del cristianismo latinoamericano, al debate que también se promovia con la filosofia

latinoamericana, sobre el fenomeno de la “liberacion’.

A manera de manifiesto es un texto clave, donde se condensan muchas de las
preocupaciones generadas por este grupo de tedlogos y filosofos (integrada inicialmente
por Salazar Bondy, E. Dusserl, y el mismo Scannone) que se concentrarian en argentina

desde 1971 hasta 1976, aio en el que se produce el golpe militar.

353

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

Del mismo cabe destacar la declaracion de que en América latina ha surgido un
muevo estilo del filosofar, que abandona el principio subjetivo de la filosofia moderna y
contemporanea, en las versiones antropologicas del Yo pienso, Yo puedo, Yo quiero,
etc., para asumir el estudio de subjetividades silenciadas por estas filosofias europeas,
como son el pobre, el marginado, el excluido, el enfermo, y que habitan los paises que

no hacen parte del primer mundo.

El hombre indio, africano, asiatico y latinoamericano se convierten en el objeto de
estudio de una filosofia que se margina de la modernidad europea y angloparlante,
donde predomina el concepto ilustrado de una racionalidad blanca, llamada a proyectar
un cambio radical en las periferias, a través del lenguaje de la modernizacion de las

instituciones del estado, el liberalismo econdémico y la educacion cientifico-técnica.

Otra de las tesis barajadas por el documento A manera de manifiesto son: de la
mano de la indagacion sobre las determinaciones estructurales que producen una raza
dominada y subyugada a las formas de representacion europeas, surge una filosofia de

la liberacion, que es una apuesta por pensar la otredad excluida y oprimida.

La filosofia de la liberacion asumiria la epistemologia que revelaria las formas de
la autocomprension en América latina, como la critica a las condiciones politicas
imperantes. Esta filosofia se convierte en la nueva conciencia del oprimido, que lo
llevara a la praxis revolucionaria, donde una nueva humanidad se fundard sobre las
bases de la justicia social y la solidaridad. No es entonces una humanidad abstracta la
que se encontrara consigo misma a través de este proceso de transformacion social sino
una nueva idea de hombre (hombre nuevo que predica el marxismo). Concluye el

manifiesto con la siguiente afirmacion:

Filosofia de la liberacion entre nosotros es la unica filosofia latinoamericana
posible, que es lo mismo que decir que es la tnica filosofia posible entre nosotros. El
pensar filosofico que no tome debida cuenta critica de sus condicionamientos y que no
se juegue histéricamente en el esclarecimiento y la liberaciéon del pueblo
Latinoamericano es ahora, pero lo sera mucho mas en el futuro, un pensar decadente,
superfluo, ideoldgico, encubridor, innecesario (A manera de manifiesto)

La teologia de la liberacion enfatizaria en una ética de la liberacion, toda vez que

la vocacion social de esta filosofia implica un reconocimiento radical de la alteridad,

354

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

encarnada en los padecimientos y necesidades de los mas pobres. Esta fue le eticidad de
la liberacion, pensada a partir de las dindmicas culturales e histdricas que cimentan los
dilemas morales de las binas pobreza/riqueza, trabajo/acumulacion del capital,

cinturones miseria/urbanismo y opulencia, etc.

Ahora bien, Enrique Dussel en sus Tesis provisorias para una filosofia de la
liberacion, plantea que la filosofia en américa asumiria un rol protagonico en el proceso
de la liberacion de los pueblos latinoamericanos, que han permanecido desde 1492 en
una especie de letargo espiritual y en consecuencia en el estado de la infancia de la
humanidad o minoria de edad. Para Dussel, la respuesta més excelsa contra el efecto
somnifero que ha producido la colonizacién europea, la representa la filosofia, valga
decir la filosofia de la liberacion, porque arrancaria de raiz todos aquellos elementos que
desde una perspectiva cultural y educativa han creado la imagen de un si mismo
‘dominado’ y un ‘otro’ dominador. Asi mismo, la filosofia de la liberacion abandonaria
la cuestion sobre la forma en la cual se expresaria este pensamiento en el continente,
para asumir directamente la tematizacion de aquello que es motivo de indagacion
tedrica, a saber, la liberacion del oprimido en las dimensiones: histdrico social (pues no
representa una clase social definida), politica (pues la constitucion geopolitica de las
naciones latinoamericanas se interrumpi6 con la colonizacion espafiola), sexual (con el
predominio de una ideologia y practicas machistas) y pedagogicas (bajo una ensefianza

escolastica de las letras europeas produciendo un ‘fetichismo idolatrico”’).

Para Enrique Dussel la filosofia tendria que renunciar al espiritu académico que la
ha distinguido, pues es en razoén de la practica erudita academicista como se ha
consolidado una idea de filosofia ligada al ejercicio tedrico de la interpretacion y la
exegesis de los textos (esta tesis la analizaremos en detalle en el cuarto numeral). Bajo

el enfoque académico la filosofia no devendra en una praxis historica de liberacion:

La ‘filosofia de la liberacion’ es un saber teodrico articulado a la praxis de
liberacion de los oprimidos, hecho que piensa en primer lugar y como condiciéon de
posibilidad de todo otro tema. Lejos de pensar que ‘toda filosofia es critica de
lenguaje’, afirma que filosofia es critica de la opresion esclarecimiento de la praxis de
la liberacion (Dussel, 1994, pp. 31-32).

355

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

Por otro lado, Leopoldo Zea en El pensamiento Latinoamericano (1974), ha
caracterizado a esta filosofia de la liberacion no como una accion politica emancipatoria
y de transformacion de la realidad opresora, sino mas bien como una orientacion del
pensamiento que se ha preocupado por definir una ‘esencia de lo americano’, en las
dimensiones cultural, histérica y ontoldgica. Zea considera que este cambio de
orientacion responderia a una necesidad vital de los pueblos latinoamericanos por
aclarar cuestiones regionales desde una perspectiva original y ya no a través de los

modelos de interpretacion que se proponen desde la filosofia universal.

Finalmente Carlos Marietegui considera que una de las dificultades que no han
permitido la consolidacién de una filosofia con acento hispanoamericano, tiene que ver
con la educacion de los pensadores, quienes en su mayoria, se han formado en las
escuelas filosoficas de Europa. En las obras de los pensadores hispanoamericanos no se
respira el espiritu de una raza, sino mas bien lo que sobresale en sus planteamientos son
rapsodias y elogios a las principales motivaciones que han explicado la historia del

pensamiento europeo.

5. Filosofia latinoamericana y el despertar de la conciencia

Una lectura historiografica que indaga sobre el proceso de apropiacion del
pensamiento filosofico en América Latina ha sido la del filésofo peruano Miro
Quezada, quien en su obra Despertar y proyecto del filosofar latinoamericano, plantea
una serie de momentos que explicarian el desenvolvimiento del despertar o del filosofar
en el continente. Los denomina como vivencias de un pensar que se caracteriza por
experimentar los procesos de la ruptura, la exigencia, el desenfoque y la recuperacion
anabasica en sus dos momentos, a saber: instalacion en la historia y tecnificacion
humanista.

Consideramos que se trata de una perspectiva historiografica que lee las
dindmicas de la filosofia en el continente a partir de una hermenéutica que se dinamiza
entre la continuidad y la ruptura, sefialando estadios y modos de comprension que son
cotejados dentro de unos procesos historicos definidos, donde ocurren las rupturas, las
experiencias de la exigencia y el desenfoque, como los dos fendmenos de la

recuperacion anabasica. Es posible inferir en este ejercicio una suerte de sociologia del

356

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

conocimiento cuyo correlato son los procesos de formacion filoséfica que han
atravesado las comunidades académicas y las ¢élites letradas del continente. Este relato
pondré de presente que una de las dificultades en la discusion sobre la existencia de un
filosofar latinoamericano tiene que ver con los problemas educativos los cuales, en
América Latina han sido experimentados desde el periodo de la conquista con la
implementacion de los métodos de adoctrinamiento y evangelizacion, hasta los
movimientos pedagogicos de la primera mitad del siglo XX, preocupados porque las
nuevas generaciones de filésofos en Latinoamérica se exigieran en la comprension viva

de la filosofia occidental.

Para Miro Quezada el modo de pensar la filosofia en Latinoamérica comienza con
un punto cero de observacion o experiencia de ruptura. Es una ruptura porque la
emergencia de un nuevo estilo del pensar plantea de plano un corto circuito con la
tradicion filosofica occidental. La filosofia latinoamericana se plantea entonces como
una experiencia de ruptura de las tradiciones donde se pone en juego la idea de un

pensar nuevo.

La vivencia de la ruptura tiene que ver con la preocupacion por la autenticidad del
proyecto del filosofar latinoamericana, pero con la evidencia historica de que no es
posible desligarse del pasado que la antecede y determina. La ruptura que propone Miro
Quezada sera entonces la declaracion de que el pensar se reconoce como auténtico, en la
medida en que dialoga y se identifica con un pasado mas rico en modos de pensamiento
y experiencias de ruptura. No hay entonces una especia de tabula rasa en la vivencia de
la separacion que se produce con la ruptura sino mas bien una mirada hacia dentro que
termina por afirmar las miradas venidas de afuera. Cuando el intelectual
latinoamericano se pregunta sobre si mismo se estd preguntando también sobre la

historia de una seria de miradas que le han precedido.

Si, la filosofia latinoamericana plantea una forma local de hacer conciencia; sin
embargo, el problema sobre la autenticidad que reclama este modo del pensar cae en
paradojas, por ejemplo si se considera el fendmeno de que la conciencia al mirarse a si

misma no se encuentra sola, sino que se descubre enfrentada con un pasado que la

357

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

interpela, la nombra y la clasifica. En otras palabras, la ‘conciencia de si’ no se
pertenece como una exclusiva trascendental de la ‘conciencia latinoamericana’, sino que
mas bien es deudora de la conciencia que tienen otros sobre si mismos. Nuestra
conciencia no es pues una razon auto-referente, que indaga sobre si misma, sino mas

bien una ‘conciencia alterada’ y ‘tamizada’ por los proyectos culturales de ‘los otros’.

No existe entonces una autenticidad plena que identifique un modo de pensar
exclusivo en América Latina, sino mas bien una serie diversa de autenticidades que se
confrontan unas con otras y que al final terminan por desnaturalizarla, haciéndola en la
practica mas plural abierta. Cuando la filosofia latinoamericana cae en el discurso de la
autenticidad no solamente pierde de vista la alteridad historica en la cual se encuentra
inmerso el pensamiento filoséfico, sino que deviene en una especie de solipsismo
antropologico radical. Asi las cosas, la ruptura no es la completa desvinculacion con el
pasado sino el regreso a una preocupacion sobre lo que es el hombre latinoamericano de
cara a las tradiciones que lo han troquelado dentro de una imagen hibrida y
distorsionada, donde también habitan modos diversos de hablar, pensar y querer. El
desenvolvimiento del filosofar en Latinoamérica llevara la impronta de que toda accion
de ruptura del pensamiento si bien se plantea como un fenémeno de separacion de lo
viejo, siempre estard volcada hacia un proceso de recogimiento donde las tradiciones no

son desechadas sino incorporadas a un modo del pensar nuevo.

La validez que reclama un proyecto de filosofia regional desde la categoria de la
autenticidad se ha interpretado a la luz de un discurso apologético y sui géneris, en el
que el debate sobre un pensar filoséfico autdctono ha permanecido atrapado en la
problematica sobre su originalidad. Para el filosofo peruano la problematica por la
autenticidad en la filosofia latinoamericana no puede desligarse de la relacion que
establece la filosofia con la tradicion. La salida al debate sobre la originalidad del
pensar filosofico en Latinoamérica, sélo se podra lograr una vez se reconozca que el
acto de filosofar, como cualquier otra actividad humana, se encuentra sometida a las

circunstancias historicas:

La filosofia es comprension espiritual y la comprension espiritual solo puede
hacerse, aunque trascienda la historia, desde una perspectiva historica. La filosofia es,

358

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

en cierto sentido, su historia. Incluso cuando es reaccion radical contra una época
superada, cuando consiste en reaccionar contra conceptos anticuados y envejecidos que
ya nada pueden dar de si. Solo se puede reaccionar contra lo que se comprende, s6lo se
puede buscar lo nuevo cuando hemos estado sumergidos en lo viejo (Mir6 Quezada,
1974, p. 26).

Incluso la pregunta sobre el origen de la filosofia desde la tradicién occidental ha
ensenado que el pensamiento es heredero de formas primitivas y originarias,
emparentadas con el lenguaje simbdlico de los mitos: “(...) el pensamiento filosofico es,
en el mas pristino origen, una culminacién del pensamiento mitico. Y en cuanto mito no

tiene origen.” (Mir6 Quezada, 1974, p. 27).

El encuentro con el mito que hara la historia del pensamiento es al mismo tiempo
un regreso a las representaciones y simbolos del pasado momento pre-filoséfico el cual
sentd las bases de la filosofia misma al ser entendida como una actividad sustituta y
profundizadora de los cuestionamiento radicales que se plantearia el hombre con el
mito. El camino hacia el mito, al tiempo que tiene un significado rememorativo con la
tradicion oral de los pueblos, posee un sentido teleoldgico volcado hacia el fututo y en
que la actividad espiritual se encaminard hacia la vivencia de estados superiores de
meditacion, donde aflorarian actividades depuradas como el poetizar o la especulacion

metafisica.

Miré Quezada entiende que la filosofia es una actividad a través de la cual el
hombre asume progresivamente niveles de complejidad: “Del mito a la filosofia teérica,
de la teogonia poética a las mas depuradas creaciones conceptuales de la logica y de la
metafisica, la filosofia sigue un curso ascendente, caudaloso y sin saltos” (Mir6

Quezada, 1974, p. 28).

Esta suerte de gradacion historica del pensamiento (que es similar a la que pone
en practica Leopoldo Zea), caracterizard una linea del tiempo trazada por Mir6
Quezada, donde seran valorados los hitos historicos que han marcado el devenir de la
filosofia en Latinoamérica. Ahora bien, quisiera sefialar que esta lectura histdrica sobre
el devenir del filosofar latinoamericano es puesta de presente por Mir6 Quezada en los
procesos de apropiacion, divulgacion y  ensefianza de determinados modelos de

pensamiento.

359

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

En otras palabras, se identifica en el pensador peruano una reconstruccion
histérica de la filosofia latinoamericana a parir de la confrontacion de diversos
proyectos de autenticidad, que han configurado una cierta experiencia de
autocomprension de lo latinoamericano. Se trata de una confrontacion historica de

proyectos de autenticidad, recreados en las practicas de ensefianza de la filosofia.

Procesos, que como se apreciard, responden a la dinamica de la ruptura en tres
procesos historicos distintos como lo son la conquista, la colonia y la independencia.
Las dos primeras generaciones que heredaran estas luchas, la de los patriarcas y la de
sus discipulos, consolidardn un proceso de apropiacion de la tradicion filoséfica
occidental, donde el filosofar oscilard entre la experiencia del desenfoque y la

comprension de caladura.

El origen de la ruptura es identificada por Mir6 Quezada a partir del choque
cultural que se produce en América con la conquista espafiola, momento de la historia
donde la continuacion del pensamiento mitico aborigen se interrumpe. Mientras que en
Europa la historia del pensamiento ha evidenciado que los filésofos han regresado al
mito como fuente de pensamiento originario’, en América Latina ha acaecido un
retroceso, en el que los mitos fundacionales de las grandes civilizaciones amerindias
como lo fueron la Azteca y la Inca, perdieron todo su valor primigenio y originario, al

desaparecer con el proceso de la conquista.

Si se parte de la premisa de que los mitos y las leyendas son lo protofendmenos de
un espiritu organico, que se expresa a través del lenguaje de los simbolos, entonces es

posible afirmar que los modos de representar el mundo amerindio, fueron extirpados de

> Esta idea es palpable en las diferentes reconstrucciones historicas sobre un pasado mitico glorioso en el
que se fragua un pensamiento proto-originario y que se identifica en las propuestas filosoficas de Hegel,
Nietzsche o Heidegger. La rememoracion de Hegel de una filosofia, un arte y una historia superior entre
los griegos es una constante en sus obras dedicadas a la filosofia de la historia y del arte; en Nietzsche se
plantea igualmente desde una preocupacion filoldogica y estética el regreso al mundo griego,
particularmente en el Origen de la tragedia. También en el ltimo Heidegger se aprecia este mismo
ejercicio hermenéutico, quien ademads apelard al cristianismo primitivo y al misticismo teologico del
maestro Eckhart, como fuentes primigenias donde el pensar y decir poético se cruzan para crear una
nueva sintesis del pensamiento.

360

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

raiz en América, con los procesos de la colonizacion, la evangelizacion cristiana y el

mestizaje.

La segunda experiencia de ruptura se produce con la imposicion del pensamiento
colonial, que se puso en marcha en América a partir de 1492 con el proceso de la
evangelizacion. Una de las préacticas evangelizadoras que termino por sepultar el
cardcter originario de la mitologia amerindia, fue el uso de catecismos para el

adoctrinamiento moral y espiritual de los indios.

Los métodos de dominacion cultural mas explicitos del pensamiento colonial
como lo son la memorizacion y la repeticion, hicieron entrar en razoén a los primeros
habitantes de estas tierras, de que sus modos de representacion, al igual que sus
creencias y mitos fundacionales, eran impios y debian ser eliminados sistematicamente
de sus estilos de vida cotidianos. Una muestra de ello fue la elaboracion de gramaticas
espanolas por parte de las drdenes religiosas (jesuitas y dominicos principalmente), para
la ensefianza del espafiol entre los indios; este fue un proceso de traduccion que
facilitaria el adoctrinamiento religioso y la dominacion total por medio de un modelo
monolingtiista, que eliminaria la diversidad de lenguas que se hablaban en la américa

amerindia.

A juicio de Mir6 Quezada, fue en la colonia, época inmediatamente posterior al
proceso de la conquista, donde la actividad filos6fica en América Latina retrocedié al
dictamen disciplinar de la ensefianza inspirada en la ratio studiorum, modelo de la
educacion conventual en los siglos XII y XIII. Mientras que en los siglos XV al XVII se
experimentaban procesos de modernizacion de la filosofia y de las ciencias en Europa,
en Latinoamérica, para esta misma época, se vivia bajo el yugo de las practicas de
ensenanza de la filosofia que se impartia en las abadias de la edad media (cf. Mird

Quezada, 1974, pp. 28-29).

La tercera ruptura histérica se produce con el nacimiento de las republicas
latinoamericanas a mediados del s. XVIII. En la colonia la ensefianza de la filosofia

permanecié atrapada en el modelo memoristico de la repeticion y del culto a los textos

361

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

clasicos, estrategias ineficientes que reflejadas en la actitud academicista y autoritaria
del conocimiento se hacian evidentes en el rol desempefiado por un maestro que

aleccionaba a un discipulo docil y domesticado.

De la ruptura frente al modelo autoritario de conocimiento surge un intelectual
secularizado que dialoga libremente con una literatura filoséfica més amplia, donde
abundaba el conocimiento en materia de ciencia médica, geografia, botanica y fisica. El
conocimiento por parte de una élite ilustrada sobre los procesos politicos y cientificos
que se adelantaban en Inglaterra y Francia en el s. XVIIIL, es el detonante para un
cambio en la ensefianza de la filosofia, privilegiandose ahora el estudio de campo y la
ilustracion de la naturaleza: mediante el cultivo de las ciencias se pensaba que era
posible hacer un reconocimiento mas profundo de los recursos naturales de los que
gozaba los paises latinoamericanos’. La influencia de la ilustracién sobre una élite
emancipada resulto decisiva para un proceso de ruptura en donde la conciencia ideal
del hombre latinoamericano descubre que con el uso de la razéon y el método
experimental revelaba los secretos ocultos escondidos en la selva tropical y el bosque

andino.

Otro fendmeno afin a la ruptura creada con el espiritu ilustrado fue la imprenta,
que permitio leer sobre hojas donde la tinta estaba fresca, las ideas politicas y los

descubrimientos cientificos que se adelantaban en la época ilustrada:

Pero cuando se trata de la intensificacion de la actividad filosofica se produce la
paradoja. Por que no existia una curva filosofica. Solo existia repeticion de textos
ineficientes, exposicion mecanica de ideas deslavazadas. Y de repente, arrastrados por
la enorme marejada de un crecimiento nuevo unos cuantos hombres comienzan a leer
filosofia en serio, a interesarse verdaderamente por ella, intentan empezar a
comprenderla. Los profesores universitarios empiezan a leer libros con avidez.
Empiezan a leer libros nuevos, recién importados, donde la tinta amenaza todavia
manchar las manos que hojean las paginas (Mir6 Quezada, 1974, p.29).

Para Mir6 Quezada la problematica acerca de la autenticidad de la filosofia se
desarrolla ampliamente en el marco del proceso historico de la independencia, donde los

paises latinoamericanos se apartaron del poder politico y econdmico representado por

® Un ejemplo de esta ruptura son los nuevos comportamientos de investigacion de una parte de la élite
letrada neogranadina (Colombia), como ocurre con Francisco José de Caldas, quien participa de la
empresa expedicionaria liderada por el cientifico espafiol José Celestino Mutis.

362

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

los imperios de Espafia y Portugal. La lectura de los libros que fueron prohibidos en los
indices elaborados por los religiosos, se convierte en una practica de ruptura, frente a
unos valores y pensamientos que mantuvieron sumidos en la oscuridad y la ignorancia a

los pueblos latinoamericanos durante el periodo colonial.

Es a finales del siglo XIX cuando surge una generacion de intelectuales (la de los
patriarcas) que decidieron exigirse seriamente en el trabajo de leer a los filosofos en sus
propias lenguas’. La generacion de intelectuales que tomo con seriedad la decision de
asumir el sentido de la produccion filosofica del viejo mundo, comprendié que en
América Latina sélo se podia tener conciencia de una filosofia propia si se asumia la
tarea de ‘vivenciar la tradicion’, es decir, si se llevaba un proceso hermenéutico en el
que el ejercicio de traduccion del pasado filoséfico no cayera en el academicismo

colonial ni en el despotismo ilustrado:

Pero tratandose de la filosofia los profesores latinoamericanos se abocaron a un
imposible. Porque la filosofia no puede comprenderse sin una tradicion. Es decir, no
puede comprenderse sin haber vivido su historia, sin sentirla en cada parrafo, en cada
linea, en cada palabra de los textos estudiados (Miré Quezada, 1974, p. 30)

Sin embargo, la vivencia de la tradicion por parte de esta generacion fue
insuficiente, pues la exegesis no podia capturar el espiritu que animaba esta filosofia
escrita en una lengua que era diferente a la que usaban los pensadores latinoamericanos
para interpretarla. De ahi que Mir6 Quezada sostenga que los filésofos latinoamericanos
unicamente llegaron al nivel del entendimiento de los textos, sin alcanzar el estadio de la

comprension.

La generacion de los patriarcas no pudo comprender el pensamiento europeo,
porque carecian de los conocimientos vitales del idioma, la historia, elementos que hacen
parte del espiritu que motiva las ideas que se exponen en los tratados clasicos de la
filosofia. Para el filosofo peruano el ejercicio de la comprension se hace completo una

vez se vivencia la historia y la lengua en la que fueron escritas las grandes obras de la

7 Los filosofos que pertenecen a esta generacion son: “Caso y Vasconselos en México, Vaz Ferreira en
Uruguay, Korn en la Argentina, Molina en Chile, Deusta en el Perd, Farias Brito en el Brasil, son
indudablemente los patriarcas.”(Miré Quezada, 1974, p. 45).

363

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

tradicion filosofica. Esta forma de comprender la tradicion espiritual europea, puso de

presente la mala recepcion que hiciera generacion de los patriarcas:

Porque, rigurosamente hablando, puede afirmarse que los patriarcas
entendieron la filosofia que profesaron, pero no la comprendieron. Es decir que
tuvieron una comprension estructural de las doctrina que asimilaron y que, con
verdadero de mensaje, difundieron. Pero no tuvieron una comprension de
caladura, ni pudieron tenerla (Mir6 Quezada, 1974, p. 32).

Esta comprension que se aparta del entendimiento de la estructura es denominada
por Quezada como inteleccion de ‘caladura’. Es de caladura porque la comprension
abandona la simple recepcion y organizacion de las ideas, para pasar a una interlocucion
directa, que dialoga entre la exposicion sistemdtica del pensamiento con la tradicion
cultural, produciendo una hermenéutica donde se da‘(...) la adaptacion perfecta de las
potencias cognoscentes a la materia conocida.” (Miréd Quezada, 1974, p. 33). Lengua y
vida son los ejes articuladores de esta hermenéutica de la caladura que propone
Quezada, como auténtica exigencia en el proceso de ‘vivenciar la tradicion’ filosofica

occidental.

Ante la imposibilidad de vivenciar la tradicion del pensamiento europeo el
predomind en el ambiente intelectual latinoamericano se condensa en una serie de

discursos donde se apreciaba la experiencia del desenfoque

El filosofar latinoamericano se siente incomodo ante su primera vision del
pensamiento europeo. Su anhelo es asimilar en forma rapida y efectiva los grandes
sistemas filosoficos que constituyen uno de los productos cumbres de la cultura
europea. Pero el acercarse a ellos siente una sensacion de inseguridad, de vacio. Es la
vivencia ingenua, no reflexiva, producida por la imposibilidad de calar en las
verdaderas significaciones por falta de una tradiciéon que proporcione en forma natural
apoyo y alimento (Mir6 Quezada, 1974, p. 34).

Dada las situaciones de ingenuidad y desacierto hermenéutico, se produce en
América Latina un movimiento pedagdgico que se propone formar a las nuevas
generaciones dentro de los espacios formativos donde se estudiaba la filosofia de los
maestros del pensamiento en Europa: “Esta ensefanza y este aprendizaje constituyen la
primera actividad filosofante de nuestra América. La materia de que se nutre: Europa.

Su modelo, Europa. Su tradicion, Europa” (Mir6 Quezada, 1974, p. 34).

364

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

Para esta segunda generacion de intelectuales, la actualidad del filosofar
Latinoamericano estaba mediada por lo que se decia en el escenario filosofico de la
Europa de finales de siglo XIX. La actualizacion de la filosofia vino entonces de la
lectura de las obras de Bergson, Croce, Nietzsche, Euken, Simmel, entre otros. Este
nuevo impulso hizo del estudio de la filosofia una actividad seria, y segin Mird

Quezada, esta generacion logra efectivamente una comprension de caladura.

De esta manera, si en un principio el proyecto del filosofar latinoamericano estuvo
marcado por la ambigiiedad en la experiencia del desenfoque que caracterizd a la
filosofia predicada por la generacion de los patriarcas, en un segundo momento, el
proyecto se convierte en un fenémeno de exigencia, llamado a consolidar un proceso de
formacion filosofica, que involucrd a la segunda generacion en la tarea de alcanzar una
‘comprension de caladura’, permitiéndole ambientarse en las ideas debatidas por la
actualidad filosofica europea de finales del siglo XIX. Es una distancia de caracter
educativo lo que separa la generacion de los patriarcas de la generacion actualizada en
las ideas filoséficas europeas, pues mientras que la primera no alcanz6 la comprension
de caladura y se mantuvo en la vivencia del desenfoque, la segunda logro la experiencia

académica de la exigencia.

Esta distincion insina que en la perspectiva de Mir6 Quezada la filosofia
latinoamericana es entendida como un ejercicio progresivo de comprension, que va de
las sucesivas experiencias de ruptura hasta alcanzar la vivencia de una tradicion,
exigiendo a las nuevas generaciones en la comprension de una tradicion del
pensamiento donde confluyen la vida y el pensamiento. La pregunta acerca de la
originalidad espiritual de Latinoamérica, de la prdxis liberadora o de la ‘arielizacion
estética’ de un modo de ser joven y esperanzado, son cuestiones de desenfoque, ajenas a

la visién academicista o de caladura planteada por Quezada.

Asi las cosas la filosofia en Latinoamérica obedece a un continuo ejercicio de
perfeccionamiento disciplinar, en el que no basta con el aprendizaje de las estructuras

que componen un texto de filosofia, o en la memoria historica de las ideas. Filosofar

365

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

estd supeditado a las exigencias de comprension, que le permitan a una generacion de

filosofos dialogar directamente con los diferentes estilos de pensamiento.

El obstaculo que ha impedido el reconocimiento de la autenticidad del filosofar
latinoamericano, ha sido la imposibilidad de establecer un dialogo acertado con la
tradicion viva de la filosofia europea. Un dialogo que no puede hacerse ni desde el rito
hacia el estudio de la obra clasica en filosofia, ni en la sistematizacion de sus estructuras

textuales.

Al fenémeno del acoplamiento que hace una generacion estudiosa de la cultura
viva de una tradicion filosofica, es denominada por Quezada ‘instalacion en la historia’.
A juicio del filésofo peruano es en la instalacion historica donde la élite intelectual, que
piensa la existencia de una filosofia latinoamericana, podrd sostener en un dialogo
exigido con la amplia tradicion filoséfica europea, la problematica acerca de su pasado,

sus limites, posibilidades y proyecciones a futuro.

Para que el dialogo alcance los niveles de la correlacion y del intercambio se
necesita que la tradicion latinoamericana asuma la ‘tecnificacion humanista’, que
consiste en la apropiacion de las lenguas clasicas (griego y el latin). A través del uso de
las raices griegas y latinas el filosofar latinoamericano se convierte en una actividad
exigente, pues al adoptar las técnicas de las lenguas eruditas se podra hacer un
acercamiento mas vivo al pasado humanista de la filosofia europea. Son los discipulos
de los patriarcas, quienes iniciaron este proceso de tecnificacion humanista:
“Tecnificacion a ultranza, Unica y exclusivamente para lograr un mayor adentramiento
en la conceptuacion filosofica. He aqui el Leitmotiv y el significado generacional del

segundo momento del movimiento recuperativo.” (Miréd Quezada, 1974, p.48).

6. La filosofia en Colombia como sociologia del presente: la modernidad
postergada y la permanencia de las estructuras coloniales

Una de las lecturas singulares que indaga acerca de un proceso de apropiacion de
la filosofia en un pais latinoamericano es la tesis a proposito de la postergacion de la
modernidad en Colombia. Para el filésofo nacido en Armenia Rubén Jaramillo Vélez el

proceso de modernizacion de una sociedad estd relacionado con una serie de

366

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

experiencias historicas que producen el desarrollo industrial de finales del siglo XIX.
Desde el liberalismo econdmico formulado por Adam Smith se sabe que la modernidad
inicia a parir de los procesos sociales desatados con la interdependencia de los paises
en torno a un mercado mundial. Sin embargo este escenario del capitalismo en
expansion consolidé una distincion entre dos modelos de produccion econdmico que se
ven confrontados: quienes asumen la transformacion de las materias primas dentro de
un sistema cientifico-técnico y aquellos otros cuyos sistemas subordinados que se han
basado en la produccion de las materias primas, dependiendo de los pactos comerciales
que establezcan con los centros de acopio o las grandes metropolis del poder
econoémico. En medio de la disyuntiva entre estos dos modelos de produccion tanto de
conocimientos como de bienes materiales se juega la tesis de la modernizacion

filosofica de una sociedad, en este caso, de la colombiana.

Para Jaramillo Vélez una sociedad como la europea ha pasado por la experiencia
historica del liberalismo econdémico, el éxito econdomico del librecambismo y la
medicion del progreso social a través de los procesos de industrializacion; estos
episodios del desarrollo no se dieron al margen de los hechos gestados desde los inicios
del siglo XIX con la revolucién industrial. La revolucién industrial es un proceso
historico que nace con la revolucidon burguesa, fendmeno que comienza en Inglaterra en

sus dos etapas (1643/1688) y continuara en Francia con la gran revolucion de 1789.

Junto al acontecimiento desencadenado con la revolucion francesa en la historia
europea, surge el proceso de independencia de las naciones hispanoamericanas. Sin
embargo, los deseos libertarios y de independencia estuvieron desde un principio
desdibujados porque en lugar de producir los cambios en la estructura econdmica, lo
que origind fue la radicalizacion entre dos grupos sociales diferenciados: las élites cultas
emancipadas y el grueso de la poblacion mestiza, negra e indigena, que permanecieron
sumidas en el analfabetismo o en su defecto al servicio del vasallaje feudal, consolidado
por el cristianismo colonial desde la llegada de los espafioles a América en 1492. No
hubo entonces una experiencia plena de independencia porque en la practica los

procesos de modernizacion alternaron en Colombia con los de la dominacién colonial.

367

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

En otras palabras, en Colombia las ideas liberales de emancipacion y
transformacion social con base en la ciencia y en una ideologia liberal fueron patrones
abstractos que jamas revirtieron en la modernizacién de las practicas econdomicas
vigentes desde el feudalismo colonial; al no traducirse en vivencias concretas para el
‘aceleramiento’ de los procesos reales de trasformacion y progreso social no podria
definirse en la historia de las practicas econdmicas en Colombia una clara diferencia
entre un modo de vida moderno y otro colonial. La vigencia de las estructuras
econdmicas y sociales de la colonia en Colombia se prolongd hasta mediados del siglo
XIX. Aunque durante este periodo histdrico la divulgacion de la filosofia pragmatica de
Jeremias Bentham por parte de los liberales, llegd a plantear una reforma secular de la
sociedad colombiana, la cual iniciaba con el proyecto de una educacion publica que
fomentaria los valores de la conducta civil, la ciudadania cosmopolita, la apropiacion de
las ciencias exactas para la transformacion de una sociedad, etc., sin embargo, este
proyecto fue interrumpido por el naciente esquema de gobierno conservador (fundado
por Mariano Ospina Rodriguez y José Eusebio Caro), y el cual llevaria a cabo una
reforma educativa cuya impronta principal consistido en volver al espiritu pre-moderno

del catolicismo-hispanico.

El diagnoéstico de Jaramillo Vélez conduce a un anélisis sobre el nacimiento de los
partidos politicos en Colombia, un proceso historico desarrollado al margen del
liberalismo y de las ideas ilustradas fraguadas a partir de 1789; la formacion de los
partidos politicos en Colombia estuvo acompanado por las circunstancias de guerras y
conflictos fratricidas entre los bandos liberal y conservador, barbarie que se prolong6
hasta finales del siglo XIX. En medio de este contexto de batallas intestinas el proyecto
de la emancipacion social que traerian los ideales venidos de Europa y Norteamérica, la
mayor de las veces se mantuvo en la desrealizacion, frustrandose con ello su desarrollo
social. Por ejemplo, para un sector de la €lite conservadora no resonaba la idea de que la
felicidad social viniera de una lectura del utilitarismo anglosajon, que se despachaba de
la tradicion hispénica, al proponer como modelo ético-social la maximizacion del placer
para el mayor numero de personas. Esta predica moral desarticulaba las jerarquias
sociales que hacian parte de los exclusivos valores nobiliarios de honor e hidalguia

hispéanica, tan importantes para la élite neogradina durante la colonia.

368

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

La paradoja del fenomeno de la modernizacion en Colombia se cifra en el
fraccionamiento de elites con intereses sociales muy son dispares: hay una élite que
acoge las ideas liberales y hay otra que propende por el mantenimiento de las
instituciones familiares, educativas y estatales que fueran inauguradas por la metropoli
espanola y la posterior reproduccion de la estructura colonial. El destino politico del
pais es un ininterrumpido cambio de estaciones en donde confluyen cadticamente tanto
la primavera como el invierno; el resultado es un arcoiris incoloro donde los espectros

fuertes se desvanecen entre los tonos ligeros.

Aunque con el periodo de la regeneracion pudo plantearse un cambio
reencausando el federalismo, histéricamente la llegada de Nufiez consolida de alguna
manera el proyecto hispanista de gobernar con sotana y casaca. Al respecto comenta

Rubén Jaramillo Vélez:

El transito de la federacion al centralismo se impuso como una necesidad, pues
el pais "iba hacia la desmembracion al impulso de fuerzas centrifugas expresadas en
intereses internacionales y locales". Por entonces el futuro regenerador repetia en sus
articulos periodisticos: “A otro ministro americano le hemos oido recientemente estas
palabras: en Colombia solo hay dos cosas organizadas, el ejército y el clero". Y es
apoyandose en buena parte en estos dos sectores, a los cuales ademas fortalecio
notablemente, que el politico cartagenero llevd a cabo su empresa (Jaramillo Vélez, La
postergacion de la experiencia de la modernidad en Colombia).

Detras de la constitucion de 1886 estaba Miguel Antonio Caro (y detrds de éste,
estaba presente su hijo José¢ Eusebio Caro). Y ¢l segiin Jaime Jaramillo Uribe —citado
por Vélez-, representaba las intenciones de volver a la tradicion hispanista mirando con
reojo el liberalismo econdmico de la tradicion anglosajona. Citamos in extenso las

lineas que describe el historiador Jaramillo:

Miguel Antonio Caro representa la fidelidad completa y sin reservas a la
tradicion espafiola, en cuanto esta significa una concepcion tipica de la vida personal y
de la organizacion del Estado, y en cuanto simboliza una gestion histérica. En ningan
momento de su vida llegd a pensar que los ideales del mundo anglosajon pudiesen ser
superiores a los hispanicos y por lo tanto pudiesen o debiesen reemplazar a los que
constituyen la esencia de la tradicioén latinoespafiola... Ni el progreso industrial, ni las
ciencias, ni el liberalismo econdmico, ni la sociedad individualista, ni el positivismo, ni
el método de las ciencias naturales en el campo de las ciencias del espiritu, fueron
considerados por Caro como valores absolutos y maximos, y menos atn, como llegaron
a considerarlos la mayor parte de sus con temporaneos de Colombia y de América,
como objetos de veneracion y culto. Por esta misma circunstancia nunca creyd que
pudiera ser una grave acusacion contra la obra de Espafia en América, el hecho de no

369

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

haber organizado y traido a sus colonias lo que la mayor parte de sus criticos
consideraban el apice y la esencia de la civilizacion, es decir, la gran industria y la
técnica, la economia de mercado libre, el estado neutral en materias religiosas, las
libertades politicas individuales, sobre todo las libertades econdmicas; la libertad de
prensa y el sufragio universal. Caro poseia una idea metafisica de la sociedad y del
hombre muy diferente de las entonces en boga...No acoge la concepcion optimista de la
sociedad que considera a esta compuesta de individuos libres, que al perseguir y buscar
su propio interés logran automadticamente el equilibrio social y el beneficio de todos; ni
acepta el moderno hedonismo que declara ser mision de la sociedad y del Estado buscar
el confort del ciudadano (o el mayor placer para el mayor nimero, como lo expresaba
la escuela de BENTHAM); ni la idea de que la expresion mas alta de los derechos de la
persona es la participacién en la eleccién de los gobernantes, es decir, el sufragio
universal. Todos estos elementos de una concepcion del mundo le parecian contrarios
al estilo espafiol de vida.

El espaiiol era personalista, pero no individualista a la manera del moderno
liberalismo, y gustaba de la riqueza mas como elemento de pompa y fuente de prestigio
que como instrumento de bienestar. En fin, la honra y el honor de la persona eran para
el peninsular los mas alto valores, ante los cuales carecian de importancia derechos
politicos como el de participar en la elecciéon de gobernantes...CARO captaba también
en el hispanoamericano este mismo fondo de actitudes tipicas. Para América, por lo
tanto, ser fiel a su propia esencia, ser auténtica, ser independiente espiritualmente, era
ser fiel a la tradicién espafiola de vida, fidelidad que en ninglin caso considerd
incompatible con la independencia politica (Jaramillo Vélez, La postergacion de la
experiencia de la modernidad en Colombia).

Las ideas liberales incubadas en la modernidad no compaginaban con la
consolidacion de un partido politico catdlico, pretexto programdtico para la
consolidacion de la unidad nacional. Otra razén se suma a esta postergacion de la
modernidad planteada por Nuifiez, y consistié en asumir que la ciencia era inicamente
un saber ttil. Este sentido instrumental en el que son asimiladas las ciencias exactas es
tanto como sefalar que el saber cientifico visto en si mismo ademas de ser un imposible
histérico no puede ser el motor de la autoconciencia de un pueblo. De manera contraria,
este motor que impulsa una suerte de interioridad individual hacia la unidad social sera

proporcionado por la tradicion catdlica.

Una de las consecuencias de esta postura retardataria se ve reflejada en el
ambiente ético practico de una sociedad. La secularizacion del pais es un proceso hasta
ahora joven. El tutelaje moral que por décadas ha tenido la iglesia sobre la sociedad
colombiana ha impedido una concepcion de ciudadania y de sociedad civil, (conceptos
que suponen la consolidacién de una sociedad laica o por lo menos del reconocimiento
de formas culturales y religiosas que se han emancipado del tutelaje). Vélez citando una
critica de un padre jesuita acerca de este vacid de modernidad en el sentido de la

ausencia de un proceso de secularizacion social, apunta lo siguiente:

370

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

Una hipotesis para explicar esta situacion es que la iglesia catolica, tan asidua en
una predicacion ordenadora del comportamiento social desde los templos, y encargada,
no sin disputas ni forcejeos, de la tutela de la educacion nacional hasta hace dos
décadas, no se preocup6 o no encontré6 una metodologia para contribuir a desarrollar
una civilizacion estatal o una comunidad civil. Lo que parece haber centrado la
preocupacion de la iglesia fue el desarrollo de la civilizacion catdlica y de la
comunidad religiosa. Lo importante para la iglesia era hacer buenos catdlicos y eso no
coincidia necesariamente con hacer buenos ciudadanos. Por eso, normas
importantisimas de la vida ciudadana como disposiciones sobre el contrabando y la
tributacion o el manejo de los dineros publicos por los funcionarios de turno, podian
pasarse por alto, sin incurrir en pecados, siempre y cuando se cumplieran los
dictamenes de Dios y de su iglesia (Jaramillo Vélez, La postergacion de la experiencia
de la modernidad en Colombia).

8. La filosofia como sociologia del presente: La hybris del punto cero

La estocada final para ingresar a un analisis de los patrones socioldgicos que han
imperado en la sociedad colombiana la ofrece la sugestiva lectura del profesor Santiago
Castro-Goémez en su publicacion La hybris del punto cero. Ciencia, raza e ilustracion
en la nueva granada (1750-1816). Nos aventuramos a interpretar este ejercicio
filos6fico como un proyecto de verdad que propende por un didlogo entre categorias
filosoficas desde las perspectivas abiertas por los estudios culturales en Latinoamérica,
el estructuralismo francés (Foucualt y Boirdeau) y el andlisis de los hitos
historiograficos de la realidad socio-politica del pais. Esta propuesta de investigacion
busca trazar las genealogias del poder que han explicado la aparicion de las estructuras
de gobierno, de educaciéon y de produccion del conocimiento cientifico y que anteceden
el destino epocal de un pais que a partir del siglo XVIII se declar6 como una republica
independiente.

Dos hechos histéricos sirven de telon de fondo a la hipotesis de lectura que
propone Castro-Goémez sobre el fendmeno de la ilustracion y su traduccion en las
dindmicas sociales del Nuevo Reino de Granada. El primero, tiene que ver con los
deseos ilustrados de la emperatriz de Rusia Catalina II, quien se comunica con el rey de
Espana Carlos III, solicitindole el envio a San Petersburgo de todo el material de
andlisis y documentacion sobre la gramatica y las lenguas de los pueblos aborigenes. La
respuesta de Carlos III no dio espera y ordena a los virreyes de América hacer la
recoleccion del mencionado material. En el virreinato de la nueva granada, el virrey
Antonio Caballero y Gongora designa al médico y matematico espafiol José¢ Celestino

Mutis, quien desde 1761, dedico parte de su tiempo a la recopilacion de manuscritos

371

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

sobre las lenguas indigenas. Después de un afio de rastrear el material por conventos,
colegios y bibliotecas, Mutis logra reunir 21 manuscritos de las gramaticas de la lengua
muisca, redactada por los misioneros, entre ellos, cabe mencionar, el del dominico
Bernardo de Lugo con su “Gramatica de la lengua general del nuevo reino llamada
mosca”, y el del jesuita Jos¢ Dandey titulado “Gramatica, vocabulario y confesionario
de la lengua mosca-chibcha”. El virrey Caballero y Gongora entrega personalmente el

encargo a la biblioteca del palacio real en el afio de 1789.

Un segundo acontecimiento, que claramente se distingue de esta loable tarea, se
produce veinte afios atrds con el mismo rey Carlos III, quien bajo un edicto real de 1770
prohibe el uso de las lenguas vernaculas en las colonias americanas. En el marco de las
politicas Borbonicas, el edicto del rey, se entiende como una estrategia de gobierno del
imperio, cuyo propodsito es el de modernizar las colonias de ultramar, a través de la
prohibicion del uso las lenguas nativas, que son sefialadas como las principales causas
del atraso social. La consecuente uniformizacion lingliistica de los nativos a través del
uso obligatoria del castellano, dimensiona una de las tesis que propone el autor: la
actualizacion de las colonias de ultramar en el escenario de la modernidad, se lleva a
cabo bajo la implementacion de unas précticas de colonizacidn, que se entienden, en
este caso, bajo el aspecto de la eliminacion de la diversidad lingiiistica (Castro-Gémez,

2010, pp. 11-12).

Estos dos episodios muestran la contradiccion del proceso de la ilustracion que se
experiment6 en el nuevo reino de granada. Una contradiccion que pone de presente la
dialéctica entre la modernidad y la colonialidad, en acontecimientos histdricos que
configuraron la nocidon de ‘ciencia’ en la nueva granada. De momento, y siguiendo el
hilo conductor de la propuesta de Castro —Gomez, se esgrime lo siguiente: existe a
finales del s. XVII en Europa una pronunciada tendencia de las potencias por el
conocimiento cultural y etnografico de las colonias americanas. Este conocimiento
viene animado por las avances de las ciencias, y, en general, por la indagacion filoséfica
que hacen los pensadores de la ilustracion como Locke, Condorcet, Rousseau, Hume,
Diderot, Turgot y Kant, del papel que juega la razon en la consolidacion del proyecto de
la modernidad. De otra parte, los enunciados ilustrados de la ciencia en el Nuevo Reino

De Granada, se encuentran sujetos a los intereses politicos de los Borbones, quienes se

372

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

proponen eliminar sistematicamente la diversidad lingiiistica y principalmente, las
pretensiones de poder que detenta una emergente estructura social, la criolla, que atin
persiste en la perpetuacion de la dominacion colonial espafiola bajo los aspectos de la
superioridad racial, la distincidn social, la pureza de sangre, entre otros. En este sentido,
se entiende que la ilustracion, lejos de ser una filosofia filantropica de talante mesianico
liberador, como se ha solido leer este periodo de la historia de Colombia a cuento de ser
el paso entre el periodo colonial y el republicano, fue un proceso de dominacion
politica-epistémica, direccionada por unas estrategias de gobierno implantadas por los
borbones en el periodo que transcurre entre 1750 y 1816. En este contexto, la ciencia
ilustrada es un discurso ‘etnografico’ que traduce y documenta “(...) con fidelidad las

caracteristicas de una naturaleza y una cultura exdtica.” (Castros-Gomez, 2010, p. 14).

Dos escenarios teoricos estructuran la tesis del autor. Efectivamente, Castro-
Goémez lee las pretensiones de recoleccion y eliminaciéon de las lenguas nativas
acaecidas en el nuevo reino de granada como un fenémeno que a juicio de Foucault
(1984), hizo parte de la preocupacion epistemologica de la ilustracion europea, que se
propuso configurar en una ‘gramatica general’, esto es, en un ‘metalenguaje universal',
las deficiencias de las lenguas particulares. En otras palabras, en las proposiciones de la
ciencia newtoniana se organiza, direcciona y controla los defectos de las lenguas
particulares. La ciencia modélica de la modernidad, a saber, la ciencia newtoniana, es el
punto cero de observacién a partir del cual se configura el mapa particular de las
lenguas regionales. Es un punto cero neutral privilegiado, porque ¢l mismo es
incuestionado pero tiene el poder real de cuestionar. Ahora bien, en las colonias de
ultramar, la configuracion de una gramatica universal, estuvo acompafado de una serie
de practicas de gobierno encaminadas al control y a la dominacion de los cuerpos y de
la vida. Esta segunda variable es abordada por Castro-Gomez haciendo uso de los

analisis que también realizard Foucault alrededor del tema de la biopolitica.

De otra parte, desde las teorias poscoloniales desarrolladas en los afios 80’ en las
facultades de humanidades de las universidades inglesas y de los Estados Unidos, se ha
sostenido que la expansion colonial de Europa iniciada en el s. XVI, se llevo a cabo a
partir de la “(...) imposicion de una politica imperial del lenguaje” (Castro-Gomez,

2010, p. 13). La imposicioén de las lenguas coloniales, hizo y hace parte de la relacion

373

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

‘dominio y/o emancipacion’ que caracteriza al colonialismo europeo. Las teorias
poscoloniales han tenido efectos en la teoria sobre la ‘colonialidad del poder’, una
innovacioén tedrica indagada con profundidad por los pensadores latinoamericanos

Walter Mignolo, Anibal Quijano, Enrique Dussel, entre otros.

Tanto el andlisis foucoltiano del discurso ilustrado, que es interpretado como un
modelo de la ciencia universal que se expresa en el lenguaje de la razon, como la critica
hecha por las teorias poscoloniales a las pretensiones imperiales de las lenguas
modernas europeas, sirven de grillete metodologico para que el autor asuma una serie
de distinciones. Por ejemplo, que las formas de hacer ciencia en la nueva granada son al
mismo tiempo practicas refinadas de posicionar una raza superior (la blanca) sobre otras
razas marginadas (indios, negros, mestizos), unos conocimientos civilizados sobre otros
sefialados como inferiores. La ilustracion se entiende como el reconocimiento social y
cultural de unas practicas, habitos, modos de ser, que hicieron parte de la produccion de

ciencia y de conocimiento en la Nueva Granada.

La propuesta se estructura en cinco capitulos. En el primero se hace el analisis del
fendémeno de la traduccion que llevo a cabo la elite criolla de los postulados ilustrados,
en el contexto particular del ‘habitus colonial’ (Castro-Gomez, 2010, p. 17). En el
segundo capitulo se propone la categoria de la ‘pureza de sangre’, como escenificacion
cultural de un modo de ser que posicionaba social y politicamente a unos sujetos. En el
tercer capitulo se aborda el tema de la ciencia moderna como una herramienta para el
establecimiento de las distinciones étnicas de los criollos en la Nueva Granada. En el
capitulo cuatro se describe el papel que jugd el conocimiento en la construccion de la
hegemonia criolla y de la violencia simbdlica que ello genero. El capitulo cinco propone
la tesis de que la geografia, ciencia que comienza a tomar fuerza en este periodo de la
historia patria, integr6é el modelo de racionalidad o técnica de gobierno que proyectaba

la geopolitica de los borbones para las colonias de ultramar.

La hipdtesis de lectura que atraviesa el libro asume que la ilustracion
neogranadina es un lugar epistémico que hace tabula rasa de los saberes y las
tradiciones que conforman el haber cultural de un pueblo. Este lugar es denominado
como un ‘punto cero de observacion’ categoria que explica el contraste entre el ‘no

lugar’ del discurso de la ciencia moderna que se construye desde Europa, y el lugar que

374

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

adquiere en su traduccion, por lo demads, una interpretacion de la ciencia moderna
dentro de las practicas coloniales de dominacion. Es un punto cero porque a partir de ¢l
se nombra por primera vez el mundo, y, con ello, se impone un estatus, un estilo de vida
que enlaza el saber y el poder, produciendo la segmentacion racial y epistémica. La
hybris alude a una concepcion del pecado entre los griegos, quienes la entendian como
la ilusion que tenian los mortales de superar la condicion de animales finitos para llegar
a ser dioses. La hybris del punto cero es una metafora que da cuenta de la
desproporcionalidad, el rebasamiento, la desmesura que hace el ejercicio de traduccion
de una elite criolla de la ‘ciencia moderna’ en el contexto de la ‘colonialidad del poder’.
La misma modernidad se describe en la metafora, pues como lo muestra el autor, las
ciencias naturales y la economia irrumpen en Europa en el marco de una filosofia que
cuestiona el saber tradicional letrado del renacimiento y medieval, por un saber
empirico experimental volcado hacia las cosas mismas. Ahora bien, dicha traduccion
trae como consecuencia el desconocimiento de la logica de la corporalidad en el que se
expresa un modo diferente de pensar, actuar y sentir. Empero, los pensados criollos
neogranadinos silenciaron dicha corporalidad e institucionalizaron el Estado nacional,

que se ha conocido en la historia patria como la primera reptblica

375

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

Bibliografia

Bondy Salazar (1968). ;Existe una filosofia en nuestra América? Siglo Veintiuno.
México

Castaneda, Carlos. (2010). Las ensenanzas de Don Juan. Una forma Yaqui de
conocimiento. F.C.E. Argentina.

Castro-Gomez Santiago (2010). La hybris del punto cero. Ciencia, raza e ilustracion en
la Nueva Granada (1750-1816). Ed. Pontificio Universidad Javeriana. Bogota

Cerutty, Guldberg, Horacio (2011). Doscientos afios de pensamiento filoséfico
nuestroamericano. Ediciones Desde Abajo, Colombia.

De Leon, Eduardo (2002). Ariel cien afios después: modernizacion suave y subjetividad.
En Arielismo y globalizacion. Latinoamérica en la globalizacion y el tercer
milenio. Leopoldo Zea Hernan Taboada (compiladores). F.C.E. México. 2002.

Cepeda, Juan (2010). Ontologia del estar. Una aproximacion a la obra de Rodolfo
Kusch. Pp. 153-177. En: Rodolfo Kusch: filosofia y cultura en América Latina.
Andlisis. Revista colombiana de humanidades. Julio-diciembre. N° 77.
Ediciones USTA. Bogota.

Dussel, Enrique. (1994). Tesis provisorias para una filosofia de la liberacion. Pp. 21-45.
En: Praxis latinoamericana y filosofia de la liberaciéon. Nueva América. Bogota.

Miro, Quezada, Francisco (1974). Despertar y proyecto del filosofar latinoamericano.
En: 1) La gran ruptura, pp. 26. F. C. E. México.

Roig, Arturo (2001). La filosofia latinoamericana en sus origenes. Pp. 5-20.
Contribuciones desde Coatepec. Universidad Autonoma del Estado de México.
Julio-diciembre. Vol. 1. Numero 001. Toluca. México.

Rodriguez, Eudoro (1999). Problematica de la filosofia latinoamericana. Pp. 413-454.
En: Introduccion a la filosofia. Perspectiva latinoamericana. USTA. Bogota.

Rodriguez, Eudoro (1985). Una aproximacion critica a Juan Carlos Scannone.
Ponencias. Bogota. USTA.

Rubio, Angulo Jaime (1976). Elementos metodologicos para la filosofia de la liberacion
latinoamericana. Analisis. Vol. X. Enero-junio. Nimero 23.

Scannone, Juan Carlos (1993). Liberacion. Un aporte original del cristianismo
latinoamericano. Pp. 93-105. En: religion. Edicién de Jos¢é Gomez Caffarena.

Trotta. Madrid.

376

JULIO
2015



Filosofia e historia de las ideas en Latinoamérica: Margenes y gramaticas sobre un filosofar en la diferencia | Juan Sebastian Ballén Rodriguez

Scannone, Juan Carlos (2010). El ‘estar siendo’ como acontecimiento originario:
articulacion del horizonte tridimensional en la filosofia latinoamericana. Pp.
153-162. En: Rodolfo Kusch: filosofia y cultura en América Latina. Analisis.
Revista colombiana de humanidades. Julio-diciembre. N° 77. Ediciones USTA.
Bogota.

Marquinez, Argote, German (1992). La filosofia Latinoamericana. Pp.423-450. En: La
Filosofia en Colombia: historia de las ideas. El buho. Bogota.

Vélez, Jaramillo Rubén (2015): “La postergacion de la experiencia de la modernidad en

Colombia”, en  Novela  Colombiana. = Rodriguez =~ Ruiz = Jaime

Alejandro.http://www.javeriana.edu.co/narrativa_colombiana/contenido/bibliogr

af/postergacion.htm

Zea, Leopoldo (compilador). (1995). Fuentes de la cultura Latinoamericana. (II). F.C.E.
México.
Zea, Leopoldo (1988). Discurso desde la marginacion y la barbarie. Anthropos. Espafia.

Zea, Leopoldo. El pensamiento Latinoamericano (1974). Ariel. México.

377

JULIO
2015






	Blank Page

