
9  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Fenomenología como empirismo radical: la profundidad de la aisthesis | Pablo Posada Varela 
 
 

	
  

	
  

Fenomenología  como  empirismo  radical:  la  profundidad  de  
la  aisthesis  
Breve   presentación   del   número:   “Actualidad   de   la   fenomenología:   phantasia,  
cuerpo,  afectividad  y  sentido”  
Pablo  Posada  Varela  
Université  Paris  –  Sorbonne.  Bergische  Universität  Wuppertal.  
 

 

Este número especial sobre Fenomenología 
está dedicado a la memoria del profesor László Tengelyi 

 

 

 
 
Sumario 
1. Origen del volumen 
2. Actualidad y vitalidad de la fenomenología: la pervivencia de Husserl 
3. Transoperaciones y síntesis esquemáticas: la aparente paradoja de un anti-subjetivismo 
(subjetual) y de un anti-psicologismo (vivencial) 
4. Arcaísmo de la experiencia y sensus communis frente al “ego diminuto” 
 

 

 1. Origen del volumen 

 

La revista Eikasia lleva ya largos años mostrando un consecuente interés por la 

fenomenología como una de las fuentes decisivas de la renovación del pensamiento 

contemporáneo. Bajo el auspicio de esa firme convicción, acoge Eikasia este nuevo número 

especial. El núcleo originario de este volumen – aunque ampliamente desbordado – se 

remonta al propósito de recopilar las contribuciones correspondientes a una de las actividades 

del programa Erasmus-Mundus “Europhilosophie”, abierto a participantes externos. Dicho 

programa franco-alemán de Máster, con doble sede en las Universidades de Toulouse y Bonn 

(y coordinado a otras universidades europeas, japonesa, estadounidense y brasileña) organiza 

todos los años un congreso de invierno. El de este año (2015) se celebró en Praga, en febrero, 

y contaba con un taller titulado “Les figures de la phénoménologie”, coordinado por István 



10  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Fenomenología como empirismo radical: la profundidad de la aisthesis | Pablo Posada Varela 
 
 

	
  

	
  

Fazakas y Jan Lockenbauer1. Este número especial recoge algunas de esas intervenciones. A 

ellas se añadirían luego otras muchas de personas que no participaron directamente en aquel 

congreso. 

Por otro lado, no es baladí señalar que la revista Eikasia tiene ya una larga historia de 

previa relación con profesores que pertenecen o han pertenecido al programa 

“Europhilosophie” y que han publicado en las páginas de Eikasia. Citemos, en primer lugar, 

al tristemente fallecido László Tengelyi, a cuya memoria dedicamos este especial sobre 

fenomenología, y que tanto hizo por impulsar el citado programa, y tantísimo, en general, por 

la vitalidad de la fenomenología. Recordemos que el número 34 de Eikasia, de Septiembre de 

2010, ya recogía uno de sus textos, acompañado de una excelente traducción del mismo al 

español a cargo de Pelayo Pérez García, actual director de Eikasia, profundo conocedor de la 

corriente fenomenológica y, sobre todo (pues, al cabo, eso es lo importante) ejemplo de una 

honda sensibilidad fenomenológica a la hora de hacer filosofía. Citemos también a otros 

profesores vinculados al citado máster, como Alexander Schnell o Luís Umbelino, que 

también han publicado en más de una ocasión en varios números de Eikasia. No olvidamos 

tampoco que estudiantes de promociones anteriores, como Ángel Alvarado Cabellos o 

Santiago Zúñiga (por sólo citar a algunos), y de otras más recientes, como el propio István 

Fazakas, ya han honrado a la revista con sus contribuciones en números precedentes. Por todo 

eso, tenía todo el sentido del mundo que Eikasia acogiese las actas de este reciente taller 

sobre fenomenología. Como decía, al citado núcleo impulsor del presente número especial se 

fueron uniendo, a los largo de los meses pasados, otras contribuciones. 

 El conjunto da fe de la enorme vitalidad de la fenomenología y se organiza en torno a 

una serie de núcleos temáticos relativamente próximos. Cabe destacar, en primer lugar, la 

problemática del cuerpo, cuestión relativamente periférica en el idealismo transcendental 

clásico y, sin embargo, absolutamente decisiva en Husserl. El sujeto transcendental es un 

sujeto necesariamente encarnado. Junto a dicha temática, las de la afectividad, la espacio-

temporalización del sentido y la phantasia confluyen hacia una amplia sección sobre estética 

fenomenológica. Por lo demás, aguardamos encontrarnos in media res para dar un paso atrás, 

tras haber realizado algunas incursiones en la “profundidad de la aisthesis”, y así recoger 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 En este enlace el argumento del taller de fenomenología: http://f.hypotheses.org/wp-
content/blogs.dir/1103/files/2014/10/Les-figures-de-la-ph%C3%A9nom%C3%A9nologie.pdf 



11  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Fenomenología como empirismo radical: la profundidad de la aisthesis | Pablo Posada Varela 
 
 

	
  

	
  

algunas recapitulaciones metodológicas que plantean la cuestión de los fundamentos de la 

fenomenología, presentando, en este caso, cuatro opciones de refundición: una opción 

husserliana y de índole mereológica, una opción richiriana, una opción de inspiración 

matemática, y una opción ética.  

Evidentemente, no es fácil situar los textos en secciones, y muchos textos hay que bien 

hubieran podido estar en varias de ellas. El volumen ha de ser contemplado como un todo, ni 

enteramente caótico, ni lisamente uniforme. Simplemente coherente, pero como una 

coherencia en movimiento, como un continuo de irisaciones. De ahí que haya cuidado 

siempre, y en la medida de lo posible, en que el último texto de cada sección funcionase 

también como una transición a la sección siguiente. 

Por último, hemos querido incluir también, en el final del volumen, el documento de la 

tesis, imponente, de Joëlle Mesnil, que creo puede ser de enorme utilidad fenomenológica y 

filosófica para sus lectores. 

2. Actualidad y vitalidad de la fenomenología: la pervivencia de Husserl 

En rigor, estas contribuciones son prueba fehaciente del empirismo radical que la 

fenomenología representa. Radicalidad de un empirismo que surge no bien desconectamos la 

experiencia de toda teoría que pretenda englobarla y “teorice” desde fuera de la experiencia 

misma. La fenomenología como empirismo radical surge de esa sutil confluencia entre el 

Principio de todos los principios (§ 24 de Ideas I) y el propósito de una ausencia de 

presupuestos (que la crítica hermenéutica de la fenomenología sencillamente no ha 

entendido2). Son, en rigor, dos caras de una y la misma moneda: esa que la fenomenología 

dispensa cambiada en caderilla. Esta serie de reflexiones manifiesta, en suma, la sutileza y 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
2	
  Evidentemente, no era Husserl tan ingenuo como para saber que esa ausencia de presupuesta podía realizarse 
sin más en una experiencia. No. Lo que hay es el descubrimiento de una teleología sui generis, la de la 
reducción, que no corresponde a las reflexiones al uso. Hay, si se quiere, un dar con la facticidad de una 
teleología del regressus absolutamente específica. A eso apunto la exigencia de ausencia de supuestos. Que se 
me perdone remitir a quien interesare la cuestión al siguiente artículo, en el que he tratado el sentido de la 
exigencia de la ausencia de presupuestos: “Concrescences en souffrance et méréologie de la mise en suspens. 
Sur les implications contre-ontologiques de la réduction méréologique“ in Eikasia nº 49. Mayo 2013. El sentido 
de la exigencia de ausencia de presupuestos se entiende de forma concreta a la luz del concepto de concrescencia 
transcendental. Se comprende entonces que esgrimir, como hace cierta hermenéutica fenomenológica, el 
argumento de que no hay algo así como una experiencia pura, no mediada por los sentidos ni la tradición 
(cuestión palmaria que no se le escapaba al propio Husserl), no es, sencillamente, un argumento válido o siquiera 
pertinente.	
  



12  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Fenomenología como empirismo radical: la profundidad de la aisthesis | Pablo Posada Varela 
 
 

	
  

	
  

profundidad de la aisthesis y no en vano observamos cómo este grupo de textos confluye, sin 

solución de continuidad, hacia el terreno de una estética – o “aisthetica” – fenomenológica, 

terreno privilegiado de atestación de esa radicalidad propia de la fenomenología que no es 

sino el hallazgo, bajo el patrón de la epojé y de la reducción, de un empirismo radical. 

Añadamos también que estos textos manifiestan no sólo la actualidad de la 

fenomenología sino también la actualidad de Husserl cuya obra, al albur de las publicaciones 

póstumas de sus manuscritos de trabajo (en la serie Husserliana), pareciera haber recobrado 

una juventud que muchas críticas apresuradas e injustas (muchas veces desde el campo de la 

propia fenomenología) le habían negado. Pero, bien pensado, la publicación de la obra 

póstuma de Husserl no ha revelado tanto la insuficiencia de las obras canónicas y exotéricas 

respecto de los manuscritos de investigación, cuanto la disimulada riqueza de las primeras, y 

el hecho de que éstas no se habían leído bien, de que no se había asumido plenamente la 

enorme carga de profundidad que textos como Ideas I, Investigaciones Lógicas o 

Meditaciones Cartesianas siguen vehiculando3. Precisamente por ello no he querido darle a 

este número especial un título como “La nueva fenomenología” pues ese tipo de rúbricas 

revela, a mi entender, un malentendido fundamental respecto de Husserl; un malentendido 

respecto de sus obras, decíamos, canónicas y exotéricas como Investigaciones Lógicas, Ideas 

I o Meditaciones Cartesianas, como si éstas no contuvieran ya un germen de novedad del 

que, repito, no hemos terminado aún por hacernos cargo. 

3. Transoperaciones y síntesis esquemáticas: la aparente paradoja de un anti-

subjetivismo (subjetual) y de un anti-psicologismo (vivencial) 

Se ha de conceder que, de un tiempo a esta parte, la revista Eikasia ha contribuido a 

socavar una imagen escolar y caricatural de Husserl. Esta imagen presenta, en ocasiones, y en 

el mejor de los casos, a un Husserl hiper-logicista, fundamentalista de la fundamentación (si 

es que vale la redundancia). En el peor de los casos, tiene uno la desgracia de habérselas, en 

largos artículos o libros escritos, en ocasiones, por filósofos de primerísimo nivel, con la 

especie de un Husserl subjetivista y psicologista, detentador de una suerte de idealismo burdo; 

de un idealismo grosso modo asimilable al idealismo clásico (cuando no a un personalismo 

subjetivista) mientras que, en rigor, el “idealismo transcendental fenomenológico” poco tiene 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
3 De ahí el incalculable valor que tiene el trabajo, que desde aquí saludamos con admiración, de alguien como 
Antonio Zirión. 



13  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Fenomenología como empirismo radical: la profundidad de la aisthesis | Pablo Posada Varela 
 
 

	
  

	
  

que ver con el “idealismo clásico”, con el Idealismo Alemán, tradición que le es 

perfectamente ajena en su fundación.  

Efectivamente, la fenomenología, en su génesis primera y diría yo que definitoria, se 

sitúa en relación polémica y dialógica con Brentano y con Bolzano, o con la tradición 

alemana de Lotze o Herbart. La fenomenología se define, en suma, en diálogo con la tradición 

austríaca y centroeuropea en general; en absoluto con idealismos como el de Fichte, Hegel o 

Schelling. Si hay, al principio, una referencia a Kant, es porque ésta es ineludible en filosofía 

y porque le llega a la fenomenología, en clave polémica, del neokantismo de Cohen o Natorp, 

tradición frente a la cual la fenomenología se posiciona aun sin proceder, en absoluto, de la 

misma tradición. La tradición filosófica centroeuropea, de la que surge la fenomenología, es, 

repito, perfectamente ajena al Idealismo clásico alemán.  

En cuanto a la triste especie que dirige contra la fenomenología el inverosímil anatema 

de psicologista y subjetivista, hemos de empezar por recordar que Husserl, con sus 

Investigaciones Lógicas (cuya primera edición data de 1900-1901) y, sobre todo, con el texto 

que abre dichas investigaciones, a saber, los Prolegómenos a la lógica pura, asestó un golpe 

de gracia definitivo al psicologismo, subjetivismo, historicismo, naturalismo y, en general, a 

las múltiples variantes del relativismo escéptico (cientificista o no) imperantes a finales del 

siglo XIX. Un golpe de gracia apenas conocido, y menos aún reeditado en filosofía, del que 

dichas corrientes jamás se recobrarían. Al menos bajo las formas conocidas. 

Bien es cierto que muchas de estas variantes parecen haber resucitado en sus versiones 

actualizadas y, al amparo de las ciencias cognitivas, no sólo vivaquean en los lindes de la 

filosofía, sino que parecen haber ocupado el centro de la escena (refrendadas por la ideología 

positivista que cimenta nuestras “democracias”, y peraltadas por toda clase de prebendas 

institucionales). Todo ello habla a favor no ya de la actualidad sino antes bien de la necesidad 

de la fenomenología. Acaso se imponga hoy, más que nunca, reverdecer el profundísimo 

sentido que la racionalidad cobra en fenomenología4. Sentido que quizá, más allá de la letra 

de Husserl pero en entera fidelidad a su espíritu, atesore virtualidades aún por elaborar. La 

fenomenología nada tiene de un irracionalismo. En todo caso, tener presente la anterior 

advertencia debiera ayudar a evitar, al menos de entrada, el consabido friso de 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
4 Cf. Javier San Martín, La fenomenología como una Teoría de la racionalidad fuerte, Editorial UNED, 2008. 



14  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Fenomenología como empirismo radical: la profundidad de la aisthesis | Pablo Posada Varela 
 
 

	
  

	
  

malinterpretaciones apresuradas que suele ver en el recurso a la subjetividad o a la 

afectividad, ineludibles en fenomenología, una muestra de psicologismo o de subjetivismo. 

Nada de eso hay, como enseguida se verá (para quien, de buena fe, se esfuerce por ver, claro 

está).  

Así, en fenomenología, se habrá de tener presente que cada vez que se habla de 

“afectos”, de “conciencia”, de “sujeto”, ello se hace necesariamente en clave eidética (en 

sentido amplio5) y estructural que, a su vez – reducción fenomenológica mediante – es 

eidética no mundana sino transcendental-constituyente. Insistamos, por lo pronto, en que a 

pesar de lo ineludible de la referencia a la experiencia, en fenomenología no se habla, en 

primer término, de los avatares de un sujeto en particular sino, todo lo más, de lo que esos 

avatares revelan en punto a estructuras profundísimas del vivir y de su relación con el mundo, 

estructuras las más veces virtualmente operativas, aún por descubrir o acrisolar entre la masa 

ingente, entreverada y proliferante del sentido haciéndose (lo que Husserl dibujó como el 

territorio de las síntesis pasivas). En realidad, estamos sugiriendo que la fenomenología 

alberga la originalidad de añadir a cierto antipsicologismo clásico (brillantemente desplegado 

en los husserlianos Prolegómenos a la lógica pura) un antipsicologismo transcendental-

constituyente que en realidad contiene en sí mismo el proyecto de una fenomenología 

genética; marco, este último, en que expresiones “subjetivas” como “yo”, “afecto”, “cuerpo 

interno”, “sensación”, “hábito”, “cinestesia” cobran un sentido enteramente nuevo. 

4. Arcaísmo de la experiencia y sensus communis frente al “ego diminuto” 

El proyecto de una fenomenología que estudie la génesis transcendental del mundo y 

de la experiencia del mundo queda abierto a posibles ampliaciones arquitectónicas de la 

fenomenología husserliana. Mal habrían de respetar fenomenólogos posteriores a Husserl la 

“letra” de la fenomenología cuando ni siquiera el propio Husserl lo hacía, desmintiéndose y 

criticándose sin descanso en su propia “letra” y en loor del “espíritu” de la fenomenología. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
5	
  	
  La mereología ayuda a una comprensión de la eidética husserliana más amplia y justa y que así se exime, en 
justicia, de las críticas que sobre ella ha vertido gran parte de la fenomenología contemporánea. Por ejemplo el 
propio Richir. Agustín Serrano de Haro, en su obra Fenomenología transcendental y ontología Ed. Complutense. 
Madrid. 1990, ha tenido en inmenso mérito de mostrar, brillantemente, la perfecta continuidad entre la IIª y la 
IIIª de las Investigaciones Lógicas de Husserl, mostrando que en el concepto de parte disyunta y (sin embargo) 
no independiente (IIIª Investigación Lógica) descansa el fundamento ontológico de la idealidad de las especies 
(IIª Investigación Lógica).	
  



15  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Fenomenología como empirismo radical: la profundidad de la aisthesis | Pablo Posada Varela 
 
 

	
  

	
  

Hay pues como un suplemento de no psicologismo aportado, si se quiere, por el 

arcaísmo de la génesis transcendental, y precisamente ese es el mérito de este conjunto de 

textos: buscar, en los más profundo de una subjetividad que nada tiene que ver con nuestros 

“egos diminutos”, el fundamento de una filosofía primera. Ese y no otro es el propósito de la 

fenomenología. Dicho de otro modo: hay un no psicologismo y no subjetivismo (que es un no 

individualismo y un no personalismo) resultante de la ampliación arquitectónica de la 

fenomenología. Por lo demás, dentro del ámbito de la propia fenomenología, términos como 

“afectividad”, “sujeto” o “conciencia” comparecen a diversos niveles de experiencia 

(conceptuados por Richir como “registros arquitectónicos” o por Ricardo Sánchez Ortiz de 

Urbina por “niveles fenomenológico” o “estromas” 6 ). Los más profundos, con estar 

operativamente imbricados en mi vida, nada tienen que ver con el sujeto personalísimo que 

soy, con el “ego diminuto” de cada quien, y su enigma simbólico. Y ello a pesar de que las 

síntesis que esa operatividad profunda rinde no son segregables de dichas operaciones (o 

“transoperaciones”): no se confunden con las operaciones mismas (que tocan, efectivamente, 

con cierta alteridad), pero, siendo, efectivamente, otras, tampoco son síntesis de identidad, 

sino “síntesis esquemáticas”7. La referencia burda al sujeto particular que es cada quien ya 

quedaba neutralizada, como hemos señalado, por la fenomenología clásica8. Sin embargo, la 

fenomenología ampliada (insistamos: de vocación husserliana y en perfecta continuidad con 

el proyecto husserliana, por mucho que se haya querido insistir en lo contrario), al radicalizar 

el proyecto de génesis del sentido (la llamada “fenomenología genética”) ya presente en 

Husserl, socava el psicologismo una segunda vez. Reducir a psicologismo el alcance de los 

términos “subjetuales” que los análisis fenomenológicos ponen en juego es desconocer tanto 

el sentido de la fenomenología histórica (y de la reducción fenomenológica) como sus más 

recientes ampliaciones arquitectónicas, de las que esta recopilación de textos es un insigne 

testimonio. 

  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
6 No en el sentido, que el término toma en el materialismo filosófico de Gustavo Bueno, más propio de los 
referenciales o de ciertas unidades morfológicas del mundus adspectabilis (Mi), término muy bien explicitado 
por el propio Bueno en la “tesela” siguiente: https://www.youtube.com/watch?v=IiY1rfMk2T0  
7 Ambos términos entrecomillados son de Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina. El lector puede remitirse a su obra 
Estromatología. Teoría de los niveles fenomenológicos. Brumaria/Eikasia. Madrid. 2014. 
8 Evidentemente, esa referencia al sujeto particular que somos no desaparece, pero se afina y se convierte en 
transcendental constituyente, muy lejos, por caso, de la mera instanciación de una ley psicológica. Tampoco es 
este el lugar para hacer una exposición detallada del antipsicologismo característico de la fenomenología de 
Husserl. Tan sólo cabe deplorar que haya que recordarlo a cada paso.	
  



16  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Fenomenología como empirismo radical: la profundidad de la aisthesis | Pablo Posada Varela 
 
 

	
  

	
  

Los textos que componen este número especial de Eikasia abren pues a todo un fondo 

de experiencia que no puede reducirse al tráfago de identidades establecidas que puntúan y 

balizan los registros de experiencia en que solemos movernos y entendernos. Como 

señalábamos, dista mucho de ser espurio que estas aportaciones consuenen con una estética 

genuinamente fenomenológica, confluencia que este número patentiza magistralmente pues 

en el sensus communis (al que la experiencia estética brinda un acceso privilegiado) trabajan 

las citadas transoperaciones, forjando síntesis puramente esquemáticas, reliquias matriciales 

de alteridad (despunta algo otro que las transoperaciones mismas, i.e. un producto sintético) 

que no precisan de identidad para ser otras. Hay pues “productos” sintéticos (esquemáticos) 

que siendo ajenas e inasequibles a toda identidad sintética, y no siendo, por ende, segregables 

de las transoperaciones subjetivas, no por ello están abocados a ser cualesquiera, a evaporarse 

en el puro elemento arbitrario y privado de lo subjetivo. En absoluto, son productos sintéticos 

esquemáticos, anteriores a toda síntesis de identidad, que, por el contrario, están sujetos a un 

rigor extremo. La estética ofrece un acceso privilegiado a ese territorio. Hay pues síntesis 

esquemáticas con un rigor suyo. Cosa bien distinta es que no alcancemos a izarnos – si no es 

intermitentemente, en parpadeo – a la altura de dicho rigor, el propio – por retomar la idea de 

Ricardo S. Ortiz de Urbina – de una “oscuridad distinta”. Efectivamente, la apuesta de la 

fenomenología – patente en este volumen – no es otra que la convicción de que ese fondo 

arcaico de experiencia se deja, en parte, analizar, y de que no es puro caos sino antes bien el 

asiento, abismático, de un nuevo impulso para una filosofía primera de índole 

fenomenológica. 


