Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques
(Husserl, Sartre, Richir)

Sacha Carlson
Compositeur (www.fingerprintasbl.be). Docteur en philosophie (ULC, Belgique).
sachacarlson@gmail.com

§1. — Introduction

Comme on le sait, aprés s’étre beaucoup attachée a la question de la perception', la
tradition phénoménologique a voulu plus récemment explorer d’autres voies, en retournant
notamment 4 une question déja axiale dans I’ceuvre de Husserl” : celle de 1’ « imagination »”.
C’est par 1a que pointait un soupgon, selon lequel le retour aux choses mémes préconisé par
Husserl ne reléverait peut-€tre pas uniquement de la question perceptive, mais peut étre aussi,
et surtout, d’une conscience « imaginative » comme modalité¢ éminente de I’expérience dont il
s’agirait dés lors de dégager les structures insignes. La phénoménologie se devrait donc de
décrire ’homme non pas tant essentiellement comme un étre percevant, mais comme un étre
imaginant — un « homo imaginans »*. Dans cet article, je me propose de mettre en évidence
plusieurs voies possibles pour une phénoménologie de 1’ « imagination », qui cherchent a
chaque fois a se désancrer du primat phénoménologique supposé de la perception. Plus
précisément, je montrerai que ces différentes voies peuvent toutes se comprendre comme des
prolongements possibles des analyses husserliennes concernant I’imagination — lesquelles
analyses — me serviront ici de fil conducteur —, mais en accentuant chaque fois une direction

particuliere du traitement husserlien de la question.

Avant d’entrer dans le vif des textes de Husserl’, cependant, et en guise d’orientation

" Sans doute sous I'influence de La phénoménologie de la perception (1945) de Merleau-Ponty, ouvrage qui a
> Comme I’avait bien compris les premiéres générations de phénoménologues travaillant dans la proximité de
Husserl, Fink en particulier — mais pas Heidegger, signalons-le au passage, qui ignore tout simplement la
question.

?Parmi les premiers travaux, en langue frangaise, & avoir rouvert une telle voie, citons en particulier : M.
Richir, Phénoménologie en esquisses. Nouvelles fondations, Jérdme Million, Grenoble, 2000 ; et R. Bernet,
Conscience et existence. Perspectives phénoménologiques, P.U.F., coll. « Epiméthée », Paris, 2004. Précisons
également que dans cette introduction, je prends le terme « imagination » comme le titre d’une question, dans
son extension la plus large, avant de préciser le vocabulaire par la suite.

4 Cf. A. Schnell, La déhiscence du sens, Herman, Paris, 2015.

> Les textes de Husserl concernant la question qui nous occupe ont été rassemblés, pour I’essentiel, dans le
volume XXIII des Husserliana : Phantasie, Bildebewusstsein, Erinnerung, édité par E. Marbach, Kluwer

19

SEPTIEMBRE
2015



Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

préliminaire, je voudrais rappeler que la question de I’image (Bild), de 1’imagination
(Bildbewusstsein, Imagination) et de la phantasia (Phantasie)® a été regue par Husserl comme
I’héritiere d’une longue tradition, qui lui léguait une problématique profondément confuse,
mélant et confondant plusieurs questions connexes. En simplifiant les choses, on peut faire
remonter cette tradition a deux sources distinctes, issues respectivement de Platon et
d’Aristote’. C’est que, d’un cété, Platon comprenait ’image comme une « apparence
sensible » (selon les textes : eldwAov, eikdv ou pdvtacua), entendue comme le produit d’une
mimesis qui produit un objet évoquant son modele par ressemblance avec une chose qui n’est
pas la en personne. Cette chose, qui comme modele de I’imitation peut aussi bien étre une
chose absente qu’une chose fictive (quelque chose qui 7 ’est pas), ne peut donc pas s’inscrire
pleinement dans le champ de ce qui est vraiment (I’6viwg 0v), alors méme qu’elle apparait
(paiverar) pourtant a travers son image ; ¢’est d’ailleurs ce qui relie ’image au simulacre — a
« ce qui n’est pas réellement non étre » (ovk Eviong ovk Hv)° ; et c’est en ce sens également
que la problématique de I’image se conjugue le plus souvent, chez Platon, avec une double
critique de I’indigence ontologique de I’image, et de I’illusion qui fait passer pour réel ce qui

ne I’est pas’. Mais d’un autre cété, Aristote abordait pour sa part la question par un autre

Academics Publishers, Dordrecht-Boston-London, 1980 ; tr. fr. par R. Kassis et J.-F. Pestureau (revue par M.
Richir), coll. « Jérdbme Millon », Grenoble, 2002. Sauf mention contraire, je suivrai la traduction mentionnée, en
citant dans le corps de mon texte : Hua XXIII, suivi du numéro de page de 1’édition allemande (reproduite dans
la traduction francaise).

® Le terme phantasia traduira ici 1’allemand Phantasie. C’est que, dans ce contexte, ce terme n’a pas
d’équivalent satisfaisant en frangais. On sait qu’il n’est pas possible de le traduire tout simplement par
« imagination » — comme cela se fait couramment, et comme [’ont fait également les premiers traducteurs de
Husserl. Par ailleurs, si en toute logique il pourrait étre rendu par « fantaisie » ou par « fantasme » (c’est ainsi
que I’on traduit en effet Phantasie dans le contextes des écrits freudiens), ces deux solutions ne sont pas non plus
praticables, dans la mesure ou ces deux termes francais désignent aujourd’hui tout autre chose que ce que
Husserl cherche lui-méme a penser. Précisons également que c’est dans Phénoménologie en esquisses (JérOme
Millon, Grenoble, 2000) que Marc Richir a inauguralement proposé de traduire Phantasie par phantasia, en
reprenant le calque du grec pavtacia. Il sera suivi en cela par les traducteurs du volume XXIII des Husserliana
consacré a cette méme question.

T C’est I'un des points de départ de Maria Manuela Saraiva, dans son étude sur L’imagination selon Husserl
(Martinus Nijhoff, coll. « Phaenomenologica », La Haye, 1970). Ce livre important a ’immense mérite d’avoir
situé avec beaucoup de clarté et de lucidité certains enjeux majeurs de la phénoménologie de la phantasia et de
la conscience d’image chez Husserl. Malheureusement pour I’auteur, cette étude a vu le jour juste avant la
publication des principaux manuscrits inédits de Husserl sur la question. En ce sens, si ’ouvrage reste toujours
d’une grande utilité, 1’étude doit étre prolongée par une étude des textes désormais disponibles.

¥ Cf. Sophiste 240b.

? Bien sir, on le sait, cette critique est aussi subtile que complexe, et se joue, dans les textes, comme sur
plusieurs portées a la fois. Je rappellerai seulement ici qu’elle se déploie significativement sur deux fronts au
moins, a propos de la poésie et de la sophistique. Ainsi, Platon n’hésite pas a caractériser I’art du sophiste
comme une « technique de I’imitation » (puntkr) produisant de '« apparence » (eidwlov), a savoir, plus
précisément, des « images » (eik@®v) ou des « simulacres » (pavtoaopa) de la réalité (cf. Sophiste, 233b-236¢). Et
il définit pareillement le poéte comme un « ouvrier de I’apparence » (giddiov dnpiovpydc) (République, X,
599d), qui, a l’instar du peintre, imite non pas ce qui est mais ce qui apparait (cf. ibid., 598b : mpog 10 v, g

20

SEPTIEMBRE
2015



Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

biais, lorsqu’il cherchait a définir I’ « image interne » (@dvtacua) a partir de 1’imagination
(pavtacio) comme faculté de I’ame, intermédiaire entre la pensée (Sidvoia) et la sensation
(aicOnoig). C’est ainsi que dans le De Anima, commengant par refuser tout usage
métaphorique du terme, il définit ’imagination (@avtacio) comme « la faculté¢ en vertu de
laquelle nous disons qu’une image (@avtacua) se produit en nous »'’: ce qui lui permet
d’expliquer, d’une part, que les images ne relevent pas de la sensation (aicOnoic) (externe),
laquelle est « toujours vraie » ; et d’autre part, que des « images visuelles » peuvent apparaitre
« méme quand nous avons les yeux fermés »''. L’¢tude de 1’imagination, chez Aristote, reléve
donc tout a la fois d’une théorie de la connaissance et d’une « psychologie» de

I’expérience'”.

Quoi qu’il en soit, on pourrait dire, en schématisant a I’extréme, que c’est la rencontre
de cette double interprétation initiale, chez Platon et Aristote, qui a progressivement conduit a
faconner la question de I’imagination, en y nouant plusieurs enjeux problématiques connexes
que ’on pourrait énumérer comme suit. En premier lieu, il s’agit désormais de situer
clairement I’une par rapport a I’autre la perception et I’imagination ; c’est-a-dire tout d’abord
de discerner, dans un cas comme dans 1’autre, le mode de présence ou d’absence de ce qui se
donne ; et montrer, donc, que si dans le cas de la perception, la chose se présente en personne,
I’imagination ne donne jamais son objet que comme absent, alors méme que cette absence se
signale de maniére caractéristique a travers une certaine présence, comme la vicariance (ou la
lieutenance) méme de ce qui est absent, et dont il s’agit précisément de dégager la structure
intime. En deuxiéme lieu, il convient aussi d’interroger le rapport de I’imagination a I’étre et a
la vérité. Il s’agit donc de comprendre dans quelle mesure 1’imagination peut aménager un
acces, certes médiat, a la connaissance de ce qui est véritablement, ou bien si elle constitue au
contraire un obstacle a toute prise en vue de 1’étant véritable. Dans le premier cas, c’est la
fécondit¢ de I’imagination qu’il faut interroger, lorsqu’elle travaille de concert avec
I’entendement en lui servant d’auxiliaire (et parfois d’auxiliaire indispensable comme, aux

dires de Descartes, dans le cas des mathématiques), et lorsque la fiction se trouve étre un

@oaivetor). Tous deux sont donc définis comme « imitateurs » dont la technique est dite « trompeuse »
(dmatnkny).

10 De Anima, 111, 3, 428a : je souligne.

"' Cf. ibid.

'2 Ambivalence que ’on retrouvera par exemple au cceur de I’ceuvre kantienne, ou la question de 1’imagination
circule pour ainsi dire entre un point de vue strictement psychologique, un point de vue transcendantal, et un
point de vue pragmatique (dans I’Anthropologie).

21

SEPTIEMBRE
2015



Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

rouage essentiel dans la progression du savoir. Dans le deuxiéme cas, ce sont les liens entre
I’imagination, le mensonge et ’illusion qu’il s’agira de sonder, en soulignant en particulier
que la faculté d’imaginer tend toujours a faire passer pour présent ce qui est absent et a préter
de I’étre a ce qui n’existe pourtant pas, ou en supposant que de maniére plus fondamentale
guelle constitue un facteur de désordre et de confusion dans I’esprit — on la critiquera alors
comme la « folle du logis », selon la célebre métaphore que Voltaire attribuait a Malebranche.
En troisieme lieu, il faut aussi apprécier le caractére proprement productif ou simplement
reproductif (comme simple mimesis) de ’imagination : I’imagination crée-t-elle ses images de
toutes pieces, les faconne-t-elle par mélange ou recomposition de fragments préexistant (et
I’on retrouve par la le facteur de confusion précédemment évoqué) par rapport au monde des
choses bien découpées appréhendée par la perception et/ou I’entendement, ou bien se
contente-t-elle de reproduire avec le plus d’exactitude possible ce qui est donné par ailleurs
dans la réalit¢ ? Soulignons en passant que cette question d’allure apparemment
psychologique s’invite aussi dans la théorie de la connaissance (comme on peut notamment le
vérifier en examinant les tensions internes a la théorie kantienne de I’imagination
transcendantale dans la Critique de la raison pure) et qu’elle rejaillit aussi dans le contexte
d’une philosophie de I’art, lorsqu’il s’agit de penser ce qu’en frangais on nomme parfois
I’imaginaire, ¢’est-a-dire la faculté d’invention et de créativité de I’artiste’. Finalement, en
quatrieme lieu, il convient de mettre en rapport les images avec un support physique et les
images dites « internes » ou « mentales », en examinant si elles relévent, ou pas, d’une seule

et méme nature.

Dans ce contexte, ou se noue une foule de questions, on peut remarquer que
I’approche phénoménologique de Husserl contribue déja a clarifier considérablement le
probléme, lorsqu’il refuse d’emblée tout concept « vague et plurivoque » issu de la vie
quotidienne, qui met sous la méme rubrique de phantasia, aussi bien une certaine disposition

d’esprit qu’un don, un talent, aussi bien certains types de vécus que le résultats de vécus : « le

" Resterait évidemment & examiner ce qui relie cette méme question de la productivité de ’imagination selon
ces contextes différents, qui interagissent cependant parfois I’un avec 1’autre : on se rappelle par exemple que
c’est dans la théorie fichtéenne de I’imagination transcendantale absolument productive (dans la W-L de
1795/95) que les premiers romantiques allemands (Schlegel et les autres écrivains réunis autour de I’ Athenaum)
et anglais (Coleridge), puiseront leur inspiration — certes de maniere infidéle par rapport au texte méme de Fichte
— pour penser le statut de I’imagination artistique. Sur ce point, je me permets de renvoyer a mon article : « La
imaginacion fenomenoldgica: Reflexiones sobre las implicaciones de una filiacion plural (Kant, Fichte, Husserl)
en la fenomenologia de M. Richir », tr. espagnole par Pablo Posada Varela, in Anuario Colombiano de
Fenomenologia, Volumen IX, Universidad del Valle, 2015.

22

SEPTIEMBRE
2015



Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

talent, la faculté ou cet ensemble [...], précise-t-il, cela n’a rien de phénoménologique », dans
la mesure ou c’est « un concept dont le mouvement d’objectivation va au-dela de la sphére
immanente » (Hua XXIII, 30). Son analyse se concentre plutdt sur certains vécus
intentionnels dont il cherche & dégager la structure intentionnelle propre. A cet égard, je
voudrais souligner d’entrée de jeu que le point de départ de Husserl, qui s’inspire des travaux
de Stumpf et de Brentano'*, consiste a départager rigoureusement, quant a leurs distinctions
d’essence, les représentations perceptives (Wahrnehmungsvorstellungen) des représentations
en phantasia (Phantasievorstellungen): «a 1’apparaitre (Erscheinen) extérieur en tant
qu’apparaitre présent, s’oppose 1’acte de se présentifier (Vergegenwdrtigen) intérieurement,
“le flottement dans la phantasia” (das Vorschweben in der Phantasie) » (Hua XXIII, 3). C’est
un point sur lequel Husserl ne reviendra pas, et qui déterminera a vrai dire, tout au long de sa
carriére, aussi bien ses analyses de 1’imagination que celles de la perception. D’un cété, en
effet, cela implique que la différence entre sensation (comme mati¢re de la perception) et
phantasma (comme matiere de la phantasia) n’est pas graduelle, mais une distinction
d’essence : I’image n’est donc pas une « perception faible ». Mais d’un autre coté, cela
signifie aussi que la perception ne peut pas s’interpréter a partir de I’imagination, ainsi que
Husserl le montre dans sa réfutation de la Bildertheorie, dans le céleébre Appendice au
chapitre 2 de la cinquiéme Recherche logique, lorsqu’il fait valoir que dans la mesure ou
I’imagination est elle-méme un acte qui suppose une visée intentionnelle spécifique, la
perception (Wahrnehmung) (comme acte intentionnel) ne peut pas s’expliquer en supposant
qu’une image en constitue la mati¢re. La perception 1’est directement de son objet (avec son
sens intentionnel), et non pas d’une image ou d’une représentation. Cela ne signifie bien slr
pas que la phantasia ou la conscience d’image ne puissent comporter des moments perceptifs
(perzeptive), mais comme on le verra, ce sera moyennant la mise hors-circuit de la perception
(Wahrnehmung) au sens normal. Mais en ce qui concerne la phantasia elle-méme, il faut bien
avouer que les textes de Husserl restent difficiles a apprécier, dans la mesure non seulement
ou son vocabulaire reste trés instable et fluctuant, mais aussi et surtout parce qu’il semble
avoir exploré — tantot successivement, tantdt parallélement —, plusieurs directions de
recherche, trahissant peut-étre par 1a de son hésitation sur la question. C’est la raison pour
laquelle, dans ce qui suit, je ne chercherai ni a présenter une conception unilatérale de la

phantasia chez Husserl, ni méme a exposer la taxinomie prétendument bien réglée de ses

" Cf. Hua XXI11, 6-8, ainsi que ’Introduction de I’éditeur, Hua XXIII, XLIII-L.

23

SEPTIEMBRE
2015



Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

différents modulation. Je me contenterai de pister différents axes d’analyse que 1’on peut
déceler dans les textes de Husserl, en mettant chaque fois en évidence la fécondité du sillage
tracé, en les reliant aussi a certaines tentatives plus récentes qui ont cherché a prolonger

Husserl sur tel ou tel point.

Je partirai dans un premier temps (§2) de I’analyse husserlienne de la phantasia
comme conscience d’image (Bildbewusstsein), qui comprend sous une seule et méme
rubrique les actes figurant en image avec ou sans support physique. Cela me permettra de
montrer que si chez Husserl, I’imagination ainsi comprise est toujours un acte second,
subordonnée a la perception comme reproduction de celle-ci, Sartre prolongera cette analyse
mais en retournant 1’argument, lorsqu’il tente de dépasser le supposé primat de la perception
pour ainsi dire vers le haut : I’imagination est pour lui un acte de néantisation de ce qui est
percu, et témoigne donc d’une fondamentale liberté de la conscience par rapport a ce qui est
donné (§3). Le deuxiéme axe que je reléverai dans les textes de Husserl consiste a analyser la
phantasia comme étant irréductible aussi bien a la perception qu’a la conscience d’image,
lorsqu’elle désigne 1’acte par lequel nous appréhendons directement, « en esprit », des étres
qui ne sont pas forcément des objets d’une perception possible. Je montrerai alors que ces
analyses sont 1’occasion pour Richir de se dégager du primat de la perception, mais cette fois-
ci pour ainsi dire vers le bas, lorsqu’il explique que le champ de la phantasia (pour lui
indissociable de I’affectivité) est la base phénoménologique (pour lui non intentionnelle) sur
laquelle se fondent aussi bien la perception que I’imagination (§4). Le troisiéme axe que je
dégagerai pour terminer est médian, puisqu’il consiste a mettre en évidence les enjeux de la
notion d’une « phantasia perceptive » esquissée par Husserl, ou s’articuleraient la phantasia

proprement dite et la Perzeption.
§2. — La phantasia comme conscience d’image chez Husserl

C’est tres tot que 1’on peut observer, chez Husserl, le premier axe d’analyse que je

dégage concernant la phantasia". Or cette direction dans I’analyse procéde, a vrai dire, d’une

" Dans un premier temps, je m’appuierai ici sur le texte n°l de Hua XXIII, qui reprend la premiére partie du
cours du semestre d’hiver 1904/1905 ; mais aussi sur un manuscrit de 1898 (a savoir I’époque de rédaction des
Recherches logiques) publié comme Appendice 1 au texte n°l de Hua XXIII: ce dernier texte constitue
d’ailleurs, a mes yeux, la meilleure introduction a la problématique de la conscience d’image chez Husserl. Cf.
également : M. Richir, « Imagination et Phantasia chez Husserl », in Eikasia 40 (www.revistadefilosofia.org),
septembre 2011, pp. 13-32.

24

SEPTIEMBRE
2015



Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

décision méthodologique majeure'®: Husserl propose en effet d’associer I’essence de la
phantasia a celle de la conscience d’image : « les représentations perceptives présentent leur
objet comme [leur] étant présent de soi (selbstgegenwdrtigen) ; les représentation-de-
phantasia au contraire se le présentifient (vergegenwdrtigen) en image-de-phantasia comme
les représentations d’images courantes le font en image physique » (Hua XXIII, 109). Ainsi,
« si je me “dépeint” un lion dans la phantasia, cette image se rapporte au lion effectivement
réel de maniére analogue a celle selon laquelle se rapporte a lui par exemple un lion
physiquement peint ou photographié » (Hua XXIII, 110). C’est ce qui conduit Husserl a
proposer inauguralement une analyse phénoménologique de la conscience d’image a partir du
cas d’une image avec un support physique — ces «images communes, tant négligées
jusqu’ici » (Hua XXIII, 112). Partons avec lui d’un exemple concret : la photographie d’un de
ses enfants. Comme il I’explique, cette situation apparemment trés simple recele une profonde
ambigiiit¢é quant au statut d’image de 1’objet analysé. Nous avons en effet ici trois objets
analytiquement distincts : tout d’abord la chose (Ding) physique, a savoir cette photographie,
dont je puis par exemple dire qu’elle fait telle taille, qu’elle se trouve accrochée au mur,
qu’elle penche un peu de travers ou qu’elle est déchirée, etc. Ensuite, I’'image elle-méme, que
Husserl nomme 1’objet-image (Bildobjekt), ¢’est-a-dire 1’image en tant qu’elle apparait de
telle ou telle maniere en représentant ou figurant quelque chose d’autre qu’elle-méme. Et
enfin, ce « quelque chose » qui est figuré en image, et que Husserl nomme le sujet-image
(Bildsujet). Ainsi, comme il I’explique, « si je me représente mon enfant “dans” I’image, je ne
vise pas cet enfant miniature qui apparait ici dans une coloration grise-violette désagréable.
Ce n’est pas précisément 1’enfant, mais seulement son image » (Hua XXIII, 109). C’est a
partir de ces distinctions que Husserl engage son analyse, lorsqu’il commence par remarquer
que la conscience d’image présuppose la mise hors-circuit de la chose physique comme telle :
appréhender une image, cela requiert de faire abstraction de tout support physique qui,
comme tel, n’est pas 1’objet de la conscience d’image, mais celui de la perception
(Wahrnehmung) sensible. Que reste-t-il alors pour la constitution de 1’image ? D’une part,

cela méme qui est visé dans la conscience d’image, a savoir le Bildsujet ; et d’autre part, le

' Comme 1’a trés bien vu le professeur Pedro M. S. Alves, dans son ouvrage remarquable : Fenomenologia del
tiempo y de la percepcion, tr. espagnole (du portugais) par Francisco Conde Soto, Biblioteca Nueva, Madrid,
2010. Cf. en particulier les pp. 127-186.

25

SEPTIEMBRE
2015



Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

Bildobjekt, qui n’est pas une partie de I’image physique, mais I’image en tant qu’apparaissant

et figurant le Bildsujet.

Tres significativement, c’est cette distinction entre le Bildsujet et le Bildobjekt — ce
dernier, il faut y insister, étant distinct de ’image comme chose physique — qui permet a
Husserl d’analyser conjointement I’image avec et sans support physique. Selon
I’interprétation naive, explique-t-il, « I’image se place (steckt) dans I’“esprit”, et “dehors” il y
a la (vorhanden) éventuellement encore un objet. Mais s’il s’agit d’une simple fiction, comme
lorsque nous “phantasmons” un dragon, il n’y a la précisément que I’image spirituelle, et il
n’y arien de plus a expliquer. Naturellement, nous répliquerions : rien de plus que la bagatelle
[de savoir] comme 1’esprit, & supposer qu’en lui soit quelque chose comme une image,
entreprend de se représenter le sujet, quelque chose donc de différent de I’image. Lorsque je
place (stecke) une image dans un tiroir, celui-ci se représente-t-il quelque chose ? La
conception naive se trompe surtout en ce qu’elle se figure (sich ... denkt) que 1’image
spirituelle [est] un objet qui se rend réellement immanent a 1’esprit. Elle se figure que 1’image
est 1a (vorhanden) dans ’esprit exactement comme 1’est une chose dans la réalité effective.
Dans ’esprit, ou mieux dans la conscience, il n’y a 1a (vorhanden), phénoménologiquement,
aucune chose-image (Bildobjekt). La situation est exactement la méme dans la représentation
d’image physique, ou le lion peint, certes, apparait mais n’existe pas, et qui, au mieux, rend
représentée une chose effectivement réelle, un certain lion [faisant partie] de la réalité
effective, lequel, de son coté, existe bien mais n’apparait pas au sens propre. En vérité, les
images [...] sont dans les deux cas un néant et le discours portant sur elles en tant qu’objets a
¢videmment un sens modifié [...]. L objet-image (Bildobjekt) n’existe pas véritablement, cela
ne veut pas seulement dire qu’il n’a pas d’existence en dehors de ma conscience, mais aussi
qu’il n’a pas une telle existence a I’intérieur de ma conscience, il n’a absolument aucune
existence » (Hua XXIII, 22). Dans un cas comme dans 1’autre — dans le cas de la conscience
d’image avec un support physique, et dans le cas ou ce support fait défaut —, il n’y a pas
d’image — les images n’existent pas. Qu’y a-t-il alors ? Dans le cas de la conscience d’image
avec support physique : « une certaine complexion de sensations que le spectateur, en
observant le tableau éprouve en lui (erlebt in sich), et ’appréhension et la visée qu’il batit
dessus de telle fagon que pour lui s’instaure la conscience de 1’image » (ibid.). Et dans le cas
de la conscience d’image sans support physique : « la complexion de phantasmata sur

laquelle repose une certaine conscience qui appréhende avec laquelle seulement s’accomplit

26

SEPTIEMBRE
2015



Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

la conscience d’image » (ibid). Or cela implique plusieurs choses quant a la manicre
d’analyser I’imagination, et qu’a vrai dire, Husserl ne clarifiera que progressivement, dans ses

. ’ : : ro 1
analyses qui s’étendent sur plus d’une vingtaine d’années'’.

Il est tout d’abord clair que ce que la conscience commune regoit comme une image —
avec ou sans support physique — n’est pas une chose susceptible d’étre appréhendée
directement, de maniére interne ou externe, en y revenant a souhait pour les besoins de
I’analyse. Il ne s’agit donc ni d’une chose reale appartenant au monde dans sa transcendance
par rapport a la conscience, et pouvant étre I’objet d’une perception sensible ; ni d’une chose
reell relevant de I'immanence de la conscience, accessible par la réflexion ou la perception
interne. Pour Husserl, le statut qu’il faut conférer a I’image est celui d’un objet intentionnel
complexe, et c’est pourquoi ses analyses se concentrent essentiellement sur 1’intentionnalité
propre a la conscience d’image, dont le caracteére principal, on le comprend, est de mettre
indissociablement en jeu la visée d’un Bildsujet et la visée d’un Bildobjekt, dans un rapport
qui est fondamentalement conflictuel (entre le Bildobjekt et le Bildsujet, mais aussi entre la
réalité perceptive et le champ de la conscience imaginative : cf. Hua XXIII, 54-55) sur lequel
s’édifie proprement la conscience d’image : c’est en effet par un conflit que la chose visée par
la conscience d’image peut apparaitre comme image ; le conflit signale 1’objectité visée
comme non présente (cf. Hua XXIII, 56). C’est d’ailleurs ce qui explique toute la difficulté —
que Husserl lui-méme a rencontrée et a traitée comme il a pu — d’analyser et de décrire le
Bildobjekt et le Bildsujet en eux-mémes. On peut dire en effet que la conscience d’image vise
toujours un Bildsujet, et que c’est lui que la conscience intuitionne : que je regarde une
photographie ou que je me figure de maniére interne un personnage, c’est bien ce personnage
que j’intuitionne et non pas son image. Pourtant, le Bildsujet n’est pas non plus donné en
personne : il n’apparait, précisément, qu’a travers son image. Et inversement, le Bildobjekt ne
peut pas non plus étre visé en lui-méme ; il n’apparait jamais qu’en figurant son objet (le
Bildsujet). C’est dire, comme Husserl 1’expliquera clairement dés 1912, que le Bildobjekt
n’est jamais pos¢ comme tel, sinon comme « néant » (Nichts) ; sa visée reste en elle-méme
« inaccomplie », alors méme qu’il médiatise la position du Bildsujet duquel seulement il

recoit ses « couleurs » et traits spécifiques. Cela signifie donc aussi qu’il n’y a pas

' Dans ce qui suit, je m’appuierai essentiellement sur les textes 15, 16 et 17 de Hua XXIII (et les Appendices y-
afférents) (cf. Hua XXIII, 329-497), qui datent presque tous de la période autour de 1912, a une époque ou la
pensée de Husserl s’est plus ou moins stabilisée sur cette question.

27

SEPTIEMBRE
2015



Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

d’intentionnalité qui vise spécifiquement le Bildobjekt ou le Bildsujet, mais qu’ils sont
toujours visés ensemble, le premier figurant le second, et le second n’apparaissant jamais qu’a
travers le premier. C’est ce qui explique, finalement, le statut paradoxal de la conscience
d’image (avec ou sans support physique) : il s’y agit toujours de la visée de quelque chose (le
Bildsujet) que la conscience pose avec son sens intentionnel (son sens d’étre et son sens
d’étre-ainsi), en sachant toujours donc, peu ou prou, de quoi il s’agit, et en posant cette chose
comme pouvant &tre par ailleurs 1’objet d’une perception possible ; mais cette position est
intrinséquement médiatisée par la figuration propre au Bildobjekt, lequel n’est pas posé en et
pour lui-méme, mais médiatise une position, et constitue par la la conscience d’image comme

telle.

Plus précisément, comme 1’explique Husserl, dans le cas d’une conscience d’image
avec un support physique, le Bildobjekt est 1’objet d’une perception (Perzeption et non
Wahrnehmung), puisqu’ici 1’objet n’est pas posé comme étant, mais seulement comme
apparaissant, alors méme que cette apparition n’est pas visée comme telle, mais se trouve
immédiatement prise comme figurant plus ou moins fidélement le Bildsujet. La conscience
d’image (avec support physique) s’institue donc sur la base de « moment perceptifs »
communs entre le Bildobjekt et le Bildsujet (comme objet d’une perception possible), puisque
c’est la plus ou moins grande congruence entre ces moments perceptifs qui permet
d’apprécier la ressemblance plus ou moins prononcée entre 1’image et son modéle (cf. par
exemple Hua XXIII, 486-494). C’est dire, donc, que méme dans le cas ou le Bildobjekt est
visé sur la base d’un support physique, il se différencie radicalement de la chose physique
comme telle : le Bildobjekt ne se confond jamais avec la chose (Ding) (physique). Et si
I’image avec un support physique apparait certes comme « étant 1a », elle n’est pas « 1a » dans
la réalité empirique de la méme maniére que la chose physique (cf. Hua XXIII, 151). L’image
ou le Bildobjekt est plutot a la lisicre de la présence et de la non présence : « il apparait
comme présent mais est une apparence, il n’est pas compatible avec I’effectivement présent :
il s’impose a lui, il est pleinement contradictoire (pleinement conflictuel) » (Hua XXIII, 151-

152).

Par contre, dans le cas de la conscience d’image sans support physique, ce qui fait

fonction de Bildobjekt n’est rien d’autre que ce qu’Husserl nomme parfois (notamment dans

28

SEPTIEMBRE
2015



Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

le texte n°16 de Hua XXIII) une « apparence perceptive » (perzeptives Schein)'®, qui est
I’objet d’une apparence ou d’un simulacre de perception (Schein-Perzeption). Cette apparence
posséde ce caractére remarquable qu’elle s’évanouit en néant dés lors qu’on cherche a la
poser ; mais elle joue pourtant implicitement dans toute conscience d’image (sans support
physique), comme ce par quoi le Bildsujet apparait, non pas en lui-méme mais médiatement,
a méme ’acte de sa visée intentionnelle imaginative. C’est du reste la mise en jeu de cette
« apparence perceptive » qui nous permet de dire, de manicre paralléle a ce qui se passe avec
la conscience d’image externe, que la chose apparaissant en image (sans support physique) est
plus ou moins ressemblante a la chose réelle qui lui sert de modele, alors méme que,
paradoxalement, il n’est pas possible de revenir sur cette apparence afin d’en relever les traits
concordants ou discordants. Cela signifie également que la plus ou moins grande précision ou
fidélité de I’ « image » dite mentale n’est pas une caractéristique de 1’image — celle-ci, on I’a
vu, n’est qu'une apparence qui devient néant lorsqu’elle est posée —, mais appartient en propre
a Dlintentionnalité qui vise le Bildsujet (cf. en particulier Hua XXIII, 471-476). Tres
concrétement : si j’imagine par exemple (de maniére interne) la facade de la maison de mon
enfance, je ne pourrai en compter les fenétres que si le nombre de fenétres est explicitement
impliqué dans mon acte de visée intentionnelle. Cela permet aussi de comprendre que si la
conscience d’image (avec ou sans support physique) reste toujours en un sens accrochée a la
perception (Wahrnehmung), puisqu’il s’y agit de viser un objet en le figurant comme 1’objet
d’une perception possible, ’acte d’imaginer n’est pas, quant a lui, un acte positionnel : il
s’agit, comme dit Husserl, d’une quasi-position (quasi-Setzung), dans la mesure ou ce qui
apparait a la conscience d’image porte toujours le « stigmate d’une néantité » (Hua XXIII, 56)
— ce qui s’atteste en particulier par Dinsaisissabilit¢ du Bildobjekt ou de 1’ « apparence

perceptive » comme tels.

On n’a peut-étre pas suffisamment insisté, jusqu’ici, sur le caractére profondément
novateur, par rapport aux approches traditionnelles, des analyses husserliennes concernant

I’imagination. En reprenant la question a partir d’une analyse de la conscience ou, a I’écart de

la conscience perceptive, se déploient deux actes de visée intentionnels entrelacés mais distincts

(la double intentionnalité visant le Bildsujet et le Bildobjekt), il devient en effet possible

d’analyser plus finement le réle de I’image et de la conscience d’image dans I’expérience

' En 1904, il parlera plutot d’un « Bildobjekt imaginaire (cf. notamment Hua XXIII, 80).

29

SEPTIEMBRE
2015



Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

humaine. Il conviendrait ainsi de prolonger dans plusieurs directions solidaires ces analyses
que Husserl n’a fait, a vrai dire, qu’ébaucher. Tout d’abord, il faudrait s’interroger plus
décidément sur la figuration de 1’objet dans la conscience d’image, et se demander en
particulier jusqu’a quel point le caractére de concordance des traits est constitutif de la
conscience d’image. C’est d’ailleurs une question que Husserl rencontre réguliérement (cf.
par exemple Hua XXIII, 29-34) lorsqu’il remarque que si la conscience d’une ressemblance
entre I’image et son modele est constitutive de la conscience d’image, cette ressemblance peut
étre plus ou moins prononcée : les deux « objets » « se séparent selon certains moments, par
exemple d’aprés la forme plastique, [tout en] se détachant I’'un de l’autre selon d’autres
déterminités, eu égard a la coloration, la grandeur, etc. » (Hua XXIII, 34) ; c’est par 1a que
Husserl en vient généralement a distinguer I’imagination d’une simple conscience
symbolique, lorsque qu’est par exemple appréhendé¢ un signe arbitraire (c’est-a-dire purement
conventionnel). Mais il faudrait aussi examiner' certains cas ot la conscience proprement
imaginative se déploie a partir d’un objet manifestement dépourvu de traits concordants avec
ceux du Bildsujet (du Bildsujet s’1l était percu), comme lorsque j’apercois 1’image de quelque
chose (par exemple une bouteille de champagne) ou de quelqu’un (par exemple un jeune
homme nu) a méme les formes fortuites et aléatoires des nuages ; ou encore comme lorsque
j’imagine tel ou tel personnage de maniére interne, sans support physique. Dans ce dernier
cas, on le sait, s’il s’agit bien d’une authentique conscience d’image, c’est que je ne vise pas
directement un objet, mais que c’est médiatement, a travers une « apparence perceptive », que
je vise un Bildsujet, et cela méme si cette « image » ne peut jamais étre exhibée et examinée
en elle-méme. Bien plus, c’est ce caractére de néant du « Bildobjekt imaginaire » (ou de
I’ « apparence perceptive »), qui reste toujours en lui-méme inaccompli, qui permet de
maintenir une distance entre ce qui apparait a la conscience (I’ « apparence perceptive ») et ce
qui est proprement visé comme objet (le Bildsujet), et de fonder, par 1a aussi, la conscience
d’une certaine ressemblance entre 1’image et son modele. C’est par la, d’ailleurs, que I’on
peut montrer que si la ressemblance entre effectivement en jeu dans toute conscience d’image,
il s’agit essentiellement d’une conscience de ressemblance, laquelle ne s’appuie pas
nécessairement sur la concordance réelle (real) de traits figuratifs. Et c’est dire, également,
que dans la conscience d’image avec support physique, il y a une relative indépendance de la

chose (Ding), quant a sa forme et a son apparence, par rapport au doublet Bildobjekt/Bildsujet

19 . . .
Ce qu’a ma connaissance, Husserl ne fait pas.

30

SEPTIEMBRE
2015



Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

ou s’édifie proprement la conscience d’image. Cela ne signifie pas, loin s’en faut, que la
chose (Ding) physique soit indifférente par rapport a ce qu’elle donne a figurer. Mais cela
signifie que ces rapprochements ou combinaisons relévent d’associations bien plus profondes
que celles que I’on peut relever au seul niveau de 1’apparence physique : y entrent en jeu,
comme il faudrait le montrer par ailleurs, des couches plus archaiques de la conscience, ou
interviennent en particulier des affects et des associations d’affects dans le cadre de ce que

Husserl nommait aussi des synthéses passives.

Ensuite, et corrélativement, il faudrait aussi s’aviser de ce que si la conscience
d’image consiste effectivement, comme 1’a montré Husserl, en une double et indissociable
visée intentionnelle, ce qui est visé n’apparait pas toujours clairement a la conscience dans
une intuition d’objet. Cela s’illustre déja par ce que ’on appelle généralement le « flou de
I’image », et qui tient, les analyses de Husserl permettent précisément de le comprendre, au
statut paradoxal du Bildobjekt comme néant (Nichts) par lequel seulement le Bildsujet peut
apparaitre, mais comme nimbé de néant. C’est qu’il ne s’agit pas d’un « flou» que 1’on
pourrait lui-méme figurer, comme lorsqu’on suppose naivement qu’il est possible de
représenter précisément une image avec son flou caractéristique — lorsqu’on prétend par
exemple pouvoir dessiner sur une feuille de papier une image percue dans un réve, en y
figurant de manicre prétendument fidele toutes les imprécisions constitutives, a partir de
différentes techniques de dessin comme 1’estompage ou le hachurage de certains traits,
I’aménagement de zone d’ombres, la distorsion de la perspective (etc.) : mais ce faisant, on
suggere plutdt le flou caractéristique de 1’image qu’on ne le figure. En tout cas, ce flou
caractéristique de la conscience d’image peut étre tel que je ne sache plus trés bien ce que
j’imagine, alors que j’ai précisément conscience de viser quelque chose — et de viser cette
chose en image, et non pas par exemple comme une signification dont le caractére est
précisément d’étre dépourvue de figuration propre. En ce sens, peut-&tre faudrait-il nuancer
certaines affirmations de Husserl, lorsqu’il classe parfois tout simplement I’imagination parmi
les actes doxiques (cf. le texte n°19 de Hua XXIII), et chercher plutot & comprendre comment
une conscience d’image propre peut aussi se déployer sans qu’aucun objet (ni aucune
signification) ne soit intuitionné ; et comprendre, donc, ce qu’il en est du sens intentionnel

propre a I’imagination, étant entendu que ce sens doit €tre irréductible au sens perceptif ou

31

SEPTIEMBRE
2015



Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

logique. Par 13, il faudrait aussi interroger’ la conception que Richir propose® a partir de
Husserl, d’intentionnalité pures ou vides d’intuition ou d’objets (c’est-a-dire, paradoxalement,
pour Richir, sans Bildsujet’”), qui ne visent que des significativités (Bedeutsamkeiten). 11
s’agit donc « d’intentionnalités imaginatives ou “quelque chose” apparait trés vaguement et
trés fugitivement mais [...] comme sortes de supports en fonction (fungierend) de “visées a
vide symboliques”, sans intuition imaginative d’objet, et qui sombrent dans le néant dés que
la conscience cherche a les fixer »>*. Et il précise : « Cela constitue, précisément, d'abord leur
caractére non positionnel (inaccompli), ensuite, par couplage avec des affects traumatiques
(en excés), leur caractére inconscient »**. C’est dire qu’il s’y agit en fait d’une état pour ainsi
dire « somnambulique » de la conscience ou 1’on peut voir la racine phénoménologique de
I’inconscient, qui déborde donc tout acte délibéré de visée d’un objet déterminé, mais ou
peuvent se déployer des « fabulations » sans objet figuré (voire méme sans sujet actuel), et

dont la structuration passe par la fixation du « fantasme » au fil du « processus primaire ».

Cela me conduit, enfin, a dégager une troisiéme direction dans laquelle il conviendrait
de prolonger les analyses husserliennes. C’est que le cadre analytique qu’il propose de la
conscience d’image permet également d’analyser plus finement la mise en jeu de certaines
puissances affectives dans la vie imaginaire. Et cela, d’autant plus que Husserl a lui-méme

mis en évidence certains linéaments d’une phénoménologie de I’affectivité desquels on peut

partir ici. On se rappelle en effet que pour Husserl, les affects ne relévent pas d’une pure

passivité (hylétique) de la conscience, mais d’une intentionnalité a part entiere, méme si cette
intentionnalité ne se constitue pas dans un acte indépendant, mais exige au contraire un acte
objectivant qui puisse lui servir de fondement. Ainsi, par exemple, le plaisir pris a une chose
exige la relation a ce qui plait, et requiert donc que cet objet soit représenté. Plus précisément,
comme I’explique Husserl, I’affect s’accroche a la syle de I’acte objectivant et se déploie lui-
méme comme un acte intentionnel tout a fait spécifique, intimement li¢ au premier — et dont
le noéme se trouve lui-méme déterminé par 1’objet appréhendé. Or il est caractéristique que

I’intentionnalité¢ affective peut s’ « accrocher » a la représentation de ’objet de plusieurs

*Je m’y emploie dans un article (a paraitre), intitulé : « Inconscient et imagination (& partir de Husserl et
Richir) ».

I Qu’il développe en particulier dans son livre : Phantasia, imagination, affectivité, Jérome Millon, Grenoble,
2003.

2 Cf. par exemple ibid., p. 19.

= Ibid., p. 33.

** Ibid. (je souligne)

32

SEPTIEMBRE
2015



Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

maniere différentes, ou intervient aussi le « sens d’étre » (pergu, imaginé, souvenu, etc.) de
cet objet. Cela se marque déja au niveau de la perception, puisque je peux aussi bien réagir a
ce que je percois de manicre « réaliste » que de maniére « esthétique », lorsque la conscience
affective se fonde sur I’apparition de la chose (cf. les trés belles pages de Hua XXIII, 386-400
sur la conscience esthétique). Mais les choses se compliquent lorsqu’on a a faire a un acte
imaginatif. C’est que, comme on 1’a montré, la Ayle de la perception n’appartient pas en
propre a la conscience d’image (le Bildobjekt est irréductible a la chose (Ding) physique) : il
ne reste donc plus, pour constituer la matiére propre a 1’acte d’imaginer, que ce que Husserl
nomme 1’Akterlebniss (le « vécu d’acte ») et le Bildobjekt (ou 1’ « apparence perceptive »)
intimement entrelacée a la visée intentionnelle du Bildsujet. C’est dire, donc, que dans le cas
de la conscience d’image, ’affectivité peut circuler de maniére remarquable dans cette
structure intentionnelle complexe. L’affect peut en effet étre simplement visé dans le Bildsujet
lui-méme (lorsque j’imagine par exemple une scéne joyeuse mais que je n’éprouve moi-méme
aucune joie en imaginant cette scéne) ; mais il peut aussi s’enfouir dans le Bildobjekt (lorsque
je m’imagine en train de participer a une féte, et que j’éprouve pour ainsi dire un affect
imaginaire ne se déployant que dans le Bildobjekt, c’est-a-dire de maniére inaccomplie) ; de
méme, il peut également se déployer a partir de 1’acte complet d’imaginer, en trouvant donc
sa hyle dans le vécu d’acte de I’imagination, qui permet a 1’affectivit¢ de se déployer
réellement (reell) a partir de I’objet imaginé (comme lorsque j’imagine une scéne triste et que
j’éprouve réellement de la tristesse par sympathie a la vue de cette scéne)”. Et ceci, en
soulignant encore une fois que la conscience d’image peut susciter tout aussi bien une
neutralisation de [I’affectivité qu’une «prise d’attitude » (Stellungnahmen) affective
« réaliste » (lorsque je réagis par exemple par un sentiment d’horreur lorsque j’imagine un
homme en assassiner un autre : c¢f. Hua XXIII, 388), ou encore une « volatilisation » de
I’affectivit¢é dans [’imaginaire (dans le Bildobjekt): autant de modulations qu’une

phénoménologie de 1’imagination et de 1’affectivité devrait mettre en évidence®®.

* Sur ceci, cf. en particulier le texte n°16 de Hua XXIII, ainsi que son commentaire magistral par M. Richir :
« Les structures complexes de 1’imagination selon et au-dela de Husserl », Annales de Phénoménologie 2003,
A.P.P., Beauvais, 2002, pp. 99-141.

*L’euvre de Marc Richir est évidemment ici un passage incontournable. Cf. en particulier Phantasia,
imagination, affectivité, déja cité.

33

SEPTIEMBRE
2015



Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

Quoi qu’il en soit, si ces quelques remarques soulignent la fécondité de la conception
husserlienne de la conscience d’image, il ne faut pas perdre de vue qu’il s’agit toujours pour
lui d’un acte deérive, c’est-a-dire, comme il 1’écrit par exemple clairement dans Ideen I, d’un
acte reproductif comme modification (de neutralité) de la perception (Wahrnehmung). C’est
pour cela aussi que ce n’est jamais ce type d’actes qui lui sert de fil conducteur pour le
«retour aux choses mémes » qu’il cherche a engager: c’est qu’il voit toujours dans
I’imagination le stigmate d’un rapport second aux choses. Est-ce a dire qu’il convient
d’examiner immédiatement I’autre axe d’interprétation de la phantasia que j’annongais ?
Avant d’y venir, je voudrais examiner une autre tentative d’interprétation de 1’imagination,
trés proche de celle de Husserl, mais qui considére pourtant la conscience d’image comme
une faculté prééminente : il s’agit de la phénoménologie sartrienne de 1’imaginaire, dont

I’examen nous permettra aussi de préciser certains éléments évoqués dans ce paragraphe.
§3. — Sartre et la liberté de I’imaginaire

A relire aujourd’hui les analyses que Sartre consacre a I’imagination au tout début de

sa carriére’’, on ne peut manquer d’étre frappé par le sens philosophique aussi aigu que

précoce de ce jeune philosophe, alors enseignant au lycée du Havre, par son flair ;4

philosophique inoui pour repérer les problémes et enjeux, et son indéniable talent pour
proposer un traitement des questions qui sache mobiliser tout a la fois son immense culture et
son exigence de reprendre les choses autrement™. Ainsi, de maniére caractéristique, dans son
ouvrage de 1936 sur L’imagination, il traverse de maniére brillante la question de 1’image
chez les Modernes et les psychologiques du 19° siécle pour aboutir a I’exigence d’une
approche phénoménologique de la question, comme science descriptive qui ne s’appuie plus
sur I’induction ou I’introspection, mais qui se fonde sur ’intuition, c’est-a-dire sur une

o . Y o . 29 “n . .
«expérience qui précede toute expérimentation »”. Le quatrieme et dernier chapitre de

2T Cf. essentiellement : Sartre, L’imagination, P.U.F., Paris, 2012 [1936]; et L’imaginaire. Psychologie
phénoménologique de l'imagination, Gallimard, Paris, 2005 [1940] (désormais cité dans le corps du texte avec
I’abréviation suivante : IM). Sur la pensée de Sartre en général, et sa conception de I’imaginaire, on consultera
avec profit le trés beau livre de Roland Breeur, Autour de Sartre. La conscience mise a nu, Jérdbme Millon, 2005.
** A n’en pas douter, Sartre était surdoué, aux talents et ambitions multiples, dont la philosophie n’était qu’un
rameau aux cOtés, au moins, de la littérature et de I’action politique, capables par ailleurs d’intégrer rapidement
aussi bien la culture classique de son temps que les nouveautés de 1’époque. Peut-étre est-ce d’ailleurs cette
facilité extréme pour déceler un chemin de pensée — j’en formule ici I’hypothése — qui explique une certaine
impatience de sa pensée, un certain empressement dans le traitement des questions, qui explique, malgré leur
indéniable brillance, la faiblesse de certaines analyses, parmi lesquelles celles dont on va rendre compte ici.

¥ Cf. L’imagination, op. cit., pp. 118-120.

SEPTIEMBRE
2015



Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

I’ouvrage est donc consacré a Husserl, chez qui il reprend « les bases d’une théorie des
images entiérement neuve »°’, en vertu de laquelle « I’image cesse d’étre un contenu
psychique »*', mais se comprend d’emblée a partir de la conscience : « 1’image est un certain
type de conscience »*. C’est en ce sens, précise encore Sartre, qu’il convient de refuser toute
approche qui chercherait a comprendre comment 1’image se trouve « dans la conscience ».
Car c’est mal poser la question. En fait, « il n’y a pas, il ne saurait y avoir d’image dans la
conscience »>>. C’est que I’image n’est pas une chose qui pourrait étre placée quelque part —
« dans » ou « hors » de la conscience — ; plus simplement dit : « ’image est un acte et non une
chose »** ; il s’agit d’une conscience de quelque chose, dont il s’agit précisément de décrire et

d’analyser la structure insigne.

Il est remarquable, tout d’abord, que Sartre prenne soin, en écho a Husserl, de
distinguer d’emblée la conscience d’image et la conscience perceptive. Ainsi, comme il
I’annonce d’emblée a I’encontre de certains psychologues™, une image (intense) ne saurait se
confondre avec une perception faible. C’est ce qu’il explique en remarquant que
contrairement a l’objet d’une perception sensible, qui s’effectue par esquisses
(Abschattungen), je ne puis observer — c’est-a-dire enchainer différents points de vue sur la
chose pour en acquérir une appréhension plus compléte — un objet que je me figure en image
(de manicre interne), dans la mesure ou « je n[’y] trouverai jamais que ce que j’y ai mis »
(IM, 25). Autrement dit, « ’objet de la perception déborde constamment la conscience ;
I’objet de I’image n’est jamais rien de plus que la conscience qu’on en a; il se définit par
cette conscience : on ne peut rien apprendre d’une image qu’on ne sache déja» (IM, 27).
Sartre sait bien, cependant, que les images ne sont pas de pures essences que 1’on pourrait
prendre en vue de maniere parfaitement claire et distincte : elles gardent, écrit-il, « comme un
fantdme de I’opacité sensible » (IM, 28) qui les rapproche de la perception, et qui pourrait
faire croire qu’elles sollicitent un travail d’exploration de la part de la conscience. Mais ce qui
est ainsi requis par la conscience imageante, explique-t-il, n’est jamais qu’une « quasi-
observation », ou la conscience « livre I’objet d’un bloc » (IM, 28), fiit-ce avec une part de

flou ou d’obscurité. Les images se donnent d’un coup sans qu’il y ait besoin de les déchiffrer,

% Ibid., p. 121.

U Ibid., p. 123.

2 Ibid., p. 136.

3 Ibid.

* Ibid.

Bt IM, p. 18, ou il mentionne Tichner.

35

SEPTIEMBRE
2015



Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

et c’est en ce sens, remarque encore Sartre, que « le monde des images est un monde ou il
n’arrive rien» (IM, 29). Il faudrait s’interroger plus longuement sur cette indigence
fondamentale que Sartre attribue a I’imaginaire, et qui n’est pas, pour lui, exclusif d’une
certaine opacité des images. Je me contenterai, pour ma part, de souligner ici que Sartre
s’emploie a départager rigoureusement la conscience perceptive de la conscience imageante :
la conscience perceptive pose son objet « d’une certaine fagon qui n’est pas celle de la
conscience d’image » (IM, 31) : alors que la premiére pose I’objet comme existant, la seconde
pose elle aussi un objet, mais comme inexistant ou absent (cf. IM, 32). Plus précisément,
comme Yy insiste Sartre, la formation d’une conscience d’image s’accompagne d’un

« anéantissement d une conscience perceptive » (IM, 232).

Il faut évidemment s’entendre sur le sens précis de cet « anéantissement », dont le
concept jouera, on le sait, un réle cardinal dans la philosophie de Sartre. Il commence par s’en
expliquer en définissant plus particuliérement 1’acte imageant comme « un acte qui vise dans
sa corpor¢ité un objet absent ou inexistant, a travers un contenu physique ou psychique qui ne
se donne pas en propre mais a titre de “représentant analogique” de I’objet visé » (IM, 46).
Ce représentant, que Sartre pense aussi comme '« analogon » d’un autre objet (IM, 110),
remplit donc la conscience « a la place d’un autre objet », par ou cet objet n’est présent que
par procuration (cf. IM, 164). Sartre précise par ailleurs que cet analogon fonctionne non pas
comme un signe (cf. IM, pp. 47 sqq: ou la thése de Hume est réfutée), mais comme la
« matérialisation » de I’objet visé. Certes, le signe a aussi une matiére ; mais « la matiére du
signe est totalement indifférente a I’objet signifié. Il n’y a aucun rapport entre le “Bureau”,
traits noirs sur une feuille blanche, et le “bureau” objet complexe qui n’est pas seulement
physique, mais social. L’origine de la liaison est la convention » (IM, 49). Par contre, « entre
la matiere de I’image physique et son objet il existe une tout autre relation: ils se
ressemblent ». Mais de quel type de ressemblance s’agit-il ? Si I’est vrai qu’une photographie
témoigne d’une ressemblance marquée avec son objet, d’autres images semblent pourtant
assez ¢loignées de leur modéle. C’est notamment le cas de I’imitation, lorsque par exemple,
sur une scéne, la « fantaisiste Franconay » imite Maurice Chevalier. Dans ce cas, c’est une
femme qui imite un homme, elle est petite et il est grand, etc. Mais pourquoi, alors, demande
Sartre, je puis voir Maurice Chevalier et non pas une petite femme qui fait des grimaces sur la
scéne d’un music-hall ? « Il n’est pas question, explique-t-il, de constituer avec le corps de la

fantaisiste Franconay un analogon parfait du corps de Chevalier. [...] Faute d’un équivalent

36

SEPTIEMBRE
2015



Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

complet de la personne imitée, il faut que je réalise dans I’intuition une certaine nature
expressive, quelque chose comme 1’essence de Chevalier livrée a I’intuition » (IM, 61). Ainsi,
Sartre comprend bien — et c’est remarquable ! — que la ressemblance ne s’appuie pas
essentiellement sur une physionomie ou des traits physiques, mais sur la « nature
expressive » de ce qu’il faut imiter (ou mettre en image). Il n’en reste pas moins qu’il faut
toujours une matiere, que Sartre nomme analogon, sur laquelle puisse se fonder une telle
conscience, comme [’articulation entre la position d’un objet per¢u (I’analogon) et sa
déréalisation (ou sa « néantisation ») par I’imagination. C’est ainsi, explique-t-il encore, que
« I’image donne son objet comme un néant d’étre » (IM, 33), et que la conscience d’image
procéde des lors d’une double néantisation : celle qui consiste a poser un irréel, et celle qui

consiste a irréaliser le monde donné et percu.

Par ailleurs, Sartre insiste aussi, en écho a Husserl, sur ce que les images avec un
support physique et les images dites mentales sont de méme structure. Alain a beau faire
valoir que je ne puis compter les colonnes du Panthéon lorsque je me le représente de manicre
interne®®, Sartre soutient que si je vois une photographie de I’édifice ou que je ’imagine de
maniere interne, il s’agit dans les deux cas d’une conscience imageante ; et si 1’on ne peut pas
compter ses colonnes en 1’absence d’une image fixée sur un support physique, précise-t-il,
c’est parce qu’'un objet « ne saurait apparaitre a une conscience imageante de la méme
manicre qu’a une conscience perceptive » (IM, 174). Mais dans un cas comme dans 1’autre,
nous avons cette méme structure de double néantisation a partir d’un analogon qui se donne

pour I’objet absent : « Dans la conscience d’image, explique Sartre, nous appréhendons un

%% Alain écrivait en effet dans un passage resté célébre de son Systéme des Beaux-Arts : « Beaucoup ont, comme
ils disent, dans leur mémoire, I’image du Panthéon, et la fond aisément paraitre, a ce qu’il leur semble. Je leur
demande, alors, de bien vouloir compter les colonnes qui portent le fronton ; or non seulement il ne peuvent les
compter, mais ils ne peuvent pas méme I’essayer. Or cette opération est la plus simple du monde, dés qu’ils ont
le Panthéon réel devant les yeux. Que voient-ils donc, lorsqu’ils imaginent le Panthéon ? Voient-ils quelque
chose ? Pour moi, quand je me pose a moi-méme cette question, je ne puis dire que je ne voie rien qui ressemble
au Panthéon. Je forme, il me semble, I’image d’une colonne, d’un chapiteau, d’un pan de mur ; mais comme je
ne puis nullement fixer ces images, comme au contraire le regard direct, si ’on peut dire, me remet aussitot en
présence des objets que j’ai devant les yeux, je ne puis rien dire de ces images, sinon qu’il me semble que je les
ai un instant apercues. Mais comme il ne manque pas autour de moi de reflets, d’ombres, de contours
indéterminés que je percois du coin de ’ceil et sans en penser rien, il se peut bien que je prenne, du souvenir de
ce chaos d’un moment, I’illusion d’avoir évoqué, le temps d’un éclair, les parties du monument absent qu’en
moi-méme je nomme. La-dessus je demande seulement que I’on se défie de soi-méme, et que 1’on ne décrive
point par le discours au-deld de ce qu’on a vu» (Alain, Systéme des Beaux-Arts, coll. « Idées », NRF, Saint-
Amand, 1963 [1936], p. 345 : passage cité et discuté par Sartre dans IM, 174). Aussi, Alain peut-il conclure que
I’image interne n’existe pas, ou plus exactement, que ce qui est vu de maniére interne n’est pas une image.
Comme le signale R. Breuer (Autour de Sartre, op. cit., p. 134, note 11), cet exemple du Panthéon vise H. Taine
(cf. De lintelligence, tome 1, p. 77).

37

SEPTIEMBRE
2015



Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

objet comme ‘““analogon” d’un autre objet. Tableaux, caricatures, imitateurs, taches sur les
murs, lueurs entopiques : tous ces représentants avaient pour caractére commun d’étre des
objets pour la conscience. Le “contenu” purement psychique de I’image mentale ne peut
¢chapper a cette loi : une conscience qui serait en face de la chose qu’elle vise serait une
conscience perceptive ; une conscience qui viserait la chose a vide serait une pure conscience
de signification. Cette nécessité pour la maticre de I’image mentale d’étre déja constituée en
objet pour la conscience, nous I’appellerons transcendance du représentant. Mais
transcendance ne veut pas dire extériorité : c’est la chose représentée qui est extérieure, non
son “analogon” mental » (IM, 110). Il y a donc dans I’image mentale « un donné physique qui
fonctionne comme analogon » (IM, 111). Ce donné physique, explique-t-il longuement’’, est
tout d’abord constitu¢ de kinesthéses: I’intention imageante traite en analogon des
déterminations partielles de mon corps (phosphénes, mouvements des yeux, des doigts, bruit
de mon souffle) par ou je m’irréalise partiellement ; mais comme Sartre y insiste également,
I’analogon de I’image mentale contient une large part d’affectivité; ce qu’il explique
notamment en convoquant un beau passage de Stendhal : « Je ne puis voir la physionomie des
choses. Je n’ai que ma mémoire d’enfant. Je vois des images, je me souviens des effets sur
mon cceur, mais pour les causes et la physionomie, néant. Je vois une suite d’images fort
nettes, mais sans physionomie autre que celle qu’elles eurent a mon égard. Bien plus, je ne
vois cette physionomie que par le souvenir de I’effet qu’elle produisit en moi»°". Ainsi,
comme le commente Sartre, de nombreuses images qui surgissent de ma mémoire — en fait,
« toutes celles dont 1’objet est une couleur, une saveur, un paysage, un air de visage », bref
« toutes celles qui visent principalement des qualités sensibles autres que la forme et le
mouvement » (IM, 145) — ne m’offrent pas un contour précis de ce que je vise en image, mais
les choses m’apparaissent comme seulement revétues d’affectivité : je ne les vise qu’a partir

de I’affect que j’ai éprouvé sur elles.

On soulignera en tout cas combien 1’apport de Sartre concernant la phénoménologie
de I’imagination est tout a fait précieux : la perspicacit¢ avec laquelle il convoque de
nombreux exemples concrets — depuis le portrait, I’imitation, les dessins schématiques, les

images apergues dans les flammes, dans le marc de café, dans une boule de cristal et autres

" Toute la deuxiéme partie de I’ouvrage (« Le probable. Nature de I’analogon dans I’image mentale » : IM, 113-
183) est consacré a cette question.
3% Stendhal, Vie de Henri Brulard, cité dans IM, 145.

38

SEPTIEMBRE
2015



Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

« images hypnagogiques », jusqu’aux différents types d’images mentales, parmi lesquelles le
souvenir, le réve ou la simple imagination d’une chose ou d’une situation fictive — pour y
examiner toutes les modulations de conscience imaginative, son attention appuyée a la mise
en jeu de l’affectivit¢é dans 1’imagination, ses descriptions attentives du volontaire et de
I’involontaires dans la conscience d’image, ainsi que son souci de pouvoir rendre compte des
« pathologies de I’imaginaire » : tout cela fait que ses analyses méritent toute 1’attention de
qui s’intéresse a la phénoménologie de I’imagination. Pourtant, d’un strict point de vue
phénoménologique, ses analyses souffrent d’une importante lacune sur laquelle il faut nous
arréter. Certes, Sartre a bien vu, a la suite de Husserl, que 1’acte imaginant procéde d’une
double visée intentionnelle : dans son langage, celle de I’analogon et celle de ce qu’il est
censé représenter (étant donné que c’est par cette double visée, indissociablement liée dans
I’acte imaginatif, que la conscience irréalise 1’objet pergu, en maintenant par 1a méme
I’imagination a I’écart de la simple perception) ; certes, il insiste également de manicre tres
fine sur ce que l’analogon ne vise pas a reproduire seulement les traits ou la seule
physionomie de la chose mise en image, mais s’accroche aussi a son essence expressive, ou
I’affectivité joue un role majeur. Pourtant, il lui a sans doute manqué de pouvoir penser,
comme Husserl I’a lui-méme tenté, le statut précis du Bildobjekt comme « pur fictum », lequel
n’est jamais visé pour lui-méme, mais n’apparait qu’a travers la visée d’autre chose (le
Bildsujet) qu’il est censé figurer. Sans doute est-ce pour cela que Sartre associe trop
rapidement ce qu’il nomme 1’analogon (en termes husserliens : le Bildobjekt) a la chose
physique comme objet de la perception (Wahrnehmung) : « lorsque je regarde un portrait, la
toile, les taches de couleur séchées, le cadre lui-méme constituent 1’analogon de 1’objet, c’est-
a-dire de ’homme aujourd’hui mort qui a servi de mod¢le au peintre et, en méme temps, dans
une indissoluble unité, de I’ceuvre, c’est-a-dire de la totalisation intentionnelle des apparences
ramassées autour de ce visage célebre ». Husserl, comme on I’a vu, était de son c6té beaucoup
plus précis, lorsqu’il écrit par exemple : « Ne puis-je pas dire : le matériau de sensation est 1a
immédiatement appréhendé comme représentant (reprdsentierend) la chose ? Non, cela ne va
pas » (Hua XXIII, 151)*°. C’est que, comme on I’a expliqué plus haut, toute la difficulté

consiste a comprendre que la figuration propre a la conscience d’image advient seulement a

(oo

méme la double intentionnalité constitutive de la conscience d’image, qui est irréductible

toute intentionnalité perceptive. La chose mise en image ne peut donc apparaitre a méme le

%% Cette citation de 1905 pourrait d’ailleurs se lire comme une critique anticipée de Sartre !

39

SEPTIEMBRE
2015



Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

Bildobjekt que si I’intentionnalité constitutive de 1’image (du Bildobjekt en tant que tel) est
intimement enchassée a I’intentionnalité du Bildsujet ; et ¢’est pour cela que le Bildobjekt ne
peut jamais apparaitre ou étre visé en lui-méme, indépendamment de la visée du Bildsujet a
laquelle il s’accroche. L’image n’advient que comme image (en elle-méme inaccomplie), et
non pas comme 1’objet d’une perception (ou d’une perception possible) : jamais le Bildobjekt
ne peut étre percu (wahrgennomen) ! C’est dire, finalement — comme Merleau-Ponty ’avait
déja subtilement noté & plusieurs reprises*’ —, que I’analyse sartrienne contourne habilement
la difficulté : en attribuant a ’analogon tout le caractére positif de I’image, Sartre peut certes
définir la conscience d’image de manicére purement négative, comme néantisation, mais il
s’empéche des lors de comprendre non seulement en quoi 1’analogon se trouve lui-méme
chargé du sens qu’il est supposé symboliser, mais aussi comment la chose absente en vient a
se présenter elle-méme, a étre intuitionnée & travers la « quasi-présence » de 1’image*’. D’ou
la difficulté qu’on pourrait déceler dans les différentes analyses concrétes de Sartre
concernant la conscience d’image, de rendre compte non seulement de la présence paradoxale
de I’image elle-méme, en tant qu’apparaissant malgré tout au présent (le portrait, le comédien,
etc.), mais aussi de la « quasi-présence » de 1’objet qu’elle est censée convoquer (la personne
peinte, le personnage, etc.) — sans compter les inextricables difficultés que Sartre rencontre

pour mettre en évidence I’analogon dans le cas des images sans support physique.

Mais il faut aussi relever le motif profond de cette interprétation. Car en décrivant
I’imagination comme un acte de néantisation, Sartre entend aussi mettre en évidence une
condition essentielle et transcendantale de la conscience. Dans la conclusion de L imaginaire,
il écrit en effet : « Pour qu’une conscience puisse imaginer il faut qu’elle échappe au monde
par sa nature méme, il faut qu’elle puisse tirer d’elle-méme une position de recul par rapport
au monde. En un mot, i/ faut qu’elle soit libre » (IM, 353 : je souligne). C’est donc la question
de la libert¢ qui se trouve a I’horizon des analyses sartriennes, lorsqu’il montre que la
néantisation caractéristique de la conscience d’image, loin d’étre une pure spontanéité qui se
libére de toute donnée perceptive™, que cette néantisation est indissociable de la position du

monde comme totalité synthétique, qui n’est a son tour rien d’autre que I’envers de la liberté

% Cf. D. Giovannangeli, « Sartre : une phénoménologie de I’image », in A. Schnell (sous la direction de),
L’image, coll. « Thema », Vrin, Paris, 2007, pp. 135-155.

*! Sartre insiste en effet clairement sur ce qu’a la différence du signe qui est intention vide, 1’image donne son
objet. Cf. par exemple IM, 39.

*2 Comme le dit Sartre & propos des « pathologies de I’imagination » (cf. IM, 298). Cf. également R. Breuer,
op.cit., pp. 145-150.

40

SEPTIEMBRE
2015



Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

de la conscience ; bref, que cette structure n’est autre que la structure constitutive de I’étre-au-
monde de ’homme comme existant dans sa liberté ; et que c’est finalement 1’étre-au-monde
dans sa liberté qui constitue la condition nécessaire de 1’imagination (cf. IM, 353-356). Ainsi,
« pour imaginer, la conscience doit étre libre par rapport a toute réalité particuliere et cette
liberté doit pouvoir se définir par un “étre-dans-le-monde” qui est a la fois constitution et
néantisation du monde ; la situation concréte dans le monde doit a chaque instant servir de
motivation singuliere a la constitution d’irréel » (IM, 357). Sartre amorce en fait ici les
analyses de la liberté qu’il déploiera dans L étre et le néant : non seulement ce qu’il avance
dés le début de I’ouvrage, lorsqu’il établit que la négation vient au monde par la « réalité
humaine », et plus précisément par une certaine rupture néantisante avec soi-méme comme
avec le monde, dans laquelle voit d’emblée la liberté, c’est-a-dire cette « possibilité
intrinséque 4 la conscience de sécréter un néant qui s’isole »* ; mais surtout les analyses bien
connues de la quatriéme partie, qui montrent qu’étre pour-soi, c’est néantiser 1’en-soi, et que
la liberté n’est rien d’autre que cette néantisation, ce par quoi le pour-soi échappe a ce qu’il
est, a son essence. C’est ainsi que Sartre peut affirmer que « je suis condamné a exister pour
toujours par dela mon essence » ; que « je suis condamné a étre libre »** ; ou encore, que « la
liberté ne fait qu’un avec 1’étre pour-soi » ; que « la réalit¢é humaine est libre dans I’exacte

\ \ A . 45
mesure ou elle a a étre son propre néant » .

Quoi qu’il en soit, on comprend par 1a que si les analyses sartriennes de la conscience
d’image invitent a dépasser le primat phénoménologique classique de la perception, ¢’est pour
ainsi dire, comme je le disais, « vers le haut » : il s’y agit en effet de I’amorce d’une
possibilité de dépasser ce qui est percu — et plus généralement I’en-soi — dans le mouvement
d’une existence qui épouse ses projets, assume ses choix et accepte sa propre liberté. C’est
d’ailleurs ce qui rend les analyses sartriennes tellement ambigués, dans la mesure ou si elles
partent effectivement d’une description phénoménologique de la conscience ou de
I’expérience humaine, elles cherchent toujours aussi a rendre compte de ce par quoi I’homme
est pour ainsi dire sommé de se « trouver » en se dépassant lui-méme. Autrement dit, si Sartre
amorce certes son analyse a partir d’une description de la « réalité humaine » dans sa facticité

(pour reprendre un terme heideggerien utilisé par Sartre lui-méme), c’est toujours pour en

* Sartre, L étre et le néant. Essai d’ontologie phénoménologique, Gallimard, Paris, 1982 [1943], p. 60.
* Ibid., p. 494.
* Ibid., p. 508.

41

SEPTIEMBRE
2015



Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

¢laborer une configuration systématique qui est censée rendre compte du fout de sa condition,
dont la clef de volte ne serait autre que la liberté: « La liberté n’est rien d’autre que
I’existence de notre volonté ou de nos passions, en tant que cette existence est néantisation de
la facticité, ¢’est-a-dire celle d’un étre qui est son étre sur le mode d’avoir a I’étre »*°. En ce
sens, on pourrait dire que les analyses sartriennes de la conscience d’image ouvrent non pas a
une phénoménologie renouvelée qui serait fondée sur I’imagination, mais a une métaphysique
de la liberté : métaphysique certes d’inspiration phénoménologique’’, mais qui transgresse
cependant les réquisits fondamentaux de cette méthode, par la prise en vue de ce qui est censé
essentiel a la condition humaine, mais qui n’est cependant pas susceptible d’étre exhibé —
certes de manic¢re paradoxale, a partir de la réduction phénoménologique — comme
concrétudes phénoménologiques prises dans leur concrescence™. On ne s’y attardera donc pas
ici, préférant explorer d’autres voies proprement phénoménologiques pour approcher la

question de I’imagination.
§4. — La phantasia et I’affectivité

Revenons donc a Husserl. Car de maniére parallele a ce « point de vue unitaire » quant
a ’imagination (cf. Hua XXIII, 29) qu’on a examiné jusqu’ici, on peut déceler un deuxieme
axe dans ses analyses, qu’a ma connaissance, Marc Richir a été le premier a mettre clairement
en évidence® : il s’agit d’une analyse de la phantasia en tant que distincte aussi bien de la

perception que de la conscience d’image (avec ou sans support physique). Méme s’il faut

* Ibid., p. 499.

*7 Expression que je reprends a Marc Richir, dans son article: « Métaphysique et phénoménologie
Prolégomeénes pour une anthropologie phénoménologique », in E. Escoubas et B. Waldenfels, Phénoménologie
francaise et Phénoménologie allemande, L’Harmattan, Paris, 2000, pp. 103-128.

* Comme Pablo Posada Varela I’a admirablement montré dans différents travaux, lorsqu’il propose de reprendre
le mouvement méme de la phénoménologie a partir de ce qu’il nomme une « réduction méréologique », et qu’il
explique que cette concrescence n’advient que comme mouvement intrinséque des « rien que parties » du
phénomeéne. Cf. notamment ses articles: « Concrétudes en concrescences. Prolégoménes a une approche
méréologique de la réduction phénoménologique et de 1’épocheé hyperbolique », in Annales de phénoménologie
n°11, Beauvais, 2012 ; « Introduction a la réduction méréologique », in Annales de phénoménologie n°12,
Beauvais, 2013 ; « Prises a parties : remarques sur la kinesthése phénoménologisante », in Annales de
phénoménologie n°13, Beauvais, 2014 ; « Phénoménalité pure et démultiplication de la concrescence » n°14,
Beauvais, 2015.

* Et ceci, méme si sa lecture de Husserl est aussi d’emblée une interprétation : cf. Phénoménologie en
esquisses. Nouvelles fondations (coll. « Krisis », Editions J. Millon, Grenoble, 2000) ou il aborde
inauguralement la question. Cf. également son article, plus synthétique : « Imagination et Phantasia chez
Husserl », art. cit.

42

SEPTIEMBRE
2015



Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

rappeler que le vocabulaire de Husserl reste sur ces questions trés flottant, certains textes™
accordent en effet a la phantasia un statut tout a fait spécifique, lorsqu’elle désigne I’acte par
lequel j* « imagine » (ich phantasiere) toutes sortes de choses ou de situations qui ne sont pas
forcément supposées pouvoir se rencontrer dans le monde réel — ainsi Husserl évoque-t-il
parfois les anges et les démons, les gnomes et les sirénes (cf. Hua XXIII, 85). Ce qui est alors
caractéristique, c’est que ces choses ne peuvent pas se comprendre comme des imitations de
la réalité, fit-ce de maniere déformée ou par recomposition de fragments existants; et
qu’elles ne sont pas non plus censées se déployer dans un rapport caractéristique — flit-ce celui
du conflit — par rapport au monde réel : la phantasia se déploie « dans un tout autre monde

qui est entierement séparé du monde du présent actuel » (Hua XXIII, 58).

Pour comprendre ce qui caractérise en propre la phantasia, Husserl s’arréte sur
plusieurs exemples ou quelque chose est intuitionné « en esprit », a 1’écart de la perception
sensible, mais sans non plus se constituer comme une image sans support physique, avec la
dualité caractéristique entre un Bildobjekt et un Bildsujet. Le premier exemple envisagé se
rapporte aux hallucinations, ou le conflit caractéristique de la conscience d’image fait
effectivement défaut ; mais dans ce cas, la chose apparait a la conscience comme une chose
tout simplement percue (wahrgenommen) (cf. Hua XXIII, 41-42), et il n’est alors absolument
plus question de phantasia (cf. Hua XXIII, 58). C’est sur le deuxieme exemple, qui concerne
le réve éveillé, que Husserl va porter toute son attention : « parfois, écrit-il, nous nous
adonnons tant aux voies de la phantasia que nous commengons a réagir aux apparitions-de-
phantasia dans des actions telles que c’est comme s’il s’agissait de perception : notre poing se
resserre, nous tenons une conversation a haute voix avec les personnes imaginées
(eingebildeten) etc. C’est, bien sir, avec cela justement que le réve se termine d’habitude, la
perception effective chasse I’imagination (Einbildung). Cependant, le cas le plus fréquent est
bien celui ou, pendant que nous suivons [nos] phantasiai, le monde effectivement réel sombre
presque sous nos regards, mais en nous faisant tout de méme sentir un peu son étre-1a, de
sorte qu’une légere conscience de l’apparence colore en permanence les formations-de-
phantasia » (Hua XXIII, 42). Ce qui est caractéristique de cette situation, c’est que ce qui
apparait immédiatement, sans la médiation d’un Bildobjekt, c’est-a-dire sans image (fit-elle

« interne »), mais sans apparaitre non plus sur le mode de la perception, comme dans le cas de

% En particulier la partie du cours de 1904/05 publiée comme texte n°1 de Hua XXIII, sur laquelle je m’appuie
ici.

43

SEPTIEMBRE
2015



Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

I’hallucination °' . En elle, précise Husserl, «s’accomplit une pure conscience-de-
présentification (Vergegenwdrtigungsbewusstsein) sur la base des phantasmata et de
I’appréhension qui les objective » (Hua XXIII, 85). Or c’est cette posture originale —
apparaitre directement, c’est-a-dire comme présentification (Vergegenwdrtigung) qui est un
« mode ultime de la représentation intuitive » (Hua XXIII, 86), sans la médiation d’une image
mais aussi a I’écart de la perception ou de I’hallucination — qui confére aux choses
apparaissant dans la phantasia une série de caractéres insignes que Husserl analyse trés

O A Lo 52
précisément dans quelques pages extrémement précieuses’ .

Tout d’abord, explique-t-il, « la conscience-de-non-présence (Nichtgegenwdrtigkeits-
Bewusstsein) appartient a 1’essence de la phantasia» (Hua XXIII, 58): les choses
apparaissant dans la phantasia apparaissent donc comme non présentes, a I’écart du présent
de la perception, mais sans pour autant que cette non présence se révele a travers le conflit
constitutif de la conscience d’image : il ne s’agit ni d’une perception ni d’un fictum de
perception. Ce qui caractérise en propre les apparitions de phantasia, c’est en premier lieu
leur caractére protéiforme (proteusartige): « les objets-de-phantasia apparaissent comme
schemes vides, pales jusqu’a la transparence, avec des couleurs complétement insaturées, avec
une plastique défectueuse, souvent des contours seulement vagues et fluctuants remplis d’un
Jje ne sais quoi [en frangais dans la texte], ou a proprement parler remplis de rien qui pourrait
étre attribu¢ a I’apparaissant comme surface délimitante, colorée de telle ou telle manicre.
L’apparition change de fagon protéiforme : a peine quelque chose comme de la couleur ou de
la forme plastique resplendit-il 1a en un éclair, qu’il est déja de nouveau parti ; et la couleur,
méme la ou elle resplendit en un éclair, a quelque chose de particulieérement vide, d’insaturé,
de dépourvu de force ; et de méme la forme a quelque chose de si vague, de si ombreux qu’il
ne saurait nous venir a I’esprit d’introduire pareilles choses dans la sphére de la perception et
du caractere d’image actuels » (Hua XXIII, 59). En d’autres termes, les choses apparaissent
dans la phantasia avec un caractére vague et ombreux caractéristique, mais qui est d’un tout
autre ordre que le flou perceptif ou méme que le flou propre a I’image, laquelle, dans la
conception strictement husserlienne, est toujours plus ou moins stabilisée a travers la visée

intentionnelle d’un Bildsujet qui lui est enchassée. C’est que, en deuxieme lieu, «le

>L Cf. a ce propos M. Richir, Phénoménologie en esquisses, op. cit., p. 68.
>? Caractéres inauguralement relevés par Marc Richir dans le texte de Husserl : cf. Phénoménologie en esquisses,
op. cit.,p. 74.

44

SEPTIEMBRE
2015



Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

protéiforme (Proteusartige) de la phantasia » (Hua XXIII, 60) implique aussi une certaine
discontinuité des apparitions. Alors que dans la conscience d’image, la fluence des apparitions
se meut toujours dans les limites que prescrit I’unité synthétique de I’appréhension d’un objet
— « en tout changement [scil. survenant dans la conscience d’image], précise Husserl, apparait
un seul et méme objet-image, et a travers lui parvient a représentation un seul et méme objet
figuré en image » (Hua XXIII, 61) —, dans la phantasia, ’'unité de la chose appréhendée n’est
pas sauvegardé¢ dans 1’unité de la représentation, mais la chose change constamment, et
Husserl n’hésite pas a parler de «représentation-de-phantasia avec représentation
(Reprisentation) discontinue » (Hua XXIII, 62). A quoi il faut ajouter I’intermittence (das
Intermittieren) de cette représentation : « sa fugacité, sa disparition, et son retour » (ibid.), par
ou les apparitions dans la phantasia changent, varient et revirent de maniere abrupte (cf. Hua
XXIII, 64), de telle sorte que 1’unité synthétique de ’objet appréhendé se trouve brisée :
« lorsqu’un ami cher m’apparait d’abord dans une vivacité de couleurs saturées, et qu’alors, la
forme étant conservée, les couleur se mettent a flotter en un gris vide, ou lorsque toute
I’apparition se fond de manicre tout aussi semblable, et cependant tout a fait autre que les
apparitions perceptives externes a la tombée du crépuscule et de I’obscurité ; ce sont alors des
changements qui invalident 1’identité de 1’objet figuré en image-copie » (Hua XXIII, 62).
Nous n’avons donc plus ici une conscience d’image sans support physique, mais une pure
phantasia — ce que Husserl nomme aussi, dans ce texte, une « phantasia primaire » —, dont on
comprend qu’il appartient a son essence de surgir brusquement et de s’évanouir tout aussi
subitement, de se transformer constamment, raison pour laquelle Husserl n’hésite pas a écrire

que ses apparitions « valent pour nous comme non étant » (Hua XXIII, 66).

Ces analyses sont assurément novatrices par rapport a la tradition, puisqu’elles
suggerent d’envisager la phantasia sui generis, comme une modalité spécifique et irréductible
de I’expérience, dont il s’agirait désormais d’analyser les structures propres. Mais dans la
mesure ou les analyses de Husserl lui-méme, sur ce point, sont fragmentaires et souvent
elliptiques, il n’est possible de les prolonger qu’en les interprétant. Aussi voudrais-je
m’arréter ici brievement sur certaines conclusions qu’en tire Marc Richir dans le cadre de la
« phénoménologie refondue » qu’il propose. Dans sa lecture des textes husserliens concernant
la phantasia, Richir souligne réguli¢rement, avec Husserl lui-méme, que la phantasia ne peut
pas s’envisager a partir de la perception sensible ou de la pensée (c’est-a-dire comme une

déformation, un affaiblissement ou un mélange celles-ci), et il insiste particulierement sur le

45

SEPTIEMBRE
2015



Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

caracteére non visuel de la phantasia : « on aura compris [...] écrit-il, que la phantasia est loin
de se réduire a du “visuel”, méme si, pour en parler, nous en sommes réduits a parler la
langue du visuel, comme Husserl (il en parle comme d’un monde crépusculaire, brumeux, fait
d’air et d’ombre en sachant qu’il ne s’agit 1a que de métaphores) »*>. Mais cela le conduit a
une conclusion surprenante dans un contexte strictement husserlien, lorsqu’il montre que la
phantasia ne doit plus étre analysée comme une reproduction de la perception, mais que la
« présentification » (Vergegenwdrtigung) en quoi consiste la phantasia reléve en fait d’un
mode de représentation intuitive au moins tout aussi originaire que la « présentation »
(Gegenwdrtigung) perceptive™’, que I’on peut rapproche, a la limite, de ce que Husserl
nommait, dans Ideen I, I’« intuition donatrice originaire », a ceci preés qu’il n’est pas question,
ici, de la donation d’un objet, mais du phénomene tel qu’il surgit préalablement a toute
cristallisation dans le présent perceptif (ou imaginatif) : «si la Vergegenwdrtigung est
Vergegenwdrtigung et non pas Gegenwdrtigung, ¢’est qu’elle ne consiste pas, primairement, a
rendre présent [...], mais essentiellement a temporaliser en présence ce qui est originairement
et irréductiblement non présent : la Vergegenwdrtigung est donc plurivoque et n’a donc pas de
fin, le Gegenwart n’y advient jamais comme tel [...] »"". C’est que, comme Richir y insiste
par ailleurs, s’il y a bien, dans la phantasia, la visée de quelque chose, il n’y a jamais
d’intuition d’objet, mais seulement une « intuition en amorce » — ou une « ombre d’intuition »
— qui n’a pas la possibilité de s’objectiver, de se déployer comme un objet dans le cours
continu du temps : «elle n’a ’occasion de se renforcer, c’est-a-dire de se remplir ou de
s’illustrer par de Dintuition que de maniere pareillement intermittente, selon un autre
“régime” ou un autre mode de temporalisation que celui de [’aperception perceptive, a
savoir un mode de temporalisation de ce qui ne peut étre, a l’origine, que des remplissements
au pluriel par des surgissements inopinés et pluriels d’intuitions obscures (respectivement :
d’apparitions) »*°. C’est par 14, d’ailleurs, que Richir encorde les analyses husserliennes aux
siennes propres, lorsqu’il écrit par exemple : « Nous avons ici le cas, dont I’importance doit
étre soulignée, ou des apparitions surgissent et s’évanouissent de maniere discontinue et
intermittente avec la mise hors circuit immédiate de toute intentionnalité objective stable.

Point crucial puisqu’il montre qu’il y a encore du phénomene quand [’intentionnalité d’objet

>3 Cf. ibid., p. 88, ou il renvoie aussi 4 Hua XXIII, 59-60.

>4 Cf. ibid.

> Ibid., p. 92.

%% Ibid. p. 90 (ou Richir renvoie au texte de Hua XXIII, 88-90).

46

SEPTIEMBRE
2015



Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

est mise en suspens, en époché — ce que nous avions supposé, quant a nous, dans nos
Recherches phénoménologiques, ou nous nommions apparence |’apparition considérée dans
I’époche de toute intentionnalité dirigée sur un objet —, ce qui montre a son tour que de telles
apparitions ne donnent pas lieu, d’elles-mémes a la “double objectivité” qui est celle de
I’image (Bildobjekt et Bildsujet) »’'. Autrement dit, les analyses husserliennes concernant la
phantasia permettent a Richir de déployer, dans la continuation de ses propres travaux, une
phénoménologie non intentionnelle, qui s’attache a décrire un champ lacunaire de
phénoménes dans leur émergence originaire : des phénomeénes qui ne sont donc pas encore
des phénomenes d’étre ou d’objets, mais des « phénoménes comme rien que phénomenes »,
lesquels surgissent et s’évanouissent de maniere plurielle et dispersée dans leurs apparitions

en intermittence, constamment fluctuantes et revirantes.

Je ne puis bien sir pas entrer ici dans le détail de la « phénoménologie refondue » a
partir de la phantasia que propose par Marc Richir’®. Je me contenterai de souligner que si le
primat de la perception est ici renversé, ¢’est pour ainsi dire « par le bas », c’est-a-dire par la
mise en évidence d’un champ de phénomenes préalable a toute intentionnalité perceptive ou
imaginative. Et I’on peut rappeler, a cet égard, avant de poursuivre, que ’accés a ce champ
phénoménologique ne peut se faire, pour Richir, que par I’opération d’une époche radicalisée
—ce qu’il nomme I’ « époche phénoménologique hyperbolique » —, qui ne se contente pas de
mettre entre-parenthéses toute position d’étre, mais met également hors circuit toute structure
intentionnelle (c’est-a-dire aussi tout ontologie) et eidétique”, mais également toute

subjectivité transcendantale ou tout Dasein® : c’est par 1a que s’ouvre le champ

> Ibid.

¥ On pourra lire en particulier, pour s’y introduire, Marc Richir, L écart et le rien. Conversations avec Sacha
Carlson (Jérome Million, Grenoble, 2015), ou dans le dialogue, nous parcourons, Marc Richir et moi-méme,
I’ensemble de son ceuvre. Cf. également Alexander Schnell, Le sens se faisant. Marc Richir et la refondation de
la phénoménologie transcendantale, Bruxelles, Ousia, 2011; Robert Alexander : Phénoménologie de l’espace-
temps chez Marc Richir, J. Millon, Grenoble, 2013 ; Florian Forestier, La phénoménologie génétique de Marc
Richir, Springer, col. « Phaenomenologica », 2014 ; ; Sacha Carlson, « L’Essence du phénoméne. La pensée de
Marc Richir face a la tradition phénoménologique », in Eikasia. Revista de Filosofia n° 34, 2010, pp. 199-360 ;
S. Carlson, « El sentido de la fenomenologia en Marc Richir y en Edmund Husserl. Prolegémenos
metodolégicos para una aproximaciéon a la fenomenologia no estdndar de Marc Richir », tr. espagnole par
Pablo Posada, Eikasia, n° 58, décembre 2014, pp. 11-40.

> Etant donné que pour Richir (a la différence de Husserl), I’eidétique n’est pas intentionnelle : cf. ses deux
ouvrages L institution de l’idéalité. Des schématismes phénoménologiques, Association pour la Promotion de la
Phénoménologie, coll. « Mémoires des Annales », Beauvais, 2002 ; Fragments phénoménologiques sur le
langage, coll. « Krisis », Jérome Millon, Grenoble, 2008.

% Sur la conception proprement richirienne de la réduction phénoménologique, on pourra consulter mes
différents textes : « El Cartesianismo de Richir. Aproximacion a la tercera Meditacion fenomenolologica », tr.
espagnole par Pablo Posada, in Investigaciones fenomenololdgicas n°9,

47

SEPTIEMBRE
2015



Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

phénoménologique originaire, qui n’est pas un pur chaos, mais s’organise selon un rythme
propre (que Richir nomme le schématisme transcendantal de la phénoménalisation) par ou
s’¢laborent une pluralité de phénomenes-de-monde (de langage et hors langage, étant entendu
que le langage n’est pas encore, pour Richir, la langue®"). Et I’on rappellera également que
cette phénoménologie refondue implique aussi la nécessité d’élaborer une phénoménologie
génétique qui puisse de rendre compte de I’histoire transcendantale de la conscience, et
montrer en particulier comment s’instituent 1’imagination et la perception, par transposition
architectonique, sur base du champ originaire de la phantasia : « Si notre vie profonde et
archaique est faite de schématisme de phénomenes et par 1a, de phantasiai-affections,
I’intentionnalité primitive est bien imaginative, antérieure a 1’intentionnalité perceptive. Le
signal re¢u du réel ne devient perception d’un objet que s’il est passé par cette intentionnalité
moyennant la transformation (par la doxa positionnelle) qui pose le Bildsujet comme objet
réel perqu (wahrgenommen), seulement premier en apparence »°>. Et il précise : « Il faut donc

\ . . ’ ’ . 63
renverser complétement le primat de la perception en phénoménologie »™°.

Je voudrais plutdt insister sur une avancée majeure de Richir concernant la phantasia a
proprement parler, lorsqu’il montre que celle-ci est indissociable de 1’affectivité, et que les
phantasiai sont en fait toujours des « phantasiai-affections ». On peut aborder cette question
importante en faisant d’abord remarquer que si la phantasia n’est plus a comprendre comme
un acte intentionnel, ’affectivité qui peut s’y accrocher n’est plus susceptible, elle non plus,

d’étre organisée et orientée, dans son mouvement propre, vers quelque chose (le noéme

(www.uned.es/dpto_fim/InvFen/InvFen09/indice.html), 2012, pp. 383-405; « Reducciéon fenomenoldgica y
“reduccion espinosista”. El hiper-cartesianismo de Marc Richir y el espinosismo de Michel Henry », tr.
espagnole par Pablo Posada Varela, in Eikasia. Revista de Filosofia n° 46 (www.revistadefilosofia.com), 2012, ,
pp- 91-106 ; « Reduccion y ontologia. Observaciones sobre la nocion richiriana de “simulacro ontologico” », tr.
espagnole par Pablo Posada Varela, in Eikasia. Revista de Filosofia n° 47 (www.revistadefilosofia.com), 2013,
pp. 245-250 ; « En el extremo de la hipérbole. La puesta en juego concreta de la epojé fenomenolgica hiperblica
en las Meditaciones fenomenologicas (Comentario del §2, pp. 91-111: primera parte) », tr. espagnole de P.
Posada, in Eikasia. Revista de Filosofia n°51 (www.revistadefilosofia.com), 2013, pp. 11-27 ; « La nada y el
fenomeno. La puesta en juego concreta de la epojé fenomenologica hiperbolica en las Meditaciones
fenomenoligicas (2) », tr. espagnole par Pablo Posada, in Eikasia. Revista de Filosofia n°53
(www.revistadefilosofia.com), 2013, pp. 9-21 ; « Reduccion monadoldgica y reduccion fenomenologica : el
problema de la reduccion en Husserl y en Richir », tr. espagnole de P. Posada, in Eikasia. Revista de Filosofia
n°57 (www.revistadefilosofia.com), 2014, pp. 239-256.

' Sur ce point, je renvoie a mes deux articles: « Aproximaciones richirianas a la fenomenologia del
lenguaje », tr. espagnole par Alejandro Arozamena, in Eikasia n°47 (www.revistadefilosofia.com), 2013, pp.
363-389 ; et « Hipérbole y lenguaje. El “resultado” de la epojé hiperbdlica », tr. espagnole par Pablo Posada, in
Eikasia n° 47 (www.revistadefilosofia.com), 2013, pp. 339-349.

%2 Ibid., pp. 114-115.

8 Ibid., p. 115.

48

SEPTIEMBRE
2015



Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

affectif intimement reli¢é au noéme objectif) en vertu de quoi I’affect se trouve lui-méme
intentionnellement structuré. Au niveau de la phantasia (non intentionnelle), I’affectivité n’est
donc plus elle-méme intentionnelle, c’est-a-dire dirigée a chaque fois sur un objet déterminé
qui I’oriente de manicre spécifique, en méme temps qu’elle le module de maniere singulicre.
Mais cela ne signifie pas non plus qu’a se registre, ’affectivité puisse « se balader » toute
seule. Car a moins de supposer (par décision métaphysique) qu’elle puisse se déployer dans
une région autonome et cloisonnée de I’expérience en se réfléchissant purement a partir
d’elle-méme (par auto-affection) pour constituer, en fait, le seul phénoméne originaire,
I’analyse phénoménologique de I’affectivité¢ a ce registre non intentionnel conduit plutot a
mettre en évidence ce que Kant nommait les « mouvements de I’ame » (Gemiitsbewegungen)
(au pluriel), en vertu desquels 1’affectivité est toujours a I’écart d’elle-méme, c’est-a-dire a
distance tout a la fois du Moi qui éprouve telle ou telle affection, et a distance de se qu’elle
rencontre et a quoi elle peut s’accrocher pour se réfléchir. Il s’agit donc de montrer qu’a ce
registre, 1’affectivité s’accroche toujours, dans son déploiement, de maniére plus ou moins
¢phémeére, a ce qui s’ébauche comme phénomeénes et comme concrétudes
phénoménologiques, pour pouvoir revenir (toujours partiellement) a soi afin de s’élancer a
nouveau, et cela selon des rythmes multiples et variables qui se déploient de manicre
concomitante. Cette maniére d’aborder la question de ’affectivité permettrait déja de montrer
que Daffectivité est d’une extréme mobilité, qu’elle peut circuler dans l’expérience de
manicre beaucoup plus fluide que dans le cas de la perception ou de I’imagination. Cela
permettrait donc d’analyser, partant, toutes les modulations de I’affectivité lorsqu’elle
désancre avec plus ou moins de distance d’un objet particulier, et qu’elle peut alors aussi bien
refluer sur le soi qui éprouve les affections (par exemple dans un sentiment comme la honte)
que « s’émietter » de maniere plus large, par-dela tel ou tel objet particulier, comme cela
s’atteste par exemple dans la Stimmung — le « sentiment de situation » mis en lumiére par
Heidegger dans Sein und Zeit (§§29-30), mais aussi par Maine de Biran bien avant lui®* —, ou
ce n’est ni la subjectivité qui est triste, mélancolique ou joyeuse, ni non plus les choses que je
rencontre dans le monde, mais le monde lui-méme en tant qu’il me dépasse et est pourtant
« toujours mien » — bref, I’étre-au-monde en tant quel tel, qui peut en effet se trouver lui-
méme coloré par telle ou telle « couleur » affective. Précisons que dans ce qui suit, ces

mouvements affectifs, désancrés de tout objet intentionnel (perceptif ou imaginatif), et qui

6% Cf. M. Richir, Phénoménologie en esquisses, op. cit., pp. 419 sqq.

49

SEPTIEMBRE
2015

SC



Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

s’accrochent de maniére éphémere a telle ou telle apparition de phantasia (non objective, non
. . . . 1. 65 .
intentionnelle, non figurative), nous les nommerons avec Marc Richir™, des affections, en les

distinguant des affects (intentionnellement structurés).

Mais il faut aller plus loin, et prendre en compte ceci qu’en vertu de la fluidité qu’on a
relevé de la phantasia et de 1’affectivité, celles-ci se donnent toujours ensemble, mélées 1’une
a l’autre, sans qu’il soit possible de discerner d ‘entrée — sinon par reconstruction naive (en fait
a posteriori) — ce qui reléve de ’une et ce qui reléve de I"autre. On pourrait déja le mettre en
¢vidence a partir d’'une analyse phénoménologique de la poésie (ou de la musique), en
montrant que ce que le poeme cherche a dire — et non pas a montrer ou a figurer — ne sont
autres que des phantasiai intrinsequement chargées d’affections (et non d’affects) : non pas,
donc, quelque chose que je pourrais prendre en vue et qui susciterait par ailleurs en moi tel
mouvement affectif ; mais « quelque chose » qui surgit a la conscience comme apparition de
phantasia de manicre indissociable de son affection. Le poéme ne figure donc pas des choses
qui m’émeuvent, mais dif, dans son déploiement et son rythme propres®, les indissociables
« mouvements » de I’ « ame » et des choses — contrepoint originaire des phantasiai et des
affections : ou comme 1’écrit Richir, des « phantasiai-affections »°'. Mais il faut aussi en
rendre compte de manicre plus précise et systématique, en revenant a ce qui se dégage de

1’époché phénoménologique hyperbolique®.

Comme je le signalais, si le champ lacunaire qui s’ouvre par 1’opération de I’époche
n’est pas intentionnellement et eidétiquement réglé, il ne s’agit pas non plus d’un pur chaos :
il s’organise indéfiniment au gré d’un rythme singulier — le schématisme phénoménologique®
—, dont la forme élémentaire est le clignotement, et qui donne aux phénomenes leur

« bouger » ou leur mobilité intrinseque : clignotement entre leur apparition et leur disparition,

% Inauguralement, dans son article: M. Richir, « Pour une phénoménologie des racines archaiques de
'affectivité », Annales de Phénoménologie 2004, A.P.P., Beauvais, 2004, pp. 155-200.

% Je laisse ici de coté la question — pourtant cruciale — de savoir comment I’on peut passer de I’expression
linguistique du poéme a ce qu’il donne a apercevoir en phantasia.

67 Cela, il faudrait donc pouvoir le montrer concrétement et plus précisément a partir d’une étude de textes
poétiques ; notamment a partir de la poésie grecque archaique (et plus particuliérement la poésie lyrique ou les
affections, les pensées et les choses surgissent d’un seul et méme mouvement), de la poésie classique (lorsque
les affections se déploient paradoxalement a partir de et (au creux de) codages linguistiques (dont les canons de
versification) et rhétoriques précis et presque figés), et moderne (a partir de Rimbaud et Baudelaire, lorsque la

dimension poétique et affective émerge d’une effraction ou d’une brisure des structures mémes de la langue).

% Ce qui suit a bénéficié d’une discussion trés instructive avec Pablo Posada Varela & I’occasion d’un atelier
cuisine.

% Cf. S. Carlson, «Del esquematismo en fenomenologia (Kant, Fichte, Richir)», in Acta Mexicana de
Fenomenologia, México, 2015.

SEPTIEMBRE
2015



Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

entre leur individuation et leur plongée dans anonymat d’ou ils émergent, entre leur
rassemblement (c’est-a-dire leur concentration ou leur fixation) et leur dispersion (c’est-a-dire
leur mobilité, leur dissémination ou leur excentration). Mais dans la mesure ou il serait
phénoménologiquement absurde — car proprement inattestable — de parler d’un rythme pur
comme pur mouvement qui ne le serait que de lui-méme (ce mouvement ne pourrait étre que
divin, relevant de la vonoig vonoewg dont parle Aristote au Livre A de la Métaphysique), il
faut bien supposer, par nécessité architectonique, que ce rythme est toujours en écart par
rapport a lui-méme, que s’il s’agit d’'un mouvement infini, il « grince » et il s’enjambe
constamment, en étant pour ainsi dire d’emblée « en retard » et « a I’avance » par rapport a
lui-méme — pour ainsi dire, car il n’y a pas encore forcément, ici, de temporalité. C’est par cet
écart que s’atteste non seulement que le schématisme rythme autre chose que lui-méme, et
rencontre donc des concrétudes phénoménologiques ; mais c’est aussi par cet écart que 1’on
peut comprendre comment 1’affectivité en vient a se «loger » dans le schématisme, et
s’articuler a lui, et a incarner par 1a le sch®@matisme dans des profondeurs qui le précédent

toujours déja et lui succéderont toujours encore’’. C’est que D’affectivité témoigne d’une
dimension plus «ancienne» que le schématisme, qui s’atteste par le sublime
phénoménologique”'. Ce qui explique tout a la fois que par I’affectivité qui habite
intrinséquement le phénomeéne, je touche quelque chose qui précede toute « initiative »
possible de la conscience (fiit-elle en sommeil) — entendons toute schématisation possible : de
moi ou de tout autre qui a été ou qui sera —; mais aussi que par sa dimension affective, tout
phénoméne peut surgir inopinément avec toute la fraicheur, I’innocence et I’immaturité du

premier matin du monde.

On aura en tout cas compris que la phénoménologie de la phantasia (pure) devrait
conduire a une phénoménologie architectoniquement réglée, qui mette en évidence le
processus par lequel une concrétude phénoménologique — ce que Richir nomme un « Wesen

sauvage » — se met en mouvement et s’incarne par 1’affectivité, phénoménalisant par 1a une

" Les distinctions architectoniques qu’on ébauche ici sont trés subtiles et complexes. Si ’on veut aborder la
question a partir des distinctions proposées par Marc Richir, il faudrait alors distinguer plus rigoureusement 1° au
niveau de la phantasia : le schématisme et « I’autre source de la phantasia » (I’aisthesis au sens platonicien qui
ne reléve pas de ’affectivité) 2° au niveau de I’affectivité : I’aspiration infinie (Seknsucht) comme forme la plus
archaique de Iaffectivité, et le proto-ontologique qui se loge dans le schématisme.

! Car si dans Iinterruption schématique coextensive du « moment » du sublime, nous n’avons pas a faire a du
pur néant, c’est que subsiste un noyau affectif — ’hypercondensation de ’affectivité dans la systole (Richir) —,
dont nous avons une attestation indirecte avec 1’affection sublime.

51

SEPTIEMBRE
2015



Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

« phantasia-affection » : « doublet » phénoménologique ou la phantasia et I’affection, comme
« rien que parties » d’un tout phénoménologique concret, ne peuvent pas plus se dissocier que
se confondre’”. Il s’agirait alors de montrer que si a ce registre le caractére non-coincident du
schématisme ne permet pas de prendre en vue (intentionnellement) un objet — et qu’en ce sens
la question Qu’est-ce que ... ?, de méme que la question de la ressemblance, n’a pas de
pertinence a ce registre —, cela ne signifie pas pour autant que la phantasia nous décroche de
la réalité pour nous transporter dans un monde imaginaire, coextensif d’un Moi imaginaire”.
Tout le paradoxe de la phantasia est qu’elle ne me volatilise pas (comme a tendance a le faire
I’imagination en me projetant dans un Phantomleib), mais m’incarne dans la « chair » d’une

. 74 N . , . . ~ .
Phantasieleib’”, par ou je ne suis pas fixé sur un objet ou sur moi-méme (comme image de

> Comme I’écrit Pablo Posada Varela de maniére lumineuse, dans un texte qu’il faudrait pouvoir citer en entier :
« Ainsi, une phantasia, dans sa concrétude phénoménologique, voit son archaisme “phantastique” attesté du fait
d’entrer en concrescence avec une affection, et de ne se soutenir qu’a étre habitée par le mouvement d’une
affection. C’est cette part irréductiblement affective de telle ou telle phantasia qui fait que je ne la confonde pas
avec, mettons, une quelconque indétermination bariolée. Une “vraie” phantasia est traversée d’affection. En
revanche, cette dimension proto-ontologique fait défaut dans le cas d’une simple indétermination bariolée, fruit
du hasard ou assemblée aprés coup. En effet, une simple indétermination aura beau étre indéterminée, la
profondeur proto-ontologique de 1’affection y fait défaut, du moins comme partie concrescente : preuve en est
que cette indétermination — mettons qu’il s’agisse d’un mauvais tableau non figuratif — se tient, et se tient de
facon plus ou moins figée : nul besoin du concours concrescent d’une autre partie dépendante. En tout cas, il y a
bel et bien des indéterminations non figuratives qui sont bien loin d’étre des phantasiai ; des non-figurations
qu’aucune affectivité proto-ontologique ne vient habiter, des bariolages de surface qui se situent a des registres
architectoniques dérivés (ouverts par la Stiffung de 1’imagination). C’est ainsi que — disait-on — un mauvais
tableau figuratif ne nous entraine nulle part ni ne semble venir de nulle part : la dimension d’affection en est
absente. Il se borne a étre 1a, retombant constamment sur ses propres pieds, coincidant avec ses traits, ce qui rend
le caractére supposément “phantastique” de sa non-figuration d’autant plus agagant et parfois franchement
inquiétant. Pareil & lui-méme, le mauvais tableau non figuratif est sans mouvement de ne pas requérir, pour “étre
ce qu’il est”, le concours concrescent d’une autre partie ; soit, par exemple, et a I’instar de la phantasia, le
concours d’une affection. Affection qui, a son tour, est elle-méme inséparable de sa dimension de phantasia,
sans quoi elle s’“insulariserait” en affect. Méréologiquement parlant, I’affection abandonnerait son statut de
“rien que partie” ou “partie concréte” pour se transposer, méréologiquement, en “fragment” : partie relativement
indépendante, sorte de presque-tout, pouvant intégrer un tout morcelable (un “verstiickbares Ganze”). La part
de phantasia (infigurable) en concrescence avec |’affection atteste du caractére non psychologique et non
personnel (mais bel et bien proto-ontologique et directement interfacticiel) de I’affection. Que 1’affection comme
rien que partie ne se tienne dans sa concrétude si ce n’est en concrescence avec de la phantasia atteste de la
facon dont la profondeur affective proto-ontologique mord sans solution de continuité sur le schématisme et plus
concrétement sur la transcendance absolue physico-cosmique. Sans cet élan de transcendance schématique que
lui procure la phantasia, 1’affection verrait imploser sa profondeur proto-ontologique dans les parages plus ou
moins privés et psychologisants de 1’affect. (P. Posada, « Prises a parties : remarques sur la kinesthése
phénoménologisante. Concrétudes en concrescences Il », in Annales de phénoménologie, 2014, Amiens, pp. 91-
92).

® Comme I’a trés bien vu Pablo Posada Varela (notamment a propos de ces deux questions du « Qu’est-ce
que ? » et de la ressemblance », dans son article « Fen6meno, phantasia, afectividad. La refundicién de la
fenomenologia en Marc Richir », in Acta Mexicana de Fenomenologia, México, 2015.

" Concernant le Phantasieleib, le lecteur hispanisant se référera trés utilement a plusieurs notes de traduction de
Pablo Posada Varela, aux textes de M. Richir suivants : « Phantasia, imaginacion e imagen » (tr. espagnole par
P. Posada, Investigaciones Fenomenologicas, n. 9, 2012, pp. 333-347 : voir en particulier les notes 16 et 17) ;
« Leiblicheit y Phantasia », (tr. espagnole par P. Posada, Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 9, 2012, 349-

52

SEPTIEMBRE
2015



Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

soi), mais ouvert non seulement a I’intersubjectivité, mais aussi a ce que Richir nomme

Iinterfacticité transcendantale”.
§5. — La phantasia « perceptive »

Les analyses de la phantasia proprement dite dont nous avons rendu compte dans ce
qui précede pouvaient sans doute laisser croire que le registre « phantastique » de I’expérience
qui a été mis en évidence reléve exclusivement d’une expérience purement « spirituelle »,
désancrée de toute expérience matérielle, et donc de ce que Husserl nommait le Leibkorper,
qui est spatial et spatialisant, et par lequel seulement nous pouvons toucher, explorer, sentir
ou apercevoir ce qui releve de [’extériorité (spatiale). Pourtant, Husserl a lui-méme amorcé
I’analyse d’une authentique phantasia qui pourrait se déployer a méme la perception
(Perzeption). C’est cette notion apparemment hybride de « phantasia perceptive » (perzeptive
Phantasie) que je voudrais examiner dans ce dernier paragraphe, en relevant différents enjeux

phénoménologiques qui s’y attachent.

Commencons par préciser que trés régulicrement, lorsqu’il parle de « phantasia
perceptive », Husserl entend par 1a ce qu’il nomme par ailleurs la conscience d’image avec un
support physique — et c’est pourquoi il 'oppose alors généralement a la phantasia
reproductive. Il est cependant un texte — mais & ma connaissance, un seul texte’® — qui prend
le contrepied de cette interprétation, dans le contexte d’une analyse du théatre. Sans pouvoir
entrer ici dans une lecture détaillée de ces quelques pages décisives pour en dégager les
enjeux d’une phénoménologie de la théatralité”’, je me porterai directement au cceur de la
problématique telle que la dégage Husserl : « Mais 1a ou une pi¢ce de théatre est figurée,
écrit-il, absolument aucune conscience-de-figuration par image-copie n’a besoin [d’]étre
provoquée, et ce qui apparait 1a est un pur fictum perceptif [perzeptives] » (Hua XXIII, 515).
Autrement dit, pour Husserl, et c’est capital, le comédien n’est pas un Bildobjekt censé figurer
un Bildsujet. 11 s’agit plutét de ce qu’il nomme d’abord un « fictum perceptif », et qu’il

désigne ensuite avec 1’expression paradoxale de « phantasia perceptive », laquelle ne se

365 : voir en particulier les notes 9 et 11). J’ai moi-méme abordé la question du Phantasieleib et du Phantomleib
dans mon article : « El Cartesianismo de Richir. Aproximacion a la tercera Meditacion fenomenololégica », art.
cit.

7> Cf. les explications trés claires de Richir sur ce point dans : L ’écart et le rien, op.cit.

11 s’agit du texte n°18 de Hua XXIII (datant de 1918), inauguralement commenté par M. Richir dans
Imagination, phantasia, affectivité, Jérome Millon, Grenoble, 2003, pp. 500-507.

77 Cf. ce sur point mon article « L’imaginaire théatral » (a paraitre dans les Annales de phénoménologie, 2016).

53

SEPTIEMBRE
2015



Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

caractérise ni comme une conscience d’image (avec ou sans support physique) ni comme une
pure phantasia qui surgit dans I’intimité de la conscience. Aussi, Husserl précise-t-il un peu
plus loin que dans le cas du théatre, « nous vivons dans la neutralité, nous n’accomplissons,
vis-a-vis de I’intuitionné, absolument aucune position [Position] effective, tout ce qui arrive la
devant, ce qui est 1a en chose et en personne, ce qui est dit, fait etc., fout a le caractere du
comme si » (Hua, XXIII, 515-516 : je souligne). « Comme si » : tel est donc le mode d’étre du
personnage présenté sur sceéne, qui est certes « pergu» (perzipiert) mais sans &tre 1’objet
d’une perception (Wahrnehmung) coextensive d’une position de la réalité — ou méme d’une

quasi-position dans la conscience d’image.

Pour comprendre ce mode inédit de donation d’une chose en « phantasia perceptive »,
Husserl commence par analyser ce qu’il nomme 1’ « illusion artistique » : « si nous nommons
illusion (/llusion) tout cas ou une phantasia perceptive (perzeptive) est “provoquée” par des
choses effectivement réelles, disons plutdt produite sur D’arriére-fond de perceptions et
éventuellement d’autres expériences de choses effectivement réelles et ce de telle sorte que
’objet artistique se figure en elle, alors nous avons affaire a des illusions » (Hua XXIII, 516).
Or il s’agit de comprendre le statut exact de cette illusion. Il est tout d’abord clair qu’il ne
peut s’agir d’une hallucination, dans la mesure ou I’illusion se fonde ici sur un moment
« perceptif ». Par ailleurs, on ne peut pas non plus la comprendre comme une simple illusion
d’optique ; car dans ce dernier cas, précise Husserl, nous avons une apparence a laquelle nous
« succombons » lorsqu’une perception « saute » dans une autre perception grace a des
moments perceptifs (perzeptiven) communs : ainsi en va-t-il lorsque je succombe par exemple
a un trompe-1’ceil, et que je prends cette image peinte sur le mur pour une porte réelle (mais
dans ce dernier cas, il suffit toujours que je me rapproche du mur pour constater mon erreur).
Autrement dit, I’illusion d’optique est coextensive d’un conflit entre deux objets perceptifs,
qui ne peuvent cependant étre percus qu’en alternance, I’'un gardant sa thése de perception en
étant renforcé par 1I’environnement, I’autre voyant sa these originelle modifiée sous la forme

du « biffage » (cf. Hua XXIII, 516).

Dans le cas de I’illusion théatrale, poursuit Husserl, nous ne commengons pas avec
une perception (Wahrnehmung) normale, c’est-a-dire avec la thése de la réalité effective qui
serait par suite invalidée. C’est d’emblée que nous « percevons » aussi bien la réalité que ce

qui par elle apparait en phantasia ; et si ’on peut parler ici aussi de conflit, celui-ci « ne se

54

SEPTIEMBRE
2015



Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

constitue pas seulement aprés coup au moyen de nouvelles expériences, mais [il] est 1a
d’entrée de jeu : nous “savons” que c’est une comédie (Schauspielerei) qui a lieu 1a, que ces
décors cartonnés et ces murs de toile ne sont pas des arbres effectivement réels etc. » (Hua
XXIII, 516 : trad. 1ég. mod.). Autrement dit, le conflit constitutif de 1’illusion théatrale est
originaire : il ne reléve pas d’un acte délibéré de la conscience, mais ne reléve pas non plus
du conflit constitutif de la conscience d’image, savoir le double conflit, lui aussi originaire,
entre un Bildsujet quasi-pos€¢ et un Bildobjekt per¢u (perzipiert) d’une part, et entre
I’apparition du Bildobjekt et 1’apparition de la chose (la chose-image et son environnement)
posée comme réalité effective. Dans le cas de ’illusion artistique, explique Husserl, « nous
avons d’entrée de jeu seulement I’*“image” artistique, et I’effectivement réel faisant fonction
de figuration », ce dernier étant cependant « constamment recouvert» — « recouvert mais
conscient » (cf. Hua XXIII, 517). Autrement dit, dans la phantasia perceptive, c’est la réalité
percue (perzipiert) elle-méme qui, sans étre posée, « figure » directement son « objet », lui-
méme non-posé. Et ’on comprend par 1a qu’il ne peut y avoir, dans ce cas, ni de Bildobjekt ni
de Bildsujet : il n’y a pas de Bildobjekt parce que ce qui est percu (perzipiert) n’apparait pas
uniquement a partir de ce qu’il figure ; et il n’y a pas de Bildsujet dans la stricte mesure ou ce
qui apparait comme monde de la fiction dans la phantasia n’est pas posé, et n’est pas
nécessairement susceptible de I’étre. Et I’'on comprend de méme, partant, que dans la mesure
ou le conflit constitutif de la phantasia perceptive ne met en jeu aucun acte positionnel, il ne
peut s’agit que d’un « conflit » tout a fait particulier qui reléve plutdt a chaque fois d’une
« juxtaposition » de deux apparences jouant I'une dans I’autre en méme temps que I'une a
I’écart de 1’autre ; des apparences qui par ailleurs ne peuvent jamais se réduire a une
« figure » ou « représentation » singuliére, et qui en ce sens sont donc « infigurables »'® : trés
concrétement, au cours de la représentation théatrale, je percois bien du réel avec, sur scéne,
les comédiens et les accessoires, mais ceux-ci sont percus comme non-poseés, et c’est cela seul
qui me permet d’y « voir » les personnages et I’intrigue qui sont en eux-mémes infigurés et

infigurables.

Quoi qu’il en soit, cette manic¢re d’exposer la situation est assurément féconde : elle

ouvre plusieurs directions possibles dans 1’analyse, mais pose aussi toute une série de

™ Quoique Husserl continue a utiliser les terme de figuration (Darstellung), mais en multipliant les précautions.

55

SEPTIEMBRE
2015



Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

questions qui restent & élaborer’””. Pour ma part, en guise de conclusion, j’en reléverai
brievement deux, a mes yeux essentielles, qui s’attachent a la notion de phantasia perceptive.
La premiere question concerne le statut de la réalite dans la phantasia perceptive. On 1’a vu,
dire que la phantasia est « perceptive », c’est dire qu’elle implique certes du réel, mais
comme non posé. Et c’est pour cette raison, du reste, que Husserl désigne cette type de
phantasia comme perceptive (perzeptive), étant entendu que pour lui, par opposition a la
Wahrnehmung qui implique la position d’étre de la chose percue, la Perzeption ne pose pas la
réalité elle-méme, mais pose par contre [’apparition comme telle du réel per¢u. La situation
de la phantasia perceptive est donc tout a fait paradoxale, puisqu’elle a besoin du réel, mais
comme non posé, quoiqu’apparaissant selon la texture propre de la réalitée. On se trouve
donc ici, signalons-le au passage, dans une situation analogue a celle la conscience esthétique
telle qu’analysée par Husserl a la suite de Kant, puisque je ne puis percevoir quelque chose
comme beau que si cette chose est effectivement donnée (par les sens externes), alors méme
que le beau ne surgit que par la suspension de toute position d’étre de ce réel comme tel — en
vertu de ce que Kant nommait le désintéressement constitutif du jugement de gott. Cela étant,
il faut y insister, ce qui est pergu (perzipiert) dans la phantasia perceptive n’est pas non plus
un Bildobjekt (qui rappelons-le, est lui aussi I’objet d’une Perzeption) : ¢’est que le réel percu
n’est pas emporté dans la structure d’un rapport intentionnel qui vise un Bildsujet. Ce qui

est phantasiert par la phantasia perceptive n’est en effet pas un objet : il s’agit certes de
« quelque chose », mais qui n’est pas figurable, c’est-a-dire qui n’est pas susceptible
d’apparaitre a une conscience perceptive (Wahrnehmung). L’exemple du théatre pris par
Husserl est d’ailleurs trés éclairant, puisque cela signifie que le personnage (par exemple
Hamlet) n’est pas figurable, qu’il ne peut jamais se réduire a aucune forme figurée, et qu’en
toute rigueur de termes, le comédien ne figure jamais son personnage, mais il doit ’incarner
— ce qui signifie également qu’aucune interprétation, aucun comédien, ne peut épuiser un
personnage. Ce qui est pergu en phantasia n’est donc pas posé et n’est pas positionnel, et il ne
s’agit donc pas non plus d’un objet intentionnel, et c’est ce qui maintient radicalement cette

phantasia a 1’écart de toute conscience d’image.

7 Signalons que Marc Richir a de son c6té refondu une partie de sa phénoménologie en s’axant sur cette notion,
essentiellement a partir de son ouvrage : Fragements phénoménologiques sur le langage (op. cit.). Je consacre
un autre article (provisoirement intitulé: « La phantasia perceptive : ambiguité et destin d’une notion
husserlienne », a paraitre dans Eikasia) ou j’examine l’interprétation proprement richirienne de la notion de
phantasia perceptive.

56

SEPTIEMBRE
2015



Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

La deuxieme question que je voudrais relever concerne le rapport de la phantasia
perceptive a la langue. C’est que, pour en rester au théatre, le comédien n’incarne pas son
personnage en s’appuyant uniquement sur ses mouvements et son affectivité, mais en
s’appuyant sur un récit. C’est une problématique que Husserl aborde lui-méme bri¢vement, a
partir de la question de la fiction, lorsqu’il remarque que la pi¢ce de thédtre a «une
“existence” intersubjective » conforme a 1’enchainement des différents séquences et
circonstances relatées (cf. Hua XXIII, 520). C’est dire que si le « domaine de la fiction » n’est
pas « muni d’une géographie ni d’une constitution légale », que « tout feindre reproductif est
libre » (Ibid.), il y a malgré tout un «cadre posé par l'unit¢ en enchalnement des
expériences » a méme lequel doit se déployer la fiction et se frayer le récit (cf. Hua XXIII,
523) — ce qui explique, précise Husserl, qu’il est possible de porter des « quasi-jugements »
(Hua XXIII, 522) sur le monde de fiction présenté : « Les énoncés descriptifs, les jugements
sur les personnages, sur le développement qu’on attend d’eux etc. ont aussi un genre de vérité
objective, bien qu’il ne se rapportent qu’a des ficta. Ce ne sont pas eux-mémes des jugements
appartenant au sujet feint du texte, qui sont accomplis en lui : car [c’est] nous [qui] jugeons
[...]» (Hua XXIII, 520). Entre donc en jeu, dans la phantasia perceptive, un récit — c’est-a-
dire une intrigue symbolique ou interviennent donc aussi des intentionnalités signitive et de
signification (cf. Hua XXIII, 519, ou Husserl parle des signes dans la narration et la fiction).
Mais comment ces intentionnalités interviennent-elles dans la phantasia perceptive ? On
pourrait dire, en premicre approximation, que de la méme manicre que le réel est requis
(quoique comme non pos€) pour qu’une phantasia perceptive puisse s’ouvrir, de la méme
maniere, la phantasia perceptive requiert-elle également, pour advenir, des aperceptions de
langue, étant entendu que celles-ci ne sont nécessaires que pour étre immédiatement mises
hors-circuit et ne se déployer que sur le mode du comme si (Husserl parle, quant a lui, de
« signe-fictions » ou de « signes comme si» : cf. ibid.). Par 1a, on retrouverait peut-étre la
possibilité de prolonger une hypothese jadis formulée par Richir, lorsqu’il expliquait que ce
n’est pas ’intentionnalité perceptive qui entre en jeu pour « domestiquer » la phantasia, mais
la langue, qui agit pour ainsi dire a distance, et permet de s’y retrouver, peu ou prou, dans le
champ des apparitions de phantasia : « ce que la phantasia apergoit est ce qui s’ouvre a elle
des apparitions de phantasia par les angles morts ouverts par les aperceptions de langue »™.

Hypothése qu’il faudrait creuser dans cadre de la notion de phantasia perceptive, pour

80 Cf. Phénoménologie en esquisses, op.cit., p. 251.

57

SEPTIEMBRE
2015



Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson

montrer en particulier comment si ce n’est pas ’intentionnalité perceptive ou imaginative qui
structure la phantasia a ce registre, celle-ci joue a distance avec des horizons symboliques (de
langue), qui permettent non seulement a la phantasia de s’orienter en se déployant pour ainsi
dire entre la phantasia pure et la conscience d’image®’, mais aussi a affectivité qui s’y
accroche de muirir sans se cristalliser en affects intentionnels, et par 13, de devenir

par exemple une modalité affective proprement esthétique.

58

SEPTIEMBRE
2015

¥! La phantasia perceptive serait I’ « intermédiation » entre la phantasia pure et I’imagination : voir les analyses
magistrales de Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina, notamment dans son ouvrage: Estromatologia. Teoria de los
niveles fenomenoldgicos, Brumaria, Madrid, 2014.



