
19  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

Phantasia  et  imagination  :  perspectives  phénoménologiques  
(Husserl,  Sartre,  Richir)  
Sacha  Carlson  
Compositeur  (www.fingerprintasbl.be).  Docteur  en  philosophie  (ULC,  Belgique).  
sachacarlson@gmail.com  

	
  
 
 

§1. – Introduction 

Comme on le sait, après s’être beaucoup attachée à la question de la perception1, la 

tradition phénoménologique a voulu plus récemment explorer d’autres voies, en retournant 

notamment à une question déjà axiale dans l’œuvre de Husserl2 : celle de l’ « imagination »3. 

C’est par là que pointait un soupçon, selon lequel le retour aux choses mêmes préconisé par 

Husserl ne relèverait peut-être pas uniquement de la question perceptive, mais peut être aussi, 

et surtout, d’une conscience « imaginative » comme modalité éminente de l’expérience dont il 

s’agirait dès lors de dégager les structures insignes. La phénoménologie se devrait donc de 

décrire l’homme non pas tant essentiellement comme un être percevant, mais comme un être 

imaginant – un « homo imaginans »4. Dans cet article, je me propose de mettre en évidence 

plusieurs voies possibles pour une phénoménologie de l’ « imagination », qui cherchent à 

chaque fois à se désancrer du primat phénoménologique supposé de la perception. Plus 

précisément, je montrerai que ces différentes voies peuvent toutes se comprendre comme des 

prolongements possibles des analyses husserliennes concernant l’imagination – lesquelles 

analyses qui me serviront ici de fil conducteur –, mais en accentuant chaque fois une direction 

particulière du traitement husserlien de la question. 

Avant d’entrer dans le vif des textes de Husserl5, cependant, et en guise d’orientation 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 Sans doute sous l’influence de La phénoménologie de la perception (1945) de Merleau-Ponty, ouvrage qui a 
2 Comme l’avait bien compris les premières générations de phénoménologues travaillant dans la proximité de 
Husserl, Fink en particulier – mais pas Heidegger, signalons-le au passage, qui ignore tout simplement la 
question. 
3 Parmi les premiers travaux, en langue française, à avoir rouvert une telle voie, citons en particulier : M. 
Richir, Phénoménologie en esquisses. Nouvelles fondations, Jérôme Million, Grenoble, 2000 ; et R. Bernet, 
Conscience et existence. Perspectives phénoménologiques, P.U.F., coll. « Epiméthée », Paris, 2004. Précisons 
également que dans cette introduction, je prends le terme « imagination » comme le titre d’une question, dans 
son extension la plus large, avant de préciser le vocabulaire par la suite. 
4 Cf. A. Schnell, La déhiscence du sens, Herman, Paris, 2015.	
  
5 Les textes de Husserl concernant la question qui nous occupe ont été rassemblés, pour l’essentiel, dans le 
volume XXIII des Husserliana : Phantasie, Bildebewusstsein, Erinnerung, édité par E. Marbach, Kluwer 



20  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

préliminaire, je voudrais rappeler que la question de l’image (Bild), de l’imagination 

(Bildbewusstsein, Imagination) et de la phantasia (Phantasie)6 a été reçue par Husserl comme 

l’héritière d’une longue tradition, qui lui léguait une problématique profondément confuse, 

mêlant et confondant plusieurs questions connexes. En simplifiant les choses, on peut faire 

remonter cette tradition à deux sources distinctes, issues respectivement de Platon et 

d’Aristote 7 . C’est que, d’un côté, Platon comprenait l’image comme une « apparence 

sensible » (selon les textes : εἴδωλον, εἰκών ou φάντασµα), entendue comme le produit d’une 

mimèsis qui produit un objet évoquant son modèle par ressemblance avec une chose qui n’est 

pas là en personne. Cette chose, qui comme modèle de l’imitation peut aussi bien être une 

chose absente qu’une chose fictive (quelque chose qui n’est pas), ne peut donc pas s’inscrire 

pleinement dans le champ de ce qui est vraiment (l’ὄντως ὂν), alors même qu’elle apparaît 

(φαίνεται) pourtant à travers son image ; c’est d’ailleurs ce qui relie l’image au simulacre – à 

« ce qui n’est pas réellement non être » (οὐκ ὄντως οὐκ ὂν)8 ; et c’est en ce sens également 

que la problématique de l’image se conjugue le plus souvent, chez Platon, avec une double 

critique de l’indigence ontologique de l’image, et de l’illusion qui fait passer pour réel ce qui 

ne l’est pas9. Mais d’un autre côté, Aristote abordait pour sa part la question par un autre 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
Academics Publishers, Dordrecht-Boston-London, 1980 ; tr. fr. par R. Kassis et J.-F. Pestureau (revue par M. 
Richir), coll. « Jérôme Millon », Grenoble, 2002. Sauf mention contraire, je suivrai la traduction mentionnée, en 
citant dans le corps de mon texte : Hua XXIII, suivi du numéro de page de l’édition allemande (reproduite dans 
la traduction française). 
6  Le terme phantasia traduira ici l’allemand Phantasie. C’est que, dans ce contexte, ce terme n’a pas 
d’équivalent satisfaisant en français. On sait qu’il n’est pas possible de le traduire tout simplement par 
« imagination » – comme cela se fait couramment, et comme l’ont fait également les premiers traducteurs de 
Husserl. Par ailleurs, si en toute logique il pourrait être rendu par « fantaisie » ou par « fantasme » (c’est ainsi 
que l’on traduit en effet Phantasie dans le contextes des écrits freudiens), ces deux solutions ne sont pas non plus 
praticables, dans la mesure où ces deux termes français désignent aujourd’hui tout autre chose que ce que 
Husserl cherche lui-même à penser. Précisons également que c’est dans Phénoménologie en esquisses (Jérôme 
Millon, Grenoble, 2000) que Marc Richir a inauguralement proposé de traduire Phantasie par phantasia, en 
reprenant le calque du grec φαντασία. Il sera suivi en cela par les traducteurs du volume XXIII des Husserliana 
consacré à cette même question. 
7 C’est l’un des points de départ de Maria Manuela Saraiva, dans son étude sur L’imagination selon Husserl 
(Martinus Nijhoff, coll. « Phaenomenologica », La Haye, 1970). Ce livre important a l’immense mérite d’avoir 
situé avec beaucoup de clarté et de lucidité certains enjeux majeurs de la phénoménologie de la phantasia et de 
la conscience d’image chez Husserl. Malheureusement pour l’auteur, cette étude a vu le jour juste avant la 
publication des principaux manuscrits inédits de Husserl sur la question. En ce sens, si l’ouvrage reste toujours 
d’une grande utilité, l’étude doit être prolongée par une étude des textes désormais disponibles. 
8 Cf. Sophiste 240b. 
9 Bien sûr, on le sait, cette critique est aussi subtile que complexe, et se joue, dans les textes, comme sur 
plusieurs portées à la fois. Je rappellerai seulement ici qu’elle se déploie significativement sur deux fronts au 
moins, à propos de la poésie et de la sophistique. Ainsi, Platon n’hésite pas à caractériser l’art du sophiste 
comme une « technique de l’imitation » (µιµητική) produisant de l’« apparence » (εἴδωλον), à savoir, plus 
précisément, des « images » (εἰκών) ou des « simulacres » (φάντασµα) de la réalité (cf. Sophiste, 233b-236c). Et 
il définit pareillement le poète comme un « ouvrier de l’apparence » (εἰδώλου δηµιουργός) (République, X, 
599d), qui, à l’instar du peintre, imite non pas ce qui est mais ce qui apparaît (cf. ibid., 598b : πρὸς τὸ ὄν, ὡς 



21  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

biais, lorsqu’il cherchait à définir l’ « image interne » (φάντασµα) à partir de l’imagination 

(φαντασία) comme faculté de l’âme, intermédiaire entre la pensée (διάνοια) et la sensation 

(αἴσθησις). C’est ainsi que dans le De Anima, commençant par refuser tout usage 

métaphorique du terme, il définit l’imagination (φαντασία) comme « la faculté en vertu de 

laquelle nous disons qu’une image (φάντασµα) se produit en nous »10 : ce qui lui permet 

d’expliquer, d’une part, que les images ne relèvent pas de la sensation (αἴσθησις) (externe), 

laquelle est « toujours vraie » ; et d’autre part, que des « images visuelles » peuvent apparaître 

« même quand nous avons les yeux fermés »11. L’étude de l’imagination, chez Aristote, relève 

donc tout à la fois d’une théorie de la connaissance et d’une « psychologie » de 

l’expérience12.  

Quoi qu’il en soit, on pourrait dire, en schématisant à l’extrême, que c’est la rencontre 

de cette double interprétation initiale, chez Platon et Aristote, qui a progressivement conduit à 

façonner la question de l’imagination, en y nouant plusieurs enjeux problématiques connexes 

que l’on pourrait énumérer comme suit. En premier lieu, il s’agit désormais de situer 

clairement l’une par rapport à l’autre la perception et l’imagination ; c’est-à-dire tout d’abord 

de discerner, dans un cas comme dans l’autre, le mode de présence ou d’absence de ce qui se 

donne ; et montrer, donc, que si dans le cas de la perception, la chose se présente en personne, 

l’imagination ne donne jamais son objet que comme absent, alors même que cette absence se 

signale de manière caractéristique à travers une certaine présence, comme la vicariance (ou la 

lieutenance) même de ce qui est absent, et dont il s’agit précisément de dégager la structure 

intime. En deuxième lieu, il convient aussi d’interroger le rapport de l’imagination à l’être et à 

la vérité. Il s’agit donc de comprendre dans quelle mesure l’imagination peut aménager un 

accès, certes médiat, à la connaissance de ce qui est véritablement, ou bien si elle constitue au 

contraire un obstacle à toute prise en vue de l’étant véritable. Dans le premier cas, c’est la 

fécondité de l’imagination qu’il faut interroger, lorsqu’elle travaille de concert avec 

l’entendement en lui servant d’auxiliaire (et parfois d’auxiliaire indispensable comme, aux 

dires de Descartes, dans le cas des mathématiques), et lorsque la fiction se trouve être un 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
φαίνεται). Tous deux sont donc définis comme « imitateurs » dont la technique est dite « trompeuse » 
(ἀπατηκὴν). 
10	
  De Anima, III, 3, 428a : je souligne.	
  
11 Cf. ibid. 
12 Ambivalence que l’on retrouvera par exemple au cœur de l’œuvre kantienne, où la question de l’imagination 
circule pour ainsi dire entre un point de vue strictement psychologique, un point de vue transcendantal, et un 
point de vue pragmatique (dans l’Anthropologie).  



22  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

rouage essentiel dans la progression du savoir. Dans le deuxième cas, ce sont les liens entre 

l’imagination, le mensonge et l’illusion qu’il s’agira de sonder, en soulignant en particulier 

que la faculté d’imaginer tend toujours à faire passer pour présent ce qui est absent et à prêter 

de l’être à ce qui n’existe pourtant pas, ou en supposant que de manière plus fondamentale 

qu’elle constitue un facteur de désordre et de confusion dans l’esprit – on la critiquera alors 

comme la « folle du logis », selon la célèbre métaphore que Voltaire attribuait à Malebranche. 

En troisième lieu, il faut aussi apprécier le caractère proprement productif ou simplement 

reproductif (comme simple mimèsis) de l’imagination : l’imagination crée-t-elle ses images de 

toutes pièces, les façonne-t-elle par mélange ou recomposition de fragments préexistant (et 

l’on retrouve par là le facteur de confusion précédemment évoqué) par rapport au monde des 

choses bien découpées appréhendée par la perception et/ou l’entendement, ou bien se 

contente-t-elle de reproduire avec le plus d’exactitude possible ce qui est donné par ailleurs 

dans la réalité ? Soulignons en passant que cette question d’allure apparemment 

psychologique s’invite aussi dans la théorie de la connaissance (comme on peut notamment le 

vérifier en examinant les tensions internes à la théorie kantienne de l’imagination 

transcendantale dans la Critique de la raison pure) et qu’elle rejaillit aussi dans le contexte 

d’une philosophie de l’art, lorsqu’il s’agit de penser ce qu’en français on nomme parfois 

l’imaginaire, c’est-à-dire la faculté d’invention et de créativité de l’artiste13. Finalement, en 

quatrième lieu, il convient de mettre en rapport les images avec un support physique et les 

images dites « internes » ou « mentales », en examinant si elles relèvent, ou pas, d’une seule 

et même nature. 

Dans ce contexte, où se noue une foule de questions, on peut remarquer que 

l’approche phénoménologique de Husserl contribue déjà à clarifier considérablement le 

problème, lorsqu’il refuse d’emblée tout concept « vague et plurivoque » issu de la vie 

quotidienne, qui met sous la même rubrique de phantasia, aussi bien une certaine disposition 

d’esprit qu’un don, un talent, aussi bien certains types de vécus que le résultats de vécus : « le 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
13 Resterait évidemment à examiner ce qui relie cette même question de la productivité de l’imagination selon 
ces contextes différents, qui interagissent cependant parfois l’un avec l’autre : on se rappelle par exemple que 
c’est dans la théorie fichtéenne de l’imagination transcendantale absolument productive (dans la W-L de 
1795/95) que les premiers romantiques allemands (Schlegel et les autres écrivains réunis autour de l’Athenaum) 
et anglais (Coleridge), puiseront leur inspiration – certes de manière infidèle par rapport au texte même de Fichte 
– pour penser le statut de l’imagination artistique. Sur ce point, je me permets de renvoyer à mon article : « La 
imaginación fenomenológica: Reflexiones sobre las implicaciones de una filiación plural (Kant, Fichte, Husserl) 
en la fenomenología de M. Richir », tr. espagnole par Pablo Posada Varela, in Anuario Colombiano de 
Fenomenología, Volumen IX, Universidad del Valle, 2015. 



23  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

talent, la faculté ou cet ensemble […], précise-t-il, cela n’a rien de phénoménologique », dans 

la mesure où c’est « un concept dont le mouvement d’objectivation va au-delà de la sphère 

immanente » (Hua XXIII, 30). Son analyse se concentre plutôt sur certains vécus 

intentionnels dont il cherche à dégager la structure intentionnelle propre. À cet égard, je 

voudrais souligner d’entrée de jeu que le point de départ de Husserl, qui s’inspire des travaux 

de Stumpf et de Brentano14, consiste à départager rigoureusement, quant à leurs distinctions 

d’essence, les représentations perceptives (Wahrnehmungsvorstellungen) des représentations 

en phantasia (Phantasievorstellungen) : « à l’apparaître (Erscheinen) extérieur en tant 

qu’apparaître présent, s’oppose l’acte de se présentifier (Vergegenwärtigen) intérieurement, 

“le flottement dans la phantasia” (das Vorschweben in der Phantasie) » (Hua XXIII, 3). C’est 

un point sur lequel Husserl ne reviendra pas, et qui déterminera à vrai dire, tout au long de sa 

carrière, aussi bien ses analyses de l’imagination que celles de la perception. D’un côté, en 

effet, cela implique que la différence entre sensation (comme matière de la perception) et 

phantasma (comme matière de la phantasia) n’est pas graduelle, mais une distinction 

d’essence : l’image n’est donc pas une « perception faible ». Mais d’un autre côté, cela 

signifie aussi que la perception ne peut pas s’interpréter à partir de l’imagination, ainsi que 

Husserl le montre dans sa réfutation de la Bildertheorie, dans le célèbre Appendice au 

chapitre 2 de la cinquième Recherche logique, lorsqu’il fait valoir que dans la mesure où 

l’imagination est elle-même un acte qui suppose une visée intentionnelle spécifique, la 

perception (Wahrnehmung) (comme acte intentionnel) ne peut pas s’expliquer en supposant 

qu’une image en constitue la matière. La perception l’est directement de son objet (avec son 

sens intentionnel), et non pas d’une image ou d’une représentation. Cela ne signifie bien sûr 

pas que la phantasia ou la conscience d’image ne puissent comporter des moments perceptifs 

(perzeptive), mais comme on le verra, ce sera moyennant la mise hors-circuit de la perception 

(Wahrnehmung) au sens normal. Mais en ce qui concerne la phantasia elle-même, il faut bien 

avouer que les textes de Husserl restent difficiles à apprécier, dans la mesure non seulement 

où son vocabulaire reste très instable et fluctuant, mais aussi et surtout parce qu’il semble 

avoir exploré – tantôt successivement, tantôt parallèlement –, plusieurs directions de 

recherche, trahissant peut-être par là de son hésitation sur la question. C’est la raison pour 

laquelle, dans ce qui suit, je ne chercherai ni à présenter une conception unilatérale de la 

phantasia chez Husserl, ni même à exposer la taxinomie prétendument bien réglée de ses 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
14 Cf. Hua XXIII, 6-8, ainsi que l’Introduction de l’éditeur, Hua XXIII, XLIII-L.	
  



24  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

différents modulation. Je me contenterai de pister différents axes d’analyse que l’on peut 

déceler dans les textes de Husserl, en mettant chaque fois en évidence la fécondité du sillage 

tracé, en les reliant aussi à certaines tentatives plus récentes qui ont cherché à  prolonger 

Husserl sur tel ou tel point. 

Je partirai dans un premier temps (§2) de l’analyse husserlienne de la phantasia 

comme conscience d’image (Bildbewusstsein), qui comprend sous une seule et même 

rubrique les actes figurant en image avec ou sans support physique. Cela me permettra de 

montrer que si chez Husserl, l’imagination ainsi comprise est toujours un acte second, 

subordonnée à la perception comme reproduction de celle-ci, Sartre prolongera cette analyse 

mais en retournant l’argument, lorsqu’il tente de dépasser le supposé primat de la perception 

pour ainsi dire vers le haut : l’imagination est pour lui un acte de néantisation de ce qui est 

perçu, et témoigne donc d’une fondamentale liberté de la conscience par rapport à ce qui est 

donné (§3). Le deuxième axe que je relèverai dans les textes de Husserl consiste à analyser la 

phantasia comme étant irréductible aussi bien à la perception qu’à la conscience d’image, 

lorsqu’elle désigne l’acte par lequel nous appréhendons directement, « en esprit », des êtres 

qui ne sont pas forcément des objets d’une perception possible. Je montrerai alors que ces 

analyses sont l’occasion pour Richir de se dégager du primat de la perception, mais cette fois-

ci pour ainsi dire vers le bas, lorsqu’il explique que le champ de la phantasia (pour lui 

indissociable de l’affectivité) est la base phénoménologique (pour lui non intentionnelle) sur 

laquelle se fondent aussi bien la perception que l’imagination  (§4). Le troisième axe que je 

dégagerai pour terminer est médian, puisqu’il consiste à mettre en évidence les enjeux de la 

notion d’une « phantasia perceptive » esquissée par Husserl, où s’articuleraient la phantasia 

proprement dite et la Perzeption. 

§2. – La phantasia comme conscience d’image chez Husserl 

C’est très tôt que l’on peut observer, chez Husserl, le premier axe d’analyse que je 

dégage concernant la phantasia15. Or cette direction dans l’analyse procède, à vrai dire, d’une 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
15 Dans un premier temps, je m’appuierai ici sur le texte n°1 de Hua XXIII, qui reprend la première partie du 
cours  du semestre d’hiver 1904/1905 ; mais aussi sur un manuscrit de 1898 (à savoir l’époque de rédaction des 
Recherches logiques) publié comme Appendice 1 au texte n°1 de Hua XXIII : ce dernier texte constitue 
d’ailleurs, à mes yeux, la meilleure introduction à la problématique de la conscience d’image chez Husserl. Cf. 
également : M. Richir, « Imagination et Phantasia chez Husserl », in Eikasia 40 (www.revistadefilosofia.org), 
septembre 2011, pp. 13-32. 



25  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

décision méthodologique majeure16 : Husserl propose en effet d’associer l’essence de la 

phantasia à celle de la conscience d’image : « les représentations perceptives présentent leur 

objet comme [leur] étant présent de soi (selbstgegenwärtigen) ; les représentation-de-

phantasia au contraire se le présentifient (vergegenwärtigen) en image-de-phantasia comme 

les représentations d’images courantes le font en image physique » (Hua XXIII, 109). Ainsi, 

« si je me “dépeint” un lion dans la phantasia, cette image se rapporte au lion effectivement 

réel de manière analogue à celle selon laquelle se rapporte à lui par exemple un lion 

physiquement peint ou photographié » (Hua XXIII, 110). C’est ce qui conduit Husserl à 

proposer inauguralement une analyse phénoménologique de la conscience d’image à partir du 

cas d’une image avec un support physique – ces « images communes, tant négligées 

jusqu’ici » (Hua XXIII, 112). Partons avec lui d’un exemple concret : la photographie d’un de 

ses enfants. Comme il l’explique, cette situation apparemment très simple recèle une profonde 

ambigüité quant au statut d’image de l’objet analysé. Nous avons en effet ici trois objets 

analytiquement distincts : tout d’abord la chose (Ding) physique, à savoir cette photographie, 

dont je puis par exemple dire qu’elle fait telle taille, qu’elle se trouve accrochée au mur, 

qu’elle penche un peu de travers ou qu’elle est déchirée, etc. Ensuite, l’image elle-même, que 

Husserl nomme l’objet-image (Bildobjekt), c’est-à-dire l’image en tant qu’elle apparaît de 

telle ou telle manière en représentant ou figurant quelque chose d’autre qu’elle-même. Et 

enfin, ce « quelque chose » qui est figuré en image, et que Husserl nomme le sujet-image 

(Bildsujet). Ainsi, comme il l’explique, « si je me représente mon enfant “dans” l’image, je ne 

vise pas cet enfant miniature qui apparaît ici dans une coloration grise-violette désagréable. 

Ce n’est pas précisément l’enfant, mais seulement son image » (Hua XXIII, 109). C’est à 

partir de ces distinctions que Husserl engage son analyse, lorsqu’il commence par remarquer 

que la conscience d’image présuppose la mise hors-circuit de la chose physique comme telle : 

appréhender une image, cela requiert de faire abstraction de tout support physique qui, 

comme tel, n’est pas l’objet de la conscience d’image, mais celui de la perception 

(Wahrnehmung) sensible. Que reste-t-il alors pour la constitution de l’image ? D’une part, 

cela même qui est visé dans la conscience d’image, à savoir le Bildsujet ; et d’autre part, le 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
16 Comme l’a très bien vu le professeur Pedro M. S. Alves, dans son ouvrage remarquable : Fenomenología del 
tiempo y de la percepción, tr. espagnole (du portugais) par Francisco Conde Soto, Biblioteca Nueva, Madrid, 
2010. Cf. en particulier les pp. 127-186. 
 



26  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

Bildobjekt, qui n’est pas une partie de l’image physique, mais l’image en tant qu’apparaissant 

et figurant le Bildsujet. 

Très significativement, c’est cette distinction entre le Bildsujet et le Bildobjekt – ce 

dernier, il faut y insister, étant distinct de l’image comme chose physique – qui permet à 

Husserl d’analyser conjointement l’image avec et sans support physique. Selon 

l’interprétation naïve, explique-t-il, « l’image se place (steckt) dans l’“esprit”, et “dehors” il y 

a là (vorhanden) éventuellement encore un objet. Mais s’il s’agit d’une simple fiction, comme 

lorsque nous “phantasmons” un dragon, il n’y a là précisément que l’image spirituelle, et il 

n’y a rien de plus à expliquer. Naturellement, nous répliquerions : rien de plus que la bagatelle 

[de savoir] comme l’esprit, à supposer qu’en lui soit quelque chose comme une image, 

entreprend de se représenter le sujet, quelque chose donc de différent de l’image. Lorsque je 

place (stecke) une image dans un tiroir, celui-ci se représente-t-il quelque chose ? La 

conception naïve se trompe surtout en ce qu’elle se figure (sich ... denkt) que l’image 

spirituelle [est] un objet qui se rend réellement immanent à l’esprit. Elle se figure que l’image 

est là (vorhanden) dans l’esprit exactement comme l’est une chose dans la réalité effective. 

Dans l’esprit, ou mieux dans la conscience, il n’y a là (vorhanden), phénoménologiquement, 

aucune chose-image (Bildobjekt). La situation est exactement la même dans la représentation 

d’image physique, où le lion peint, certes, apparaît mais n’existe pas, et qui, au mieux, rend 

représentée une chose effectivement réelle, un certain lion [faisant partie] de la réalité 

effective, lequel, de son côté, existe bien mais n’apparaît pas au sens propre. En vérité, les 

images [...] sont dans les deux cas un néant et le discours portant sur elles en tant qu’objets a 

évidemment un sens modifié [...]. L’objet-image (Bildobjekt) n’existe pas véritablement, cela 

ne veut pas seulement dire qu’il n’a pas d’existence en dehors de ma conscience, mais aussi 

qu’il n’a pas une telle existence à l’intérieur de ma conscience, il n’a absolument aucune 

existence » (Hua XXIII, 22). Dans un cas comme dans l’autre – dans le cas de la conscience 

d’image avec un support physique, et dans le cas où ce support fait défaut –, il n’y a pas 

d’image – les images n’existent pas. Qu’y a-t-il alors ? Dans le cas de la conscience d’image 

avec support physique : « une certaine complexion de sensations que le spectateur, en 

observant le tableau éprouve en lui (erlebt in sich), et l’appréhension et la visée qu’il bâtit 

dessus de telle façon que pour lui s’instaure la conscience de l’image » (ibid.). Et dans le cas 

de la conscience d’image sans support physique : « la complexion de phantasmata sur 

laquelle repose une certaine conscience qui appréhende avec laquelle seulement s’accomplit 



27  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

la conscience d’image » (ibid). Or cela implique plusieurs choses quant à la manière 

d’analyser l’imagination, et qu’à vrai dire, Husserl ne clarifiera que progressivement, dans ses 

analyses qui s’étendent sur plus d’une vingtaine d’années17.  

Il est tout d’abord clair que ce que la conscience commune reçoit comme une image – 

avec ou sans support physique – n’est pas une chose susceptible d’être appréhendée 

directement, de manière interne ou externe, en y revenant à souhait pour les besoins de 

l’analyse. Il ne s’agit donc ni d’une chose reale appartenant au monde dans sa transcendance 

par rapport à la conscience, et pouvant être l’objet d’une perception sensible ; ni d’une chose 

reell relevant de l’immanence de la conscience, accessible par la réflexion ou la perception 

interne. Pour Husserl, le statut qu’il faut conférer à l’image est celui d’un objet intentionnel 

complexe, et c’est pourquoi ses analyses se concentrent essentiellement sur l’intentionnalité 

propre à la conscience d’image, dont le caractère principal, on le comprend, est de mettre 

indissociablement en jeu la visée d’un Bildsujet et la visée d’un Bildobjekt, dans un rapport 

qui est fondamentalement conflictuel (entre le Bildobjekt et le Bildsujet, mais aussi entre la 

réalité perceptive et le champ de la conscience imaginative : cf. Hua XXIII, 54-55) sur lequel 

s’édifie proprement la conscience d’image : c’est en effet par un conflit que la chose visée par 

la conscience d’image peut apparaître comme image ; le conflit signale l’objectité visée 

comme non présente (cf. Hua XXIII, 56). C’est d’ailleurs ce qui explique toute la difficulté – 

que Husserl lui-même a rencontrée et a traitée comme il a pu – d’analyser et de décrire le 

Bildobjekt et le Bildsujet en eux-mêmes. On peut dire en effet que la conscience d’image vise 

toujours un Bildsujet, et que c’est lui que la conscience intuitionne : que je regarde une 

photographie ou que je me figure de manière interne un personnage, c’est bien ce personnage 

que j’intuitionne et non pas son image. Pourtant, le Bildsujet n’est pas non plus donné en 

personne : il n’apparaît, précisément, qu’à travers son image. Et inversement, le Bildobjekt ne 

peut pas non plus être visé en lui-même ; il n’apparaît jamais qu’en figurant son objet (le 

Bildsujet). C’est dire, comme Husserl l’expliquera clairement dès 1912, que le Bildobjekt 

n’est jamais posé comme tel, sinon comme « néant » (Nichts) ; sa visée reste en elle-même 

« inaccomplie », alors même qu’il médiatise la position du Bildsujet duquel seulement il 

reçoit ses « couleurs » et traits spécifiques. Cela signifie donc aussi qu’il n’y a pas 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
17 Dans ce qui suit, je m’appuierai essentiellement sur les textes 15, 16 et 17 de Hua XXIII (et les Appendices y-
afférents) (cf. Hua XXIII, 329-497), qui datent presque tous de la période autour de 1912, à une époque où la 
pensée de Husserl s’est plus ou moins stabilisée sur cette question. 
 



28  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

d’intentionnalité qui vise spécifiquement le Bildobjekt ou le Bildsujet, mais qu’ils sont 

toujours visés ensemble, le premier figurant le second, et le second n’apparaissant jamais qu’à 

travers le premier. C’est ce qui explique, finalement, le statut paradoxal de la conscience 

d’image (avec ou sans support physique) : il s’y agit toujours de la visée de quelque chose (le 

Bildsujet) que la conscience pose avec son sens intentionnel (son sens d’être et son sens 

d’être-ainsi), en sachant toujours donc, peu ou prou, de quoi il s’agit, et en posant cette chose 

comme pouvant être par ailleurs l’objet d’une perception possible ; mais cette position est 

intrinsèquement médiatisée par la figuration propre au Bildobjekt, lequel n’est pas posé en et 

pour lui-même, mais médiatise une position, et constitue par là la conscience d’image comme 

telle. 

Plus précisément, comme l’explique Husserl, dans le cas d’une conscience d’image 

avec un support physique, le Bildobjekt est l’objet d’une perception (Perzeption et non 

Wahrnehmung), puisqu’ici l’objet n’est pas posé comme étant, mais seulement comme 

apparaissant, alors même que cette apparition n’est pas visée comme telle, mais se trouve 

immédiatement prise comme figurant plus ou moins fidèlement le Bildsujet. La conscience 

d’image (avec support physique) s’institue donc sur la base de « moment perceptifs » 

communs entre le Bildobjekt et le Bildsujet (comme objet d’une perception possible), puisque 

c’est la plus ou moins grande congruence entre ces moments perceptifs qui permet 

d’apprécier la ressemblance plus ou moins prononcée entre l’image et son modèle (cf. par 

exemple Hua XXIII, 486-494). C’est dire, donc, que même dans le cas où le Bildobjekt est 

visé sur la base d’un support physique, il se différencie radicalement de la chose physique 

comme telle : le Bildobjekt ne se confond jamais avec la chose (Ding) (physique). Et si 

l’image avec un support physique apparaît certes comme « étant là », elle n’est pas « là » dans 

la réalité empirique de la même manière que la chose physique (cf. Hua XXIII, 151). L’image 

ou le Bildobjekt est plutôt à la lisière de la présence et de la non présence : « il apparaît 

comme présent mais est une apparence, il n’est pas compatible avec l’effectivement présent : 

il s’impose à lui, il est pleinement contradictoire (pleinement conflictuel) » (Hua XXIII, 151-

152). 

Par contre, dans le cas de la conscience d’image sans support physique, ce qui fait 

fonction de Bildobjekt n’est rien d’autre que ce qu’Husserl nomme parfois (notamment dans 



29  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

le texte n°16 de Hua XXIII) une « apparence perceptive » (perzeptives Schein)18, qui est 

l’objet d’une apparence ou d’un simulacre de perception (Schein-Perzeption). Cette apparence 

possède ce caractère remarquable qu’elle s’évanouit en néant dès lors qu’on cherche à la 

poser ; mais elle joue pourtant implicitement dans toute conscience d’image (sans support 

physique), comme ce par quoi le Bildsujet apparaît, non pas en lui-même mais médiatement, 

à même l’acte de sa visée intentionnelle imaginative. C’est du reste la mise en jeu de cette 

« apparence perceptive » qui nous permet de dire, de manière parallèle à ce qui se passe avec 

la conscience d’image externe, que la chose apparaissant en image (sans support physique) est 

plus ou moins ressemblante à la chose réelle qui lui sert de modèle, alors même que, 

paradoxalement, il n’est pas possible de revenir sur cette apparence afin d’en relever les traits 

concordants ou discordants. Cela signifie également que la plus ou moins grande précision ou 

fidélité de l’ « image » dite mentale n’est pas une caractéristique de l’image – celle-ci, on l’a 

vu, n’est qu’une apparence qui devient néant lorsqu’elle est posée –, mais appartient en propre 

à l’intentionnalité qui vise le Bildsujet (cf. en particulier Hua XXIII, 471-476). Très 

concrètement : si j’imagine par exemple (de manière interne) la façade de la maison de mon 

enfance, je ne pourrai en compter les fenêtres que si le nombre de fenêtres est explicitement 

impliqué dans mon acte de visée intentionnelle. Cela permet aussi de comprendre que si la 

conscience d’image (avec ou sans support physique) reste toujours en un sens accrochée à la 

perception (Wahrnehmung), puisqu’il s’y agit de viser un objet en le figurant comme l’objet 

d’une perception possible, l’acte d’imaginer n’est pas, quant à lui, un acte positionnel : il 

s’agit, comme dit Husserl, d’une quasi-position (quasi-Setzung), dans la mesure où ce qui 

apparaît à la conscience d’image porte toujours le « stigmate d’une néantité » (Hua XXIII, 56) 

– ce qui s’atteste en particulier par l’insaisissabilité du Bildobjekt ou de l’ « apparence 

perceptive » comme tels. 

On n’a peut-être pas suffisamment insisté, jusqu’ici, sur le caractère profondément 

novateur, par rapport aux approches traditionnelles, des analyses husserliennes concernant 

l’imagination. En reprenant la question à partir d’une analyse de la conscience où, à l’écart de 

la conscience perceptive, se déploient deux actes de visée intentionnels entrelacés mais distincts 

(la double intentionnalité visant le Bildsujet et le Bildobjekt), il devient en effet possible 

d’analyser plus finement le rôle de l’image et de la conscience d’image dans l’expérience 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
18 En 1904, il parlera plutôt d’un « Bildobjekt imaginaire (cf. notamment Hua XXIII, 80). 



30  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

humaine. Il conviendrait ainsi de prolonger dans plusieurs directions solidaires ces analyses 

que Husserl n’a fait, à vrai dire, qu’ébaucher. Tout d’abord, il faudrait s’interroger plus 

décidément sur la figuration de l’objet dans la conscience d’image, et se demander en 

particulier jusqu’à quel point le caractère de concordance des traits est constitutif de la 

conscience d’image. C’est d’ailleurs une question que Husserl rencontre régulièrement (cf. 

par exemple Hua XXIII, 29-34) lorsqu’il remarque que si la conscience d’une ressemblance 

entre l’image et son modèle est constitutive de la conscience d’image, cette ressemblance peut 

être plus ou moins prononcée : les deux « objets » « se séparent selon certains moments, par 

exemple d’après la forme plastique, [tout en] se détachant l’un de l’autre selon d’autres 

déterminités, eu égard à la coloration, la grandeur, etc. » (Hua XXIII, 34) ; c’est par là que 

Husserl en vient généralement à distinguer l’imagination d’une simple conscience 

symbolique, lorsque qu’est par exemple appréhendé un signe arbitraire (c’est-à-dire purement 

conventionnel). Mais il faudrait aussi examiner19 certains cas où la conscience proprement 

imaginative se déploie à partir d’un objet manifestement dépourvu de traits concordants avec 

ceux du Bildsujet (du Bildsujet s’il était perçu), comme lorsque j’aperçois l’image de quelque 

chose (par exemple une bouteille de champagne) ou de quelqu’un (par exemple un jeune 

homme nu) à même les formes fortuites et aléatoires des nuages ; ou encore comme lorsque 

j’imagine tel ou tel personnage de manière interne, sans support physique. Dans ce dernier 

cas, on le sait, s’il s’agit bien d’une authentique conscience d’image, c’est que je ne vise pas 

directement un objet, mais que c’est médiatement, à travers une « apparence perceptive », que 

je vise un Bildsujet, et cela même si cette « image » ne peut jamais être exhibée et examinée 

en elle-même. Bien plus, c’est ce caractère de néant du « Bildobjekt imaginaire » (ou de 

l’ « apparence perceptive »), qui reste toujours en lui-même inaccompli, qui permet de 

maintenir une distance entre ce qui apparaît à la conscience (l’ « apparence perceptive ») et ce 

qui est proprement visé comme objet (le Bildsujet), et de fonder, par là aussi, la conscience 

d’une certaine ressemblance entre l’image et son modèle. C’est par là, d’ailleurs, que l’on 

peut montrer que si la ressemblance entre effectivement en jeu dans toute conscience d’image, 

il s’agit essentiellement d’une conscience de ressemblance, laquelle ne s’appuie pas 

nécessairement sur la concordance réelle (real) de traits figuratifs. Et c’est dire, également, 

que dans la conscience d’image avec support physique, il y a une relative indépendance de la 

chose (Ding), quant à sa forme et à son apparence, par rapport au doublet Bildobjekt/Bildsujet 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
19 Ce qu’à ma connaissance, Husserl ne fait pas. 



31  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

où s’édifie proprement la conscience d’image. Cela ne signifie pas, loin s’en faut, que la 

chose (Ding) physique soit indifférente par rapport à ce qu’elle donne à figurer. Mais cela 

signifie que ces rapprochements ou combinaisons relèvent d’associations bien plus profondes 

que celles que l’on peut relever au seul niveau de l’apparence physique : y entrent en jeu, 

comme il faudrait le montrer par ailleurs, des couches plus archaïques de la conscience, où 

interviennent en particulier des affects et des associations d’affects dans le cadre de ce que 

Husserl nommait aussi des synthèses passives. 

Ensuite, et corrélativement, il faudrait aussi s’aviser de ce que si la conscience 

d’image consiste effectivement, comme l’a montré Husserl, en une double et indissociable 

visée intentionnelle, ce qui est visé n’apparaît pas toujours clairement à la conscience dans 

une intuition d’objet. Cela s’illustre déjà par ce que l’on appelle généralement le « flou de 

l’image », et qui tient, les analyses de Husserl permettent précisément de le comprendre, au 

statut paradoxal du Bildobjekt comme néant (Nichts) par lequel seulement le Bildsujet peut 

apparaître, mais comme nimbé de néant. C’est qu’il ne s’agit pas d’un « flou » que l’on 

pourrait lui-même figurer, comme lorsqu’on suppose naïvement qu’il est possible de 

représenter précisément une image avec son flou caractéristique – lorsqu’on prétend par 

exemple pouvoir dessiner sur une feuille de papier une image perçue dans un rêve, en y 

figurant de manière prétendument fidèle toutes les imprécisions constitutives, à partir de 

différentes techniques de dessin comme l’estompage ou le hachurage de certains traits, 

l’aménagement de zone d’ombres, la distorsion de la perspective (etc.) : mais ce faisant, on 

suggère plutôt le flou caractéristique de l’image qu’on ne le figure. En tout cas, ce flou 

caractéristique de la conscience d’image peut être tel que je ne sache plus très bien ce que 

j’imagine, alors que j’ai précisément conscience de viser quelque chose – et de viser cette 

chose en image, et non pas par exemple comme une signification dont le caractère est 

précisément d’être dépourvue de figuration propre. En ce sens, peut-être faudrait-il nuancer 

certaines affirmations de Husserl, lorsqu’il classe parfois tout simplement l’imagination parmi 

les actes doxiques (cf. le texte n°19 de Hua XXIII), et chercher plutôt à comprendre comment 

une conscience d’image propre peut aussi se déployer sans qu’aucun objet (ni aucune 

signification) ne soit intuitionné ; et comprendre, donc, ce qu’il en est du sens intentionnel 

propre à l’imagination, étant entendu que ce sens doit être irréductible au sens perceptif ou 



32  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

logique. Par là, il faudrait aussi interroger20 la conception que Richir propose21 à partir de 

Husserl, d’intentionnalité pures ou vides d’intuition ou d’objets (c’est-à-dire, paradoxalement, 

pour Richir, sans Bildsujet22), qui ne visent que des significativités (Bedeutsamkeiten). Il 

s’agit donc « d’intentionnalités imaginatives où “quelque chose” apparaît très vaguement et 

très fugitivement mais […] comme sortes de supports en fonction (fungierend) de “visées à 

vide symboliques”, sans intuition imaginative d’objet, et qui sombrent dans le néant dès que 

la conscience cherche à les fixer »23. Et il précise : « Cela constitue, précisément, d'abord leur 

caractère non positionnel (inaccompli), ensuite, par couplage avec des affects traumatiques 

(en excès), leur caractère inconscient »24. C’est dire qu’il s’y agit en fait d’une état pour ainsi 

dire « somnambulique » de la conscience où l’on peut voir la racine phénoménologique de 

l’inconscient, qui déborde donc tout acte délibéré de visée d’un objet déterminé, mais où 

peuvent se déployer des « fabulations » sans objet figuré (voire même sans sujet actuel), et 

dont la structuration passe par la fixation du « fantasme » au fil du « processus primaire ». 

Cela me conduit, enfin, à dégager une troisième direction dans laquelle il conviendrait 

de prolonger les analyses husserliennes. C’est que le cadre analytique qu’il propose de la 

conscience d’image permet également d’analyser plus finement la mise en jeu de certaines 

puissances affectives dans la vie imaginaire. Et cela, d’autant plus que Husserl a lui-même 

mis en évidence certains linéaments d’une phénoménologie de l’affectivité desquels on peut 

partir ici. On se rappelle en effet que pour Husserl, les affects ne relèvent pas d’une pure 

passivité (hylétique) de la conscience, mais d’une intentionnalité à part entière, même si cette 

intentionnalité ne se constitue pas dans un acte indépendant, mais exige au contraire un acte 

objectivant qui puisse lui servir de fondement. Ainsi, par exemple, le plaisir pris à une chose 

exige la relation à ce qui plaît, et requiert donc que cet objet soit représenté. Plus précisément, 

comme l’explique Husserl, l’affect s’accroche à la hylè de l’acte objectivant et se déploie lui-

même comme un acte intentionnel tout à fait spécifique, intimement lié au premier – et dont 

le noème se trouve lui-même déterminé par l’objet appréhendé. Or il est caractéristique que 

l’intentionnalité affective peut s’ « accrocher » à la représentation de l’objet de plusieurs 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
20 Je m’y emploie dans un article (à paraître), intitulé : « Inconscient et imagination (à partir de Husserl et 
Richir) ». 
21 Qu’il développe en particulier dans son livre : Phantasia, imagination, affectivité, Jérôme Millon, Grenoble, 
2003. 
22 Cf. par exemple ibid., p. 19. 
23 Ibid., p. 33. 
24 Ibid. (je souligne) 



33  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

manière différentes, où intervient aussi le « sens d’être » (perçu, imaginé, souvenu, etc.) de 

cet objet. Cela se marque déjà au niveau de la perception, puisque je peux aussi bien réagir à 

ce que je perçois de manière « réaliste » que de manière « esthétique », lorsque la conscience 

affective se fonde sur l’apparition de la chose (cf. les très belles pages de Hua XXIII, 386-400 

sur la conscience esthétique). Mais les choses se compliquent lorsqu’on a à faire à un acte 

imaginatif. C’est que, comme on l’a montré, la hylè de la perception n’appartient pas en 

propre à la conscience d’image (le Bildobjekt est irréductible à la chose (Ding) physique) : il 

ne reste donc plus, pour constituer la matière propre à l’acte d’imaginer, que ce que Husserl 

nomme l’Akterlebniss (le « vécu d’acte ») et le Bildobjekt (ou l’ « apparence perceptive ») 

intimement entrelacée à la visée intentionnelle du Bildsujet. C’est dire, donc, que dans le cas 

de la conscience d’image, l’affectivité peut circuler de manière remarquable dans cette 

structure intentionnelle complexe. L’affect peut en effet être simplement visé dans le Bildsujet 

lui-même (lorsque j’imagine par exemple une scène joyeuse mais que je n’éprouve moi-même 

aucune joie en imaginant cette scène) ; mais il peut aussi s’enfouir dans le Bildobjekt (lorsque 

je m’imagine en train de participer à une fête, et que j’éprouve pour ainsi dire un affect 

imaginaire ne se déployant que dans le Bildobjekt, c’est-à-dire de manière inaccomplie) ; de 

même, il peut également se déployer à partir de l’acte complet d’imaginer, en trouvant donc 

sa hylè dans le vécu d’acte de l’imagination, qui permet à l’affectivité de se déployer 

réellement (reell) à partir de l’objet imaginé (comme lorsque j’imagine une scène triste et que 

j’éprouve réellement de la tristesse par sympathie à la vue de cette scène)25. Et ceci, en 

soulignant encore une fois que la conscience d’image peut susciter tout aussi bien une 

neutralisation de l’affectivité qu’une « prise d’attitude » (Stellungnahmen) affective 

« réaliste » (lorsque je réagis par exemple par un sentiment d’horreur lorsque j’imagine un 

homme en assassiner un autre : cf. Hua XXIII, 388), ou encore une « volatilisation » de 

l’affectivité dans l’imaginaire (dans le Bildobjekt) : autant de modulations qu’une 

phénoménologie de l’imagination et de l’affectivité devrait mettre en évidence26. 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
25 Sur ceci, cf. en particulier le texte n°16 de Hua XXIII, ainsi que son commentaire magistral par M. Richir : 
« Les structures complexes de l’imagination selon et au-delà de Husserl », Annales de Phénoménologie 2003, 
A.P.P. , Beauvais, 2002, pp. 99-141. 
26 L’œuvre de Marc Richir est évidemment ici un passage incontournable. Cf. en particulier Phantasia, 
imagination, affectivité, déjà cité. 



34  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

Quoi qu’il en soit, si ces quelques remarques soulignent la fécondité de la conception 

husserlienne de la conscience d’image, il ne faut pas perdre de vue qu’il s’agit toujours pour 

lui d’un acte dérivé, c’est-à-dire, comme il l’écrit par exemple clairement dans Ideen I, d’un 

acte reproductif comme modification (de neutralité) de la perception (Wahrnehmung). C’est 

pour cela aussi que ce n’est jamais ce type d’actes qui lui sert de fil conducteur pour le 

« retour aux choses mêmes » qu’il cherche à engager : c’est qu’il voit toujours dans 

l’imagination le stigmate d’un rapport second aux choses. Est-ce à dire qu’il convient 

d’examiner immédiatement l’autre axe d’interprétation de la phantasia que j’annonçais ? 

Avant d’y venir, je voudrais examiner une autre tentative d’interprétation de l’imagination, 

très proche de celle de Husserl, mais qui considère pourtant la conscience d’image comme 

une faculté prééminente : il s’agit de la phénoménologie sartrienne de l’imaginaire, dont 

l’examen nous permettra aussi de préciser certains éléments évoqués dans ce paragraphe. 

§3. – Sartre et la liberté de l’imaginaire 

À relire aujourd’hui les analyses que Sartre consacre à l’imagination au tout début de 

sa carrière27, on ne peut manquer d’être frappé par le sens philosophique aussi aigu que 

précoce de ce jeune philosophe, alors enseignant au lycée du Havre, par son flair 

philosophique inouï pour repérer les problèmes et enjeux, et son indéniable talent pour 

proposer un traitement des questions qui sache mobiliser tout à la fois son immense culture et 

son exigence de reprendre les choses autrement28. Ainsi, de manière caractéristique, dans son 

ouvrage de 1936 sur L’imagination, il traverse de manière brillante la question de l’image 

chez les Modernes et les psychologiques du 19e siècle pour aboutir à l’exigence d’une 

approche phénoménologique de la question, comme science descriptive qui ne s’appuie plus 

sur l’induction ou l’introspection, mais qui se fonde sur l’intuition, c’est-à-dire sur une 

« expérience qui précède toute expérimentation »29. Le quatrième et dernier chapitre de 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
27  Cf. essentiellement : Sartre, L’imagination, P.U.F., Paris, 2012 [1936] ; et L’imaginaire. Psychologie 
phénoménologique de l’imagination, Gallimard, Paris, 2005 [1940] (désormais cité dans le corps du texte avec 
l’abréviation suivante : IM). Sur la pensée de Sartre en général, et sa conception de l’imaginaire, on consultera 
avec profit le très beau livre de Roland Breeur, Autour de Sartre. La conscience mise à nu, Jérôme Millon, 2005.  
28 À n’en pas douter, Sartre était surdoué, aux talents et ambitions multiples, dont la philosophie n’était qu’un 
rameau aux côtés, au moins, de la littérature et de l’action politique, capables par ailleurs d’intégrer rapidement 
aussi bien la culture classique de son temps que les nouveautés de l’époque. Peut-être est-ce d’ailleurs cette 
facilité extrême pour déceler un chemin de pensée – j’en formule ici l’hypothèse – qui explique une certaine 
impatience de sa pensée, un certain empressement dans le traitement des questions, qui explique, malgré leur 
indéniable brillance, la faiblesse de certaines analyses, parmi lesquelles celles dont on va rendre compte ici. 
29 Cf. L’imagination, op. cit., pp. 118-120. 



35  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

l’ouvrage est donc consacré à Husserl, chez qui il reprend « les bases d’une théorie des 

images entièrement neuve »30, en vertu de laquelle « l’image cesse d’être un contenu 

psychique »31, mais se comprend d’emblée à partir de la conscience : « l’image est un certain 

type de conscience »32. C’est en ce sens, précise encore Sartre, qu’il convient de refuser toute 

approche qui chercherait à comprendre comment l’image se trouve « dans la conscience ». 

Car c’est mal poser la question. En fait, « il n’y a pas, il ne saurait y avoir d’image dans la 

conscience »33. C’est que l’image n’est pas une chose qui pourrait être placée quelque part – 

« dans » ou « hors » de la conscience – ; plus simplement dit : « l’image est un acte et non une 

chose »34 ; il s’agit d’une conscience de quelque chose, dont il s’agit précisément de décrire et 

d’analyser la structure insigne. 

Il est remarquable, tout d’abord, que Sartre prenne soin, en écho à Husserl, de 

distinguer d’emblée la conscience d’image et la conscience perceptive. Ainsi, comme il 

l’annonce d’emblée à l’encontre de certains psychologues35, une image (intense) ne saurait se 

confondre avec une perception faible. C’est ce qu’il explique en remarquant que 

contrairement à l’objet d’une perception sensible, qui s’effectue par esquisses 

(Abschattungen), je ne puis observer – c’est-à-dire enchaîner différents points de vue sur la 

chose pour en acquérir une appréhension plus complète – un objet que je me figure en image 

(de manière interne), dans la mesure où « je n[’y] trouverai jamais que ce que j’y ai mis » 

(IM, 25). Autrement dit, « l’objet de la perception déborde constamment la conscience ; 

l’objet de l’image n’est jamais rien de plus que la conscience qu’on en a ; il se définit par 

cette conscience : on ne peut rien apprendre d’une image qu’on ne sache déjà » (IM, 27). 

Sartre sait bien, cependant, que les images ne sont pas de pures essences que l’on pourrait 

prendre en vue de manière parfaitement claire et distincte : elles gardent, écrit-il, « comme un 

fantôme de l’opacité sensible » (IM, 28) qui les rapproche de la perception, et qui pourrait 

faire croire qu’elles sollicitent un travail d’exploration de la part de la conscience. Mais ce qui 

est ainsi requis par la conscience imageante, explique-t-il, n’est jamais qu’une « quasi-

observation », où la conscience « livre l’objet d’un bloc » (IM, 28), fût-ce avec une part de 

flou ou d’obscurité. Les images se donnent d’un coup sans qu’il y ait besoin de les déchiffrer, 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
30 Ibid., p. 121. 
31 Ibid., p. 123. 
32 Ibid., p. 136. 
33 Ibid. 
34 Ibid. 
35 Cf. IM, p. 18, où il mentionne Tichner. 



36  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

et c’est en ce sens, remarque encore Sartre, que « le monde des images est un monde où il 

n’arrive rien » (IM, 29). Il faudrait s’interroger plus longuement sur cette indigence 

fondamentale que Sartre attribue à l’imaginaire, et qui n’est pas, pour lui, exclusif d’une 

certaine opacité des images. Je me contenterai, pour ma part, de souligner ici que Sartre 

s’emploie à départager rigoureusement la conscience perceptive de la conscience imageante : 

la conscience perceptive pose son objet « d’une certaine façon qui n’est pas celle de la 

conscience d’image » (IM, 31) : alors que la première pose l’objet comme existant, la seconde 

pose elle aussi un objet, mais comme inexistant ou absent (cf. IM, 32). Plus précisément, 

comme y insiste Sartre, la formation d’une conscience d’image s’accompagne d’un 

« anéantissement d’une conscience perceptive » (IM, 232). 

Il faut évidemment s’entendre sur le sens précis de cet « anéantissement », dont le 

concept jouera, on le sait, un rôle cardinal dans la philosophie de Sartre. Il commence par s’en 

expliquer en définissant plus particulièrement l’acte imageant comme « un acte qui vise dans 

sa corporéité un objet absent ou inexistant, à travers un contenu physique ou psychique qui ne 

se donne pas en propre mais à titre de “représentant analogique” de l’objet visé » (IM, 46). 

Ce représentant, que Sartre pense aussi comme l’« analogon » d’un autre objet (IM, 110), 

remplit donc la conscience « à la place d’un autre objet », par où cet objet n’est présent que 

par procuration (cf. IM, 164). Sartre précise par ailleurs que cet analogon fonctionne non pas 

comme un signe (cf. IM, pp. 47 sqq : où la thèse de Hume est réfutée), mais comme la 

« matérialisation » de l’objet visé. Certes, le signe a aussi une matière ; mais « la matière du 

signe est totalement indifférente à l’objet signifié. Il n’y a aucun rapport entre le “Bureau”, 

traits noirs sur une feuille blanche, et le “bureau” objet complexe qui n’est pas seulement 

physique, mais social. L’origine de la liaison est la convention » (IM, 49). Par contre, « entre 

la matière de l’image physique et son objet il existe une tout autre relation : ils se 

ressemblent ». Mais de quel type de ressemblance s’agit-il ? Si l’est vrai qu’une photographie 

témoigne d’une ressemblance marquée avec son objet, d’autres images semblent pourtant 

assez éloignées de leur modèle. C’est notamment le cas de l’imitation, lorsque par exemple, 

sur une scène, la « fantaisiste Franconay » imite Maurice Chevalier. Dans ce cas, c’est une 

femme qui imite un homme, elle est petite et il est grand, etc. Mais pourquoi, alors, demande 

Sartre, je puis voir Maurice Chevalier et non pas une petite femme qui fait des grimaces sur la 

scène d’un music-hall ? « Il n’est pas question, explique-t-il, de constituer avec le corps de la 

fantaisiste Franconay un analogon parfait du corps de Chevalier. […] Faute d’un équivalent 



37  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

complet de la personne imitée, il faut que je réalise dans l’intuition une certaine nature 

expressive, quelque chose comme l’essence de Chevalier livrée à l’intuition » (IM, 61). Ainsi, 

Sartre comprend bien – et c’est remarquable ! – que la ressemblance ne s’appuie pas 

essentiellement sur une physionomie ou des traits physiques, mais sur la « nature 

expressive » de ce qu’il faut imiter (ou mettre en image). Il n’en reste pas moins qu’il faut 

toujours une matière, que Sartre nomme analogon, sur laquelle puisse se fonder une telle 

conscience, comme l’articulation entre la position d’un objet perçu (l’analogon) et sa 

déréalisation (ou sa « néantisation ») par l’imagination. C’est ainsi, explique-t-il encore, que 

« l’image donne son objet comme un néant d’être » (IM, 33), et que la conscience d’image 

procède dès lors d’une double néantisation : celle qui consiste à poser un irréel, et celle qui 

consiste à irréaliser le monde donné et perçu. 

Par ailleurs, Sartre insiste aussi, en écho à Husserl, sur ce que les images avec un 

support physique et les images dites mentales sont de même structure. Alain a beau faire 

valoir que je ne puis compter les colonnes du Panthéon lorsque je me le représente de manière 

interne36, Sartre soutient que si je vois une photographie de l’édifice ou que je l’imagine de 

manière interne, il s’agit dans les deux cas d’une conscience imageante ; et si l’on ne peut pas 

compter ses colonnes en l’absence d’une image fixée sur un support physique, précise-t-il, 

c’est parce qu’un objet « ne saurait apparaître à une conscience imageante de la même 

manière qu’à une conscience perceptive » (IM, 174). Mais dans un cas comme dans l’autre, 

nous avons cette même structure de double néantisation à partir d’un analogon qui se donne 

pour l’objet absent : « Dans la conscience d’image, explique Sartre, nous appréhendons un 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
36 Alain écrivait en effet dans un passage resté célèbre de son Système des Beaux-Arts : « Beaucoup ont, comme 
ils disent, dans leur mémoire, l’image du Panthéon, et la fond aisément paraître, à ce qu’il leur semble. Je leur 
demande, alors, de bien vouloir compter les colonnes qui portent le fronton ; or non seulement il ne peuvent les 
compter, mais ils ne peuvent pas même l’essayer. Or cette opération est la plus simple du monde, dès qu’ils ont 
le Panthéon réel devant les yeux. Que voient-ils donc, lorsqu’ils imaginent le Panthéon ? Voient-ils quelque 
chose ? Pour moi, quand je me pose à moi-même cette question, je ne puis dire que je ne voie rien qui ressemble 
au Panthéon. Je forme, il me semble, l’image d’une colonne, d’un chapiteau, d’un pan de mur ; mais comme je 
ne puis nullement fixer ces images, comme au contraire le regard direct, si l’on peut dire, me remet aussitôt en 
présence des objets que j’ai devant les yeux, je ne puis rien dire de ces images, sinon qu’il me semble que je les 
ai un instant aperçues. Mais comme il ne manque pas autour de moi de reflets, d’ombres, de contours 
indéterminés que je perçois du coin de l’œil et sans en penser rien, il se peut bien que je prenne, du souvenir de 
ce chaos d’un moment, l’illusion d’avoir évoqué, le temps d’un éclair, les parties du monument absent qu’en 
moi-même je nomme. Là-dessus je demande seulement que l’on se défie de soi-même, et que l’on ne décrive 
point par le discours au-delà de ce qu’on a vu » (Alain, Système des Beaux-Arts, coll. « Idées », NRF, Saint-
Amand, 1963 [1936], p. 345 : passage cité et discuté par Sartre dans IM, 174).  Aussi, Alain peut-il conclure que 
l’image interne n’existe pas, ou plus exactement, que ce qui est vu de manière interne n’est pas une image. 
Comme le signale R. Breuer (Autour de Sartre, op. cit., p. 134, note 11), cet exemple du Panthéon vise H. Taine 
(cf. De l’intelligence, tome I, p. 77). 



38  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

objet comme “analogon” d’un autre objet. Tableaux, caricatures, imitateurs, taches sur les 

murs, lueurs entopiques : tous ces représentants avaient pour caractère commun d’être des 

objets pour la conscience. Le “contenu” purement psychique de l’image mentale ne peut 

échapper à cette loi : une conscience qui serait en face de la chose qu’elle vise serait une 

conscience perceptive ; une conscience qui viserait la chose à vide serait une pure conscience 

de signification. Cette nécessité pour la matière de l’image mentale d’être déjà constituée en 

objet pour la conscience, nous l’appellerons transcendance du représentant. Mais 

transcendance ne veut pas dire extériorité : c’est la chose représentée qui est extérieure, non 

son “analogon” mental » (IM, 110). Il y a donc dans l’image mentale « un donné physique qui 

fonctionne comme analogon » (IM, 111). Ce donné physique, explique-t-il longuement37, est 

tout d’abord constitué de kinesthèses : l’intention imageante traite en analogon des 

déterminations partielles de mon corps (phosphènes, mouvements des yeux, des doigts, bruit 

de mon souffle) par où je m’irréalise partiellement ; mais comme Sartre y insiste également, 

l’analogon de l’image mentale contient une large part d’affectivité ; ce qu’il explique 

notamment en convoquant un beau passage de Stendhal : « Je ne puis voir la physionomie des 

choses. Je n’ai que ma mémoire d’enfant. Je vois des images, je me souviens des effets sur 

mon cœur, mais pour les causes et la physionomie, néant. Je vois une suite d’images fort 

nettes, mais sans physionomie autre que celle qu’elles eurent à mon égard. Bien plus, je ne 

vois cette physionomie que par le souvenir de l’effet qu’elle produisit en moi »38. Ainsi, 

comme le commente Sartre, de nombreuses images qui surgissent de ma mémoire – en fait, 

« toutes celles dont l’objet est une couleur, une saveur, un paysage, un air de visage », bref 

« toutes celles qui visent principalement des qualités sensibles autres que la forme et le 

mouvement » (IM, 145) – ne m’offrent pas un contour précis de ce que je vise en image, mais 

les choses m’apparaissent comme seulement revêtues d’affectivité : je ne les vise qu’à partir 

de l’affect que j’ai éprouvé sur elles. 

On soulignera en tout cas combien l’apport de Sartre concernant la phénoménologie 

de l’imagination est tout à fait précieux : la perspicacité avec laquelle il convoque de 

nombreux exemples concrets – depuis le portrait, l’imitation, les dessins schématiques, les 

images aperçues dans les flammes, dans le marc de café, dans une boule de cristal et autres 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
37 Toute la deuxième partie de l’ouvrage (« Le probable. Nature de l’analogon dans l’image mentale » : IM, 113- 
183) est consacré à cette question. 
38 Stendhal, Vie de Henri Brulard, cité dans IM, 145. 



39  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

« images hypnagogiques », jusqu’aux différents types d’images mentales, parmi lesquelles le 

souvenir, le rêve ou la simple imagination d’une chose ou d’une situation fictive –  pour y 

examiner toutes les modulations de conscience imaginative, son attention appuyée à la mise 

en jeu de l’affectivité dans l’imagination, ses descriptions attentives du volontaire et de 

l’involontaires dans la conscience d’image, ainsi que son souci de pouvoir rendre compte des 

« pathologies de l’imaginaire » : tout cela fait que ses analyses méritent toute l’attention de 

qui s’intéresse à la phénoménologie de l’imagination.  Pourtant, d’un strict point de vue 

phénoménologique, ses analyses souffrent d’une importante lacune sur laquelle il faut nous 

arrêter. Certes, Sartre a bien vu, à la suite de Husserl, que l’acte imaginant procède d’une 

double visée intentionnelle : dans son langage, celle de l’analogon et celle de ce qu’il est 

censé représenter (étant donné que c’est par cette double visée, indissociablement liée dans 

l’acte imaginatif, que la conscience irréalise l’objet perçu, en maintenant par là même 

l’imagination à l’écart de la simple perception) ; certes, il insiste également de manière très 

fine sur ce que l’analogon ne vise pas à reproduire seulement les traits ou la seule 

physionomie de la chose mise en image, mais s’accroche aussi à son essence expressive, où 

l’affectivité joue un rôle majeur. Pourtant, il lui a sans doute manqué de pouvoir penser, 

comme Husserl l’a lui-même tenté, le statut précis du Bildobjekt comme « pur fictum », lequel 

n’est jamais visé pour lui-même, mais n’apparaît qu’à travers la visée d’autre chose (le 

Bildsujet) qu’il est censé figurer. Sans doute est-ce pour cela que Sartre associe trop 

rapidement ce qu’il nomme l’analogon (en termes husserliens : le Bildobjekt) à la chose 

physique comme objet de la perception (Wahrnehmung) : « lorsque je regarde un portrait, la 

toile, les taches de couleur séchées, le cadre lui-même constituent l’analogon de l’objet, c’est-

à-dire de l’homme aujourd’hui mort qui a servi de modèle au peintre et, en même temps, dans 

une indissoluble unité, de l’œuvre, c’est-à-dire de la totalisation intentionnelle des apparences 

ramassées autour de ce visage célèbre ». Husserl, comme on l’a vu, était de son côté beaucoup 

plus précis, lorsqu’il écrit par exemple : « Ne puis-je pas dire : le matériau de sensation est là 

immédiatement appréhendé comme représentant (repräsentierend) la chose ? Non, cela ne va 

pas » (Hua XXIII, 151)39. C’est que, comme on l’a expliqué plus haut, toute la difficulté 

consiste à comprendre que la figuration propre à la conscience d’image advient seulement à 

même la double intentionnalité constitutive de la conscience d’image, qui est irréductible à 

toute intentionnalité perceptive. La chose mise en image ne peut donc apparaître à même le 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
39 Cette citation de 1905 pourrait d’ailleurs se lire comme une critique anticipée de Sartre ! 



40  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

Bildobjekt que si l’intentionnalité constitutive de l’image (du Bildobjekt en tant que tel) est 

intimement enchâssée à l’intentionnalité du Bildsujet ; et c’est pour cela que le Bildobjekt ne 

peut jamais apparaître ou être visé en lui-même, indépendamment de la visée du Bildsujet à 

laquelle il s’accroche. L’image n’advient que comme image (en elle-même inaccomplie), et 

non pas comme l’objet d’une perception (ou d’une perception possible) : jamais le Bildobjekt 

ne peut être perçu (wahrgennomen) ! C’est dire, finalement – comme Merleau-Ponty l’avait 

déjà subtilement noté à plusieurs reprises40 –, que l’analyse sartrienne contourne habilement 

la difficulté : en attribuant à l’analogon tout le caractère positif de l’image, Sartre peut certes 

définir la conscience d’image de manière purement négative, comme néantisation, mais il 

s’empêche dès lors de comprendre non seulement en quoi l’analogon se trouve lui-même 

chargé du sens qu’il est supposé symboliser, mais aussi comment la chose absente en vient à 

se présenter elle-même, à être intuitionnée à travers la « quasi-présence » de l’image41. D’où 

la difficulté qu’on pourrait déceler dans les différentes analyses concrètes de Sartre 

concernant la conscience d’image, de rendre compte non seulement de la présence paradoxale 

de l’image elle-même, en tant qu’apparaissant malgré tout au présent (le portrait, le comédien, 

etc.), mais aussi de la « quasi-présence » de l’objet qu’elle est censée convoquer (la personne 

peinte, le personnage, etc.) – sans compter les inextricables difficultés que Sartre rencontre 

pour mettre en évidence l’analogon dans le cas des images sans support physique. 

Mais il faut aussi relever le motif profond de cette interprétation. Car en décrivant 

l’imagination comme un acte de néantisation, Sartre entend aussi mettre en évidence une 

condition essentielle et transcendantale de la conscience.  Dans la conclusion de L’imaginaire, 

il écrit en effet : « Pour qu’une conscience puisse imaginer il faut qu’elle échappe au monde 

par sa nature même, il faut qu’elle puisse tirer d’elle-même une position de recul par rapport 

au monde. En un mot, il faut qu’elle soit libre » (IM, 353 : je souligne). C’est donc la question 

de la liberté qui se trouve à l’horizon des analyses sartriennes, lorsqu’il montre que la 

néantisation caractéristique de la conscience d’image, loin d’être une pure spontanéité qui se 

libère de toute donnée perceptive42, que cette néantisation est indissociable de la position du 

monde comme totalité synthétique, qui n’est à son tour rien d’autre que l’envers de la liberté 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
40 Cf. D. Giovannangeli, « Sartre : une phénoménologie de l’image », in A. Schnell (sous la direction de), 
L’image, coll. « Thema », Vrin, Paris, 2007, pp. 135-155. 
41 Sartre insiste en effet clairement sur ce qu’à la différence du signe qui est intention vide, l’image donne son 
objet. Cf. par exemple IM, 39. 
42 Comme le dit Sartre à propos des « pathologies de l’imagination » (cf. IM, 298). Cf. également R. Breuer, 
op.cit., pp. 145-150. 



41  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

de la conscience ; bref, que cette structure n’est autre que la structure constitutive de l’être-au-

monde de l’homme comme existant dans sa liberté ; et que c’est finalement l’être-au-monde 

dans sa liberté qui constitue la condition nécessaire de l’imagination (cf. IM, 353-356). Ainsi, 

« pour imaginer, la conscience doit être libre par rapport à toute réalité particulière et cette 

liberté doit pouvoir se définir par un “être-dans-le-monde” qui est à la fois constitution et 

néantisation du monde ; la situation concrète dans le monde doit à chaque instant servir de 

motivation singulière à la constitution d’irréel » (IM, 357). Sartre amorce en fait ici les 

analyses de la liberté qu’il déploiera dans L’être et le néant : non seulement ce qu’il avance 

dès le début de l’ouvrage, lorsqu’il établit que la négation vient au monde par la « réalité 

humaine », et plus précisément par une certaine rupture néantisante avec soi-même comme 

avec le monde, dans laquelle voit d’emblée la liberté, c’est-à-dire cette « possibilité 

intrinsèque à la conscience de sécréter un néant qui s’isole »43 ; mais surtout les analyses bien 

connues de la quatrième partie, qui montrent qu’être pour-soi, c’est néantiser l’en-soi, et que 

la liberté n’est rien d’autre que cette néantisation, ce par quoi le pour-soi échappe à ce qu’il 

est, à son essence. C’est ainsi que Sartre peut affirmer que « je suis condamné à exister pour 

toujours par delà mon essence » ; que « je suis condamné à être libre »44 ; ou encore, que « la 

liberté ne fait qu’un avec l’être pour-soi » ; que « la réalité humaine est libre dans l’exacte 

mesure où elle a à être son propre néant »45. 

Quoi qu’il en soit, on comprend par là que si les analyses sartriennes de la conscience 

d’image invitent à dépasser le primat phénoménologique classique de la perception, c’est pour 

ainsi dire, comme je le disais, « vers le haut » : il s’y agit en effet de l’amorce d’une 

possibilité de dépasser ce qui est perçu – et plus généralement l’en-soi – dans le mouvement 

d’une existence qui épouse ses projets, assume ses choix et accepte sa propre liberté. C’est 

d’ailleurs ce qui rend les analyses sartriennes tellement ambiguës, dans la mesure où si elles 

partent effectivement d’une description phénoménologique de la conscience ou de 

l’expérience humaine, elles cherchent toujours aussi à rendre compte de ce par quoi l’homme 

est pour ainsi dire sommé de se « trouver » en se dépassant lui-même. Autrement dit, si Sartre 

amorce certes son analyse à partir d’une description de la « réalité humaine » dans sa facticité 

(pour reprendre un terme heideggerien utilisé par Sartre lui-même), c’est toujours pour en 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
43 Sartre, L’être et le néant. Essai d’ontologie phénoménologique, Gallimard, Paris, 1982 [1943], p. 60. 
44 Ibid., p. 494. 
45 Ibid., p. 508. 



42  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

élaborer une configuration systématique qui est censée rendre compte du tout de sa condition, 

dont la clef de voûte ne serait autre que la liberté : « La liberté n’est rien d’autre que 

l’existence de notre volonté ou de nos passions, en tant que cette existence est néantisation de 

la facticité, c’est-à-dire celle d’un être qui est son être sur le mode d’avoir à l’être »46. En ce 

sens, on pourrait dire que les analyses sartriennes de la conscience d’image ouvrent non pas à 

une phénoménologie renouvelée qui serait fondée sur l’imagination, mais à une métaphysique 

de la liberté : métaphysique certes d’inspiration phénoménologique47, mais qui transgresse 

cependant les réquisits fondamentaux de cette méthode, par la prise en vue de ce qui est censé 

essentiel à la condition humaine, mais qui n’est cependant pas susceptible d’être exhibé – 

certes de manière paradoxale, à partir de la réduction phénoménologique – comme 

concrétudes phénoménologiques prises dans leur concrescence48. On ne s’y attardera donc pas 

ici, préférant explorer d’autres voies proprement phénoménologiques pour approcher la 

question de l’imagination. 

§4. – La phantasia et l’affectivité 

Revenons donc à Husserl. Car de manière parallèle à ce « point de vue unitaire » quant 

à l’imagination (cf. Hua XXIII, 29) qu’on a examiné jusqu’ici, on peut déceler un deuxième 

axe dans ses analyses, qu’à ma connaissance, Marc Richir a été le premier à mettre clairement 

en évidence49 : il s’agit d’une analyse de la phantasia en tant que distincte aussi bien de la 

perception que de la conscience d’image (avec ou sans support physique). Même s’il faut 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
46 Ibid., p. 499. 
47  Expression que je reprends à Marc Richir, dans son article : « Métaphysique et phénoménologie : 
Prolégomènes pour une anthropologie phénoménologique », in E. Escoubas et B. Waldenfels, Phénoménologie 
française et Phénoménologie allemande, L’Harmattan, Paris, 2000, pp. 103-128. 
48 Comme Pablo Posada Varela l’a admirablement montré dans différents travaux, lorsqu’il propose de reprendre 
le mouvement même de la phénoménologie à partir de ce qu’il nomme une « réduction méréologique », et qu’il 
explique que cette concrescence n’advient que comme mouvement intrinsèque des « rien que parties » du 
phénomène. Cf. notamment ses articles : « Concrétudes en concrescences. Prolégomènes à une approche 
méréologique de la réduction phénoménologique et de l’épochè hyperbolique », in Annales de phénoménologie 
n°11, Beauvais, 2012 ; « Introduction à la réduction méréologique », in Annales de phénoménologie n°12, 
Beauvais, 2013 ; « Prises à parties : remarques sur la kinesthèse phénoménologisante », in Annales de 
phénoménologie n°13, Beauvais, 2014 ; « Phénoménalité pure et démultiplication de la concrescence » n°14, 
Beauvais, 2015. 
49 Et ceci, même si sa lecture de Husserl est aussi d’emblée une interprétation : cf. Phénoménologie en 
esquisses. Nouvelles fondations (coll. « Krisis », Éditions J. Millon, Grenoble, 2000) où il aborde 
inauguralement la question. Cf. également son article, plus synthétique : « Imagination et Phantasia chez 
Husserl », art. cit. 



43  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

rappeler que le vocabulaire de Husserl reste sur ces questions très flottant, certains textes50 

accordent en effet à la phantasia un statut tout à fait spécifique, lorsqu’elle désigne l’acte par 

lequel j’ « imagine » (ich phantasiere) toutes sortes de choses ou de situations qui ne sont pas 

forcément supposées pouvoir se rencontrer dans le monde réel – ainsi Husserl évoque-t-il 

parfois les anges et les démons, les gnomes et les sirènes (cf. Hua XXIII, 85). Ce qui est alors 

caractéristique, c’est que ces choses ne peuvent pas se comprendre comme des imitations de 

la réalité, fût-ce de manière déformée ou par recomposition de fragments existants ; et 

qu’elles ne sont pas non plus censées se déployer dans un rapport caractéristique – fût-ce celui 

du conflit – par rapport au monde réel : la phantasia se déploie « dans un tout autre monde 

qui est entièrement séparé du monde du présent actuel » (Hua XXIII, 58). 

Pour comprendre ce qui caractérise en propre la phantasia, Husserl s’arrête sur 

plusieurs exemples où quelque chose est intuitionné « en esprit », à l’écart de la perception 

sensible, mais sans non plus se constituer comme une image sans support physique, avec la 

dualité caractéristique entre un Bildobjekt et un Bildsujet. Le premier exemple envisagé se 

rapporte aux hallucinations, où le conflit caractéristique de la conscience d’image fait 

effectivement défaut ; mais dans ce cas, la chose apparaît à la conscience comme une chose 

tout simplement perçue (wahrgenommen) (cf. Hua XXIII, 41-42), et il n’est alors absolument 

plus question de phantasia (cf. Hua XXIII, 58). C’est sur le deuxième exemple, qui concerne 

le rêve éveillé, que Husserl va porter toute son attention : « parfois, écrit-il, nous nous 

adonnons tant aux voies de la phantasia que nous commençons à réagir aux apparitions-de-

phantasia dans des actions telles que c’est comme s’il s’agissait de perception : notre poing se 

resserre, nous tenons une conversation à haute voix avec les personnes imaginées 

(eingebildeten) etc. C’est, bien sûr, avec cela justement que le rêve se termine d’habitude, la 

perception effective chasse l’imagination (Einbildung). Cependant, le cas le plus fréquent est 

bien celui où, pendant que nous suivons [nos] phantasiai, le monde effectivement réel sombre 

presque sous nos regards, mais en nous faisant tout de même sentir un peu son être-là, de 

sorte qu’une légère conscience de l’apparence colore en permanence les formations-de-

phantasia » (Hua XXIII, 42). Ce qui est caractéristique de cette situation, c’est que ce qui 

apparaît immédiatement, sans la médiation d’un Bildobjekt, c’est-à-dire sans image (fût-elle 

« interne »), mais sans apparaître non plus sur le mode de la perception, comme dans le cas de 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
50 En particulier la partie du cours de 1904/05 publiée comme texte n°1 de Hua XXIII, sur laquelle je m’appuie 
ici. 



44  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

l’hallucination 51 . En elle, précise Husserl, « s’accomplit une pure conscience-de-

présentification (Vergegenwärtigungsbewusstsein) sur la base des phantasmata et de 

l’appréhension qui les objective » (Hua XXIII, 85).  Or c’est cette posture originale – 

apparaître directement, c’est-à-dire comme présentification (Vergegenwärtigung) qui est un 

« mode ultime de la représentation intuitive » (Hua XXIII, 86), sans la médiation d’une image 

mais aussi à l’écart de la perception ou de l’hallucination – qui confère aux choses 

apparaissant dans la phantasia une série de caractères insignes que Husserl analyse très 

précisément dans quelques pages extrêmement précieuses52. 

Tout d’abord, explique-t-il, « la conscience-de-non-présence (Nichtgegenwärtigkeits-

Bewusstsein) appartient à l’essence de la phantasia » (Hua XXIII, 58) : les choses 

apparaissant dans la phantasia apparaissent donc comme non présentes, à l’écart du présent 

de la perception, mais sans pour autant que cette non présence se révèle à travers le conflit 

constitutif de la conscience d’image : il ne s’agit ni d’une perception ni d’un fictum de 

perception. Ce qui caractérise en propre les apparitions de phantasia, c’est en premier lieu 

leur caractère protéiforme (proteusartige) : « les objets-de-phantasia apparaissent comme 

schèmes vides, pâles jusqu’à la transparence, avec des couleurs complètement insaturées, avec 

une plastique défectueuse, souvent des contours seulement vagues et fluctuants remplis d’un 

je ne sais quoi [en français dans la texte], où à proprement parler remplis de rien qui pourrait 

être attribué à l’apparaissant comme surface délimitante, colorée de telle ou telle manière. 

L’apparition change de façon protéiforme : à peine quelque chose comme de la couleur ou de 

la forme plastique resplendit-il là en un éclair, qu’il est déjà de nouveau parti ; et la couleur, 

même là où elle resplendit en un éclair, a quelque chose de particulièrement vide, d’insaturé, 

de dépourvu de force ; et de même la forme a quelque chose de si vague, de si ombreux qu’il 

ne saurait nous venir à l’esprit d’introduire pareilles choses dans la sphère de la perception et 

du caractère d’image actuels » (Hua XXIII, 59). En d’autres termes, les choses apparaissent 

dans la phantasia avec un caractère vague et ombreux caractéristique, mais qui est d’un tout 

autre ordre que le flou perceptif ou même que le flou propre à l’image, laquelle, dans la 

conception strictement husserlienne, est toujours plus ou moins stabilisée à travers la visée 

intentionnelle d’un Bildsujet qui lui est enchâssée. C’est que, en deuxième lieu, « le 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
51 Cf. à ce propos M. Richir, Phénoménologie en esquisses, op. cit., p. 68. 
52 Caractères inauguralement relevés par Marc Richir dans le texte de Husserl : cf. Phénoménologie en esquisses, 
op. cit., p. 74. 



45  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

protéiforme (Proteusartige) de la phantasia » (Hua XXIII, 60) implique aussi une certaine 

discontinuité des apparitions. Alors que dans la conscience d’image, la fluence des apparitions 

se meut toujours dans les limites que prescrit l’unité synthétique de l’appréhension d’un objet 

– « en tout changement [scil. survenant dans la conscience d’image], précise Husserl, apparaît 

un seul et même objet-image, et à travers lui parvient à représentation un seul et même objet 

figuré en image » (Hua XXIII, 61) –, dans la phantasia, l’unité de la chose appréhendée n’est 

pas  sauvegardé dans l’unité de la représentation, mais la chose change constamment, et 

Husserl n’hésite pas à parler de « représentation-de-phantasia avec représentation 

(Repräsentation) discontinue » (Hua XXIII, 62). À quoi il faut ajouter l’intermittence (das 

Intermittieren) de cette représentation : « sa fugacité, sa disparition, et son retour » (ibid.), par 

où les apparitions dans la phantasia changent, varient et revirent de manière abrupte (cf. Hua 

XXIII, 64), de telle sorte que l’unité synthétique de l’objet appréhendé se trouve brisée : 

« lorsqu’un ami cher m’apparaît d’abord dans une vivacité de couleurs saturées, et qu’alors, la 

forme étant conservée, les couleur se mettent à flotter en un gris vide, ou lorsque toute 

l’apparition se fond de manière tout aussi semblable, et cependant tout à fait autre que les 

apparitions perceptives externes à la tombée du crépuscule et de l’obscurité ; ce sont alors des 

changements qui invalident l’identité de l’objet figuré en image-copie » (Hua XXIII, 62). 

Nous n’avons donc plus ici une conscience d’image sans support physique, mais une pure 

phantasia – ce que Husserl nomme aussi, dans ce texte, une « phantasia primaire » –, dont on 

comprend qu’il appartient à son essence de surgir brusquement et de s’évanouir tout aussi 

subitement, de se transformer constamment, raison pour laquelle Husserl n’hésite pas à écrire 

que ses apparitions « valent pour nous comme non étant » (Hua XXIII, 66). 

Ces analyses sont assurément novatrices par rapport à la tradition, puisqu’elles 

suggèrent d’envisager la phantasia sui generis, comme une modalité spécifique et irréductible 

de l’expérience, dont il s’agirait désormais d’analyser les structures propres. Mais dans la 

mesure où les analyses de Husserl lui-même, sur ce point, sont fragmentaires et souvent 

elliptiques, il n’est possible de les prolonger qu’en les interprétant. Aussi voudrais-je 

m’arrêter ici brièvement sur certaines conclusions qu’en tire Marc Richir dans le cadre de la 

« phénoménologie refondue » qu’il propose. Dans sa lecture des textes husserliens concernant 

la phantasia, Richir souligne régulièrement, avec Husserl lui-même, que la phantasia ne peut 

pas s’envisager à partir de la perception sensible ou de la pensée (c’est-à-dire comme une 

déformation, un affaiblissement ou un mélange celles-ci), et il insiste particulièrement sur le 



46  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

caractère non visuel de la phantasia : « on aura compris […] écrit-il, que la phantasia est loin 

de se réduire à du “visuel”, même si, pour en parler, nous en sommes réduits à parler la 

langue du visuel, comme Husserl (il en parle comme d’un monde crépusculaire, brumeux, fait 

d’air et d’ombre en sachant qu’il ne s’agit là que de métaphores) »53. Mais cela le conduit à 

une conclusion surprenante dans un contexte strictement husserlien, lorsqu’il montre que la 

phantasia ne doit plus être analysée comme une reproduction de la perception, mais que la 

« présentification » (Vergegenwärtigung) en quoi consiste la phantasia relève en fait d’un 

mode de représentation intuitive au moins tout aussi originaire que la « présentation » 

(Gegenwärtigung) perceptive54, que l’on peut rapproche, à la limite, de ce que Husserl 

nommait, dans Ideen I, l’« intuition donatrice originaire », à ceci près qu’il n’est pas question, 

ici, de la donation d’un objet, mais du phénomène tel qu’il surgit préalablement à toute 

cristallisation dans le présent perceptif (ou imaginatif) : « si la Vergegenwärtigung est 

Vergegenwärtigung et non pas Gegenwärtigung, c’est qu’elle ne consiste pas, primairement, à 

rendre présent […], mais essentiellement à temporaliser en présence ce qui est originairement 

et irréductiblement non présent : la Vergegenwärtigung est donc plurivoque et n’a donc pas de 

fin, le Gegenwart n’y advient jamais comme tel […] »55. C’est que, comme Richir y insiste 

par ailleurs, s’il y a bien, dans la phantasia, la visée de quelque chose, il n’y a jamais 

d’intuition d’objet, mais seulement une « intuition en amorce » – ou une « ombre d’intuition » 

– qui n’a pas la possibilité de s’objectiver, de se déployer comme un objet dans le cours 

continu du temps : « elle n’a l’occasion de se renforcer, c’est-à-dire de se remplir ou de 

s’illustrer par de l’intuition que de manière pareillement intermittente, selon un autre 

“régime” ou un autre mode de temporalisation que celui de l’aperception perceptive, à 

savoir un mode de temporalisation de ce qui ne peut être, à l’origine, que des remplissements 

au pluriel par des surgissements inopinés et pluriels d’intuitions obscures (respectivement : 

d’apparitions) »56. C’est par là, d’ailleurs, que Richir encorde les analyses husserliennes aux 

siennes propres, lorsqu’il écrit par exemple : « Nous avons ici le cas, dont l’importance doit 

être soulignée, où des apparitions surgissent et s’évanouissent de manière discontinue et 

intermittente avec la mise hors circuit immédiate de toute intentionnalité objective stable. 

Point crucial puisqu’il montre qu’il y a encore du phénomène quand l’intentionnalité d’objet 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
53 Cf. ibid., p. 88, où il renvoie aussi à Hua XXIII, 59-60. 
54 Cf. ibid.	
  
55 Ibid., p. 92. 
56 Ibid. p. 90 (où Richir renvoie au texte de Hua XXIII, 88-90). 



47  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

est mise en suspens, en épochè – ce que nous avions supposé, quant à nous, dans nos 

Recherches phénoménologiques, où nous nommions apparence l’apparition considérée dans 

l’épochè de toute intentionnalité dirigée sur un objet –, ce qui montre à son tour que de telles 

apparitions ne donnent pas lieu, d’elles-mêmes à la “double objectivité” qui est celle de 

l’image (Bildobjekt et Bildsujet) »57. Autrement dit, les analyses husserliennes concernant la 

phantasia permettent à Richir de déployer, dans la continuation de ses propres travaux, une 

phénoménologie non intentionnelle, qui s’attache à décrire un champ lacunaire de 

phénomènes dans leur émergence originaire : des phénomènes qui ne sont donc pas encore 

des phénomènes d’être ou d’objets, mais des « phénomènes comme rien que phénomènes », 

lesquels surgissent et s’évanouissent de manière plurielle et dispersée dans leurs apparitions 

en intermittence, constamment fluctuantes et revirantes.  

Je ne puis bien sûr pas entrer ici dans le détail de la « phénoménologie refondue » à 

partir de la phantasia que propose par Marc Richir58. Je me contenterai de souligner que si le 

primat de la perception est ici renversé, c’est pour ainsi dire « par le bas », c’est-à-dire par la 

mise en évidence d’un champ de phénomènes préalable à toute intentionnalité perceptive ou 

imaginative. Et l’on peut rappeler, à cet égard, avant de poursuivre, que l’accès à ce champ 

phénoménologique ne peut se faire, pour Richir, que par l’opération d’une épochè radicalisée 

– ce qu’il nomme l’ « épochè phénoménologique hyperbolique » –, qui ne se contente pas de 

mettre entre-parenthèses toute position d’être, mais met également hors circuit toute structure 

intentionnelle (c’est-à-dire aussi tout ontologie) et eidétique 59 , mais également toute 

subjectivité transcendantale ou tout Dasein 60  : c’est par là que s’ouvre le champ 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
57 Ibid. 
58 On pourra lire en particulier, pour s’y introduire, Marc Richir, L’écart et le rien. Conversations avec Sacha 
Carlson (Jérôme Million, Grenoble, 2015), où dans le dialogue, nous parcourons, Marc Richir et moi-même, 
l’ensemble de son œuvre. Cf. également Alexander Schnell, Le sens se faisant. Marc Richir et la refondation de 
la phénoménologie transcendantale, Bruxelles, Ousia, 2011; Robert Alexander : Phénoménologie de l’espace-
temps chez Marc Richir, J. Millon, Grenoble, 2013 ; Florian Forestier, La phénoménologie génétique de Marc 
Richir, Springer, col. « Phaenomenologica », 2014 ; ; Sacha Carlson, « L’Essence du phénomène. La pensée de 
Marc Richir face à la tradition phénoménologique », in Eikasia. Revista de Filosofia n° 34, 2010, pp. 199-360 ; 
S. Carlson, « El  sentido  de  la  fenomenología  en  Marc  Richir  y  en  Edmund  Husserl. Prolegómenos  
metodológicos  para  una  aproximación  a  la  fenomenología  no  estándar  de  Marc  Richir », tr. espagnole par 
Pablo Posada, Eikasia, n° 58, décembre 2014, pp. 11-40.	
  
59 Étant donné que pour Richir (à la différence de Husserl), l’eidétique n’est pas intentionnelle : cf. ses deux 
ouvrages L’institution de l’idéalité. Des schématismes phénoménologiques, Association pour la Promotion de la 
Phénoménologie, coll.  « Mémoires des Annales », Beauvais, 2002 ; Fragments phénoménologiques sur le 
langage, coll. « Krisis », Jérôme Millon, Grenoble, 2008.  
60 Sur la conception proprement richirienne de la réduction phénoménologique, on pourra consulter mes 
différents textes : « El Cartesianismo de Richir. Aproximación a la tercera Meditación fenomenolológica », tr. 
espagnole par Pablo Posada, in Investigaciones fenomenolológicas n°9,  



48  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

phénoménologique originaire, qui n’est pas un pur chaos, mais s’organise selon un rythme 

propre (que Richir nomme le schématisme transcendantal de la phénoménalisation) par où 

s’élaborent une pluralité de phénomènes-de-monde (de langage et hors langage, étant entendu 

que le langage n’est pas encore, pour Richir, la langue61). Et l’on rappellera également que 

cette phénoménologie refondue implique aussi la nécessité d’élaborer une phénoménologie 

génétique qui puisse de rendre compte de l’histoire transcendantale de la conscience, et 

montrer en particulier comment s’instituent  l’imagination et la perception, par transposition 

architectonique, sur base du champ originaire de la phantasia : « Si notre vie profonde et 

archaïque est faite de schématisme de phénomènes et par là, de phantasiai-affections, 

l’intentionnalité primitive est bien imaginative, antérieure à l’intentionnalité perceptive. Le 

signal reçu du réel ne devient perception d’un objet que s’il est passé par cette intentionnalité 

moyennant la transformation (par la doxa positionnelle) qui pose le Bildsujet comme objet 

réel perçu (wahrgenommen), seulement premier en apparence »62. Et il précise : « Il faut donc 

renverser complètement le primat de la perception en phénoménologie »63. 

Je voudrais plutôt insister sur une avancée majeure de Richir concernant la phantasia à 

proprement parler, lorsqu’il montre que celle-ci est indissociable de l’affectivité, et que les 

phantasiai sont en fait toujours des « phantasiai-affections ». On peut aborder cette question 

importante en faisant d’abord remarquer que si la phantasia n’est plus à comprendre comme 

un acte intentionnel, l’affectivité qui peut s’y accrocher n’est plus susceptible, elle non plus, 

d’être organisée et orientée, dans son mouvement propre, vers quelque chose (le noème 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
(www.uned.es/dpto_fim/InvFen/InvFen09/indice.html), 2012, pp. 383-405 ; « Reducción fenomenológica y 
“reducción espinosista”. El hiper-cartesianismo de Marc Richir y el espinosismo de Michel Henry », tr. 
espagnole par Pablo Posada Varela, in Eikasia. Revista de Filosofia n° 46 (www.revistadefilosofia.com), 2012, , 
pp. 91-106 ; « Reducción y ontología. Observaciones sobre la noción richiriana de “simulacro ontológico” », tr. 
espagnole par Pablo Posada Varela, in Eikasia. Revista de Filosofia n° 47 (www.revistadefilosofia.com), 2013, 
pp. 245-250 ; « En el extremo de la hipérbole. La puesta en juego concreta de la epojé fenomenolgica hiperblica 
en las Meditaciones fenomenologicas (Comentario del §2, pp. 91-111: primera parte) », tr. espagnole de P. 
Posada, in Eikasia. Revista de Filosofia n°51 (www.revistadefilosofia.com), 2013, pp. 11-27 ; « La nada y el 
fenomeno. La puesta en juego concreta de la epojé fenomenologica hiperbolica en las Meditaciones 
fenomenoligicas (2) », tr. espagnole par Pablo Posada, in Eikasia. Revista de Filosofia n°53 
(www.revistadefilosofia.com), 2013, pp. 9-21 ; « Reducción monadológica y reducción fenomenológica : el 
problema de la reducción en Husserl y en Richir », tr. espagnole de P. Posada, in Eikasia. Revista de Filosofia 
n°57 (www.revistadefilosofia.com), 2014, pp. 239-256. 
61  Sur ce point, je renvoie à mes deux articles : « Aproximaciones richirianas a la fenomenología del 
lenguaje », tr. espagnole par Alejandro Arozamena, in Eikasia n°47 (www.revistadefilosofia.com), 2013, pp. 
363-389 ; et « Hipérbole y lenguaje. El “resultado” de la epojé hiperbólica », tr. espagnole par Pablo Posada, in 
Eikasia n° 47 (www.revistadefilosofia.com), 2013, pp. 339-349. 
62 Ibid., pp. 114-115. 
63 Ibid., p. 115. 



49  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

affectif intimement relié au noème objectif) en vertu de quoi l’affect se trouve lui-même 

intentionnellement structuré. Au niveau de la phantasia (non intentionnelle), l’affectivité n’est 

donc plus elle-même intentionnelle, c’est-à-dire dirigée à chaque fois sur un objet déterminé 

qui l’oriente de manière spécifique, en même temps qu’elle le module de manière singulière. 

Mais cela ne signifie pas non plus qu’à se registre, l’affectivité puisse « se balader » toute 

seule. Car à moins de supposer (par décision métaphysique) qu’elle puisse se déployer dans 

une région autonome et cloisonnée de l’expérience en se réfléchissant purement à partir 

d’elle-même (par auto-affection) pour constituer, en fait, le seul phénomène originaire, 

l’analyse phénoménologique de l’affectivité à ce registre non intentionnel conduit plutôt à 

mettre en évidence ce que Kant nommait les « mouvements de l’âme » (Gemütsbewegungen) 

(au pluriel), en vertu desquels l’affectivité est toujours à l’écart d’elle-même, c’est-à-dire à 

distance tout à la fois du Moi qui éprouve telle ou telle affection, et à distance de se qu’elle 

rencontre et à quoi elle peut s’accrocher pour se réfléchir. Il s’agit donc de montrer qu’à ce 

registre, l’affectivité s’accroche toujours, dans son déploiement, de manière plus ou moins 

éphémère, à ce qui s’ébauche comme phénomènes et comme concrétudes 

phénoménologiques, pour pouvoir revenir (toujours partiellement) à soi afin de s’élancer à 

nouveau, et cela selon des rythmes multiples et variables qui se déploient de manière 

concomitante. Cette manière d’aborder la question de l’affectivité permettrait déjà de montrer 

que l’affectivité est d’une extrême mobilité, qu’elle peut circuler dans l’expérience de 

manière beaucoup plus fluide que dans le cas de la perception ou de l’imagination. Cela 

permettrait donc d’analyser, partant, toutes les modulations de l’affectivité lorsqu’elle se 

désancre avec plus ou moins de distance d’un objet particulier, et qu’elle peut alors aussi bien 

refluer sur le soi qui éprouve les affections (par exemple dans un sentiment comme la honte) 

que « s’émietter » de manière plus large, par-delà tel ou tel objet particulier, comme cela 

s’atteste par exemple dans la Stimmung – le « sentiment de situation » mis en lumière par 

Heidegger dans Sein und Zeit (§§29-30), mais aussi par Maine de Biran bien avant lui64 –, où 

ce n’est ni la subjectivité qui est triste, mélancolique ou joyeuse, ni non plus les choses que je 

rencontre dans le monde, mais le monde lui-même en tant qu’il me dépasse et est pourtant 

« toujours mien » – bref, l’être-au-monde en tant quel tel, qui peut en effet se trouver lui-

même coloré par telle ou telle « couleur » affective. Précisons que dans ce qui suit, ces 

mouvements affectifs, désancrés de tout objet intentionnel (perceptif ou imaginatif), et qui 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
64 Cf. M. Richir, Phénoménologie en esquisses, op. cit., pp. 419 sqq. 



50  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

s’accrochent de manière éphémère à telle ou telle apparition de phantasia (non objective, non 

intentionnelle, non figurative), nous les nommerons avec Marc Richir65, des affections, en les 

distinguant des affects (intentionnellement structurés).  

Mais il faut aller plus loin, et prendre en compte ceci qu’en vertu de la fluidité qu’on a 

relevé de la phantasia et de l’affectivité, celles-ci se donnent toujours ensemble, mêlées l’une 

à l’autre, sans qu’il soit possible de discerner d’entrée – sinon par reconstruction naïve (en fait 

a posteriori) – ce qui relève de l’une et ce qui relève de l’autre. On pourrait déjà le mettre en 

évidence à partir d’une analyse phénoménologique de la poésie (ou de la musique), en 

montrant que ce que le poème cherche à dire – et non pas à montrer où à figurer – ne sont 

autres que des phantasiai intrinsèquement chargées d’affections (et non d’affects) : non pas, 

donc, quelque chose que je pourrais prendre en vue et qui susciterait par ailleurs en moi tel 

mouvement affectif ; mais « quelque chose » qui surgit à la conscience comme apparition de 

phantasia de manière indissociable de son affection. Le poème ne figure donc pas des choses 

qui m’émeuvent, mais dit, dans son déploiement et son rythme propres66, les indissociables 

« mouvements » de l’ « âme » et des choses – contrepoint originaire des phantasiai et des 

affections : ou comme l’écrit Richir, des « phantasiai-affections »67. Mais il faut aussi en 

rendre compte de manière plus précise et systématique, en revenant à ce qui se dégage de 

l’épochè phénoménologique hyperbolique68.  

Comme je le signalais, si le champ lacunaire qui s’ouvre par l’opération de l’épochè 

n’est pas intentionnellement et eidétiquement réglé, il ne s’agit pas non plus d’un pur chaos : 

il s’organise indéfiniment au gré d’un rythme singulier – le schématisme phénoménologique69 

–, dont la forme élémentaire est le clignotement, et qui donne aux phénomènes leur 

« bouger » ou leur mobilité intrinsèque : clignotement entre leur apparition et leur disparition, 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
65  Inauguralement, dans son article : M. Richir, « Pour une phénoménologie des racines archaïques de 
l'affectivité », Annales de Phénoménologie 2004, A.P.P., Beauvais, 2004, pp. 155-200. 
66 Je laisse ici de côté la question – pourtant cruciale – de savoir comment l’on peut passer de l’expression 
linguistique du poème à ce qu’il donne à apercevoir en phantasia. 
67	
  Cela,	
   il faudrait donc pouvoir le montrer concrètement et plus précisément à partir d’une étude de textes 
poétiques ; notamment à partir de la poésie grecque archaïque (et plus particulièrement la poésie lyrique où les 
affections, les pensées et les choses surgissent d’un seul et même mouvement), de la poésie classique (lorsque 
les affections se déploient paradoxalement à partir de et (au creux de) codages linguistiques (dont les canons de 
versification) et rhétoriques précis et presque figés), et moderne (à partir de Rimbaud et Baudelaire, lorsque la 
dimension poétique et affective émerge d’une effraction ou d’une brisure des structures mêmes de la langue). 
68 Ce qui suit a bénéficié d’une discussion très instructive avec Pablo Posada Varela à l’occasion d’un atelier 
cuisine. 
69 Cf. S. Carlson, « Del esquematismo en fenomenología (Kant, Fichte, Richir) », in Acta Mexicana de 
Fenomenología, México, 2015. 



51  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

entre leur individuation et leur plongée dans anonymat d’où ils émergent, entre leur 

rassemblement (c’est-à-dire leur concentration ou leur fixation) et leur dispersion (c’est-à-dire 

leur mobilité, leur dissémination ou leur excentration). Mais dans la mesure où il serait 

phénoménologiquement absurde – car proprement inattestable – de parler d’un rythme pur 

comme pur mouvement qui ne le serait que de lui-même (ce mouvement ne pourrait être que 

divin, relevant de la νόησις νοήσεως dont parle Aristote au Livre Λ de la Métaphysique), il 

faut bien supposer, par nécessité architectonique, que ce rythme est toujours en écart par 

rapport à lui-même, que s’il s’agit d’un mouvement infini, il « grince » et il s’enjambe 

constamment, en étant pour ainsi dire d’emblée « en retard » et « à l’avance » par rapport à 

lui-même – pour ainsi dire, car il n’y a pas encore forcément, ici, de temporalité. C’est par cet 

écart que s’atteste non seulement que le schématisme rythme autre chose que lui-même, et 

rencontre donc des concrétudes phénoménologiques ; mais c’est aussi par cet écart que l’on 

peut comprendre comment l’affectivité en vient à se « loger » dans le schématisme, et 

s’articuler à lui, et à incarner par là le sch®matisme dans des profondeurs qui le précèdent 

toujours déjà et lui succéderont toujours encore70. C’est que l’affectivité témoigne d’une 

dimension plus « ancienne » que le schématisme, qui s’atteste par le sublime 

phénoménologique 71 . Ce qui explique tout à la fois que par l’affectivité qui habite 

intrinsèquement le phénomène, je touche quelque chose qui précède toute « initiative » 

possible de la conscience (fût-elle en sommeil) – entendons toute schématisation possible : de 

moi ou de tout autre qui a été ou qui sera – ; mais aussi que par sa dimension affective, tout 

phénomène peut surgir inopinément avec toute la fraicheur, l’innocence et l’immaturité du 

premier matin du monde. 

 On aura en tout cas compris que la phénoménologie de la phantasia (pure) devrait 

conduire à une phénoménologie architectoniquement réglée, qui mette en évidence le 

processus par lequel une concrétude phénoménologique – ce que Richir nomme un « Wesen 

sauvage » – se met en mouvement et s’incarne par l’affectivité, phénoménalisant par là une 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
70 Les distinctions architectoniques qu’on ébauche ici sont très subtiles et complexes. Si l’on veut aborder la 
question à partir des distinctions proposées par Marc Richir, il faudrait alors distinguer plus rigoureusement 1° au 
niveau de la phantasia : le schématisme et « l’autre source de la phantasia » (l’aisthesis au sens platonicien qui 
ne relève pas de l’affectivité) 2° au niveau de l’affectivité : l’aspiration infinie (Sehnsucht) comme forme la plus 
archaïque de l’affectivité, et le proto-ontologique qui se loge dans le schématisme. 
71 Car si dans l’interruption schématique coextensive du « moment » du sublime, nous n’avons pas à faire à du 
pur néant, c’est que subsiste un noyau affectif – l’hypercondensation de l’affectivité dans la systole (Richir) –, 
dont nous avons une attestation indirecte avec l’affection sublime. 



52  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

« phantasia-affection » : « doublet » phénoménologique où la phantasia et l’affection, comme 

« rien que parties » d’un tout phénoménologique concret, ne peuvent pas plus se dissocier que 

se confondre72. Il s’agirait alors de montrer que si à ce registre le caractère non-coïncident du 

schématisme ne permet pas de prendre en vue (intentionnellement) un objet – et qu’en ce sens 

la question  Qu’est-ce que … ?, de même que la question de la ressemblance, n’a pas de 

pertinence à ce registre –, cela ne signifie pas pour autant que la phantasia nous décroche de 

la réalité pour nous transporter dans un monde imaginaire, coextensif d’un Moi imaginaire73. 

Tout le paradoxe de la phantasia est qu’elle ne me volatilise pas (comme a tendance à le faire 

l’imagination en me projetant dans un Phantomleib), mais m’incarne dans la « chair » d’une 

Phantasieleib74, par où je ne suis pas fixé sur un objet ou sur moi-même (comme image de 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
72 Comme l’écrit Pablo Posada Varela de manière lumineuse, dans un texte qu’il faudrait pouvoir citer en entier : 
« Ainsi, une phantasia, dans sa concrétude phénoménologique, voit son archaïsme “phantastique” attesté du fait 
d’entrer en concrescence avec une affection, et de ne se soutenir qu’à être habitée par le mouvement d’une 
affection. C’est cette part irréductiblement affective de telle ou telle phantasia qui fait que je ne la confonde pas 
avec, mettons, une quelconque indétermination bariolée.  Une “vraie” phantasia est traversée d’affection. En 
revanche, cette dimension proto-ontologique fait défaut dans le cas d’une simple indétermination bariolée, fruit 
du hasard ou assemblée après coup. En effet, une simple indétermination aura beau être indéterminée, la 
profondeur proto-ontologique de l’affection y fait défaut, du moins comme partie concrescente : preuve en est 
que cette indétermination – mettons qu’il s’agisse d’un mauvais tableau non figuratif – se tient, et se tient de 
façon plus ou moins figée : nul besoin du concours concrescent d’une autre partie dépendante. En tout cas, il y a 
bel et bien des indéterminations non figuratives qui sont bien loin d’être des phantasiai ; des non-figurations 
qu’aucune affectivité proto-ontologique ne vient habiter, des bariolages de surface qui se situent à des registres 
architectoniques dérivés (ouverts par la Stiftung de l’imagination). C’est ainsi que – disait-on – un mauvais 
tableau figuratif ne nous entraîne nulle part ni ne semble venir de nulle part : la dimension d’affection en est 
absente. Il se borne à être là, retombant constamment sur ses propres pieds, coïncidant avec ses traits, ce qui rend 
le caractère supposément “phantastique” de sa non-figuration d’autant plus agaçant et parfois franchement 
inquiétant. Pareil à lui-même, le mauvais tableau non figuratif est sans mouvement de ne pas requérir, pour “être 
ce qu’il est”, le concours concrescent d’une autre partie ; soit, par exemple, et à l’instar de la phantasia, le 
concours d’une affection. Affection qui, à son tour, est elle-même inséparable de sa dimension de phantasia, 
sans quoi elle s’“insulariserait” en affect. Méréologiquement parlant, l’affection abandonnerait son statut de 
“rien que partie” ou “partie concrète” pour se transposer, méréologiquement, en “fragment” : partie relativement 
indépendante, sorte de presque-tout, pouvant intégrer un tout morcelable (un “verstückbares Ganze”). La part 
de phantasia (infigurable) en concrescence avec l’affection atteste du caractère non psychologique et non 
personnel (mais bel et bien proto-ontologique et directement interfacticiel) de l’affection. Que l’affection comme 
rien que partie ne se tienne dans sa concrétude si ce n’est en concrescence avec de la phantasia atteste de la 
façon dont la profondeur affective proto-ontologique mord sans solution de continuité sur le schématisme et plus 
concrètement sur la transcendance absolue physico-cosmique. Sans cet élan de transcendance schématique que 
lui procure la phantasia, l’affection verrait imploser sa profondeur proto-ontologique dans les parages plus ou 
moins privés et psychologisants de l’affect. (P. Posada, « Prises à parties : remarques sur la kinesthèse 
phénoménologisante. Concrétudes en concrescences II », in Annales de phénoménologie, 2014, Amiens, pp. 91-
92). 
73 Comme l’a très bien vu Pablo Posada Varela (notamment à propos de ces deux questions du « Qu’est-ce 
que ?	
  »	
  et	
  de	
   la	
  ressemblance	
  »,	
  dans	
  son	
  article	
  «	
  Fenómeno,	
  phantasia,	
  afectividad.	
  La	
  refundición	
  de	
  la	
  
fenomenología	
  en	
  Marc	
  Richir	
  »,	
  in	
  Acta Mexicana de Fenomenología, México, 2015.  
74 Concernant le Phantasieleib, le lecteur hispanisant se référera très utilement à plusieurs notes de traduction de 
Pablo Posada Varela, aux textes de M. Richir suivants :  « Phantasia, imaginacíon e imagen » (tr. espagnole par 
P. Posada, Investigaciones Fenomenológicas, n. 9, 2012, pp. 333-347 : voir en particulier les notes 16 et 17) ; 
« Leiblicheit y Phantasia », (tr. espagnole par P. Posada, Investigaciones Fenomenológicas, n. 9, 2012, 349-



53  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

soi), mais ouvert non seulement à l’intersubjectivité, mais aussi à ce que Richir nomme 

l’interfacticité transcendantale75. 

§5. – La phantasia « perceptive » 

Les analyses de la phantasia proprement dite dont nous avons rendu compte dans ce 

qui précède pouvaient sans doute laisser croire que le registre « phantastique » de l’expérience 

qui a été mis en évidence relève exclusivement d’une expérience purement « spirituelle », 

désancrée de toute expérience matérielle, et donc de ce que Husserl nommait le Leibkörper, 

qui est spatial et spatialisant, et par lequel seulement nous pouvons toucher, explorer, sentir 

ou apercevoir ce qui relève de l’extériorité (spatiale). Pourtant, Husserl a lui-même amorcé 

l’analyse d’une authentique phantasia qui pourrait se déployer à même la perception 

(Perzeption). C’est cette notion apparemment hybride de « phantasia perceptive » (perzeptive 

Phantasie) que je voudrais examiner dans ce dernier paragraphe, en relevant différents enjeux 

phénoménologiques qui s’y attachent. 

Commençons par préciser que très régulièrement, lorsqu’il parle de « phantasia 

perceptive », Husserl entend par là ce qu’il nomme par ailleurs la conscience d’image avec un 

support physique – et c’est pourquoi il l’oppose alors généralement à la phantasia 

reproductive. Il est cependant un texte – mais à ma connaissance, un seul texte76 – qui prend 

le contrepied de cette interprétation, dans le contexte d’une analyse du théâtre. Sans pouvoir 

entrer ici dans une lecture détaillée de ces quelques pages décisives pour en dégager les 

enjeux d’une phénoménologie de la théâtralité77, je me porterai directement au cœur de la 

problématique telle que la dégage Husserl : « Mais là où une pièce de théâtre est figurée, 

écrit-il, absolument aucune conscience-de-figuration par image-copie n’a besoin [d’]être 

provoquée, et ce qui apparaît là est un pur fictum perceptif [perzeptives] » (Hua XXIII, 515). 

Autrement dit, pour Husserl, et c’est capital, le comédien n’est pas un Bildobjekt censé figurer 

un Bildsujet. Il s’agit plutôt de ce qu’il nomme d’abord un « fictum perceptif », et qu’il 

désigne ensuite avec l’expression paradoxale de « phantasia perceptive », laquelle ne se 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
365 : voir en particulier les notes 9 et 11). J’ai moi-même abordé la question du Phantasieleib et du Phantomleib 
dans mon article : « El Cartesianismo de Richir. Aproximación a la tercera Meditación fenomenolológica », art. 
cit. 
75 Cf. les explications très claires de Richir sur ce point dans : L’écart et le rien, op.cit. 
76 Il s’agit du texte n°18 de Hua XXIII (datant de 1918), inauguralement commenté par M. Richir dans 
Imagination, phantasia, affectivité, Jérôme Millon, Grenoble, 2003, pp. 500-507. 
77 Cf. ce sur point mon article « L’imaginaire théâtral » (à paraître dans les Annales de phénoménologie, 2016). 



54  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

caractérise ni comme une conscience d’image (avec ou sans support physique) ni comme une 

pure phantasia qui surgit dans l’intimité de la conscience. Aussi, Husserl précise-t-il un peu 

plus loin que dans le cas du théâtre, « nous vivons dans la neutralité, nous n’accomplissons, 

vis-à-vis de l’intuitionné, absolument aucune position [Position] effective, tout ce qui arrive là 

devant, ce qui est là en chose et en personne, ce qui est dit, fait etc., tout a le caractère du 

comme si » (Hua, XXIII, 515-516 : je souligne). « Comme si » : tel est donc le mode d’être du 

personnage présenté sur scène, qui est certes « perçu » (perzipiert) mais sans être l’objet 

d’une perception (Wahrnehmung) coextensive d’une position de la réalité – ou même d’une 

quasi-position dans la conscience d’image.  

Pour comprendre ce mode inédit de donation d’une chose en « phantasia perceptive », 

Husserl commence par analyser ce qu’il nomme l’ « illusion artistique » : « si nous nommons 

illusion (Illusion) tout cas où une phantasia perceptive (perzeptive) est “provoquée” par des 

choses effectivement réelles, disons plutôt produite sur l’arrière-fond de perceptions et 

éventuellement d’autres expériences de choses effectivement réelles et ce de telle sorte que 

l’objet artistique se figure en elle, alors nous avons affaire à des illusions » (Hua XXIII, 516). 

Or il s’agit de comprendre le statut exact de cette illusion. Il est tout d’abord clair qu’il ne 

peut s’agir d’une hallucination, dans la mesure où l’illusion se fonde ici sur un moment 

« perceptif ». Par ailleurs, on ne peut pas non plus la comprendre comme une simple illusion 

d’optique ; car dans ce dernier cas, précise Husserl, nous avons une apparence à laquelle nous 

« succombons » lorsqu’une perception « saute » dans une autre perception grâce à des 

moments perceptifs (perzeptiven) communs : ainsi en va-t-il lorsque je succombe par exemple 

à un trompe-l’œil, et que je prends cette image peinte sur le mur pour une porte réelle (mais 

dans ce dernier cas, il suffit toujours que je me rapproche du mur pour constater mon erreur). 

Autrement dit, l’illusion d’optique est coextensive d’un conflit entre deux objets perceptifs, 

qui ne peuvent cependant être perçus qu’en alternance, l’un gardant sa thèse de perception en 

étant renforcé par l’environnement, l’autre voyant sa thèse originelle modifiée sous la forme 

du « biffage » (cf. Hua XXIII, 516).  

Dans le cas de l’illusion théâtrale, poursuit Husserl, nous  ne commençons pas avec 

une perception (Wahrnehmung) normale, c’est-à-dire avec la thèse de la réalité effective qui 

serait par suite invalidée. C’est d’emblée que nous « percevons » aussi bien la réalité que ce 

qui par elle apparaît en phantasia ; et si l’on peut parler ici aussi de conflit, celui-ci « ne se 



55  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

constitue pas seulement après coup au moyen de nouvelles expériences, mais [il] est là 

d’entrée de jeu : nous “savons” que c’est une comédie (Schauspielerei) qui a lieu là, que ces 

décors cartonnés et ces murs de toile ne sont pas des arbres effectivement réels etc. » (Hua 

XXIII, 516 : trad. lég. mod.). Autrement dit, le conflit constitutif de l’illusion théâtrale est 

originaire : il ne relève pas d’un acte délibéré de la conscience, mais ne relève pas non plus 

du conflit constitutif de la conscience d’image, savoir le double conflit, lui aussi originaire, 

entre un Bildsujet quasi-posé et un Bildobjekt perçu (perzipiert) d’une part, et entre 

l’apparition du Bildobjekt et l’apparition de la chose (la chose-image et son environnement) 

posée comme réalité effective. Dans le cas de l’illusion artistique, explique Husserl, « nous 

avons d’entrée de jeu seulement l’“image” artistique, et l’effectivement réel faisant fonction 

de figuration », ce dernier étant cependant « constamment recouvert » – « recouvert mais 

conscient » (cf. Hua XXIII, 517). Autrement dit, dans la phantasia perceptive, c’est la réalité 

perçue (perzipiert) elle-même qui, sans être posée, « figure » directement son « objet », lui-

même non-posé. Et l’on comprend par là qu’il ne peut y avoir, dans ce cas, ni de Bildobjekt ni 

de Bildsujet : il n’y a pas de Bildobjekt parce que ce qui est perçu (perzipiert) n’apparaît pas 

uniquement à partir de ce qu’il figure ; et il n’y a pas de Bildsujet dans la stricte mesure où ce 

qui apparaît comme monde de la fiction dans la phantasia n’est pas posé, et n’est pas 

nécessairement susceptible de l’être. Et l’on comprend de même, partant, que dans la mesure 

où le conflit constitutif de la phantasia perceptive ne met en jeu aucun acte positionnel, il ne 

peut s’agit que d’un « conflit » tout à fait particulier qui relève plutôt à chaque fois d’une 

« juxtaposition » de deux apparences jouant l’une dans l’autre en même temps que l’une à 

l’écart de l’autre ; des apparences qui par ailleurs ne peuvent jamais se réduire à une 

« figure » ou « représentation » singulière, et qui en ce sens sont donc « infigurables »78 : très 

concrètement, au cours de la représentation théâtrale, je perçois bien du réel avec, sur scène, 

les comédiens et les accessoires, mais ceux-ci sont perçus comme non-posés, et c’est cela seul 

qui me permet d’y « voir » les personnages et l’intrigue qui sont en eux-mêmes infigurés et 

infigurables. 

Quoi qu’il en soit, cette manière d’exposer la situation est assurément féconde : elle 

ouvre plusieurs directions possibles dans l’analyse, mais pose aussi toute une série de 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
78 Quoique Husserl continue à utiliser les terme de figuration (Darstellung), mais en multipliant les précautions. 



56  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

questions qui restent à élaborer79. Pour ma part, en guise de conclusion, j’en relèverai 

brièvement deux, à mes yeux essentielles, qui s’attachent à la notion de phantasia perceptive. 

La première question concerne le statut de la réalité dans la phantasia perceptive. On l’a vu, 

dire que la phantasia est « perceptive », c’est dire qu’elle implique certes du réel, mais 

comme non posé. Et c’est pour cette raison, du reste, que Husserl désigne cette type de 

phantasia comme perceptive (perzeptive), étant entendu que pour lui, par opposition à la 

Wahrnehmung qui implique la position d’être de la chose perçue, la Perzeption ne pose pas la 

réalité elle-même, mais pose par contre l’apparition comme telle du réel perçu. La situation 

de la phantasia perceptive est donc tout à fait paradoxale, puisqu’elle a besoin du réel, mais 

comme non posé, quoiqu’apparaissant selon la texture propre de la réalité. On se trouve 

donc ici, signalons-le au passage, dans une situation analogue à celle la conscience esthétique 

telle qu’analysée par Husserl à la suite de Kant, puisque je ne puis percevoir quelque chose 

comme beau que si cette chose est effectivement donnée (par les sens externes), alors même 

que le beau ne surgit que par la suspension de toute position d’être de ce réel comme tel – en 

vertu de ce que Kant nommait le désintéressement constitutif du jugement de goût. Cela étant, 

il faut y insister, ce qui est perçu (perzipiert) dans la phantasia perceptive n’est pas non plus 

un Bildobjekt (qui rappelons-le, est lui aussi l’objet d’une Perzeption) : c’est que le réel perçu 

n’est pas emporté dans la structure d’un rapport intentionnel qui vise un Bildsujet. Ce qui 

est phantasiert par la phantasia perceptive n’est en effet pas un objet : il s’agit certes de 

« quelque chose », mais qui n’est pas figurable, c’est-à-dire qui n’est pas susceptible 

d’apparaître à une conscience perceptive (Wahrnehmung). L’exemple du théâtre pris par 

Husserl est d’ailleurs très éclairant, puisque cela signifie que le personnage (par exemple 

Hamlet) n’est pas figurable, qu’il ne peut jamais se réduire à aucune forme figurée, et qu’en 

toute rigueur de termes, le comédien ne figure jamais son personnage, mais il doit l’incarner 

– ce qui signifie également qu’aucune interprétation, aucun comédien, ne peut épuiser un 

personnage. Ce qui est perçu en phantasia n’est donc pas posé et n’est pas positionnel, et il ne 

s’agit donc pas non plus d’un objet intentionnel, et c’est ce qui maintient radicalement cette 

phantasia à l’écart de toute conscience d’image. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
79 Signalons que Marc Richir a de son côté refondu une partie de sa phénoménologie en s’axant sur cette notion, 
essentiellement à partir de son ouvrage : Fragements phénoménologiques sur le langage (op. cit.). Je consacre 
un autre article (provisoirement intitulé : « La phantasia perceptive : ambiguïté et destin d’une notion 
husserlienne », à paraître dans Eikasia) où j’examine l’interprétation proprement richirienne de la notion de 
phantasia perceptive. 



57  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

La deuxième question que je voudrais relever concerne le rapport de la phantasia 

perceptive à la langue. C’est que, pour en rester au théâtre, le comédien n’incarne pas son 

personnage en s’appuyant uniquement sur ses mouvements et son affectivité, mais en 

s’appuyant sur un récit. C’est une problématique que Husserl aborde lui-même brièvement, à 

partir de la question de la fiction, lorsqu’il remarque que la pièce de théâtre a « une 

“existence” intersubjective » conforme à l’enchaînement des différents séquences et 

circonstances relatées (cf. Hua XXIII, 520). C’est dire que si le « domaine de la fiction » n’est 

pas « muni d’une géographie ni d’une constitution légale », que « tout feindre reproductif est 

libre » (Ibid.), il y a malgré tout un « cadre posé par l’unité en enchaînement des 

expériences » à même lequel doit se déployer la fiction et se frayer le récit (cf. Hua XXIII, 

523) – ce qui explique, précise Husserl, qu’il est possible de porter des « quasi-jugements » 

(Hua XXIII, 522) sur le monde de fiction présenté : « Les énoncés descriptifs, les jugements 

sur les personnages, sur le développement qu’on attend d’eux etc. ont aussi un genre de vérité 

objective, bien qu’il ne se rapportent qu’à des ficta. Ce ne sont pas eux-mêmes des jugements 

appartenant au sujet feint du texte, qui sont accomplis en lui : car [c’est] nous [qui] jugeons 

[…] » (Hua XXIII, 520). Entre donc en jeu, dans la phantasia perceptive, un récit – c’est-à-

dire une intrigue symbolique où interviennent donc aussi des intentionnalités signitive et de 

signification (cf. Hua XXIII, 519, où Husserl parle des signes dans la narration et la fiction). 

Mais comment ces intentionnalités interviennent-elles dans la phantasia perceptive ? On 

pourrait dire, en première approximation, que de la même manière que le réel est requis 

(quoique comme non posé) pour qu’une phantasia perceptive puisse s’ouvrir, de la même 

manière, la phantasia perceptive requiert-elle également, pour advenir, des aperceptions de 

langue, étant entendu que celles-ci ne sont nécessaires que pour être immédiatement mises 

hors-circuit et ne se déployer que sur le mode du comme si (Husserl parle, quant à lui, de 

« signe-fictions » ou de « signes comme si » : cf. ibid.). Par là, on retrouverait peut-être la 

possibilité de prolonger une hypothèse jadis formulée par Richir, lorsqu’il expliquait que ce 

n’est pas l’intentionnalité perceptive qui entre en jeu pour « domestiquer » la phantasia, mais 

la langue, qui agit pour ainsi dire à distance, et permet de s’y retrouver, peu ou prou, dans le 

champ des apparitions de phantasia : « ce que la phantasia aperçoit est ce qui s’ouvre à elle 

des apparitions de phantasia par les angles morts ouverts par les aperceptions de langue »80. 

Hypothèse qu’il faudrait creuser dans cadre de la notion de phantasia perceptive, pour 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
80 Cf. Phénoménologie en esquisses, op.cit., p. 251. 



58  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Phantasia et imagination : perspectives phénoménologiques (Husserl, Sartre, Richir) | Sacha Carlson 
 
 

	
  

	
  

montrer en particulier comment si ce n’est pas l’intentionnalité perceptive ou imaginative qui 

structure la phantasia à ce registre, celle-ci joue à distance avec des horizons symboliques (de 

langue), qui permettent non seulement à la phantasia de s’orienter en se déployant pour ainsi 

dire entre la phantasia pure et la conscience d’image81, mais aussi à l’affectivité qui s’y 

accroche de mûrir sans se cristalliser en affects intentionnels, et par là, de devenir  

par exemple une modalité affective proprement esthétique. 

 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
81 La phantasia perceptive serait l’ « intermédiation » entre la phantasia pure et l’imagination : voir les analyses 
magistrales de Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina, notamment dans son ouvrage: Estromatología. Teoría de los 
niveles fenomenológicos, Brumaria, Madrid, 2014. 
 


