
77  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La phantasia « perceptive » dans le champ esthétique | Stéphane Finetti 
 

	
  

	
  

La  phantasia  «  perceptive  »  dans  le  champ  esthétique  
Stéphane  Finetti  
Centre  Prospéro  de  l’Université  Saint-­‐‑Louis  -­‐‑  Bruxelles  

 

 

Introduction 

La refonte richirienne du concept husserlien de phantasia « perceptive » est riche 

d’implications pour l’esthétique phénoménologique. On se limitera dans cet article à en 

expliciter quelques-unes. À cette fin, on se concentrera en premier lieu sur les implications 

que la refonte richirienne du concept husserlien de phantasia « perceptive » a pour l’analyse 

phénoménologique de l’expérience théâtrale. On rappellera préalablement les différentes 

approches de l’expérience théâtrale que Husserl élabore dans les textes n° 17-18 de 

Husserliana XXIII. On montrera ensuite comment la refonte richirienne du concept husserlien 

de phantasia « perceptive » issu du texte n° 18b permet de rendre compte de l’expérience 

théâtrale d’une nouvelle manière. Sur la base de ce premier parcours, on s’interrogera en 

deuxième lieu sur l’extension de l’analyse richirienne de l’expérience théâtrale aux autres 

champs esthétiques1. Sans aucune prétention d’exhaustivité, on examinera le rôle de la 

phantasia « perceptive » dans l’expérience musicale et dans l’expérience picturale. Dans les 

deux cas, on s’intéressera à l’échange de phantasiai « perceptives » et à la « réplique » du 

« moment » du sublime qui ont lieu dans l’expérience esthétique. 

Notre parcours de recherche s’articulera partant en trois étapes concernant : 1. les 

approches husserliennes de l’expérience théâtrale ; 2. l’expérience théâtrale en tant que 

schématisme des phantasiai « perceptives » ; 3. l’échange de phantasiai « perceptives » et la 

« réplique » du « moment » du sublime. 

 

1. Les approches husserliennes de l’expérience théâtrale 

On peut distinguer dans la phénoménologie husserlienne au moins deux approches de 

l’expérience théâtrale. Selon la première, qui est exposée notamment dans le texte n° 17 de 

Husserliana XXIII, l’expérience théâtrale consiste dans une forme conscience d’image : au 

théâtre, explique Husserl, 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 Cf. FPL, p. 17 : « Les cas du théâtre peut aisément s’étendre au champ de l’esthétique, qu’il s’agisse de la 
peinture, de la musique, de la poésie et du roman ». 



78  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La phantasia « perceptive » dans le champ esthétique | Stéphane Finetti 
 

	
  

	
  

(…) l’objet-image roi, scélérat, héros, etc. singulier est bien concordant en soi. Mais il est 

membre d’un caractère d’image englobant, d’un objet-image complet à partir d’un monde 

d’image qui se joue sur les planches, dans des décors faux, etc.2 

 

D’après ce passage, l’expérience théâtrale est celle d’une image englobante (umfassenden). Il 

ne s’agit en effet pas seulement de l’expérience du comédien (de son allure, de ses mimiques, 

de sa voix) en tant qu’objet-image du personnage qu’il joue. Il s’agit aussi des « décors » en 

tant qu’objets-images de l’entourage du personnage et, en général, de tout ce qui, sur scène, 

est l’objet-image d’un monde d’image (Bildwelt). Cette image englobante n’est cependant pas 

pour Husserl une image panoramique (Panoramabild), qui couvrirait la totalité du champ 

visuel : le souffleur, par exemple, en est exclu. 

D’après cette première approche, il faut donc distinguer dans l’expérience théâtrale trois 

strates intentionnelles, en conflit les unes avec les autres. La première est l’appréhension 

perceptive d’une chose-image (Bildding) englobante : la perception (Wahrnehmung) de 

l’allure du comédien, de ses mimiques, de sa voix, ainsi que des décors parmi lesquels il se 

trouve. La seconde est l’appréhension d’un objet-image (Bildobjekt) englobant, qui entre en 

conflit local avec l’appréhension du champ perceptif : « Des planches, des décors, un 

souffleur, etc. y aident – Ils sont nécessaires pour mener au-dedans même de l’objet-image un 

conflit qui en soi le fait apparaître comme fictum » 3. Dans cette perspective, la scène est pour 

ainsi dire le « cadre » de l’image théâtrale, dans la mesure où elle délimite l’espace fictif de 

l’objet-image de l’espace effectif du champ perceptif. Husserl qualifie ici l’appréhension de 

cet objet-image englobant comme « perception » (Perzeption) : 

 

L’apparition de la chose-image est, (…) une apparition perceptive. (…) Elle est entrelacée 

dans le « conflit » avec une autre apparition qui la repousse en partie : l’apparition de l’objet-

image. Cette apparition d’objet-image est « perceptive » (perzeptive) : en ceci qu’elle a 

sensibilité de sensation, fait l’expérience d’appréhension. Mais elle n’est pas une apparition de 

perception : il manque la « croyance », il manque le caractère de réalité effective4. 

 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
2  E. Husserl, Phäntasie, Bildbewusstsein, Erinnerung. Zur Phänomenologie der anschaulichen 
Vergegenwartigungen. Texte aus dem Nachlass (1898-1925), E. Marbach (ed.), Den Haag, M. Nijhoff, 1980 
(Husserliana-Gesammelte Werke XXIII, cité dorénavant Hua XXIII) ; tr. fr. de J.-F. Pestureau, 
Phantasia, conscience d'image, souvenir: de la phénoménologie des présentifications intuitives : textes 
posthumes (1898-1925), Grenoble, Millon, 2002, p. 466. 
3 Ibid. 
4 Hua XXIII, p. 489 ; tr. fr. pp. 465-466. 



79  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La phantasia « perceptive » dans le champ esthétique | Stéphane Finetti 
 

	
  

	
  

L’appréhension de l’objet-image est ici « perceptive » (perzeptiv) au sens où elle est une 

perception (Wahrnehmung) privée de son caractère positionnel et, corrélativement, du 

caractère d’existence de son objet : une perception neutralisée, qui ne pose plus rien 

d’existant, mais continue néanmoins à quasi-poser la quasi-existence de l’objet-image. 

Sur cette appréhension « perceptive » d’un objet-image englobant s’édifie enfin, en conflit 

avec elle, l’appréhension figurative d’un sujet-image et, plus radicalement, d’un monde-

d’image. Dans les termes de Husserl, au théâtre, 

 

Des hommes, des hommes vivants mettent en analogie, mettent en image des hommes, sans 

[effet d’]illusion, l’espace scénique avec ses décors etc. rend par analogie l’espace effectif, en 

quoi toutefois la perspective scénique rend par analogie la perspective naturelle qui n’est pas la 

même etc.5 

 

C’est cette appréhension du sujet-image à travers l’objet-image que Husserl commence à 

caractériser comme phantasia « perceptive » dans les textes n° 16 et 18a de 

Husserliana XXIII : « La conscience d’objet-image est un exemple de phantasia perceptive, 

laquelle est le soubassement de tout intuitionner médiat du genre [de celui] que nous appelons 

conscience de figuration par image, intuitionner “dans“ l’image » ; ou encore, la phantasia 

« perceptive » est « la présentification dans l’image, en figuration en image »6. Cette première 

acception de la phantasia « perceptive », qui est généralement celle retenue par la littérature 

critique7, correspond à ce que Husserl appelait dans le cours de 1904/05 une « imagination 

perceptive » [perzeptive Imagination]8. 

Dans le texte n° 18b, auquel renvoie en note le passage du texte n° 18a précédemment cité, 

Husserl soumet cette première approche de l’expérience théâtrale à une « révision »9. De là, le 

sous-titre du texte n° 18b : « Révision de la théorie antérieure de la conscience d’image 

comme caractère d’image-copie ; développée de plus près avec le théâtre »10. La révision dont 

il est ici question remet en cause la figuration par image-copie que Husserl attribuait dans les 

textes n° 17 et 18b à l’expérience théâtrale : 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
5 Hua XXIII, p. 489 ; tr. fr. p. 465. 
6 Hua XXIII, p. 476 ; tr. fr. p. 452. 
7 Cf. par exemple R. Bernet, Conscience et existence, Paris, PUF, 2004, p. 106 sqq. 
8 Hua XXIII, p. 82 ; tr. fr. p. 114. Cf. aussi Hua XXIII, p. 86 ; tr. fr. p. 117. 
9 Hua XXIII, p. 514 ; tr. fr. p. 486. 
10 Ibid. 



80  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La phantasia « perceptive » dans le champ esthétique | Stéphane Finetti 
 

	
  

	
  

J’ai pensé par le passé qu’il appartient à l’essence des arts plastiques de figurer en image, et j’ai 

conçu ce figurer comme figurer par image-copie. Mais tout bien réfléchi, ce n’est pas correct. 

Dans une représentation théâtrale, nous vivons dans un monde-de-phantasia perceptive 

(perzeptiver), nous avons des « images » dans l’unité de l’enchainement d’une image, mais pas 

pour autant des images-copies11. 

 

La phantasia « perceptive » dans laquelle consiste l’expérience théâtrale n’est plus une 

figuration par image-copie : selon Husserl, en effet, celle-ci n’a pas « au premier chef » de 

fonction esthétique12 et est supprimée dans un drame ou dans une comédie de mœurs13. Se 

pose dès lors la question de savoir jusqu’où se pousse cette remise en question du modèle 

figuratif de l’expérience théâtrale : Husserl se limite-t-il à soutenir que la figuration par 

image-copie (par exemple, celle d’un personnage historique tel que Richard III ou tel que 

Wallenstein) n’est pas nécessaire à la phantasia « perceptive » à l’œuvre dans l’expérience 

théâtrale, puisqu’elle fait défaut dans les drames et dans les comédies de mœurs ? Ou bien, 

Husserl remet-il en question plus radicalement la nécessité de toute figuration par image pour 

l’expérience théâtrale ? 

La suite du texte n° 18b ouvre cette deuxième possibilité, notamment lorsque Husserl 

déclare : 

 

Pour aborder la situation théâtrale de plus près, nous parlons de figuration théâtrale et 

l’appelons parfois même figuration en image. Les acteurs produisent une image, l’image d’un 

processus tragique, chacun l’image d’une personne agissante etc. Mais « image-de » ne veut pas 

dire ici image-copie de. (…) La figuration du comédien n’est pas non plus une figuration au 

sens où nous dirions d’un objet-image qu’un sujet-image se figure en lui14. 

 

Non seulement la phantasia « perceptive » n’est pas stricto sensu une figuration par image-

copie, mais elle n’est pas non plus lato sensu une figuration par image : la figuration d’un 

sujet-image par un objet-image. Mais qu’est-ce qu’une phantasia « perceptive » qui ne serait 

plus une figuration par image-copie ni une figuration par image ? Se pose ici la question de 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
11 Hua XXIII, pp. 514-515 ; tr. fr. p. 486. 
12 Hua XXIII, p.  515 ; tr. fr. p. 486. 
13 Ibid. 
14 Hua XXIII, p. 515 ; tr. fr. p. 486. 



81  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La phantasia « perceptive » dans le champ esthétique | Stéphane Finetti 
 

	
  

	
  

savoir comment penser une phantasia « perceptive » non-figurative, qui précède la figuration 

d’un sujet-image par un objet-image sur le fondement d’une chose-image. 

La même question se pose à la fin du texte n° 18a, lorsque Husserl s’interroge sur les 

conditions génétiques du double conflit de l’objet-image avec, d’une part, la chose-image, et, 

d’autre part, le sujet-image : 

 

Si à présent nous faisons nôtre l’intuitif en le vivant, c’est-à-dire dans une des aperceptions 

conflictuelles telle l’aperception du « roi » au théâtre, sans entrer dans l’autre aperception ni 

former dans le passage la conscience de conflit (…) il manque alors, du côté de l’objet 

activement perçu, la négation de la réalité effective, le rejet actif, le biffage actif, alors que dans 

le cadre de la passivité l’objet intuitif n’est pourtant pas conscient en perception normale15. 

 

D’après ce passage, il peut y avoir expérience théâtrale sans activation du double conflit de 

l’objet-image avec, d’une part, la chose-image et, d’autre part, le sujet-image. Se pose ainsi la 

question de savoir comment penser la phantasia « perceptive » (dans laquelle consiste 

l’expérience théâtrale) « avant » l’activation du double conflit de l’objet-image, d’une part, 

avec la chose-image et, d’autre part, avec le sujet-image. Autrement dit, émerge l’exigence de 

penser une phantasia « perceptive » primaire, qui précède toute forme de figuration par 

image16. 

Il revient à Marc Richir d’avoir dégagé cette question dans le § 7A de Phantasia, 

imagination et affectivité17 et d’avoir cherché à y répondre à partir de Husserl et au-delà de 

Husserl. Avant d’examiner la refonte du concept husserlien de phantasia « perceptive » 

entreprise par Richir, nous rappellerons les traits caractéristiques que l’on peut lui attribuer 

dans une perspective encore husserlienne. 

1) La « perception » (Perzeption) à l’œuvre dans l’expérience théâtrale, avant toute figuration en 

image, est radicalement non-positionnelle : non seulement elle n’est positionnelle d’aucun 

objet réel, mais elle n’est pas non plus quasi-positionnelle d’un objet-image. 

2) La phantasia « perceptive » primaire est non-figurative. Elle est en deçà de l’opposition entre 

l’appréhension perceptive de la chose-image et l’appréhension imaginative du sujet-image. De 

même, le fictum « perceptif » est en deçà de l’opposition entre la chose réelle et l’objet figuré. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
15 Hua XXIII, p. 515 ; tr. fr. p. 486. 
16 Nous appliquons ici à la phantasia « perceptive » la distinction entre phantasia primaire et phantasia 
secondaire que Richir établit dans PE, p. 109 sqq. 
17 Cf. PIA p. 497 sqq. 



82  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La phantasia « perceptive » dans le champ esthétique | Stéphane Finetti 
 

	
  

	
  

3) Cette phantasia « perceptive » non figurative est à l’œuvre non seulement dans l’expérience 

que le spectateur fait du personnage à travers le comédien, mais aussi dans l’expérience que le 

spectateur fait du monde-de-phantasia du personnage à travers tout ce qui apparaît sur scène. 

Dans les termes de Husserl « les choses jouent la comédie »18 : les meubles, par exemple, « ne 

sont pas des images pour des ficta, et dans l’attitude vivant dans le jeu, ils ne sont pas des 

meubles effectifs servant à quelque chose, mais des meubles dans le bureau du président, etc. 

donc des meubles de phantasia »19. 

4) De même que le spectateur, le comédien a son personnage en phantasia « perceptive » (non 

figurative) : « [le fait de] s’assoir n’est pas effectif mais un s’assoir de phantasia »20. En ce 

sens, la phantasia « perceptive » est ce qui fait vivre dans le jeu (Spiel) théâtral aussi bien le 

comédien (Schauspieler) que le spectateur. 

5) Le jeu théâtral a une dimension affective. Comme le déclare Husserl lui-même, il va de pair, 

aussi bien pour le spectateur que pour le comédien, avec une « jouissance esthétique » : 

« Nous (…) allons au théâtre pour (…) partager la jouissance esthétique »21. 

 

2. L’expérience théâtrale en tant que schématisme des phantasiai-affections 

« perceptives » 

À partir du § 7A de Phantasia, imagination et affectivité, Richir non seulement explicite, 

mais refond le concept husserlien de phantasia « perceptive » primaire, pour approfondir le 

sens de l’expérience théâtrale. 

La refonte que Richir entreprend distingue nettement deux niveaux constitutifs, c’est-à-dire 

dans ses propres termes deux registres architectoniques : celui de l’ « institution symbolique » 

et celui de sa « base phénoménologique ». Au registre de l’institution symbolique 

appartiennent la figuration par image et ses formes dérivées : la représentation à caractère 

d’image (externe ou interne), les représentations symboliques (où l’objet-image renvoie au 

sujet-image aussi de façon extérieure), ainsi que les représentations signitives (où l’objet-

image a perdu toute ressemblance avec le sujet-image et ne renvoie à ce dernier que de façon 

extérieure)22. C’est à ce registre qu’il faut situer la première acception de la phantasia 

« perceptive » que nous avons trouvé chez Husserl : la phantasia « perceptive » secondaire, 

qui consiste dans une conscience d’image, et, dans le cas de l’expérience théâtrale, dans une 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
18 Hua XXIII, p. 518 ; tr. fr. p. 486. 
19 Hua XXIII, p. 519 ; tr. fr. p. 486. 
20 Ibid. 
21 Hua XXIII, p. 518 ; tr. fr. p. 488. 
22 Cf. Hua XXIII, p. 34 sqq ; tr. fr. p. 76 sqq. 



83  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La phantasia « perceptive » dans le champ esthétique | Stéphane Finetti 
 

	
  

	
  

conscience d’image englobante. Au registre de sa base phénoménologique appartient en 

revanche la phantasia « perceptive » primaire, qui est la condition de possibilité de toute 

figuration par image, ainsi que de toute représentation symbolique et de toute représentation 

signitive. C’est donc au registre de la base phénoménologique de la conscience d’image 

qu’appartient la seconde acception de la phantasia « perceptive » que nous avons trouvé dans 

le texte n° 18b de Husserliana XXIII : la phantasia « perceptive » non-figurative. 

La base phénoménologique n’est cependant pas pour Richir un « fondement » 

(Fundament). Cela veut dire qu’elle n’est pas simplement une potentialité de la conscience 

d’image, comme l’est par exemple la conscience d’horizon du monde-d’image (Bildwelt). 

Elle demeure au contraire en deçà de l’actualité et des potentialités de la conscience d’image : 

son statut est, par rapport à ces dernières, « transpossible ». De même, la base 

phénoménologique n’est pas un fondement parce qu’elle n’est pas entièrement convertible 

(einlösbar) en conscience d’image : l’institution de la conscience d’image sur la base de la 

phantasia « perceptive » non-figurative a lieu par une déformation cohérente, qui implique 

que la base phénoménologique ne soit pas entièrement convertible en figuration par image. En 

ce sens, la phénoménologie richirienne exige la distinction de trois termes pour rendre compte 

de la genèse de la figuration par image : 1. la conscience d’image, qui relève de l’institution 

symbolique et constitue le terme fondé ; 2. sa conscience d’horizon, qui est l’horizon de 

potentialités de la conscience d’image et constitue le terme fondant ; 3. la phantasia 

« perceptive » non figurative, qui est la base phénoménologique sur laquelle s’institue la 

conscience d’image et qui, dans cette institution même, se transpose architectoniquement en 

fondement. 

En ce sens, si la phantasia « perceptive » primaire rend possible la figuration par image, 

elle n’est jamais entièrement convertible en figuration par image. Le fictum « perceptif » 

qu’elle vise, certes, est « figurable » en image : il peut « passer » en régime figuratif, devenir 

une « image de ». Le comédien (et plus précisément ses gestes, ses mimiques, sa voix) sont 

figurables en image. Il n’en va cependant pas de même pour le personnage qu’il incarne : ce 

dernier n’est pas figurable en image. Lorsqu’il est figuré, en effet, nous n’avons plus affaire à 

un personnage vivant. Comme Richir l’explique dans les Fragments phénoménologiques sur 

le langage, si le comédien 

 



84  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La phantasia « perceptive » dans le champ esthétique | Stéphane Finetti 
 

	
  

	
  

(…) joue véritablement son rôle, non pas s’il « mimétise » (spectaculairement) la représentation 

imaginaire qu’il peut se faire du personnage (…), du personnage, il n’y a, comme le disait déjà 

Diderot, pas d’ « image » représentable en intuition imaginative (…)23. 

 

Richir distingue ainsi dans le « tout concret que la phantasia “perceptive“ constitue »24 deux 

parties abstraites : la « perception » du comédien en constitue la « part figurable », alors que 

la phantasia « perceptive » du personnage en constitue la « part infigurable ». C’est de cette 

dernière que relève la dimension affective de la phantasia « perceptive » : la Stimmung 

suscitée par le personnage chez le spectateur. 

Comment penser cependant le fictum « perceptif » (avec sa part figurable et sa part 

infigurable), qui est en deçà de l’opposition entre l’imaginaire et le réel ? Comment penser sa 

phantasia « perceptive », qui est en deçà de l’opposition entre perception (Wahrnehmung) et 

conscience d’image (Bildbewußtsein) ? C’est à travers une confrontation avec la psychanalyse 

de D. W. Winnicott que Richir approfondit la question de la phantasia « perceptive » à 

l’œuvre dans l’expérience théâtrale. D’une part, le concept husserlien de phantasia 

« perceptive » permet à Richir de donner une interprétation phénoménologique de 

l’expérience de l’ « objet » transitionnel25 ; d’autre part, le concept winnicottien d’ « objet » 

transitionnel permet à Richir de repenser le fictum « perceptif » et donc la phantasia 

« perceptive » à l’œuvre dans l’expérience théâtrale. Qu’il s’agisse du comédien ou des 

décors, le fictum « perceptif » appartient en effet à l’ « aire transitionnelle » d’où émergent 

selon Winnicott les distinctions entre l’intérieur et l’extérieur, l’ego et l’alter ego, 

l’imaginaire et le réel. De même, la phantasia « perceptive » est transitionnelle : elle est en 

« transition infinie » entre la phantasia pure (pas encore « perceptive ») et l’institution 

symbolique de la réalité (Realität). En ce sens, « la phantasia “perceptive“ » est “perceptive“ 

de son support transitionnel et “aperceptive“ de l’infigurable ainsi supporté » 26  : elle 

« perçoit » un support transitionnel (le comédien, les décors etc.) et « aperçoit » par-là même 

une concrétude (Sachlichkeit) infigurable (le personnage, son monde). 

En tant que telle, la phantasia « perceptive » implique une autre forme de temporalisation 

que la conscience d’image et que la perception. Alors que la temporalisation de ces dernières 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
23 FPL, p. 16. 
24 Ibid. 
25 Nous ne pouvons développer ici ce point. Cf. à ce sujet notre contribution La refonte de la phantasia 
« perceptive », in L. Umbelino et P. Posada Varela (eds.), Marc Richir et la refonte architectonique de la 
phénoménologie. Autour du Séminaire de Coimbra, Coimbra, IUC, à paraître en 2016. 
26 FPL, p. 115. 



85  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La phantasia « perceptive » dans le champ esthétique | Stéphane Finetti 
 

	
  

	
  

consiste dans l’écoulement continu d’un objet originairement présent ou d’un objet-image 

présent figurant un sujet-image non-présent, tout objet présent fait défaut dans la phantasia 

« perceptive ». S’il y a bien un « objet » transitionnel, en effet, celui-ci est à entendre au sens 

psychanalytique et non pas au sens philosophique du terme : il n’est pas l’ob-jectum, le 

Gegen-stand qui s’oppose à un sujet ; il est, bien au contraire, ce qui demeure en deçà de 

l’opposition sujet/objet, intérieur/extérieur. De même, l’objet « transitionnel » n’est pas un 

présent qui figurerait un non-présent, mais renvoie à une « présence sans présent 

assignable » : à travers son support transitionnel, « le personnage est en présence, au fil 

temporalisant (en présence) de l’intrigue, sans qu’il soit jamais présent (…) »27. La phantasia 

« perceptive » du personnage est une temporalisation en présence, consistant dans le 

recroisement incessant de rétentions et de protentions. Dans la mesure où elle est à la base 

non seulement de tout acte de figuration en image, mais aussi de tout acte de symbolisation et 

de signification, la temporalisation de la phantasia « perceptive » est en outre une 

temporalisation de langage : les gestes, les mimiques, la voix du comédien font sens, dans le 

recroisement incessant entre le projet du sens qui reste à dire et la rétention du sens qui a été 

dit. Enfin, il s’agit d’une temporalisation discontinue : « la phantasia surgit et disparaît par 

éclairs (blitzhaft), de façon intermittente et discontinue, elle est protéiforme (proteusartig) et 

surtout non-présente »28. 

La temporalisation en présence de la phantasia « perceptive » est aussi la spatialisation 

d’un Leib et, plus précisément, d’un Phantasieleib « perceptif ». À ce registre architectonique, 

en effet, le regard, les gestes et la voix du comédien ne relèvent pas encore d’un Leibkörper 

perceptif (wahrnehmungsmässig), mais d’un Phantasieleib « perceptif » (perzeptiv). Ce 

dernier, en outre, implique en lui-même une pluralité d’autres Phantasieleiber « perceptifs », 

virtuellement « perceptibles » en phantasia les uns par les autres. Comment cette 

spatialisation et l’interfacticité qu’elle implique jouent-elles, plus précisément, dans 

l’expérience théâtrale ? Le spectateurs « perçoivent » en phantasia le personnage incarné par 

le comédien, qui « perçoit » à son tour en phantasia le personnage qu’il incarne. Dans les 

termes de Richir, en effet, « (…) le paradoxe du théâtre (…) est que pour ainsi dire, le 

comédien “prête“ son corps vivant (Leib) tout entier au corps vivant du personnage qu’il 

incarne »29. Ou encore, 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
27 Cf. M. Richir, Du rôle de la phantasia au théâtre et dans le roman, in Littérature n° 132 (2003), p. 27. 
28 M. Richir, op. cit., p. 26. 
29 M. Richir, op. cit., p. 27. 



86  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La phantasia « perceptive » dans le champ esthétique | Stéphane Finetti 
 

	
  

	
  

(…) il doit prêter son corps vivant (infigurable) au corps vivant (infigurable) de son 

personnage, c’est-à-dire ses émotions, son affectivité et ses mouvements (mimiques, gestes, 

paroles, etc.) (…) ce n’est que si ce travail a abouti que le spectateur fait l’expérience (…) non 

pas du comédien, mais du personnage qu’il incarne en sorte que les phantasiai « perceptives » 

par lesquelles le comédien a « senti » son personnage et travaillé son rôle passent pour ainsi dire 

dans les phantasiai du spectateur (…)30. 

 

En ce sens, la phantasia « perceptive » est aussi une forme archaïque d’Einfühlung : non pas 

l’Einfühlung entre un ego et un alter ego, mais celle entre le soi leiblich du comédien et celui 

du personnage, ainsi que entre le soi leiblich du spectateur et celui du personnage. Il y a 

Einfühlung du personnage par le comédien qui l’incarne et Einfühlung du personnage par le 

spectateur à travers le comédien : une Einfühlung archaïque, où le Körper du comédien est 

pour lui-même et pour le spectateur le support transitionnel « perçu » par lequel il peut y avoir 

phantasia « perceptive » du Phantasieleib du personnage. 

Dans la mesure où il remet en question le primat husserlien de la perception 

(Wahrnehmung) et, plus radicalement, celui de la conscience interne impressionnelle, Richir 

approfondit la temporalisation en présence de la phantasia « perceptive » et la spatialisation 

du Phantasieleib « perceptif » en réactivant le sens du schématisme kantien : la 

temporalisation et la spatialisation des phantasiai « perceptives » sont un « schématisme 

phénoménologique ». Cela veut dire, d’une part, qu’elles présupposent une aisthesis, dont 

elles sont la mise en forme schématique. Comme Richir l’explique à plusieurs reprises, en 

effet, la phantasia « perceptive » a deux sources : 1) le schématisme (hors langage) des 

phantasiai « pures » ou « primitives », auquel est « référé » le schématisme (de langage) des 

phantasiai « perceptives » ; 2) l’aisthesis au sens platonicien (en deçà de toute et de toute 

sensation originaire), qui est mis en forme par le schématisme (hors langage) des phantasiai 

pures et, indirectement, par le schématisme (de langage) des phantasiai « perceptives ». 

D’autre part, cela veut dire que le schématisme (de langage) des phantasiai « perceptives » est 

la base phénoménologique de l’institution symbolique de la conscience d’image, de la 

conscience symbolique et de la conscience signitive, c’est-à-dire en général des actes 

intentionnels et de leurs horizons de potentialités. Si l’expérience théâtrale du spectateur et du 

comédien consiste dans un schématisme phénoménologique de phantasiai « perceptives », 

cependant, comment rendre compte de sa spécificité en tant qu’expérience esthétique ? 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
30 M. Richir, op. cit., p. 28. 



87  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La phantasia « perceptive » dans le champ esthétique | Stéphane Finetti 
 

	
  

	
  

Qu’est-ce qui la distingue des formes non-esthétiques d’expérience qui ont, elles aussi, 

comme base phénoménologique le schématisme (de langage) des phantasiai « perceptives » ? 

 

3. L’échange de phantasiai « perceptives » et la réplique du « moment » du sublime 

Afin de répondre à cette question, on se tournera vers les formes d’expérience esthétique 

auxquelles Richir étend les résultats de ses analyses de l’expérience théâtrale31. Comme 

Richir l’explique à plusieurs reprises, en effet, « on trouve » dans les différentes formes 

d’expérience esthétique 

 

(…) chaque fois un « objet » qui est « perçu » en tant que transitionnel, et un infigurable 

« perçu » dans la même phantasia « perceptive ». Pour ce qui concerne l’ « objet » transitionnel 

dans le cas de la peinture, il s’agit du Bildsujet imaginaire (qui peut éventuellement être lui-

même non figuratif), dans celui de la musique il s’agit des sons et groupes de sons émis par les 

instrumentistes (qui sont eo ipso interprètes), dans le roman, il s’agit des Bildsujets très 

imparfaitement figurés par les descriptions et les situations, et dans le cas de la poésie, il s’agit 

des éléments plus ou moins figuratifs du référent de la langue mis en jeu par les mots et les jeux 

de mots32. 

 

On se limitera ici aux cas de l’expérience musicale et de l’expérience picturale, pour examiner 

la manière dont, en s’étendant à ces deux nouveaux champs, l’analyse richirienne de 

l’expérience esthétique se précise et s’approfondit. 

Richir aborde l’expérience musicale par exemple dans l’article « De la “perception“ 

musicale et de la musique »33. Contrairement à ce que Husserl soutient dans les Leçons pour 

une phénoménologie de la conscience intime du temps34, Richir exclut ici que l’expérience 

d’une mélodie consiste dans la perception (Wahrnehmung) d’une succession ou d’une 

simultanéité de sons : la continuité uniforme de l’évanouissement du présent perceptif en 

rétentions et de son resurgissement des protentions ne permet en effet pas encore de rendre 

compte du « rythme » musical35. De même, contrairement à ce que Husserl soutient dans 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
31 Cf. FPL, p. 17 : « (…) le cas du théâtre peut aisément s’étendre au champ de l’esthétique ». 
32 FPL, pp. 17-18. 
33 M. Richir, De la perception musicale et de la musique, in Filigrane n° 2 (2005), pp. 11-20. 
34 Cf. par exemple E. Husserl, Vorlesungen zur Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins (1893-1917), R. 
Boehm (ed.), Den Haag, M. Nijhoff, 1969 (Husserliana-Gesammelte Werke, cité dorénavant Hua X) ; tr. fr. de 
H. Dussort, Leçons pour une phénoménologie de la conscience intime du temps, Paris, PUF, 1964, pp. 50-51. 
35 Cf. M. Richir, De la perception musicale et de la musique, op. cit., p. 13 : « Quelque chose (…) du phénomène 
musical lui a échappé. Et cela montre, à nos yeux, que le “rythme“ musical – qui n’est pas la cadence ou la 



88  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La phantasia « perceptive » dans le champ esthétique | Stéphane Finetti 
 

	
  

	
  

Phantasia, conscience d’image, souvenir36, Richir exclut ici que l’expérience musicale 

consiste dans une forme de conscience d’image : la musique, en effet, « ne représente rien en 

figuration imaginative intuitive »37. L’expérience musicale, c’est-à-dire l’expérience de la 

musique (qui n’est pas simplement une succession ou une simultanéité de sons) relève au 

contraire selon Richir de ce que Husserl appelait dans le texte n° 18b de Phantasia, 

conscience d’image, souvenir une phantasia « perceptive » : l’auditeur « perçoit » la musique 

en phantasia au lieu de la percevoir ou de se la figurer en image. 

Cela veut dire que la temporalisation musicale n’est pas une temporalisation en présents, 

mais une temporalisation en présence (sans présent assignable). Ce n’est que dans la mesure 

où l’on considère la temporalisation musicale comme une temporalisation en présence, en 

effet, qu’il devient possible selon Richir de rendre compte du « rythme » musical (qui ne se 

réduit pas à une répétition périodique de présents). Comme Richir l’explique dans le même 

article : 

 

L’irruption du présent dans la présence du déroulement musical signifie toujours 

l’interruption de celui-ci, et le passage inéluctable de l’écoute musicale dans la distraction ou 

l’ennui38. 

 

Plus précisément encore, la temporalisation musicale est une temporalisation en présence « de 

langage », où se recroisent incessamment des rétentions et des protentions de langage sans 

tête dans un présent : « la musique nous dit quelque chose qui, d’une certaine manière, est au-

delà d’elle-même »39 ; elle cherche à dire au fil d’une temporalisation de langage une 

Sachlichkeit infigurable, qui (comme le personnage au théâtre) a une dimension affective. 

De même qu’elle consiste dans une temporalisation en présence de langage, l’expérience 

musicale consiste dans la spatialisation d’un Phantasieleib « perceptif », c’est-à-dire d’un 

Spachleib. D’une part, en effet, l’interprète doit faire preuve d’une adaptation remarquable de 

son Leib à l’instrument (virtuosité) qu’il joue et à la musique qu’il doit interpréter. D’autre 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
répétition périodique – (…) fait du même coup un temps très spécifique, qui est le temps musical, et qui ne 
relève pas du “temps“ (de présent) de la perception au sens classique ».  
36 Cf. Hua XXIII, pp. 158-160 ; tr. fr. pp. 180-182. Cf. aussi Hua XXIII, p. 144 ; tr. fr. p. 167. 
37 Cf. M. Richir, De la perception musicale et de la musique, op. cit., p. 13 : « Le temps musical ne relève pas 
non plus de l’imagination, puisque, d’une part, les sons sont réellement émis, et non pas des objets imaginaires, 
et puisque, d’autre part, la musique ne représente rien en figuration intuitive. La musique dite descriptive, ou 
bien ne l’est qu’en vertu de son art tout musical, de la transposition au deuxième degré (…) ou bien, si elle l’est 
strictement, elle est plate, triviale ou rhétorique ».  
38 Ibid. 
39 Ibid. 



89  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La phantasia « perceptive » dans le champ esthétique | Stéphane Finetti 
 

	
  

	
  

part, l’auditeur reçoit la musique en phantasia « perceptive », sans mise en action de son 

Wahrnehmungsleib. De là, le parallèle (mais pas l’identification) entre l’expérience musicale 

et l’expérience théâtrale que Richir développe à la fin de son article : 

 

Le mauvais interprète est (…), tout comme le mauvais comédien, soit celui qui ne « joue » 

que mécaniquement ce qui relève de la convention (des codages symboliques), soit celui qui, 

pris par l’excès de son narcissisme, met en valeur sa propre virtuosité, sans s’effacer devant la 

musique (…). On sera peut-être surpris que nous invoquions ici l’exemple du comédien (…). Ce 

n’est pas seulement parce que c’est à son propos que Husserl en vient à parler, s’agissant du 

théâtre, de phantasia « perceptive », mais précisément (…) parce que le comédien donne à 

« percevoir » en phantasia le personnage, c’est-à-dire essentiellement, les mouvements de son 

âme, ce que nous appelons ses affections et leurs métamorphoses, dans toute leur subtilité. 

Certes, la musique n’est pas un personnage et les mouvements des affections qui habitent les 

phantasiai « perceptives » musicales ne sont pas simplement les mouvements de l’âme du 

compositeur (…). Mais (…) le compositeur ne crée authentiquement de la musique qu’en allant 

puiser dans les ressources de son affectivité40. 

 

La phantasia « perceptive » musicale « perçoit » la musique en phantasia comme la 

phantasia « perceptive » théatrale « perçoit » le personnage en phantasia. Dans les deux cas, 

une Leiblichkeit qui est « perçue » en phantasia : celle du personnage auquel le comédien 

prête son Leib ou celle de la musique à laquelle l’interprète prête son Leib. Nous avons ainsi 

dans les deux cas une forme d’Einfühlung archaïque entre une Leiblichkeit infigurable (celle 

de la musique ou celle du personnage) « perçue » en phantasia à travers un support 

transitionnel (les sons ou les mouvements du comédien) et le Leib de l’interpréte ou du 

comédien. Dans la mesure où ces derniers donnent à « percevoir » en phantasia la 

Leiblichkeit d’un personnage ou d’une musique, cette Einfühlung archaïque a lieu également 

entre l’interprète et l’auditeur ou entre le comédien et le spectateur. 

Si la transposition des analyses richiriennes de l’expérience théâtrale à l’expérience 

musicale est possible grâce à la fonction analogue exercée par le comédien et par l’interprète 

par rapport, d’une part, à la Leiblichkeit infigurable qu’ils incarnent et, d’autre part, par 

rapport au spectateur et à l’auditeur, la transposition des mêmes analyses à l’expérience 

picturale présente davantage de difficultés. Cette dernière ne peut en effet se passer de la 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
40 M. Richir, De la perception musicale et de la musique, op. cit., p. 17. 



90  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La phantasia « perceptive » dans le champ esthétique | Stéphane Finetti 
 

	
  

	
  

conscience d’image : l’expérience picturale est en effet avant tout l’expérience qu’un 

spectateur fait d’une image picturale. Si l’expérience picturale est nécessairement aussi 

l’expérience d’une image picturale, cependant, s’y réduit-elle ? Est-ce cette composante qui 

en fait une expérience esthétique ? Richir montre dans De l’infigurable en peinture41 que ce 

n’est pas le cas. En partant de l’idée naïve selon laquelle la peinture représente quelque chose 

en image (une scène mythologique, religieuse, historique, des paysages etc.),  Richir soutient 

qu’ « il n’y aurait pas d’art de peindre sans qu’y entre en jeu la phantasia de façon 

explicite »42 et, plus précisément, la phantasia « perceptive ». De même que la conscience 

d’image théâtrale, la conscience d’image picturale présuppose en effet comme base 

phénoménologique la phantasia « perceptive », sans laquelle elle ne serait qu’une « capture 

du regard par l’image et par le jeu des intentionnalités imaginatives »43. La phantasia 

« perceptive » joue dans la conscience d’image picturale : elle est ce qui fait « le fond 

infigurable de la “vie“ de ce qui n’est déjà plus tout à fait sujet »44. En général, elle permet de 

comprendre ce qui fait de la peinture quelque chose de « plus » qu’une simple technique de 

représentation par image : elle rend compréhensible le « plus » qui fait la vie, la Leiblichkeit 

d’un tableau. 

Dans cette perspective, ce n’est donc pas simplement la vision d’une image qui fait 

l’expérience picturale, mais plus radicalement le « regard » (c’est-à-dire la phantasia 

« perceptive ») de ce qu’il y a en lui d’infigurable : le regard de la Leiblichkeit du tableau. 

C’est le cas non seulement pour le spectateur du tableau, mais aussi pour le peintre qui, en 

peignant, ne reproduit pas quelque chose, mais peint son propre regard : 

 

(…) son regard s’étant rencontré dans la phantasia « perceptive », son travail consiste à 

livrer accès, avec les « moyens du bord » (l’institution symbolique de la peinture, avec ses 

règles et en son moment historique, ainsi que son propre talent) à ce quelque chose d’infigurable 

qui vibre dans ses figurations, et cela par ses gestes (…) ses affections (…) de manière à ce qu’il 

puisse reconnaitre (…) ce quelque chose qui est comme son regard (…)45. 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
41 Cf. VSS II, pp. 133-142. 
42 VSS II, p. 135. 
43 Ibid. 
44 Ibid. 
45 VSS II, p. 139. 



91  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La phantasia « perceptive » dans le champ esthétique | Stéphane Finetti 
 

	
  

	
  

Aussi bien du point de vue du spectateur que du point de vue du peintre, la figuration 

picturale doit se suspendre pour donner accès à de l’infigurable : le regard (c’est-à-dire la 

phantasia « perceptive ») du peintre. Ce dernier a laissé quelque chose de son regard dans le 

peint et, précisément, dans le fond infigurable de la figuration picturale. Le spectateur (donc 

aussi le peintre en tant que spectateur de son œuvre), lorsqu’il n’est pas simplement capté par 

l’image, regarde dès lors en phantasia non pas le sujet figuré dans le tableau, mais le regard 

que le peintre y a laissé46. L’expérience picturale consiste en ce sens dans un échange des 

regards entre le peintre et le spectateur du tableau. 

Cet échange ne donne lieu à aucune coïncidence : les regards s’échangent, mais ne 

s’identifient pas. S’il y a contact entre les regards du spectateur et du peintre, c’est en et par 

écart (comme rien d’espace et de temps). Comme l’explique Richir, 

 

Le regard du peintre implique celui du spectateur et (…) ce dernier ne peut suivre les voies 

d’accès livrées par le peintre à la visibilité que si (d’une autre manière que le peintre) il 

implique le regard de celui-ci47. 

 

En ce sens, l’œuvre belle est une « réminiscence du giron transcendantal » 48  : une 

réminiscence de l’échange des regards (c’est-à-dire des phantasiai « perceptives ») entre la 

mère et le nourrisson. De même que dans ce dernier prend place le « moment » du sublime, en 

outre, dans l’échange des regards entre le peintre et le spectateur peut avoir lieu (et, pourrait-

on ajouter, doit avoir lieu afin qu’il y ait expérience esthétique) le « phénomène sublime »49. 

Il ne s’agit plus du « moment » du sublime : le « séisme » affectif (systole) qui interrompt le 

schématisme hors langage pour ouvrir à la transcendance absolue et qui rend ainsi possible la 

re-schématisation du schématisme hors langage comme schématisme de langage (diastole). Il 

s’agit au contraire d’une « réplique » du « moment » du sublime, qui n’interrompt plus le 

schématisme hors langage, mais seulement sa re-schématisation comme schématisme de 

langage. En d’autres termes, le « phénomène sublime » consiste dans une « rupture de la 

diastole »50. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
46 Cf. M. Richir, L’écart et le rien, Grenoble, Millon, 2015, p. 243 : « (…) ce que Cézanne a peint, ce n’est pas la 
montagne Sainte-Victoire, mais c’est son regard sur la montagne : et ce regard lui-même se croise, se regarde et 
se peint ». Cf. aussi M. Richir, loc. cit., p. 316. 
47 VSS II, p. 140. 
48 VSS II, p. 142. 
49 VSS II, p. 88. 
50 VSS II, p. 33. 



92  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La phantasia « perceptive » dans le champ esthétique | Stéphane Finetti 
 

	
  

	
  

Si l’on s’en tient à la distinction entre les différentes formes de sublime que Richir expose 

dans Sur le sublime et le soi. Variations II51, cette « parenthèse extra-schématique » au sein du 

déroulement de la diastole schématique se présente de la manière suivante : 

 

Parmi les phantasiai-affections « perceptives » de la diastole (schématique) de langage, 

l’une d’entre elles se trouve en excès, en sursaut, en saillance (…). 

En se détachant par cette interruption, cette phantasia « perceptive » se charge de toute 

l’affectivité de la sorte indifférenciée, gagne en ampleur et intensité jusqu’à constituer le 

« phénomène » comme sublime (…)52. 

 

Dans la réplique du « moment » du sublime, une phantasia « perceptive » rompt sa 

consonance avec les autres phantasiai « perceptives » de la chaine schématique. Par cette 

rupture, les affections modulées par la diastole schématique fusionnent et retournent à l’état 

d’affectivité indifférenciée. L’affection qui habite la phantasia « perceptive » en rupture par 

rapport aux autres parvient ainsi à se charger « de toute l’affectivité de la sorte 

indifférenciée » et devient dès lors « affection sublime », c’est-à-dire « affection de 

l’affectivité tout entière »53. 

Dans cette « réplique » du sublime, l’ « infigurable intensifié » de la phantasia 

« perceptive » en dissonance avec les autres « joue comme autre version de la transcendance 

absolue »54. De même, dans l’affection sublime se produit une nouvelle forme de contact de 

soi à soi : 

 

(…) l’affection sublime peut etre comprise comme la version au présent du contact 

archaïque de soi à soi en et par écart (…)55. 

 

Contrairement au « moment » du sublime, qui ne peut être vécu par aucun « soi » puisqu’il en 

est à l’origine, l’affection sublime peut être vécue par un « soi » comme contact de soi à soi 

en et par écart au présent : « à travers cette affection, c’est le vrai soi qui, pour un présent 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
51 Cf. VSS II, pp. 79-92. 
52 VSS II, pp. 79 et 86.. 
53 VSS II, p. 87. Cf. aussi VSS II, p. 92. 
54 Ibid. Cf. aussi VSS II, p. 92 : « (…) elle ouvre sur l’abîme d’une “autre vie“, radicalement ailleurs, celle 
même de l’excès qui s’est détaché dans le “ressaut“, c’est-à-dire celle de la transcendance absolue et de la 
transcendance physico-cosmique ».  
55 VSS II, p. 89. 



93  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La phantasia « perceptive » dans le champ esthétique | Stéphane Finetti 
 

	
  

	
  

éphémère, prend pour ainsi dire conscience de soi, se « sait » dans son être même »56. Dans la 

mesure où elle se stabilise dans un présent éphémère, l’affection du sublime prend la forme 

d’une « expérience » du sublime, qui a lieu dans un « présent muni de ses protentions et de 

ses rétentions »57. 

 

Conclusion 

Ce parcours à travers les analyses richiriennes de l’expérience théâtrale, musicale et surtout 

picturale permet de mettre au jour deux caractères qui dans la phénoménologie richirienne 

sont inhérents à l’expérience esthétique en tant que telle : I. l’échange de phantasiai 

« perceptives » (par exemple, l’échange des regards) et II. l’affection du sublime. 

I. Il y a échange de phantasiai « perceptives » entre le spectateur et le comédien, entre 

l’auditeur et l’interprète, entre le spectateur et le peintre. Ce que la phantasia 

« perceptive » (le regard) du spectateur cherche en deçà de la figuration en image du 

tableau, c’est la phantasia « perceptive » (le regard) du peintre, qui tente de la donner à 

voir au spectateur dans le tableau. Ce que la phantasia « perceptive » de l’auditeur cherche 

en deçà du présent des sons qu’il entend, c’est la phantasia « perceptive » de l’interprète, 

qui par son interprétation tente de la donner à entendre à l’auditeur. Ce que la phantasia 

« perceptive » du spectateur cherche en deçà du présent perceptif de la scène, c’est la 

phantasia « perceptive » du personnage incarné par le comédien, qui tente de la donner à 

voir au spectateur dans ses gestes, ses mimiques et dans sa voix. Cela vaut aussi pour le 

peintre (qui est son propre spectateur), pour l’interprète (qui est son propre auditeur) et 

pour le comédien (qui est son propre spectateur), sans que l’échange de phantasiai 

« perceptives » ne se traduise jamais en coïncidence : il s’agit toujours d’un « contact en et 

par écart », qui est une « réminiscence du giron transcendantal ». 

II. De même, l’expérience esthétique est caractérisée par l’affection sublime, qui est une 

« réplique » du « moment » du sublime58. Elle consiste dans une interruption schématique, 

mais pas dans celle du schématisme dans en ensemble (de langage et hors langage) : il ne 

s’agit que d’une rupture de la diastole schématique. Cette interruption engage encore 

l’affectivité, mais ne consiste pas dans son hypercondensation dans un proto-soi : elle a 

lieu dans une phantasia « affective » en rupture avec les autres qui, en tant que telle, se 

charge d’une affectivité indifférenciée et devient ainsi affection de l’affectivité toute 

entière. De même, elle donne bien lieu à un « contact de soi à soi en et par écart », mais 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
56 Ibid. Cf. aussi VSS II, p. 92. 
57 VSS II, p. 87. 
58 Cf. M. Richir, L’écart et le rien, op. cit., p. 219. 



94  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 La phantasia « perceptive » dans le champ esthétique | Stéphane Finetti 
 

	
  

	
  

sous une nouvelle forme : dans l’affection sublime, ce contact a lieu dans un présent 

éphémère et contingent, ce qui permet à l’affection sublime stabilisée en présent de devenir 

une expérience du sublime. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


