La phantasia « perceptive » dans le champ esthétique | Stéphane Finetti

La phantasia « perceptive » dans le champ esthétique

Stéphane Finetti
Centre Prospéro de 'Université Saint-Louis - Bruxelles

Introduction

La refonte richirienne du concept husserlien de phantasia « perceptive » est riche
d’implications pour I’esthétique phénoménologique. On se limitera dans cet article a en
expliciter quelques-unes. A cette fin, on se concentrera en premier lieu sur les implications
que la refonte richirienne du concept husserlien de phantasia « perceptive » a pour 1’analyse
phénoménologique de I’expérience théatrale. On rappellera préalablement les différentes
approches de 1’expérience théatrale que Husserl élabore dans les textes n° 17-18 de
Husserliana XXIII. On montrera ensuite comment la refonte richirienne du concept husserlien
de phantasia « perceptive » issu du texte n° 18b permet de rendre compte de 1’expérience
théatrale d’'une nouvelle maniére. Sur la base de ce premier parcours, on s’interrogera en
deuxiéme lieu sur I’extension de 1’analyse richirienne de 1’expérience théatrale aux autres
champs esthétiques'. Sans aucune prétention d’exhaustivité, on examinera le role de la
phantasia « perceptive » dans ’expérience musicale et dans I’expérience picturale. Dans les
deux cas, on s’intéressera a I’échange de phantasiai « perceptives » et a la « réplique » du
« moment » du sublime qui ont lieu dans I’expérience esthétique.

Notre parcours de recherche s’articulera partant en trois étapes concernant: 1. les
approches husserliennes de I’expérience théatrale; 2.1’expérience théatrale en tant que
schématisme des phantasiai « perceptives » ; 3. 1’échange de phantasiai « perceptives » et la

« réplique » du « moment » du sublime.

1. Les approches husserliennes de I’expérience théatrale

On peut distinguer dans la phénoménologie husserlienne au moins deux approches de
I’expérience théatrale. Selon la premicre, qui est exposée notamment dans le texte n° 17 de
Husserliana XXIII, I’expérience théatrale consiste dans une forme conscience d’image : au

théatre, explique Husserl,

"Cf. FPL, p. 17 : « Les cas du théitre peut aisément s’étendre au champ de I’esthétique, qu’il s’agisse de la
peinture, de la musique, de la poésie et du roman ».

77

SEPTIEMBRE
2015



La phantasia « perceptive » dans le champ esthétique | Stéphane Finetti

(...) I’objet-image roi, scélérat, héros, etc. singulier est bien concordant en soi. Mais il est
membre d’un caractére d’image englobant, d’un objet-image complet a partir d’un monde

: . . 2
d’image qui se joue sur les planches, dans des décors faux, etc.

D’apres ce passage, 1’expérience théatrale est celle d’une image englobante (umfassenden). 11
ne s’agit en effet pas seulement de I’expérience du comédien (de son allure, de ses mimiques,
de sa voix) en tant qu’objet-image du personnage qu’il joue. Il s’agit aussi des « décors » en
tant qu’objets-images de 1’entourage du personnage et, en général, de tout ce qui, sur scéne,
est I’objet-image d’un monde d’image (Bildwelt). Cette image englobante n’est cependant pas
pour Husserl une image panoramique (Panoramabild), qui couvrirait la totalit¢ du champ
visuel : le souffleur, par exemple, en est exclu.

D’apres cette premiere approche, il faut donc distinguer dans I’expérience théatrale trois
strates intentionnelles, en conflit les unes avec les autres. La premicre est 1’appréhension
perceptive d’une chose-image (Bildding) englobante: la perception (Wahrnehmung) de
I’allure du comédien, de ses mimiques, de sa voix, ainsi que des décors parmi lesquels il se
trouve. La seconde est I’appréhension d’un objet-image (Bildobjekt) englobant, qui entre en
conflit local avec I’appréhension du champ perceptif: « Des planches, des décors, un
souffleur, etc. y aident — Ils sont nécessaires pour mener au-dedans méme de 1’objet-image un
conflit qui en soi le fait apparaitre comme fictum »>. Dans cette perspective, la scéne est pour
ainsi dire le « cadre » de I’image théatrale, dans la mesure ou elle délimite 1’espace fictif de
I’objet-image de I’espace effectif du champ perceptif. Husserl qualifie ici I’appréhension de

cet objet-image englobant comme « perception » (Perzeption) :

L’apparition de la chose-image est, (...) une apparition perceptive. (...) Elle est entrelacée
dans le « conflit » avec une autre apparition qui la repousse en partie : I’apparition de I’objet-
image. Cette apparition d’objet-image est « perceptive » (perzeptive): en ceci qu’elle a
sensibilité de sensation, fait ’expérience d’appréhension. Mais elle n’est pas une apparition de

. . . N 1 r . 4
perception : il manque la « croyance », il manque le caractére de réalité effective .

* E.Husserl, Phintasie, Bildbewusstsein, —Erinnerung. Zur  Phdnomenologie — der — anschaulichen
Vergegenwartigungen. Texte aus dem Nachlass (1898-1925), E. Marbach (ed.), Den Haag, M. Nijhoff, 1980
(Husserliana-Gesammelte ~ Werke XXIII, cité dorénavant Hua XXIII); tr.fr. de J.-F. Pestureau,
Phantasia, conscience d'image, souvenir: de la phénoménologie des présentifications intuitives : textes
posthumes (1898-1925), Grenoble, Millon, 2002, p. 466.

> Ibid.

* Hua XXIII, p. 489 ; tr. fr. pp. 465-466.

78

SEPTIEMBRE
2015



La phantasia « perceptive » dans le champ esthétique | Stéphane Finetti

L’appréhension de 1’objet-image est ici « perceptive » (perzeptiv) au sens ou elle est une
perception (Wahrnehmung) privée de son caractére positionnel et, corrélativement, du
caractere d’existence de son objet: une perception neutralisée, qui ne pose plus rien
d’existant, mais continue néanmoins a quasi-poser la quasi-existence de I’objet-image.

Sur cette appréhension « perceptive » d’un objet-image englobant s’édifie enfin, en conflit
avec elle, ’appréhension figurative d’un sujet-image et, plus radicalement, d’'un monde-

d’image. Dans les termes de Husserl, au théatre,

Des hommes, des hommes vivants mettent en analogie, mettent en image des hommes, sans
[effet d’]illusion, I’espace scénique avec ses décors etc. rend par analogie 1’espace effectif, en
quoi toutefois la perspective scénique rend par analogie la perspective naturelle qui n’est pas la

A 5
meme etc.

C’est cette appréhension du sujet-image a travers 1’objet-image que Husserl commence a
caractériser comme phantasia « perceptive » dans les textes n°16 et 18a de
Husserliana XXIII : « La conscience d’objet-image est un exemple de phantasia perceptive,
laquelle est le soubassement de tout intuitionner médiat du genre [de celui] que nous appelons
conscience de figuration par image, intuitionner “dans“ I’image » ; ou encore, la phantasia
« perceptive » est « la présentification dans I’image, en figuration en image »°. Cette premiére
acception de la phantasia « perceptive », qui est généralement celle retenue par la littérature
critique’, correspond a ce que Husserl appelait dans le cours de 1904/05 une « imagination
perceptive » [perzeptive Imagination]".

Dans le texte n° 18b, auquel renvoie en note le passage du texte n® 18a précédemment citg,
Husserl soumet cette premiére approche de I’expérience théatrale a une « révision »°. De 13, le
sous-titre du texte n° 18b: « Révision de la théorie antérieure de la conscience d’image
comme caractére d’image-copie ; développée de plus prés avec le théatre »'°. La révision dont
il est ici question remet en cause la figuration par image-copie que Husserl attribuait dans les

textes n° 17 et 18b a ’expérience théatrale :

> Hua XXIII, p. 489 ; tr. fr. p. 465.

® Hua XXIII, p. 476 ; tr. fr. p. 452.

7 Cf. par exemple R. Bernet, Conscience et existence, Paris, PUF, 2004, p. 106 sqq.
¥ Hua XXIIL, p. 82 ; tr. fr. p. 114. Cf. aussi Hua XXIII, p. 86 ; tr. fr. p. 117.

® Hua XXIII, p. 514 ; tr. fr. p. 486.

" Ibid.

79

SEPTIEMBRE
2015



La phantasia « perceptive » dans le champ esthétique | Stéphane Finetti

J’ai pensé par le passé qu’il appartient a I’essence des arts plastiques de figurer en image, et j’ai
congu ce figurer comme figurer par image-copie. Mais tout bien réfléchi, ce n’est pas correct.
Dans une représentation théatrale, nous vivons dans un monde-de-phantasia perceptive
(perzeptiver), nous avons des « images » dans [’unité de I’enchainement d’une image, mais pas

. . 11
pour autant des images-copies .

La phantasia « perceptive » dans laquelle consiste 1’expérience théatrale n’est plus une
figuration par image-copie : selon Husserl, en effet, celle-ci n’a pas « au premier chef » de
fonction esthétique'” et est supprimée dans un drame ou dans une comédie de meeurs'. Se
pose des lors la question de savoir jusqu’ou se pousse cette remise en question du modéle
figuratif de 1’expérience théatrale : Husserl se limite-t-il a soutenir que la figuration par
image-copie (par exemple, celle d’un personnage historique tel que Richard III ou tel que
Wallenstein) n’est pas nécessaire a la phantasia « perceptive » a 1’ceuvre dans 1’expérience
théatrale, puisqu’elle fait défaut dans les drames et dans les comédies de mceurs ? Ou bien,
Husserl remet-il en question plus radicalement la nécessité de toute figuration par image pour
I’expérience théatrale ?

La suite du texte n° 18b ouvre cette deuxiéme possibilité, notamment lorsque Husserl

déclare :

Pour aborder la situation théatrale de plus prés, nous parlons de figuration théatrale et
I’appelons parfois méme figuration en image. Les acteurs produisent une image, I’image d’un
processus tragique, chacun I’image d’une personne agissante etc. Mais « image-de » ne veut pas
dire ici image-copie de. (...) La figuration du comédien n’est pas non plus une figuration au

\ .. . . . . .14
sens ou nous dirions d’un objet-image qu’un sujet-image se figure en lui .

Non seulement la phantasia « perceptive » n’est pas stricto sensu une figuration par image-
copie, mais elle n’est pas non plus /ato sensu une figuration par image : la figuration d’un
sujet-image par un objet-image. Mais qu’est-ce qu’une phantasia « perceptive » qui ne serait

plus une figuration par image-copie ni une figuration par image ? Se pose ici la question de

" Hua XXIII, pp. 514-515 ; tr. fr. p. 486.
"2 Hua XXII1, p. 515 ; tr. fr. p. 486.

" Ibid.

" Hua XXII1, p. 515 ; tr. fr. p. 486.

80

SEPTIEMBRE
2015



La phantasia « perceptive » dans le champ esthétique | Stéphane Finetti

savoir comment penser une phantasia « perceptive » non-figurative, qui précede la figuration
d’un sujet-image par un objet-image sur le fondement d’une chose-image.

La méme question se pose a la fin du texte n° 18a, lorsque Husserl s’interroge sur les
conditions génétiques du double conflit de 1I’objet-image avec, d’une part, la chose-image, et,

d’autre part, le sujet-image :

Si a présent nous faisons nétre ’intuitif en le vivant, ¢’est-a-dire dans une des aperceptions
conflictuelles telle I’aperception du « roi » au théatre, sans entrer dans 1’autre aperception ni
former dans le passage la conscience de conflit (...) il manque alors, du c6té de l’objet
activement percu, la négation de la réalité effective, le rejet actif, le biffage actif, alors que dans

le cadre de la passivité ’objet intuitif n’est pourtant pas conscient en perception normale’.

D’apres ce passage, il peut y avoir expérience théatrale sans activation du double conflit de
I’objet-image avec, d’une part, la chose-image et, d’autre part, le sujet-image. Se pose ainsi la
question de savoir comment penser la phantasia « perceptive » (dans laquelle consiste
I’expérience théatrale) « avant » I’activation du double conflit de 1’objet-image, d’une part,
avec la chose-image et, d’autre part, avec le sujet-image. Autrement dit, émerge 1’exigence de
penser une phantasia « perceptive » primaire, qui préceéde toute forme de figuration par
image'®.

Il revient a Marc Richir d’avoir dégagé cette question dans le § 7A de Phantasia,
imagination et affectivité'’ et d’avoir cherché a y répondre a partir de Husserl et au-dela de
Husserl. Avant d’examiner la refonte du concept husserlien de phantasia « perceptive »
entreprise par Richir, nous rappellerons les traits caractéristiques que 1’on peut lui attribuer
dans une perspective encore husserlienne.

1) La « perception » (Perzeption) a I’ceuvre dans I’expérience théatrale, avant toute figuration en
image, est radicalement non-positionnelle : non seulement elle n’est positionnelle d’aucun
objet réel, mais elle n’est pas non plus quasi-positionnelle d’un objet-image.

2) La phantasia « perceptive » primaire est non-figurative. Elle est en deca de I’opposition entre
I’appréhension perceptive de la chose-image et I’appréhension imaginative du sujet-image. De

méme, le fictum « perceptif » est en deca de I’opposition entre la chose réelle et I’objet figuré.

" Hua XXII1, p. 515 ; tr. fr. p. 486.

' Nous appliquons ici & la phantasia « perceptive » la distinction entre phantasia primaire et phantasia
secondaire que Richir établit dans PE, p. 109 sqq.

'7.Cf. PIA p. 497 sqq.

81

SEPTIEMBRE
2015



La phantasia « perceptive » dans le champ esthétique | Stéphane Finetti

3) Cette phantasia « perceptive » non figurative est & I’ceuvre non seulement dans 1’expérience
que le spectateur fait du personnage a travers le comédien, mais aussi dans I’expérience que le
spectateur fait du monde-de-phantasia du personnage a travers tout ce qui apparait sur scéne.
Dans les termes de Husserl « les choses jouent la comédie »'® : les meubles, par exemple, « ne
sont pas des images pour des ficta, et dans I’attitude vivant dans le jeu, ils ne sont pas des
meubles effectifs servant a quelque chose, mais des meubles dans le bureau du président, etc.
donc des meubles de phantasia »"°.

4) De méme que le spectateur, le comédien a son personnage en phantasia « perceptive » (non
figurative) : « [le fait de] s’assoir n’est pas effectif mais un s’assoir de phantasia »*. En ce
sens, la phantasia « perceptive » est ce qui fait vivre dans le jeu (Spiel) théatral aussi bien le
comédien (Schauspieler) que le spectateur.

5) Le jeu théatral a une dimension affective. Comme le déclare Husserl lui-méme, il va de pair,
aussi bien pour le spectateur que pour le comédien, avec une « jouissance esthétique » :

«Nous (...) allons au théatre pour (...) partager la jouissance esthétique »*'.

2. L’expérience théatrale en tant que schématisme des phantasiai-affections

« perceptives »

A partir du § 7A de Phantasia, imagination et affectivité, Richir non seulement explicite,
mais refond le concept husserlien de phantasia « perceptive » primaire, pour approfondir le
sens de I’expérience théatrale.

La refonte que Richir entreprend distingue nettement deux niveaux constitutifs, c’est-a-dire
dans ses propres termes deux registres architectoniques : celui de I’ « institution symbolique »
et celui de sa «base phénoménologique». Au registre de Dinstitution symbolique
appartiennent la figuration par image et ses formes dérivées : la représentation a caractere
d’image (externe ou interne), les représentations symboliques (ou 1’objet-image renvoie au
sujet-image aussi de fagon extérieure), ainsi que les représentations signitives (ou 1’objet-
image a perdu toute ressemblance avec le sujet-image et ne renvoie a ce dernier que de fagon
extérieure)”>. C’est a ce registre qu’il faut situer la premiére acception de la phantasia
« perceptive » que nous avons trouvé chez Husserl : la phantasia « perceptive » secondaire,

qui consiste dans une conscience d’image, et, dans le cas de ’expérience théatrale, dans une

" Hua XXII1, p. 518 ; tr. fr. p. 486.

" Hua XXII1, p. 519 ; tr. fr. p. 486.

> Ibid.

! Hya XXIIL, p. 518 ; tr. fr. p. 488.

2 Cf. Hua XXI1I1, p. 34 sqq ; tr. fr. p. 76 sqq.

82

SEPTIEMBRE
2015



La phantasia « perceptive » dans le champ esthétique | Stéphane Finetti

conscience d’image englobante. Au registre de sa base phénoménologique appartient en
revanche la phantasia « perceptive » primaire, qui est la condition de possibilité de toute
figuration par image, ainsi que de toute représentation symbolique et de toute représentation
signitive. C’est donc au registre de la base phénoménologique de la conscience d’image
qu’appartient la seconde acception de la phantasia « perceptive » que nous avons trouvé dans
le texte n° 18b de Husserliana XXIII : la phantasia « perceptive » non-figurative.

La base phénoménologique n’est cependant pas pour Richir un « fondement »
(Fundament). Cela veut dire qu’elle n’est pas simplement une potentialit¢ de la conscience
d’image, comme 1’est par exemple la conscience d’horizon du monde-d’image (Bildwelt).
Elle demeure au contraire en deca de I’actualité et des potentialités de la conscience d’image :
son statut est, par rapport a ces dernieres, « transpossible ». De méme, la base
phénoménologique n’est pas un fondement parce qu’elle n’est pas entierement convertible
(einlésbar) en conscience d’image : I'institution de la conscience d’image sur la base de la
phantasia « perceptive » non-figurative a lieu par une déformation cohérente, qui implique
que la base phénoménologique ne soit pas enticrement convertible en figuration par image. En
ce sens, la phénoménologie richirienne exige la distinction de trois termes pour rendre compte
de la genese de la figuration par image : 1. la conscience d’image, qui releve de I’institution
symbolique et constitue le terme fondé ; 2. sa conscience d’horizon, qui est I’horizon de
potentialités de la conscience d’image et constitue le terme fondant; 3. la phantasia
« perceptive » non figurative, qui est la base phénoménologique sur laquelle s’institue la
conscience d’image et qui, dans cette institution méme, se transpose architectoniquement en
fondement.

En ce sens, si la phantasia « perceptive » primaire rend possible la figuration par image,
elle n’est jamais enticrement convertible en figuration par image. Le fictum « perceptif »
qu’elle vise, certes, est « figurable » en image : il peut « passer » en régime figuratif, devenir
une « image de ». Le comédien (et plus précisément ses gestes, ses mimiques, sa voix) sont
figurables en image. Il n’en va cependant pas de méme pour le personnage qu’il incarne : ce
dernier n’est pas figurable en image. Lorsqu’il est figuré, en effet, nous n’avons plus affaire a
un personnage vivant. Comme Richir I’explique dans les Fragments phénoménologiques sur

le langage, si le comédien

83

SEPTIEMBRE
2015



La phantasia « perceptive » dans le champ esthétique | Stéphane Finetti

(...) joue véritablement son rdle, non pas s’il « mimétise » (spectaculairement) la représentation
imaginaire qu’il peut se faire du personnage (...), du personnage, il n’y a, comme le disait déja

Diderot, pas d” « image » représentable en intuition imaginative (...)>.

Richir distingue ainsi dans le « tout concret que la phantasia “perceptive” constitue »** deux
parties abstraites : la « perception » du comédien en constitue la « part figurable », alors que
la phantasia « perceptive » du personnage en constitue la « part infigurable ». C’est de cette
derniére que releve la dimension affective de la phantasia « perceptive » : la Stimmung
suscitée par le personnage chez le spectateur.

Comment penser cependant le fictum « perceptif » (avec sa part figurable et sa part
infigurable), qui est en de¢a de I’opposition entre I’imaginaire et le réel ? Comment penser sa
phantasia « perceptive », qui est en de¢a de I’opposition entre perception (Wahrnehmung) et
conscience d’image (Bildbewufitsein) ? C’est a travers une confrontation avec la psychanalyse
de D. W. Winnicott que Richir approfondit la question de la phantasia « perceptive » a
I’ceuvre dans 1’expérience théatrale. D’une part, le concept husserlien de phantasia
« perceptive » permet a Richir de donner une interprétation phénoménologique de
I’expérience de 1’ « objet » transitionnel® ; d’autre part, le concept winnicottien d’ « objet »
transitionnel permet a Richir de repenser le fictum « perceptif » et donc la phantasia
« perceptive » a 1’ceuvre dans 1’expérience théatrale. Qu’il s’agisse du comédien ou des
décors, le fictum « perceptif » appartient en effet a 1’ « aire transitionnelle » d’ou émergent
selon Winnicott les distinctions entre Dintérieur et 1’extérieur, 1’ego et 1’alter ego,
I’imaginaire et le réel. De méme, la phantasia « perceptive » est transitionnelle : elle est en
« transition infinie » entre la phantasia pure (pas encore « perceptive ») et l’institution
symbolique de la réalité (Realitdt). En ce sens, « la phantasia “perceptive™ » est “perceptive*
de son support transitionnel et “aperceptive de ’infigurable ainsi supporté »® : elle
« pergoit » un support transitionnel (le comédien, les décors etc.) et « apercoit » par-la méme
une concrétude (Sachlichkeit) infigurable (le personnage, son monde).

En tant que telle, la phantasia « perceptive » implique une autre forme de temporalisation

que la conscience d’image et que la perception. Alors que la temporalisation de ces dernicres

> Nous ne pouvons développer ici ce point. Cf. & ce sujet notre contribution La refonte de la phantasia
« perceptive », in L. Umbelino et P. Posada Varela (eds.), Marc Richir et la refonte architectonique de la
phénoménologie. Autour du Séminaire de Coimbra, Coimbra, IUC, a paraitre en 2016.
26

FPL, p. 115.

84

SEPTIEMBRE
2015



La phantasia « perceptive » dans le champ esthétique | Stéphane Finetti

consiste dans I’écoulement continu d’un objet originairement présent ou d’un objet-image
présent figurant un sujet-image non-présent, tout objet présent fait défaut dans la phantasia
« perceptive ». S’il y a bien un « objet » transitionnel, en effet, celui-ci est a entendre au sens
psychanalytique et non pas au sens philosophique du terme : il n’est pas 1’ob-jectum, le
Gegen-stand qui s’oppose & un sujet ; il est, bien au contraire, ce qui demeure en deca de
I’opposition sujet/objet, intérieur/extérieur. De méme, 1’objet « transitionnel » n’est pas un
présent qui figurerait un non-présent, mais renvoie a une « présence sans présent
assignable » : a travers son support transitionnel, « le personnage est en présence, au fil
temporalisant (en présence) de I’intrigue, sans qu’il soit jamais présent (...) »*'. La phantasia
« perceptive » du personnage est une temporalisation en présence, consistant dans le
recroisement incessant de rétentions et de protentions. Dans la mesure ou elle est a la base
non seulement de tout acte de figuration en image, mais aussi de tout acte de symbolisation et
de signification, la temporalisation de la phantasia « perceptive» est en outre une
temporalisation de langage : les gestes, les mimiques, la voix du comédien font sens, dans le
recroisement incessant entre le projet du sens qui reste a dire et la rétention du sens qui a été
dit. Enfin, il s’agit d’une temporalisation discontinue : « la phantasia surgit et disparait par
éclairs (blitzhaft), de fagon intermittente et discontinue, elle est protéiforme (proteusartig) et
surtout non-présente »>.

La temporalisation en présence de la phantasia « perceptive » est aussi la spatialisation
d’un Leib et, plus précisément, d’un Phantasieleib « perceptif ». A ce registre architectonique,
en effet, le regard, les gestes et la voix du comédien ne relévent pas encore d’un Leibkorper
perceptif (wahrnehmungsmdssig), mais dun Phantasieleib « perceptif» (perzeptiv). Ce
dernier, en outre, implique en lui-méme une pluralité¢ d’autres Phantasieleiber « perceptifs »,
virtuellement « perceptibles » en phantasia les uns par les autres. Comment cette
spatialisation et D’interfacticit¢ qu’elle implique jouent-elles, plus précisément, dans
I’expérience théatrale ? Le spectateurs « pergoivent » en phantasia le personnage incarné par
le comédien, qui « percoit » a son tour en phantasia le personnage qu’il incarne. Dans les
termes de Richir, en effet, « (...) le paradoxe du théatre (...) est que pour ainsi dire, le
comédien “préte* son corps vivant (Leib) tout entier au corps vivant du personnage qu’il

. 29
incarne »~ . Ou encore,

*7 Cf. M. Richir, Du réle de la phantasia au thédtre et dans le roman, in Littérature n° 132 (2003), p. 27.
* M. Richir, op. cit., p. 26.
* M. Richir, op. cit., p. 27.

85

SEPTIEMBRE
2015



La phantasia « perceptive » dans le champ esthétique | Stéphane Finetti

(...) il doit préter son corps vivant (infigurable) au corps vivant (infigurable) de son
personnage, c’est-a-dire ses émotions, son affectivité et ses mouvements (mimiques, gestes,
paroles, etc.) (...) ce n’est que si ce travail a abouti que le spectateur fait I’expérience (...) non
pas du comédien, mais du personnage qu’il incarne en sorte que les phantasiai « perceptives »
par lesquelles le comédien a « senti » son personnage et travaillé son réle passent pour ainsi dire

dans les phantasiai du spectateur (...)*.

En ce sens, la phantasia « perceptive » est aussi une forme archaique d’Einfiihlung : non pas
I’ Einfiihlung entre un ego et un alter ego, mais celle entre le soi leiblich du comédien et celui
du personnage, ainsi que entre le soi leiblich du spectateur et celui du personnage. Il y a
Einfiihlung du personnage par le comédien qui I’incarne et Einfiihlung du personnage par le
spectateur a travers le comédien : une FEinfiihlung archaique, ou le Korper du comédien est
pour lui-méme et pour le spectateur le support transitionnel « pergu » par lequel il peut y avoir
phantasia « perceptive » du Phantasieleib du personnage.

Dans la mesure ou il remet en question le primat husserlien de la perception
(Wahrnehmung) et, plus radicalement, celui de la conscience interne impressionnelle, Richir
approfondit la temporalisation en présence de la phantasia « perceptive » et la spatialisation
du Phantasieleib « perceptif » en réactivant le sens du schématisme kantien: la
temporalisation et la spatialisation des phantasiai « perceptives » sont un « schématisme
phénoménologique ». Cela veut dire, d’une part, qu’elles présupposent une aisthesis, dont
elles sont la mise en forme schématique. Comme Richir I’explique a plusieurs reprises, en
effet, la phantasia « perceptive » a deux sources: 1) le schématisme (hors langage) des
phantasiai « pures » ou « primitives », auquel est « référé » le schématisme (de langage) des
phantasiai « perceptives » ; 2) Daisthesis au sens platonicien (en deca de toute et de toute
sensation originaire), qui est mis en forme par le schématisme (hors langage) des phantasiai
pures et, indirectement, par le schématisme (de langage) des phantasiai « perceptives ».
D’autre part, cela veut dire que le schématisme (de langage) des phantasiai « perceptives » est
la base phénoménologique de I’institution symbolique de la conscience d’image, de la
conscience symbolique et de la conscience signitive, c’est-a-dire en général des actes
intentionnels et de leurs horizons de potentialités. Si I’expérience théatrale du spectateur et du
comédien consiste dans un schématisme phénoménologique de phantasiai « perceptives »,

cependant, comment rendre compte de sa spécificité en tant qu’expérience esthétique ?

% M. Richir, op. cit., p. 28.

86

SEPTIEMBRE
2015



La phantasia « perceptive » dans le champ esthétique | Stéphane Finetti

Qu’est-ce qui la distingue des formes non-esthétiques d’expérience qui ont, elles aussi,

comme base phénoménologique le schématisme (de langage) des phantasiai « perceptives » ?

3. L’échange de phantasiai « perceptives » et la réplique du « moment » du sublime

Afin de répondre a cette question, on se tournera vers les formes d’expérience esthétique
auxquelles Richir étend les résultats de ses analyses de 1’expérience théatrale®’. Comme
Richir I’explique a plusieurs reprises, en effet, « on trouve » dans les différentes formes

d’expérience esthétique

(...) chaque fois un « objet» qui est « pergu » en tant que transitionnel, et un infigurable
« pergu » dans la méme phantasia « perceptive ». Pour ce qui concerne 1’ « objet » transitionnel
dans le cas de la peinture, il s’agit du Bildsujet imaginaire (qui peut éventuellement étre lui-
méme non figuratif), dans celui de la musique il s’agit des sons et groupes de sons émis par les
instrumentistes (qui sont eo ipso interprétes), dans le roman, il s’agit des Bildsujets trés
imparfaitement figurés par les descriptions et les situations, et dans le cas de la poésie, il s’agit
des éléments plus ou moins figuratifs du référent de la langue mis en jeu par les mots et les jeux

32
de mots™”.

On se limitera ici aux cas de I’expérience musicale et de I’expérience picturale, pour examiner
la maniére dont, en s’étendant a ces deux nouveaux champs, 1’analyse richirienne de
I’expérience esthétique se précise et s’approfondit.

Richir aborde I’expérience musicale par exemple dans I’article « De la “perception®
musicale et de la musique »*°. Contrairement a ce que Husserl soutient dans les Legons pour
une phénoménologie de la conscience intime du temps™*, Richir exclut ici que I’expérience
d’une mélodie consiste dans la perception (Wahrnehmung) d’une succession ou d’une
simultanéité de sons : la continuité uniforme de 1’évanouissement du présent perceptif en
rétentions et de son resurgissement des protentions ne permet en effet pas encore de rendre

compte du « rythme » musical®®. De méme, contrairement & ce que Husserl soutient dans

*LCf FPL, p. 17 : «(...) le cas du théatre peut aisément s’étendre au champ de I’esthétique ».

*>FPL, pp. 17-18.

> M. Richir, De la perception musicale et de la musique, in Filigrane n° 2 (2005), pp. 11-20.

3* Cf. par exemple E. Husserl, Vorlesungen zur Phinomenologie des inneren Zeitbewusstseins (1893-1917), R.
Boehm (ed.), Den Haag, M. Nijhoff, 1969 (Husserliana-Gesammelte Werke, cité dorénavant Hua X) ; tr. fr. de
H. Dussort, Legons pour une phénoménologie de la conscience intime du temps, Paris, PUF, 1964, pp. 50-51.

% Cf. M. Richir, De la perception musicale et de la musique, op. cit., p. 13 : « Quelque chose (...) du phénoméne
musical lui a échappé. Et cela montre, a nos yeux, que le “rythme* musical — qui n’est pas la cadence ou la

87

SEPTIEMBRE
2015



La phantasia « perceptive » dans le champ esthétique | Stéphane Finetti

Phantasia, conscience d’image, souvenir’®, Richir exclut ici que ’expérience musicale
consiste dans une forme de conscience d’image : la musique, en effet, « ne représente rien en
figuration imaginative intuitive »*’. L’expérience musicale, c¢’est-a-dire 1’expérience de la
musique (qui n’est pas simplement une succession ou une simultanéité de sons) reléve au
contraire selon Richir de ce que Husserl appelait dans le texte n° 18b de Phantasia,
conscience d’image, souvenir une phantasia « perceptive » : 1’auditeur « percoit » la musique
en phantasia au lieu de la percevoir ou de se la figurer en image.

Cela veut dire que la temporalisation musicale n’est pas une temporalisation en présents,
mais une temporalisation en présence (sans présent assignable). Ce n’est que dans la mesure
ou I’on considére la temporalisation musicale comme une temporalisation en présence, en
effet, qu’il devient possible selon Richir de rendre compte du « rythme » musical (qui ne se
réduit pas a une répétition périodique de présents). Comme Richir I’explique dans le méme

article :

L’irruption du présent dans la présence du déroulement musical signifie toujours
I’interruption de celui-ci, et le passage inéluctable de I’écoute musicale dans la distraction ou

.38
’ennui™”.

Plus précisément encore, la temporalisation musicale est une temporalisation en présence « de
langage », ou se recroisent incessamment des rétentions et des protentions de langage sans
téte dans un présent : « la musique nous dit quelque chose qui, d’une certaine maniére, est au-
dela d’elle-méme »*° ; elle cherche & dire au fil d’une temporalisation de langage une
Sachlichkeit infigurable, qui (comme le personnage au théatre) a une dimension affective.

De méme qu’elle consiste dans une temporalisation en présence de langage, 1’expérience
musicale consiste dans la spatialisation d’un Phantasieleib « perceptif », c’est-a-dire d’un
Spachleib. D’une part, en effet, I’interpréte doit faire preuve d’une adaptation remarquable de

son Leib a I’instrument (virtuosité) qu’il joue et a la musique qu’il doit interpréter. D’autre

répétition périodique — (...) fait du méme coup un temps trés spécifique, qui est le temps musical, et qui ne
reléve pas du “temps* (de présent) de la perception au sens classique ».

%% Cf. Hua XXIIL, pp. 158-160 ; tr. fr. pp. 180-182. Cf. aussi Hua XXIIL, p. 144 ; tr. fr. p. 167.

7 Cf. M. Richir, De la perception musicale et de la musique, op. cit., p. 13 : « Le temps musical ne reléve pas
non plus de I’imagination, puisque, d’une part, les sons sont réellement émis, et non pas des objets imaginaires,
et puisque, d’autre part, la musique ne représente rien en figuration intuitive. La musique dite descriptive, ou
bien ne I’est qu’en vertu de son art tout musical, de la transposition au deuxiéme degré (...) ou bien, si elle I’est
strictement, elle est plate, triviale ou rhétorique ».

* Ibid.

* Ibid.

88

SEPTIEMBRE
2015



La phantasia « perceptive » dans le champ esthétique | Stéphane Finetti

part, ’auditeur regoit la musique en phantasia « perceptive », sans mise en action de son
Wahrnehmungsleib. De 13, le paralléle (mais pas 1’identification) entre 1’expérience musicale

et ’expérience théatrale que Richir développe a la fin de son article :

Le mauvais interpréte est (...), tout comme le mauvais comédien, soit celui qui ne « joue »
que mécaniquement ce qui reléve de la convention (des codages symboliques), soit celui qui,
pris par I’excés de son narcissisme, met en valeur sa propre virtuosité, sans s’effacer devant la
musique (...). On sera peut-&tre surpris que nous invoquions ici I’exemple du comédien (...). Ce
n’est pas seulement parce que c’est a son propos que Husserl en vient a parler, s’agissant du
théatre, de phantasia « perceptive », mais précisément (...) parce que le comédien donne a
« percevoir » en phantasia le personnage, c’est-a-dire essentiellement, les mouvements de son
dame, ce que nous appelons ses affections et leurs métamorphoses, dans toute leur subtilité.
Certes, la musique n’est pas un personnage et les mouvements des affections qui habitent les
phantasiai « perceptives » musicales ne sont pas simplement les mouvements de 1’ame du
compositeur (...). Mais (...) le compositeur ne crée authentiquement de la musique qu’en allant

. .., 40
puiser dans les ressources de son affectivité™.

La phantasia « perceptive » musicale « per¢oit» la musique en phantasia comme la
phantasia « perceptive » théatrale « pergoit » le personnage en phantasia. Dans les deux cas,
une Leiblichkeit qui est « percue » en phantasia : celle du personnage auquel le comédien
préte son Leib ou celle de la musique a laquelle I’interpréte préte son Leib. Nous avons ainsi
dans les deux cas une forme d’Einfiihlung archaique entre une Leiblichkeit infigurable (celle
de la musique ou celle du personnage) « pergue» en phantasia a travers un support
transitionnel (les sons ou les mouvements du comédien) et le Leib de I’interpréte ou du
comédien. Dans la mesure ou ces derniers donnent a « percevoir» en phantasia la
Leiblichkeit d’un personnage ou d’une musique, cette Einfiihlung archaique a lieu également
entre I’interpréte et I’auditeur ou entre le comédien et le spectateur.

Si la transposition des analyses richiriennes de l’expérience théatrale a I’expérience
musicale est possible grace a la fonction analogue exercée par le comédien et par I’interprete
par rapport, d’'une part, a la Leiblichkeit infigurable qu’ils incarnent et, d’autre part, par
rapport au spectateur et a ’auditeur, la transposition des mémes analyses a I’expérience

picturale présente davantage de difficultés. Cette derniére ne peut en effet se passer de la

0 M. Richir, De la perception musicale et de la musique, op. cit., p. 17.

89

SEPTIEMBRE
2015



La phantasia « perceptive » dans le champ esthétique | Stéphane Finetti

conscience d’image : I’expérience picturale est en effet avant tout 1’expérience qu’un
spectateur fait d’une image picturale. Si 1’expérience picturale est nécessairement aussi
I’expérience d’une image picturale, cependant, s’y réduit-elle ? Est-ce cette composante qui
en fait une expérience esthétique ? Richir montre dans De [’infigurable en peinture*' que ce
n’est pas le cas. En partant de 1’idée naive selon laquelle la peinture représente quelque chose
en image (une sceéne mythologique, religieuse, historique, des paysages etc.), Richir soutient
qu’ «il n’y aurait pas d’art de peindre sans qu’y entre en jeu la phantasia de fagon
explicite »* et, plus précisément, la phantasia « perceptive ». De méme que la conscience
d’image théatrale, la conscience d’image picturale présuppose en effet comme base
phénoménologique la phantasia « perceptive », sans laquelle elle ne serait qu'une « capture
du regard par I’image et par le jeu des intentionnalités imaginatives »*. La phantasia
« perceptive » joue dans la conscience d’image picturale : elle est ce qui fait «le fond
infigurable de la “vie“ de ce qui n’est déja plus tout a fait sujet »**. En général, elle permet de
comprendre ce qui fait de la peinture quelque chose de « plus » qu’une simple technique de
représentation par image : elle rend compréhensible le « plus » qui fait la vie, la Leiblichkeit
d’un tableau.

Dans cette perspective, ce n’est donc pas simplement la vision d’une image qui fait
I’expérience picturale, mais plus radicalement le «regard» (c’est-a-dire la phantasia
« perceptive ») de ce qu’il y a en lui d’infigurable : le regard de la Leiblichkeit du tableau.
C’est le cas non seulement pour le spectateur du tableau, mais aussi pour le peintre qui, en

peignant, ne reproduit pas quelque chose, mais peint son propre regard :

(...) son regard s’étant rencontré dans la phantasia « perceptive », son travail consiste a
livrer acces, avec les « moyens du bord » (I’institution symbolique de la peinture, avec ses
régles et en son moment historique, ainsi que son propre talent) a ce quelque chose d’infigurable
qui vibre dans ses figurations, et cela par ses gestes (...) ses affections (...) de maniére a ce qu’il

. . . 45
puisse reconnaitre (...) ce quelque chose qui est comme son regard (...)".

1 Cf. VSS 11, pp. 133-142.
2 VSSII, p. 135,

* Ibid.

* Ibid.

B VSSII, p. 139,

90

SEPTIEMBRE
2015



La phantasia « perceptive » dans le champ esthétique | Stéphane Finetti

Aussi bien du point de vue du spectateur que du point de vue du peintre, la figuration
picturale doit se suspendre pour donner acceés a de I’infigurable : le regard (c’est-a-dire la
phantasia « perceptive ») du peintre. Ce dernier a laissé quelque chose de son regard dans le
peint et, précisément, dans le fond infigurable de la figuration picturale. Le spectateur (donc
aussi le peintre en tant que spectateur de son ceuvre), lorsqu’il n’est pas simplement capté par
I’image, regarde dés lors en phantasia non pas le sujet figuré dans le tableau, mais le regard
que le peintre y a laissé¢*®. L’expérience picturale consiste en ce sens dans un échange des
regards entre le peintre et le spectateur du tableau.

Cet échange ne donne lieu a aucune coincidence : les regards s’échangent, mais ne
s’identifient pas. S’il y a contact entre les regards du spectateur et du peintre, c’est en et par

écart (comme rien d’espace et de temps). Comme 1’explique Richir,

Le regard du peintre implique celui du spectateur et (...) ce dernier ne peut suivre les voies
d’acces livrées par le peintre a la visibilité que si (d’une autre mani¢re que le peintre) il

implique le regard de celui-ci®’.

En ce sens, I’ceuvre belle est une «réminiscence du giron transcendantal »*® : une
réminiscence de 1’échange des regards (c’est-a-dire des phantasiai « perceptives ») entre la
mere et le nourrisson. De méme que dans ce dernier prend place le « moment » du sublime, en
outre, dans I’échange des regards entre le peintre et le spectateur peut avoir lieu (et, pourrait-
on ajouter, doit avoir lieu afin qu’il y ait expérience esthétique) le « phénoméne sublime »*,
Il ne s’agit plus du « moment » du sublime : le « séisme » affectif (systole) qui interrompt le
schématisme hors langage pour ouvrir a la transcendance absolue et qui rend ainsi possible la
re-schématisation du schématisme hors langage comme schématisme de langage (diastole). Il
s’agit au contraire d’une « réplique » du « moment » du sublime, qui n’interrompt plus le
schématisme hors langage, mais seulement sa re-schématisation comme schématisme de
langage. En d’autres termes, le « phénoméne sublime » consiste dans une « rupture de la

diastole »°°.

* Cf. M. Richir, L écart et le rien, Grenoble, Millon, 2015, p. 243 : « (...) ce que Cézanne a peint, ce n’est pas la
montagne Sainte-Victoire, mais c¢’est son regard sur la montagne : et ce regard lui-méme se croise, se regarde et
se peint ». Cf. aussi M. Richir, loc. cit., p. 316.

Y VSS I, p. 140.

B VSS L, p. 142.

¥ VSS I, p. 88.

O VSS I, p. 33.

91

SEPTIEMBRE
2015



La phantasia « perceptive » dans le champ esthétique | Stéphane Finetti

Si I’on s’en tient a la distinction entre les différentes formes de sublime que Richir expose
dans Sur le sublime et le soi. Variations II’', cette « parenthése extra-schématique » au sein du

déroulement de la diastole schématique se présente de la manicre suivante :

Parmi les phantasiai-affections « perceptives » de la diastole (schématique) de langage,
I’une d’entre elles se trouve en exces, en sursaut, en saillance (...).

En se détachant par cette interruption, cette phantasia « perceptive » se charge de toute
I’affectivité de la sorte indifférenciée, gagne en ampleur et intensité jusqu’a constituer le

r \ : 52
« phénomene » comme sublime (...)>".

Dans la réplique du « moment» du sublime, une phantasia « perceptive» rompt sa
consonance avec les autres phantasiai « perceptives » de la chaine schématique. Par cette
rupture, les affections modulées par la diastole schématique fusionnent et retournent a 1’état
d’affectivité indifférenciée. L affection qui habite la phantasia « perceptive » en rupture par
rapport aux autres parvient ainsi a se charger «de toute I’affectivit¢é de la sorte
indifférenciée » et devient dés lors « affection sublime », c’est-a-dire « affection de
Iaffectivité tout entiére »*°.

Dans cette «réplique » du sublime, 1’ «infigurable intensifi¢ » de la phantasia
« perceptive » en dissonance avec les autres « joue comme autre version de la transcendance
absolue »*. De méme, dans ’affection sublime se produit une nouvelle forme de contact de

S01 4 sol :

(...) Daffection sublime peut etre comprise comme la version au présent du contact

. PR . ’ 55
archaique de soi a soi en et par écart (...)™".

Contrairement au « moment » du sublime, qui ne peut &tre vécu par aucun « soi » puisqu’il en
est a I’origine, 1’affection sublime peut étre vécue par un « soi » comme contact de soi a soi

en et par écart au présent : « a travers cette affection, c’est le vrai soi qui, pour un présent

L Cf. VSS I, pp. 79-92.

2 VSS I, pp. 79 et 86..

3 VSS I, p. 87. Cf. aussi VSS 11, p. 92.

> Ibid. Cf. aussi VSS II, p. 92 : « (...) elle ouvre sur 1’abime d’une “autre vie“, radicalement ailleurs, celle
méme de I’excés qui s’est détaché dans le “ressaut”, c’est-a-dire celle de la transcendance absolue et de la
transcendance physico-cosmique ».

P VSS I, p. 89.

92

SEPTIEMBRE
2015



La phantasia « perceptive » dans le champ esthétique | Stéphane Finetti

r r \ . . . . . . A A 56

éphémere, prend pour ainsi dire conscience de soi, se « sait » dans son étre méme »°". Dans la
mesure ou elle se stabilise dans un présent éphémere, 1’affection du sublime prend la forme
d’une « expérience » du sublime, qui a lieu dans un « présent muni de ses protentions et de

ses rétentions »° .

Conclusion

Ce parcours a travers les analyses richiriennes de I’expérience théatrale, musicale et surtout
picturale permet de mettre au jour deux caractéres qui dans la phénoménologie richirienne
sont inhérents a D’expérience esthétique en tant que telle: 1. 1I’échange de phantasiai

« perceptives » (par exemple, I’échange des regards) et II. I’affection du sublime.

LIl y a échange de phantasiai « perceptives » entre le spectateur et le comédien, entre
I’auditeur et Dinterpréte, entre le spectateur et le peintre. Ce que la phantasia
« perceptive » (le regard) du spectateur cherche en dega de la figuration en image du
tableau, c’est la phantasia « perceptive » (le regard) du peintre, qui tente de la donner a
voir au spectateur dans le tableau. Ce que la phantasia « perceptive » de ’auditeur cherche
en dega du présent des sons qu’il entend, c’est la phantasia « perceptive » de I’interprete,
qui par son interprétation tente de la donner a entendre a 1’auditeur. Ce que la phantasia
« perceptive » du spectateur cherche en deca du présent perceptif de la scene, c’est la
phantasia « perceptive » du personnage incarné par le comédien, qui tente de la donner a
voir au spectateur dans ses gestes, ses mimiques et dans sa voix. Cela vaut aussi pour le
peintre (qui est son propre spectateur), pour I’interpréte (qui est son propre auditeur) et
pour le comédien (qui est son propre spectateur), sans que 1’échange de phantasiai
« perceptives » ne se traduise jamais en coincidence : il s’agit toujours d’un « contact en et
par écart », qui est une « réminiscence du giron transcendantal ».

II.De méme, I’expérience esthétique est caractérisée par 1’affection sublime, qui est une
« réplique » du « moment » du sublime™. Elle consiste dans une interruption schématique,
mais pas dans celle du schématisme dans en ensemble (de langage et hors langage) : il ne
s’agit que d’une rupture de la diastole schématique. Cette interruption engage encore
I’affectivité, mais ne consiste pas dans son hypercondensation dans un proto-soi : elle a
lieu dans une phantasia « affective » en rupture avec les autres qui, en tant que telle, se
charge d’une affectivité indifférenciée et devient ainsi affection de [’affectivité toute

enticre. De méme, elle donne bien lieu & un « contact de soi a soi en et par écart », mais

% Ibid. Cf. aussi VSS I, p. 92.
STVSS I, p. 87.
% Cf. M. Richir, L écart et le rien, op. cit., p. 219.

93

SEPTIEMBRE
2015



La phantasia « perceptive » dans le champ esthétique | Stéphane Finetti

sous une nouvelle forme: dans 1’affection sublime, ce contact a lieu dans un présent
éphémeére et contingent, ce qui permet a 1’affection sublime stabilisée en présent de devenir

une expérience du sublime.

94

SEPTIEMBRE
2015



