
111  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 El esquema corporal - conocimiento experiencial de sí mismo y (auto-) constitución | Dr. (des.) Phil. Irene Breuer 
 

	
  

	
  

El   esquema   corporal   -­‐‑   conocimiento   experiencial   de   sí  
mismo  y  (auto-­‐‑)  constitución  
Dr.  (des.)  Phil.  Irene  Breuer  
Bergische  Universität  Wuppertal  

 

 

Introducción1 

 

Interesa a este trabajo determinar la posibilidad de considerar al esquema corporal no como 

una forma corporal-espacial general, sino como una estructura que posibilita un conocimiento 

basado en la experiencia, es decir, un conocimiento experiencial. Para ello, debemos primero 

adentrarnos brevemente en la diferencia entre la consideración científica y la fenomenológica 

de los objetos: En la práctica científica, el sujeto guiado por un interés especial, realiza una 

valuación sobre el ser-de-tal-manera y el ser-cómo de los objetualidades que aparecen.  Su 

objetivo consiste en obtener un conocimiento de la naturaleza desde la experiencia teórica. El 

conocimiento de una cosa requiere saber „por experiencia“ cómo se conduce en el „nexo de 

sus causalidades“, es decir, de cómo se comporta frente a las presiones o al golpe.2 En el 

mundo de la vida, sin embargo, tenemos que ver no sólo con una naturaleza material, sino con 

una naturaleza viviente. El conocimiento se basa en la experiencia que hace un sujeto 

percipiente con el mundo sensible. El sujeto percibe formas espaciales que le son dadas en un 

determinado lugar y en una cierta figura. Cada una de estas formas espaciales permite una 

objetivación, que da como resultado un objeto físico y un espacio puro objetivos. Debido a 

que la objetividad está dada bajo la forma de una regla unificada del proceso de 

determinación más precisa, ella puede garantizar la identidad y la mismidad de las cosas. Para 

posibilitar la correlación entre la figura espacial objetiva y la experiencia subjetiva, Husserl 

recurre al concepto de „esquema“, que se revela como una instancia mediadora y, en 

consecuencia y de acuerdo a nuestra tesis, posibilita un conocimiento basado en la 

experiencia. Este trabajo tiene como finalidad el desarrollo de esta tesis. Para ello 

introduciremos primero el concepto de esquema de la cosa, para luego explicitar la función 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1	
  Agradecemos	
  al	
  Prof.	
  Dr.	
  U.	
  Melle,	
  	
  Archivos	
  Husserl,	
  Leuven,	
  por	
  su	
  autorización	
  para	
  citar	
  manuscritos	
  
de	
  Husserl	
  no	
  publicados	
  aún.	
  
2 Edmund Husserl: Hua IV, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. 
Zweites Buch. Phänomenologische Untersuchungen zur Konstitution, M. Biemel (Hrsg.), Den Haag 1952, p. 45. 
Español: Ideas relativas a una Fenomenología pura y una Filosofía Fenomenológica. Libro Segundo: 
Investigaciones Fenomenológicas sobre la Constitución, [Ideas II], A. Zirión Q. (trad.), México 2005, p. 75. 



112  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 El esquema corporal - conocimiento experiencial de sí mismo y (auto-) constitución | Dr. (des.) Phil. Irene Breuer 
 

	
  

	
  

(auto-)constituyente del esquema corporal y la posibilidad de un conocimiento dóxico como 

conocimiento corporal sensible. Al final desarrollaremos el entramado constituyente entre 

cosa, cuerpo viviente y espacio. 

 

2. El esquema de la cosa 

 

El objeto, „la región cosa [sirve] como hilo conductor en la investigación fenomenológica.3 

Cada aparición de la cosa alberga en sí misma de forma necesaria un estrato, que Husserl 

llama „el esquema sensible“4 o „esquema sensible de la cosa“: „[E]s la figura espacial 

meramente llena con cualidades ,sensibles‘ – sin determinación alguna de ,sustancialidad‘ ni 

,causalidad‘ (a saber, entre comillas, entendidas como modificadas noemáticamente)“.5 Se 

trata del estrato de la res extensa, llamada „fantasma“ en los manuscritos de 1910-1920, que 

actúa „como estructura básica del objeto perceptual [...] en cuanto es una forma corporal 

sensiblemente cualificada (als Grundgerüst des Wahrnehmungsgegenstandes fungiert [das 

Phantom] als sinnlich qualifizierte körperliche Gestalt)“.6 La „verdadera objetualidad de la 

cosa (wirkliche Gegenständlichkeit des Dings)“, es decir, la res extensa7 o esquema de la 

cosa, mantiene idéntica su forma 8 , mientras que puede adoptar fenológicamente una 

multiplicidad de apariciones.9 „Se distinguirá por ende entre la cosa misma idéntica y sus 

maneras de aparecer subjetivamente condicionadas.“10 

 

Se trata de una „cosa idéntica e inmodificada, a excepción de los cambios de lugar (identisch 

unverändertes Ding, bis eben auf Ortsveränderungen)“11, por lo que la cosa idéntica se 

muestra en un „momento posicional (Lagemoment)“12 variable. Sin embargo, cuando la cosa 

está en reposo mientras el cuerpo varía su distancia a ella, los „momentos de aparición de la 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
3 Edmund Husserl: Hua III/1, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. 
Erstes Buch, K. Schuhmann (Hrsg.), Den Haag 1977, p. 348, Español: Ideas Relativas a una Fenomenología 
Pura y una Filosofía Fenomenológica, [Ideas I] J. Gaos (trad.), México 1986, p. 360. 
4 Husserl: Hua IV, p. 37, Ideas II, p. 67. 
5 Husserl: Hua III/1, p. 350, Ideas I, p. 361. Ver Husserl: Hua IV, p. 37, Ideas II, p. 67: „Decimos que la esencia 
de una cosa comprende un esquema sensible, y con ello entendemos este armazón básico, esta figura corpórea 
(,espacial‘) con la plenitud extendida sobre ella.“ 
6 Edmund Husserl: Hua XI, Analysen zur passiven Synthesis. Aus Vorlesungs- und Forschungsmanuskripten 
1928-1926, M. Fleischer (Hrsg.), Den Haag 1966, p. 23. 
7 Cf. Ulrich Claesges: Edmund Husserls Theorie der Raumkonstitution, Den Haag 1964, p. 62. 
8 Edmund Husserl: Ms. D 13 XVIII, (antes de 1916), no editado aún, p. 35. 
9 Ibidem., p. 34. 
10 Husserl: Hua IV, p. 75, Ideas II, p. 107-108. 
11 Husserl: Ms. D 13 XVIII, (antes de 1916), no editado aún, p. 22.  
12 Ibidem., p. 30. 



113  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 El esquema corporal - conocimiento experiencial de sí mismo y (auto-) constitución | Dr. (des.) Phil. Irene Breuer 
 

	
  

	
  

cosa espacial (Erscheinungsmomente des RaumDings)“ 13  se modifican de forma 

correspondiente. La „objetualidad real de la cosa“, que aparece en tanto res-extensa14 o 

„fantasma espacial“ en abstracción de la realidad material, debe entenderse en tanto una 

„aprehensión (Auffassung)“ subjetiva en un espacio fenomenal perspectívico. Debido a que 

ninguna dación intuitiva de la cosa puede alcanzar una complitud tal que ninguna otra 

percepción adicional pudiera agregarle algo nuevo, la cosa nunca nos es dada en forma 

adecuada en la infinitud de sus percepciones posibles.15 La idea de la cosa, en cambio, 

aparece como „la misma cosa X“16 en el contínuo de su determinación más precisa, y puede 

ser siempre determinada de manera aún más precisa. Esta „,Idea‘ regional de la cosa“17 

recorre este proceso como identidad absoluta, como una generalidad, que en primera instancia 

se revela como la „idea no llena de la cosa“, que „sigue siendo determinable ,in infinitum‘“.18 

Como destaca R. Bernet, „es importante distinguir entre, por un lado, la anticipación de una 

donación adecuada de la cosa, tal como se opera en el seno de la experiencia de una cosa 

particular, y, por otro, el hecho de saber que pertenece a la esencia de toda cosa que la 

experiencia de su existencia exige una serie infinita de experiencias“19. Lejos de ser una 

determinación esencial, la idea regional de la cosa es la idea de una cierta realidad particular 

de la cosa que guía el proceso de percepción: Es el ideal de la donación adecuada de la cosa 

en su realidad particular, como destaca R. Bernet. La cosa en este sentido de la palabra no es 

idéntica con la cosa que, siempre incompleta pero puesta en tanto real, jamás es dada de 

forma adecuada en la experiencia.20  

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
13 Ibidem. 
14 Cf. Husserl: Hua IV, S. 23, Ideas II, p. 52-53 y  U. Claesges, op.cit., p. 62. 
15 Cf. Husserl: Hua III/1, S. 347, Ideas I, p. 358-359. 
16 Ibidem. 
17 Ibidem. 
18 Ibidem. 
19 Cf. Rudolf Bernet, Conscience et Existence. Paris 2004, p. 160: „Il faut donc distinguer entre, d’une part, 
l’anticipation d’une donation adéquate de la chose, telle qu’elle opère au sein de l’expérience d’une chose 
particulière, et, d’autre part, le fait de savoir qu’il appartient à l’essence de toute chose que l’expérience de son 
existence exige une série infinie d’expériences.” Cf. Husserl, Husserl, Edmund: Hua XX/I, Logische 
Untersuchungen. Ergänzungsband. Erster Teil. Entwürfe zur Umarbeitung der VI. Untersuchung und zur 
Vorrede für die Neuauflage der Logischen Untersuchungen (Sommer 1913), U. Melle (Hrsg.), Den Haag, 2002, 
p. 198: „Aber die Eindeutigkeit [des Dinges ‚an sich’] ist doch nur eine Idee und Korrelat eines immer 
unbestimmten unendlichen Progressus. (Pero la unicidad [de la cosa ,en sí‘] es empero solamente una idea y 
correlato de un progreso infinito, siempre indefinido).” 
20 Cf. R. Bernet, Conscience et Existence, p. 161, y, del mismo autor, La vie du sujet. Paris 2004, p. 130. 



114  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 El esquema corporal - conocimiento experiencial de sí mismo y (auto-) constitución | Dr. (des.) Phil. Irene Breuer 
 

	
  

	
  

En este proceso de determinación más precisa se abstrae de toda causalidad 21  y 

sustancialidad22, y sólo se trata aquello que se intuye sensiblemente de la cosa, no aquello que 

nos es dado como „visto“ en la percepción.23 „El fantasma reemplaza naturalmente sólo lo 

visible de la cosa, [...] o sea sólo su superficie en su cualificación (Das Phantom vertritt 

natürlich nur das Sichtbare vom Ding [...] also nur seine Oberfläche in ihrer 

Qualifizierung)“. 24 Este fantasma en reposo nos es dado en sus „lados individuales (einzelnen 

Seiten).“ El lado que aparece „en el modo de dación momentáneo (in der momentanen 

Gegebenheitsweise)“, se denomina „aspecto (Aspekt)“. En el proceso contínuo de 

determinación más precisa de la percepción se nos dan otros lados, que „se unen en un todo 

perceptual del fantasma (Erscheinungsganzen des Phantoms zusammenschliessen)“. En 

cuanto un lado nos es dado en el contínuo de aspectos, éste recibe el nombre de „apariencia 

(Apparenz)“.25 „La apariencia es por lo tanto el modo de dación del fantasma completo como 

res extensa (Die Apparenz ist also die Gegebenheitsweise des vollen Phantoms als res 

extensa)“.26 El aspecto es en realidad el correlato de la intuición y en tanto tal indica la 

„continuidad de lados complementaria (ergänzende Seitenkontinuität)“27; el aspecto remite 

entonces a la apariencia. El fantasma mantiene la misma forma en diferentes posiciones28, 

cuya unidad Husserl definió como „el esquema espacial (räumliche Schema)“.29 El „momento 

posicional (Lagemoment)“ es dado como una cierta „distancia“ al sujeto que percibe, de modo 

que la „aparición óntica misma (die ontische Erscheinung selbst)“ es calificada como 

„fantasma de distancia (Entfernungsphantom)“.30 Cada aparición de un aspecto del fantasma 

depende por lo tanto no sólo de la distancia al sujeto de la percepción, sino de sus 

movimientos quinestésicos. 31  A cada localización del fantasma corresponden múltiples 

apariciones perspectívicas, que por su lado presuponen „mi posición, aquella de mi cuerpo 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
21 Husserl: Hua IV, S. 37, Ideas II, p. 67: „En la experiencia original, en la percepción el ,cuerpo‘ es impensable 
sin cualificación sensible; pero el fantasma está originalmente dado y por ello también es pensable sin los 
componentes de la materialidad, mientras que éstos por su lado son no independientes“. 
22 Esta abstracción es mencionada en una serie de textos que datan de 1910. Cf. Edmund Husserl: Hua XVI, 
Ding und Raum. Vorlesungen 1907, U. Claesges (Hrsg.), Den Haag 1973, Introducción de U. Claesges, p. XIX. 
23 Husserl: Hua XVI, Beilage II, p. 342f. 
24 Edmund Husserl: Ms. D 13 I, (1921), no publicado aún, p. 2. 
25 Ibidem. 
26 Claesges: op.cit., p. 60. 
27 Husserl, Ms. D 13 I, (1921), op.cit., p. 7. 
28 Husserl: Hua IV,  S. 84, Ideas II, p. 116. 
29 Husserl: Hua XVI,  Beilage II, S. 342. 
30 Husserl: Ms. D 13 I, (1921), op. cit., p. 1. 
31 Ibidem, p. 6. 



115  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 El esquema corporal - conocimiento experiencial de sí mismo y (auto-) constitución | Dr. (des.) Phil. Irene Breuer 
 

	
  

	
  

(meine Lage, die meines Körpers)“.32 Si se modifica empero la distancia de resultas a una 

modificación de la posición del percipiente o de la cosa espacial, „la cosa visual (das 

Sehding)“ no muestra ninguna modificación cualitativa. 

 

El concepto del fantasma – y del lugar como posición – se ha por lo tanto dividido33: 

„Fantasma“ significa por un lado el „,verdadero‘ fantasma‘ (,wahre‘ Phantom)“, es decir, 

aquello que se mantiene idéntico y con un mismo sentido en la multiplicidad de las 

apariencias que están contenidas en el proceso de determinación más precisa – por lo tanto lo 

„idéntico“ que es por ello una „idea“. Por otro lado puede significar „una continuidad de lados 

cerrada (eine geschlossene Seitenkontinuität)“, es decir, una apariencia. Husserl define tanto 

al „fantasma verdadero“ o „idea“ como al modo de apariencia momentánea del fantasma o „la 

,imagen‘ vista (gesehene ‚Bild‘)“ como „el esquema lleno de la cosa (das Vollschema des 

Dings)“34, porque a la idea de la cosa „en sí“ corresponde la ,unidad de la experiencia 

múltiple‘ (‚Einheit mannigfaltiger Erfahrung’)35; sin embargo Husserl36 destaca expresamente 

que sólo el segundo concepto del fantasma (la imagen ,vista‘) es el „verdadero (echte)“37. En 

concepto genuino de „esquema lleno“ denota ambos, una „fase real (reale Phase)“ de la cosa, 

o sea una cualificación de la res extensa según su „ser superficial (oberflächigen Sein)“38: El 

fantasma es por lo tanto la apariencia (Apparenz) como aparición (Erscheinung) del fantasma 

verdadero. Existe por lo tanto una correlación entre el fantasma objetivo39 y verdadero – la 

idea – con su posición objetiva, y el fantasma que aparece – la apariencia  (Apparenz) – con 

su posición subjetiva: Ella surge como consecuencia de la relación mutua entre la idea, que 

guía en tanto límes y polo a las apariciones posibles y a la inversa, las apariencias cambiantes 

que portan en su esencia a la idea como su propia identidad. De esta forma, el esquema lleno 

de la cosa se revela como la instancia que correlaciona el conocimiento objetivo y los modos 

de aparición subjetivos del objeto.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
32 Husserl: Ms. D 13 XVIII, (antes de 1916), no publicado aún, p. 21. 
33 Husserl: Ms. D 13 I, (1921), op. cit., p. 7.  
34 Ibidem.  
35 Aquí debe remarcarse que esta idea, en tanto unidad de las experiencias posibles, funge como idea conductora 
o reguladora y al mismo tiempo como telos del proceso de determinación más precisa. En este sentido, el 
concepto de „idea“ sirve para mantenter la identidad de la cosa en el desarrollo de las diversas apariciones de la 
misma. Por este motivo puede decirse que el concepto de „idea“ caracteriza el elemento común a todas las 
apariciones.  
36 Claesges: Edmund Husserls Theorie der Raumkonstitution, op. cit., p. 62s. 
37 Husserl: Ms. D 13 I, (1921), op.cit., p. 7. 
38 Ibidem. 
39 Husserl: Ms. D 3, (1920), no publicado aún, p. 35. 



116  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 El esquema corporal - conocimiento experiencial de sí mismo y (auto-) constitución | Dr. (des.) Phil. Irene Breuer 
 

	
  

	
  

 

En qué se basa esta objetividad? La „normalidad intelectual (intellektuelle Normalität)“ que 

posibilita el reconocimiento de un mundo común y objetivo, implica una „normalidad de la 

sensibilidad (Normalität der Sinnlichkeit)“40 , gracias a la cual se dan las condiciones 

necesarias para la posibilidad de reconocer y experimentar un mundo en común sensible, no 

obstante la variabilidad del aspecto de los objetos y de su entorno: Ellas son las „condiciones 

normales de la percepción (normalen Wahrnehmungsbedingungen)“41. Esto quiere decir que 

el mundo perceptual presupone una norma que se refiere a la experiencia de un sujeto 

individual que participa de un mundo en común intersubjetivo. Esta „relatividad [...] que 

reclama la constitución de una cosa física que se manifiesta en la cosa intuitiva“42 fundamenta 

la normalidad objetiva e intersubjetiva, la que a su vez garantiza la regularidad de aquello que 

es sensible y relativo. De esta manera surge una relación mutua entre la relatividad de la cosa 

y la objetividad de la cosa idéntica y al mismo tiempo entre el sujeto de la experiencia y la 

comunidad intersubjetiva. Se ha obtenido una norma – el mundo normal constituído – para la 

constitución de la cosa física, que es inherente al mundo en cuanto mundo de la experiencia y 

que no puede ser caracterizada ni de forma matemática ni objetiva, sino sólo de manera 

descriptiva. 

 

Hemos obtenido lo siguiente: 

 

a. la intuición sensible – subjetivo-relativa – se funda en las condiciones normales de 

percepción, que son pasibles de descripción. 

b. la forma de la intuición – intersubjetivo-relativa y al mismo tiempo objetiva – se funda en 

una regla unitaria en el proceso de determinación más precisa que es „en sí“ y determinable 

de manera objetiva. 

 

La normalidad de la experiencia se funda entonces en leyes que son respetadas por las 

apariencias relacionadas con las cinestesias. En esta situación son privilegiadas „como 

normales“ aquellas apariencias que muestran de manera óptima la cosa sensible. La 

„apariencia óptima (optimale Gegebenheit)“ es dada, cuando „se permite una visión 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
40 Husserl: Ms. D 13 XV, no publicado aún, p. 57-59. 
41 Husserl: Hua IV, S. 58f., Ideas II, p. 90 ss. 
42 Ibidem, al. p. 77, esp. p. 109. 



117  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 El esquema corporal - conocimiento experiencial de sí mismo y (auto-) constitución | Dr. (des.) Phil. Irene Breuer 
 

	
  

	
  

generalizadora unitaria, una imagen llena (eine einheitliche Überschau, ein Vollbild überhaupt 

gestattet [wird])“.43 La „apariencia óptima“ no es por lo tanto algo ideal, sino una aparición 

cuya evidencia tiene no sólo el carácter de „suma absoluta de plenitud posible“44 sino que 

además satisface nuestros intereses45. Este máximo de plenitud posible varía de acuerdo a los 

intereses individuales, es por lo tanto, subjetivo-relativo.  La constitución de la cosa procede 

por estratos, y las cinestesias sirven para exponer la cosa sensible en su apariencia óptima, es 

decir, como cumplimiento de la idea conductora en la experiencia.  

 

En la Dingvorlesung de 1907 la cosa es tematizada como „objeto de la experiencia sencilla 

[de la intuición empírica]“46, pero no es una cosa en sentido completo, ya que para ello 

requiere de las „cualidades causales (kausalen Eigenschaften)“, es decir, de las „cualidades de 

la cosa que la constituyen internamente como la capacidad, la fuerza (el carácter de actividad 

y pasividad), y disposición (innerkonstituierende[n] Dingeigenschaften [...], die mit den 

Worten Vermögen, Kraft (Charakter des Wirkens und Leidens), Disposition bezeichnet 

[sind])“.47 Estas cualidades causales de la cosa, que son el objeto de estudio de toda ciencia, 

no alcanzan para la constitución de las cosas en el mundo de la vida. Lo que aporta la norma 

de un „mundo uno normalmente constituído“48 es la „regla de mi subjetividad“ que determina 

que las cosas sean pasibles de ser experienciadas por los sujetos y que estén „en conexión con 

las causalidades cósico-corporales.“ Estas causalidades del mundo de la vida no son 

arbitrarias, sino de lo que aquí se trata es de „causalidades de especie típica“49 que denotan lo 

común de las apariciones normales de las cosas en el mundo de la vida y que a su vez,  

fundamentan la regularidad del mundo objetivo.  

 

3. El esquema corporal y el cuerpo viviente (Leib) intencional 

 

De lo antedicho se desprende que en el mundo de la vida no sólo tenemos que ver con una 

„naturaleza material“, sino también con una naturaleza „animada, ,viviente‘.“50 A través de 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
43 Husserl: Ms. D 13 I, op. cit., p. 8. 
44 Husserl, Investigaciones Lógicas, Tomo cuarto, M. G. Morente y J. Gaos (trad.), Madarid 1929, p. 127. 
45 Cf. Husserl: Hua XVI, § 36, p. 125-129. 
46 Husserl: Hua XVI,  Beilage II, p. 341. 
47 Ibidem. 
48 Husserl: Hua IV, S. 73, Ideas II, p. 106: „Hay el mundo uno normalmente constituído como el mundo 
verdadero, como ,norma‘ de la verdad“. 
49 Ibidem, al. p. 73-74, esp. p. 105-106. 
50 Husserl: al. p. 27, esp. p. 57. 



118  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 El esquema corporal - conocimiento experiencial de sí mismo y (auto-) constitución | Dr. (des.) Phil. Irene Breuer 
 

	
  

	
  

esta distinción Husserl introduce un segundo orden de la naturaleza que posee cualidades 

„anímicas“: el cuerpo viviente (Leib), que presenta un entramado peculiar de una realidad 

material y una psíquica. A diferencia de las realidades materiales, el cuerpo viviente no es 

divisible, sino que está espacialmente localizado, en tanto realidad psíquica no se extiende en 

el espacio (verbreiten) sino que se despliega en él (ausbreiten), no obstante ello la realidad 

psíquica permite ser incluída espacialmente en lo corporal.51 Para iluminar este punto, Husserl 

da un paso atrás para abandonar este nivel de abstracción: El hilo conductor de la constitución 

fenomenológica es el cuerpo viviente en la actitud natural. Husserl enfrenta los argumentos 

del materialismo así como los del idealismo al decir que „la realidad propiamente dicha, que 

aquí se llama materialidad“ se basa en la „referencia a ,circunstancias‘“ y en „las maneras de 

aprehensión correspondientes a ella“.52 Sin esta relación con las circunstancias no podríamos 

distinguir entre una cosa material y „un mero fantasma“53 , es decir, un esquema de la cosa. 

 

Aquello que permite esta relación entre las cosas es el cuerpo viviente: El es „el medio de 

toda percepción, el es el órgano de la percepción“.54 Esta función la cumple no sólo en tanto 

es el „portador del punto de orientación cero“, sino en tanto es el orígen del espacio. Su rol es 

esencialmente productivo: El cuerpo viviente como „órgano sensorial libremente movido“ 

constituye a través de sus „sensaciones (Empfindungen)“ no sólo las características de las 

cosas en tanto aprehensiones de las mismas y de su espacio circundante, sino que posee un 

tipo especial de sensaciones, las cinestesias, que, siendo inherentes al cuerpo, motivan55 a las 

primeras: „Los cursos de las sensaciones cinestésicas son aquí cursos libres, y esta libertad en 

la conciencia del transcurrir es una pieza esencial de la constitución de la espacialidad.“56 Las 

cinestesias corporales, que están disponibles para el sujeto, son la condición de posibilidad de 

la constitución de las cosas y del espacio exteriores a ellas: Sólo un cuerpo, que se extiende 

materialmente y que se despliega psíquicamente en el cuerpo viviente, puede unir bajo una 

regla a las „percepciones y constelaciones cinestésicas de la subjetividad“.57 Existe por lo 

tanto una correlación entre el cuerpo viviente y el entorno, que conlleva la concepción del 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
51 Ibidem, al. p. 33, esp. p. 63. 
52 Ibidem., al. p. 41, esp. p. 71. 
53 Ibidem., al. p. 40, esp. p. 70. 
54 Ibidem, al. p. 56, esp. p. 88. 
55 Ibidem, al. p. 57, esp. p. 89, Cf. ibidem, al. p. 58, esp. 90: „Encontramos ahí constantemente la doble 
articulación: sensaciones cinestésicas por un lado, el motivante, y las sensaciones de las notas por el otro, lo 
motivado.“ 
56 Ibidem, al. p. 58, esp. p. 90. 
57 Ibidem, al. p. 66, esp. p. 97. 



119  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 El esquema corporal - conocimiento experiencial de sí mismo y (auto-) constitución | Dr. (des.) Phil. Irene Breuer 
 

	
  

	
  

cuerpo viviente y del hombre como „cuerpo material sobre el cual se edifican nuevos estratos 

de ser, los anímicos-corporales.“58 El cuerpo viviente es concebido como un cuerpo animado 

y al mismo tiempo como aprehensión, es decir, es experimentado externamente, de manera 

visual.  

 

Pero el cuerpo viviente es un tipo de cuerpo privilegiado, ya que puede sentir o tener 

sensaciones (empfinden) gracias a „sucesos corporales (Leibesvorkommnisse)“ de los que los 

cuerpos materiales carecen. Estas „ubiestesias (Empfindnisse)“59 le posibilitan al cuerpo 

viviente, no sólo sentirse a sí mismo, sino constituírse en tanto objeto físico. Al palparse a sí 

mismo se producen ubiestesias, gracias a las cuales el cuerpo viviente se percibe a sí mismo 

táctilmente como un cuerpo en tanto cuerpo viviente (Leibkörper). Un cuerpo en tanto cuerpo 

viviente, es decir, un cuerpo que podríamos llamar ,inmanente‘ que se abre al mundo a través 

de la percepción, se diferencia esencialmente de un cuerpo que se ve a sí mismo en cuanto 

objeto: El esquema corporal, que M. Merleau-Ponty acertadamente define como „un resúmen 

de nuestra experiencia corporal“60 – y más adelante como la „ley de constitución“ de la 

unidad „sensorio-motriz del cuerpo“61 – y el cuerpo viviente que aparece (erscheinende 

Leibkörper) en el sentido de Husserl, expresan esta diferencia.  

 

En este sentido, el cuerpo que podríamos denominar ,inmanente‘ en tanto se siente a sí mismo 

– aquí el esquema corporal – y el ,cuerpo intencional‘ en tanto aquél que se dirige a las cosas 

trascendentes – aquí el cuerpo viviente que aparece – se articulan en nuestra interpretación 

gracias a una cierta ,intentionalidad inmanente‘: En tanto el hombre reconoce que sus 

ubiestesias le pertenecen „de modo inmediatamente intuitivo al cuerpo en tanto su cuerpo 

mismo“62, reconoce al mismo tiempo que lo „puede“ mover „libremente“, de manera tal que 

las vivencias intencionales de la esfera de la experiencia pueden edificarse sobre las 

ubiestesias primarias. A través de la consciencia del „yo puedo“63 se unen la esfera inmanente 

con la trascendente, el esquema corporal con el cuerpo objetivo. ¿Qué es lo que lleva a cabo 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
58 Ibidem, al. p. 143, esp. p. 183. 
59 Adoptamos la traducción de A. Zirión Q., quien aclara que „el neologismo ,ubiestesia‘ traduce el término 
alemán arcaico ,Empfindnis‘ que Husserl utiliza aquí en el sentido que da el propio texto. En su significado 
normal, ,Empfindnis‘ era sinónimo de ,Empfindung‘ (,sensación‘).“ Cf. Ideas II, p. 184, nota.  
60 Maurice Merleau-Ponty: Phénoménologie de la Perception, Paris 1945, p. 114, esp: Fenomenología de la 
Percepción, E. Uranga (trad), México 1957, p. 105. 
61 Ibidem, fr. p. 115, esp. p. 106. 
62 Husserl: Hua IV, 153, esp.: p. 192. 
63 Ibidem, al. p. 152, esp. p. 192. 



120  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 El esquema corporal - conocimiento experiencial de sí mismo y (auto-) constitución | Dr. (des.) Phil. Irene Breuer 
 

	
  

	
  

la unidad de ambas esferas? Se trata de las ubiestesias corporales que consitutuyen al cuerpo 

viviente en tanto unidad: El cuerpo viviente se constituye como „unidad físico-estesiológica“ 

gracias a su capacidad de tener ubiestesias, las que Husserl concibe como una „propiedad 

,condicional‘ o psicofísica:64 Esta propiedad se traduce fenomenológicamente en la relación 

„si–entonces fenomenal (wenn-so)65“: Si soy palpado, entonces lo siento. 

 

4. El conocimiento de sí mismo en tanto experiencia de sí mismo 

 

De esta forma el esquema corporal se revela como la instancia mediadora entre los campos de 

sensaciones y la aprehensión de mi cuerpo viviente: Yo me reconozco como un cuerpo 

viviente que aparece y siente gracias a que mi esquema corporal traduce mis ubiestesias 

inmanentes a un lenguaje corporal. A través de este lenguaje corporal „sé“ cómo mover mi 

mano para alcanzar un objeto, sin necesidad de reflexión, sé que tengo un cuerpo, sin 

necesidad de tener un concepto de él: El esquema corporal posibilita un conocimiento de sí 

mismo, que se basa en la experiencia de sí mismo en tanto cuerpo viviente. Se trata de un tipo 

de conocimiento que ya Platón 66  denominó „dóxico“, que puede confirmar nuestras 

experiencias cotidianas (pistis), o, por el contrario, desmentirlas (eikasia).67 Este tipo de 

conocimiento puede definirse como la creencia en los contenidos de la percepción: todo 

aquello percibido existe tal y como es experimentado68 y produce un conocimiento cierto: Ya 

Descartes adjudicó certeza y verdad a „las pasiones del alma“. En particular los sentimientos 

de alegría o dolor son „verdaderas“ pasiones, ya que es imposible que se las sienta, sin que 

ellas sean en verdad tal y como se las percibe.69 Estas pasiones, así como las ubiestesias ya 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
64 Ibidem, 155, esp.: p. 196. 
65 Ibidem. 
66 Ver Platon, Politeia X, 602a ss. y Sofistes, 233a ss. 
67 Ver David Ross: Plato’s Theory of Ideas, Oxford 1951, p. 67-68: „Eikasía means here ‚apprehension of 
images’ (eikones), i.e. of shadows and reflections [...]. Eikasía in its ordinary sense (=’conjecture’) is a 
consciously insecure attitude towards ist objects, pístis an attitude which, whether well or ill grounded, is free 
from hesitation. Eikasía and pístis as used here by Plato are distinguished [...] by a smaller or greater actual 
security in their grasp of reality“. 
68 Cf. Husserl, Hua IV, p. 3, Ideas II, p. 33: Husserl caracteriza este tipo de creencia como „vivencia dóxica“: 
estas vivencias, que consisten en la emisión de un juicio que mienta especificamente una percepción (p. ej.: „,el 
cielo es azul‘„) „son ejecutadas en función del conocimiento“ y como tales constituyen „actos teóricos“. Las 
vivencias que postulamos aquí no se refieren a un conocimiento teórico obtenido por objetivación de lo 
observado, sino a un conocimiento intuitivo previo y prereflexivo. 
69 René Descartes:  Les passions de l‘âme, 1649, Las pasiones del alma, J.A. Martínez M., y P. Andrade B., 
(trad.), Madrid 1997,  artículo 26, AT XI 38-40, p. 82.  



121  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 El esquema corporal - conocimiento experiencial de sí mismo y (auto-) constitución | Dr. (des.) Phil. Irene Breuer 
 

	
  

	
  

descritas, son ciertas70: La relación fenomenal „si-entonces“ expresa una certeza afectiva: si 

soy palpado, no puedo dudar de que lo siento. La experiencia de mi mísmo es fuente de un 

conocimiento sensible cierto. 

 

Este conocimiento sensible o dóxico alberga un sentido que no permite ser develado dentro de 

los sistemas conceptuales existentes, sino que se expresa en las experiencias intuitivas71, en 

nuestro caso, en la experiencia táctil. Este sentido se origina precisamente en el estrato en 

donde se realiza la constitución del cuerpo viviente anteriormente descrita: la esfera de la 

pasividad, es decir, en el estrato de lo antepredicativo, fuera de la discursividad, temática que 

Husserl aborda en los escritos publicados en Hua XXXI, sobre las síntesis activas, que 

complemente sus estudios publicados en Hua XI, sobre las síntesis pasivas. En este estrato 

tiene lugar una „creación progresiva de sentido (fortschreitende Sinnesschöpfung)“72, una 

„formación de sentido (Sinnbildung)“73 o un „sentido en formación o con vistas a formarse 

como sentido del ser y como sentido con vistas a ser (sens se faisant et à faire comme sens 

d‘être et à être)“74, que le otorga al objeto durante el cambio permanente de las visuales un 

exceso de sentido, conclusión que se desprende del análisis husserliano. En efecto, el análisis 

comienza en la esfera precategorial, donde tiene lugar un proceso de formación de sentido, 

una „formación de sentido original (ursprüngliche Sinnesformung)“75, del cual emerge una 

fundación de sentido (Sinnstiftung). Aquello que pone en marcha este proceso de formación 

de sentido es todo aquello que alguna vez nos afecta.76 La fuente, de la que los predicados se 

nutren, son los sentimientos77: En la „afección del sentimiento el yo es un ,yo que siente‘ ([in 

der] Gefühlsaffektion ist das Ich ein ,fühlendes Ich‘)“.78 En la pasividad, la afección actúa 

como un modo objetivante de nivel inferior: ella constituye un objeto en tanto unidad de 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
70 Cf. Irene Breuer: „Descartes – Nietzsche: die Phänomenalität der inneren Welt – die Gewissheist bzw. 
Wahrheit der Gefühle“, en I. Römer (Hrsg.), Subjektivität und Intersubjektivität in der Phänomenologie, 
Würzburg 2011, p. 55-70. 
71 Para el tema de la posibilidad de un conocimiento intuitivo fenomenológico cf. Irene Breuer: „Husserls Lehre 
von den sinnlichen und kategorialen Anschauungen – Der sinnliche Überschuss des Sinnbildungsprozesses und 
seine doxische Erkenntnisform“, en Chr. Asmuth, P. Remmers, (Hrsg.), Ästhetisches Wissen: Zwischen 
Sinnlichkeit und Begriff (Berlin Studies in Knowledge Research), De Gruyter, 2015, p. 231-245. 
72 Edmund Husserl, Aktive Synthesen: Aus der Vorlesung „Transzendentale Logik“ 1920/21. Ergänzungsband zu 
„Analysen zur passiven Synthesis“, Hua XXXI, Breeur, Roland (Hrsg.), Dordrecht 2000, S. 25. 
73 Ibidem. 
74 Marc Richir, Méditations phénomenologiques, Phénoménologie et phénoménologie du langage, Grenoble 
1992, p. 77. 
75 Husserl: Hua XXXI, p. 20. 
76 Ibidem, p. 15. 
77 Ibidem, p. 7. 
78 Ibidem, p. 9. 



122  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 El esquema corporal - conocimiento experiencial de sí mismo y (auto-) constitución | Dr. (des.) Phil. Irene Breuer 
 

	
  

	
  

características hyleticas, es decir, materiales. En este proceso la afección surge en la relación 

entre un estímulo que irradian los objetos, y la „atención afectiva (Gefühlszuwendung)“, 

despertada por este estímulo.79 Esto significa que el objeto puede ser concebido como una 

unidad destacada del entramado de datos hyleticos, que se origina gracias a la atención 

afectiva pasiva de un yo que siente y que responde a estímulos. A partir de esta „actividad 

creativa (schöpferische Aktivität)“ de una „creación de sentido progresiva (fortschreitende 

Sinnesschöpfung)“80 se perfila a nuestro entender una estructura de exceso afectivo-intuitivo, 

ya que esta unidad se enriquece progresivamente en contentido intuitivo que no puede ser 

cubierta, por lo menos en una primera instancia, por la formación categorial, que es siempre 

retroactiva. A través de esta constitución pasiva, como lo destacara G. Deleuze, se rompe con 

el paradigma epistemológico, según el cual los objetos son concebidos a partir de la actividad 

conjunta de las facultades de conocimiento.81 

 

Retomando lo dicho anteriormente, no sólo se constituyen en esta esfera los cuerpos 

trascendentes, sino también, y de manera previa, el cuerpo propio viviente. En base a este 

análisis y aplicándolo al propio cuerpo viviente puede concluírse que es el propio cuerpo el 

que emite estímulos que atraen la atención afectiva de otras partes del cuerpo. El cuerpo 

propio es a la vez fuente de estímulos y receptor de atención afectiva. El cuerpo viviente 

posee por ende una duplicidad en la esfera afectiva, de la cual carecen los objetos 

trascendentes. En efecto, en este proceso no sólo se constituye un cuerpo propio en tanto 

unidad de características materiales, en analogía a los cuerpos transcendentes, sino un cuerpo 

viviente que se aprehende a sí mismo gracias a las ubiestesias. Se trata de un cuerpo viviente 

que posee un conocimiento dóxico de sí mismo, en cuanto es portador de un sentido intuitivo 

que se expresa en un lenguaje corporal. 

 

5. Entramado entre cuerpo viviente, espacio y objetualidad 

 

Husserl unifica el cuerpo viviente no sólo consigo mismo, sino con su entorno. Esta 

concepción es decisiva para la comprensión del entremado entre cuerpo viviente, espacio y 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
79 Ibidem., p. 8.s. 
80 Ibidem., p. 25. 
81 Gilles Deleuze, Logique du sens, Paris, 1969, p. 132. 



123  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 El esquema corporal - conocimiento experiencial de sí mismo y (auto-) constitución | Dr. (des.) Phil. Irene Breuer 
 

	
  

	
  

objetualidad, ya que, como se verá a continuación, es es esquema coporal el que posibilita la 

constitución del mundo espacial. 

 

Hemos visto que en los escritos tempranos se originan constitutivamente en primer lugar la 

cosa en tanto objetiva – es decir, como unidad ideal – y el espacio objetivado como forma  y 

regularidad del orden objetual.82 La constitución de la objetualidad requiere un sistema 

normativo de ordenamiento, que primeramente asegure la unidad „percibida (erschaute)“ y 

„aprehendida (aufgefasste)“ de las imágenes y luego la identidad de las cosas. Es gracias a los 

lugares que las cosas poseen una „unicidad absoluta (absolute Einmaligkeit)“ y su 

„individuación (Individuation)“, „ya que cada individuo sólo puede llegar a ser a través de la 

individualidad de su posición.“ El espacio empero es „la forma persistente de la coexistencia 

(verharrende Form der Koexistenz)“, debido a que es „la forma individualizante de todos los 

objetos temporales trascendentes en lo concerniente a todas las series de coexistencias 

trascendentes y experimentables que se extienden en el tiempo (die individualisierende Form 

aller transzendenten Zeitgegenstände hinsichtlich aller transzendenten, erfahrbaren, durch 

die Zeit hindurch sich erstreckenden Folge der Koexistenzen).“83 Esto significa que las cosas 

son individualizadas a través de sus posiciones o lugares percibidos; sin embargo son 

constituídas primeramente como cosas idénticas que persisten en el tiempo, o sea, en tanto 

formas, de manera objetiva. Las cosas deben su individuación al lugar, su identidad, en 

cambio, la deben al espacio objetivo e ideal. 

 

En los escritos tardíos, – después de 1926/7 – es al contrario la „presencia espacial (räumliche 

Präsenz)“, es decir, la manera de aparición del espacio en tanto mundo orientado a partir del 

cuerpo viviente, aquello a lo que debe referirse la constitución total del espacio y el sistema 

de lugares objetivos, es decir, la „mera forma (bloße Form)“. Las cosas espaciales en el 

espacio orientado por el cuerpo viviente posibilitan la constitución del espacio ilimitado, que 

en tanto „horizonte“ surge como estructura para la posible „multiplicidad de presentación 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
82 Husserl: Hua XVI, p. 239: „Nuestras observaciones hasta el momento nos sugieren, que quizás se constituye 
primeramente el espacio como forma de ordenamiento objetivo de esta objetualidad absolutamente idéntica y 
que entonces esta forma funge como norma o medida básica para la constitución de las objetualidades 
cambiantes.  (Und der Gedanke liegt ja bei dem ganzen Zug unserer bisherigen Betrachtungen nahe, dass sich 
vielleicht primär mit dieser absolut identischen Gegenständlichkeit als ihre objektive Ordnungsform der Raum 
konstituiert und dass sie somit als Norm oder Grundmass für die Konstitution sich verändernder 
Gegenständlichkeit fungieren dürfte.)“ 
83 Husserl: Hua XI,  p. 303. 



124  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 El esquema corporal - conocimiento experiencial de sí mismo y (auto-) constitución | Dr. (des.) Phil. Irene Breuer 
 

	
  

	
  

(Darstellungsmannigfaltigkeit)“ de las cosas. El espacio orientado gracias a la cercanía de la 

presencia espacial es la „célula primigenia, a partir de la cual se constituye el espacio 

homogéneo (Urzelle, aus der sich der homogene Raum konstituiert)“84, es decir, se torna un 

espacio „abierto ilimitado (endlos offenen)“.85 Esto significa que en la concepción temprana 

de Husserl, la fase de la objetivación es la condición para que el espacio y las cosas puedan 

ser experiementadas como totalmente constituídos. En los escritos tardíos, al contrario, las 

cosas experimentables y percibidas, es decir, las presencias espaciales primigenias 

(urräumlichen Präsenzen) deben ser diferenciadas de la „forma de la presencia espacial 

(Form der räumlichen Präsenz)“, que reciben su sentido de los contenidos posibles de 

experiencia o realizados. Es en el cuerpo viviente que aparece donde se fundamenta la 

constitución del espacio y de la objetividad. Por lo tanto ha tenido lugar una inversión del 

orden de fundación.  

 

El primer paso del análisis constitutivo es la reducción del entorno al „espacio puro 

primordial (reinen primordialen Raum)“, que es „abierto e ilimitado“. En consecuencia surge 

la posibilidad de un „mundo óptico puro de la experiencia de los ,espacios‘ visuales como 

espacios de los cuerpos visuales (rein optischen Welt der Erfahrung der visuellen ‚Räume’ als 

Räume der visuellen Körper)“, que en tanto recorte del espacio primordial es „abierto y 

limitado“.86 Este espacio o „campo de sensaciones (Empfindungsfeld)“ está orientado por el 

cuerpo viviente propio, el que actúa en tanto „cero de todas las orientaciones (Null aller 

Orientierungen)“ y como „el aquí absoluto para todo lo que está allí, todo lo exterior a él (das 

absolute Hier für alles Dort, alles außer-ihn)“.87 El cuerpo viviente es algo más que el 

„portador de las cinestesias (Träger der Kinästhesen)“88 y de la consciencia: En los escritos 

tardíos es „el objeto cero, la condición de posibilidad de otros objetos (das Nullobjekt, das 

Bedingung der Möglichkeit anderer Objekte ist)“. El cuerpo viviente „de acuerdo con su 

figura espacial y sus determinaciones constitutivas [pertenece] al espacio cercano, al 

fenómeno primigenio del espacio y a su ser primigenio (nach seiner Raumgestalt und seinen 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
84 Husserl: Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. Zweiter Teil: 1921-1928, Hua 
XIV, I. Kern (Hrsg.), Den Haag 1973, p. 539. 
85 Husserl: Ms. D 10 III, no publicado aún, p. 14.  
86 Edmund Husserl: Ms. D 18, (1934), „Notizen zur Raumkonstitution“, edited by Alfred Schuetz, in: Philosophy 
and Phenomenological Research, Volume I, September 1940-June 1941, ed. by Marvin Farber, New York, 
1963, S. 218.  
87 Husserl: Ms. D 10 I, (1932), op. cit., p. 13. 
88 Husserl: Hua XIV, p. 540, nota 2. 



125  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 El esquema corporal - conocimiento experiencial de sí mismo y (auto-) constitución | Dr. (des.) Phil. Irene Breuer 
 

	
  

	
  

konstitutiven Bestimmungen zum Nahraum, zum Urphänomen des Raumes, und zu seinem 

Ursein)“.89 En consecuencia, lo constitutivamente primero ya no es la cosa en su figura y 

posición, como se desprende en el escrito temprano Ding und Raum de 1907, sino el cuerpo 

viviente como „centro realizado (verwirklichtes Zentrum)“90 del mundo experimentado. Esto 

significa que el cuerpo viviente en reposo, en su figura i.e. en tanto cualificación de una res-

extensa, no solamente es en sí mismo espacial, sino que inclusive es el centro del mundo 

espacial. Según este análisis el esquema corporal resulta ser la condición de posibilidad de la 

génesis del mundo objetual espacio-temporal. 

 

El cuerpo viviente es en primera instancia el centro de un sistema de orientación – el „centro 

cero (Nullzentrum)“91 – que se articula según las dimensiones derecha, izquierda, arriba, 

abajo, delante, detrás, o sea „con las gradualidades de cercanía y lejanía (mit den 

Gradualitäten von Nah und Fern)“.92 „Cerca“ denota no sólo una distancia espacial 93 – como 

aún en Ding und Raum –, sino aquello, que puede ser dominado con la vista de forma 

unificada gracias a las cinestesias.94 „En la cercanía, en la relación entre las cinestesias 

aprehendidas de manera unificada y los aspectos correspondientes se constituye la 

espacialidad realmente (In der Nähe, in dem Zusammenhang einheitlich anschaulicher 

Kinästhese und zugehöriger Aspekte konstituiert sich die Räumlichkeit wirklich)“95, según 

Husserl. El espacio es por ello „la forma relativa de los movimientos para cosas idénticas y 

luego de la deformación y cambio cualitativo (die relative Form der Bewegungen für 

identische Dinge und dann der Deformation und qualitativen Veränderung)“. Cada lugar en 

el espacio se determina en relación con la capacidad de mi cuerpo viviente de alcanzar una 

cosa en reposo.96 Husserl dice además: El „lugar se constituye en ello evidentemente de 

manera relativa a mi cuerpo viviente y a su posición y movimientos cinestésicos (Ort 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
89 Ibidem, p. 540. 
90 Ibidem. 
91 Ibidem. 
92 Ibidem, p. 13. 
93 Cf. Husserl: Hua XVI, Beilage IV, „Los sistemas cinestésicos del ojo único y del ojo doble (Die 
kinästhetischen Systeme des Einauges und des Doppelauges)”, p. 353: „Espacio cercano: Espacio visual de 
relieves posibles (Nahraum: Sehraum möglicher Reliefs)”. Cf. ibidem., p. 354: El espacio cercano es en realidad 
un „espacio de relieves, el espacio de profundidad meramente oculomotórico del ojo de un cíclope. (Reliefraum, 
der bloße okulomotorische Tiefenraum des Zyklopenauges)”. 
94 Husserl: Ms. D 13 I, (1921), op. cit., p. 30. 
95 Ibidem., p. 31. 
96 Husserl: Hua XIV, p. 547: „Si una cosa en reposo es para mí siempre alcanzable en mi cuerpo viviente, 
entonces cada lugar en el espacio está determinado en relación con ello. (Ist ein ruhendes Ding für mich immerzu 
erreichbar in meinem Leibe, so ist in Relation dazu jeder Ort im Raum bestimmt.)“ 



126  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 El esquema corporal - conocimiento experiencial de sí mismo y (auto-) constitución | Dr. (des.) Phil. Irene Breuer 
 

	
  

	
  

konstituiert sich dabei offenbar relativ zu meinem Leib und seiner kinästhetischen Stelle und 

Bewegung)“, ya que la percepción de reposo depende de la distancia fija de las cosas entre sí 

en la esfera de cercanía del cuerpo viviente.97 Esto significa que en los escritos tardíos de 

Husserl el lugar es determinado por el radio de alcance de los movimientos del cuerpo 

viviente y no primeramente por la posición de una cosa en el campo visual, como en los 

escritos tempranos. El lugar es a nuestro entender un ,lugar corporal‘, que es determinado 

primeramente como espacio de cercanía, es decir, en tanto espacio determinado por el radio 

de alcance de los movimientos corporales y las cosas que se encuentran en él.   

 

El espacio visual es por lo tanto un „sistema de apariciones (Erscheinungssystem)“98 de las 

cosas y es generado por la cinestesia del caminar en tanto movimiento del cuerpo viviente en 

acercamiento o alejamiento a otros cuerpos. En ello siempre se mueve con él el „punto-yo 

(Ich-Punkt)“, es decir, la consciencia está localizada en el espacio objetivo como „polo-yo [,] 

centro de actividades [...](Ichpol [,] Tätigkeitszentrum von Tätigkeiten)“.99 Este „espacio 

[ahora] orientado (orientierte Raum)“ presupone la constitución del cuerpo viviente y del yo 

en su „temporalidad inmanente, la de mi hacer cinestésico, la de mis vivencias aperceptivas 

(immanenten Zeitlichkeit, der meines kinästhetischen Tuns, meiner apperzipierenden 

Erlebnisse)“, etc. Este yo corporal tiene en cada momento cosas coexistentes „en la forma de 

coexistencia del sistema de posiciones espaciales (in der Koexistenzform des räumlichen 

Lagensystems)“. La persistencia de las cosas sería empero una „temporaria (zeitweiliges)“. 

Por esta razón sería insensato hablar en mi temporalidad inmanente, tanto sobre un un 

„espacio [objetivo e idéntico a través del tiempo] como forma ,de‘ un mundo idéntico (Raum 

als Form ‚der’ einen identischen Welt)“, como de un „ser espacial (räumliches Sein)“, que 

persiste siempre de forma idéntica. Esto es así debido a que „todo lo que me es dado 

perceptivamente en mi presente temporal es cambiante (jedes in meiner zeitweiligen 

Gegenwart wahrnehmungsmäßig Gegebene ist veränderlich)“,100 nada, por lo tanto, persiste 

en forma idéntica, todo está sujeto a cambio. 

 

 

 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
97 Ibidem., p. 543. 
98 Husserl: Ms. D 10 I, (1932), op. cit., p. 13.  
99 Husserl: Hua XIV, p. 30. En el marco de este análisis no nos es posible analizar el rol de la consciencia. 
100 Husserl: Ms. D 10 III, (1932), op. cit., p. 5. 



127  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 El esquema corporal - conocimiento experiencial de sí mismo y (auto-) constitución | Dr. (des.) Phil. Irene Breuer 
 

	
  

	
  

6. Conclusión 

 

Estas expresiones de Husserl indican un punto de inflexión: El cuerpo viviente no es sólo 

portador de las cinestesias y de las ubiestesias, sino también del yo con su temporalidad 

inmanente; el punto de partida del análisis no yace ya en la cosa con su identidad persistente, 

sino en el cuerpo viviente temporalmente condicionado y en las cosas cambiantes. Esta 

inversión del orden de fundación nos lleva a la conclusión que la función del esquema 

corporal no radica solamente en posibilitar el conocimiento dóxico del cuerpo viviente propio 

y unificado en tanto portador de un sentido intuitivo que se expresa en un lenguaje corporal, 

sino en posibilitar asimismo la génesis y la edificación constitutiva del mundo espacial en su 

totalidad.  

 

 

Referencias Bibliográficas: 

 

bernet, rudolf: (2004), Conscience et Existence, Paris. 

– –: (2004), La vie du sujet, Paris. 

breuer, irene: (2011), „Descartes – Nietzsche: die Phänomenalität der inneren Welt – die 

Gewissheist bzw. Wahrheit der Gefühle“, en I. Römer (Hrsg.), Subjektivität und 

Intersubjektivität in der Phänomenologie, Würzburg, p. 55-70. 

– –: (2015), „Husserls Lehre von den sinnlichen und kategorialen Anschauungen – Der 

sinnliche Überschuss des Sinnbildungsprozesses und seine doxische Erkenntnisform“, en Chr. 

Asmuth, P. Remmers, (Hrsg.), Ästhetisches Wissen: Zwischen Sinnlichkeit und Begriff (Berlin 

Studies in Knowledge Research), De Gruyter, p. 231-245. 

claesges, ulrich: (1964), Edmund Husserls Theorie der Raumkonstitution, Den Haag. 

deleuze, gilles: (1969), Logique du sens, Paris. 

descartes, rené: (164), Les passions de l‘âme, esp: (1977), Las pasiones del alma, J.A. 

Martínez M., y P. Andrade B., (trad.), Madrid. 

husserl, edmund: (1929), Investigaciones Lógicas, Tomo Cuarto, M. G. Morente y J. Gaos 

(trad.), Madrid. 

– –: (1977): Hua III/I, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen 

Philosophie. Erstes Buch, K. Schuhmann (Hrsg.), Den Haag, esp.: (1986), Ideas Relativas a 

una Fenomenología Pura y una Filosofía Fenomenológica, [Ideas I] J. Gaos (trad.), México. 



128  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 El esquema corporal - conocimiento experiencial de sí mismo y (auto-) constitución | Dr. (des.) Phil. Irene Breuer 
 

	
  

	
  

– – : (1952), Hua IV, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen 

Philosophie. Zweites Buch. Phänomenologische Untersuchungen zur Konstitution, M. Biemel 

(Hrsg.), Den Haag, esp.: (2005), Ideas relativas a una Fenomenología pura y una Filosofía 

Fenomenológica. Libro Segundo: Investigaciones Fenomenológicas sobre la Constitución, 

[Ideas II],A. Zirión Q. (trad.), México. 

– –: (1966), Hua XI, Analysen zur passiven Synthesis. Aus Vorlesungs- und 

Forschungsmanuskripten 1928-1926, M. Fleischer (Hrsg.), Den Haag. 

– –: (1973), Hua XIV, Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. 

Zweiter Teil: 1921-1928, I. Kern (Hrsg.), Den Haag. 

– –: (1973), Hua XVI, Ding und Raum. Vorlesungen 1907, U. Claesges (Hrsg.), Den Haag. 

– –: (2002), Hua XX/I, Logische Untersuchungen. Ergänzungsband. Erster Teil. Entwürfe zur 

Umarbeitung der VI. Untersuchung und zur Vorrede für die Neuauflage der Logischen 

Untersuchungen (Sommer 1913), U. Melle (Hrsg.), Den Haag. 

– –: (2000), Hua XXXI, Aktive Synthesen: Aus der Vorlesung „Transzendentale Logik“ 

1920/21. Ergänzungsband zu „Analysen zur passiven Synthesis“, R. Breeur (Hrsg.), 

Dordrecht. 

– –: Ms. D 18, (1934), „Notizen zur Raumkonstitution“, edited by Alfred Schuetz, in: 

Philosophy and Phenomenological Research, Volume I, September 1940-June 1941, ed. by 

Marvin Farber, New York, 1963. 

– –: Manuscritos no publicados aún: Ms. D 3 (1920), Ms. D. 10 I (1932), Ms. D 10 III, Ms. D 

13 I (1921), Ms. D 13 XV, Ms. D. 13 XVIII (antes de 1926). 

merleau-ponty, maurice: (1945), Phénoménologie de la Perception, Paris 1945, p. 114, esp. 

(1957), Fenomenología de la Percepción, E. Uranga (trad.), México. 

richir, marc: (1992), Méditations phénomenologiques, Phénoménologie et phénoménologie du 

langage, Grenoble. 

ross, david: (1951), Plato’s Theory of Ideas, Oxford. 

Platon: Politeia, Sofistes. 

 

   
 


