L'habitude perceptive et le passage de l'intentionnalité motrice au désir chez Merleau-Ponty | Jan Lockenbauer

L'habitude perceptive et le passage de l'intentionnalité

motrice au désir chez Merleau-Ponty

Jan Lockenbauer
Bergische Universitdt Wuppertal

Dans le travail qui suit, nous essayons d'aborder la notion d'habitude perceptive
comme ['élément de la pensée merleau-pontienne qui nous permet de comprendre le passage
de la Phénoménologie de la perception a la pensée tardive, et symétriquement celui de
l'intentionnalité motrice au désir. La caractéristique de ce passage est un approfondissement
de la réflexion sur la structure fondamentale du monde percu qui est le systéme « moi-autrui-
les choses ».

Certains interpretes habituent le lecteur a considérer la Phénoménologie de la
perception comme un projet dont l'intention est d'emblée vouée a 1'échec dans la mesure ou
Merleau-Ponty tente d’abattre la tradition de la philosophie dualiste moderne en se servant
des notions issues de cette tradition méme. L'omniprésence des notions appartenant au
registre d'incarnation’ rencontrées dans I'économie du texte semblait confirmer cette idée.
Néanmoins, résumer de cette manicre l'aspiration de la Phénoménologie de la perception
signifierait oublier tant d'autres notions mobilisées avec une méme — sinon plus grande —
insistance. D'autres notions témoignent de l'unité profonde du parcours philosophique de
Merleau-Ponty. Nous pouvons éviter la compréhension de la Phénoménologie de perception
comme un ouvrage complétement manqué si nous arrivons a déceler deux attitudes qui
souvent s'entremélent au cours des analyses de Merleau-Ponty : celle qui se situe, de prime
abord, dans la conscience pour décrire le rapport du corps au monde et celle qui essaye de se
situer sur le niveau de ce rapport et de I'aborder en tant que tel. La distinction entre deux
attitudes nous permet d'accentuer la perspective sur le corps - probléme central de I'ouvrage -,
qui l'aborde dans ses dimensions anonymes, et de laisser de c6té la perspective de la

conscience incarnée. Autrement dit, il nous permet de ne pas traiter le corps propre en tant

1 En se servant de ce registre provenant de la distinction cartésienne entre res extensa et res cogitants
Merleau-Ponty prend de maniére latente en considération la dichotomie entre le corps et la conscience, malgré le
fait que son intention principale est de placer son projet phénoménologique avant toutes distinctions classiques
pour pouvoir les dénier ou les définir de nouveau.

131

SEPTIEMBRE
2015



L'habitude perceptive et le passage de l'intentionnalité motrice au désir chez Merleau-Ponty | Jan Lockenbauer

qu'il est « propre », mais en tant qu'il est un « complexe inné »* de la vie individuelle. Sous
cette lumiere la Phénoménologie de la perception s'animerait de quelques idées qui trahissent
les intuitions décisives pour la suite de la recherche de Merleau-Ponty.

Ainsi, nous proposerons, dans un premier temps, ces intuitions concernant la notion
d’habitude perceptive incluses dans la Phénoménologie de la perception, pour pouvoir, dans
un deuxiéme temps, approcher par leur moyen l'approfondissement de la pensée merleau-

pontienne au cours de ses recherches plus tardives.

1. Le monde vécu et le systéme « Moi-Autrui-les choses»

Malgré le fait que le registre phénoménologique repris de Husserl au cours de son
entreprise philosophique disparait, il n'en reste pas moins vrai que la tdche principale de
Merleau-Ponty, depuis les premiers travaux jusqu'a la pensée tardive, consiste a accomplir
une description fidéle du monde vécu (Lebenswelt). Ainsi, il ne s'agit jamais d'un déplacement
simple de son questionnement d'une branche philosophique a l'autre, mais d'un sondage
toujours plus profond d'un seul et méme terrain. Dans l'article de 1946 intitulé Marxisme et
philosophie,” Merleau-Ponty affirme qu'il reprend la phénoménologie au point ou l'a
abandonné son fondateur, Edmund Husserl, et qu'il remplit ainsi la derniére volonté de celui-
ci:

« Il apercevait toujours mieux le résidu que toute philosophie réflexive laisse derricre

elle et ce fait fondamental que nous existons avant de réfléchir, de sorte que, précisément
pour obtenir une clart¢é compléte sur notre situation, il finissait par assigner au

phénoménologue comme tache premiere la description de ce monde vécu (Lebenswelt) ou
les distinctions cartésiennes ne sont pas encore accomplie. »4

Le monde vécu est une notion fondamentale de la philosophie de Merleau-Ponty qui
désigne notre expérience dans son originarité, telle qu'elle est effectivement vécue. Il essaie
de décrire ce niveau de maniére fidele pour nous débarrasser des abstractions issues de

l'intellectualisme philosophique et du réalisme scientifique.” Ces deux positions, héritiéres de

2 Nous entendons sous ce terme que son existence est inaliénable et toujours présente de notre coté et que
sur le niveau de la conscience explicite on ne se rend pas compte de ses opérations qui aménagent notre acces au
monde. M. MERLEAU-PONTY, Phénoménologie de la perception, Paris, Gallimard, 2001, p. 99.

3 M. MERLEAU-PONTY, Marxisme et philosophie, in. M. MERLEAU-PONTY, Sens et non-sens,
Paris, Gallimard, 2009.

4 Ibid., p. 164.

5 Les deux adversaires de Merleau-Ponty sont, d'un c6té, la philosophie réflexive qui considére comme

originaire la conscience réfléchissante et explique tout ce qu'on expérimente comme quelque chose de constitué

132

SEPTIEMBRE
2015



L'habitude perceptive et le passage de l'intentionnalité motrice au désir chez Merleau-Ponty | Jan Lockenbauer

la philosophie moderne, sont inévitablement réductrices de la richesse de notre expérience :
elles adoptent, 1'une comme l'autre, des préjugés classiques d'une ontologie dualiste. Pour le
préciser, il s'agit de deux attitudes de la pensée objective : elles partagent le préjugé du monde
objectif, c'est-a-dire celui du monde des objets achevés et identiques en soi qui reposent dans
le temps et l'espace objectifs. Ce temps et cet espace ne sont qu'une succession des
« maintenant » et une somme des emplacements descriptibles par un systéme de coordonnées
cartésiennes. La seule différence entre deux attitudes consiste dans le fait que tandis que la
science classique croit qu'elle adopte une position de l'observateur impartial, qui lui permet de
déterminer quantitativement ces objets, la philosophie réflexive affirme que ces objets sont au
préalable crées grace aux opérations synthétiques de la conscience et montre qu'ils dépendent
du sujet et de ses pouvoirs constitutifs. A l'opposé de ces deux attitudes Merleau-Ponty

affirme :

« Le premier acte philosophique serait donc de revenir au monde vécu en deca du
monde objectif, puisque c'est en lui que nous pourrons comprendre le droit comme les
limites du monde objectif, de rendre & la chose sa physionomie concrete, aux organismes
leur maniere propre de traiter le monde, a la subjectivité son inhérence historique, de
retrouver les phénomeénes, la couche d'expérience vivante a travers laquelle autrui et les
choses nous sont d'abord donnés, le systéme « Moi-Autrui-les choses» a 1'état naissant. »®

Ainsi le monde vécu serait une sphére avant le sujet et 'objet purs et sa description
fidele permettrait de dénier ou redéfinir ces deux notions ainsi que les autres appartenant au
registre de la philosophie moderne. Ce serait une sphere ou naissent moi, autrui et les choses
comme un systéme, autrement dit, en rapports réciproques sans primauté attribuée a un de ces
termes.

Dans la Phénoménologie de la perception Merlau-Ponty se référe, entre autre, a
Edmund Husserl et Paul Schilder afin d'élaborer une description fidéle du niveau précédant
celui ou se situe toute la philosophie réflexive. Il mobilise la notion d’« intentionnalité
motrice »” attribuée au corps propre et celle de « schéma corporel » pour désigner l'instance
qui devrait aménager notre rapport aux choses et a autrui avant qu'on s'en rende compte au
niveau de la réflexion consciente, du savoir explicite et de l'acte intentionnel objectivant.

Comme nous allons le voir, dans la suite de sa recherche, Merleau-Ponty abandonne la notion

par cette conscience méme et, d'un autre c6té, la science classique qui décrit notre expérience comme I'effet
simple de la causalité de la nature matérielle.

6 M. MERLEAU-PONTY, Phénoménologie de la perception, Paris, Gallimard, 2001, p. 64.

7 Ibid. p. 161.

133

SEPTIEMBRE
2015



L'habitude perceptive et le passage de l'intentionnalité motrice au désir chez Merleau-Ponty | Jan Lockenbauer

d'intentionnalité motrice et celle de corps propre et mobilise davantage celle de schéma
corporel. Il faut préciser que, pour Merleau-Ponty, celle-ci ne désigne pas une unité
physiologique de kinesthésies établie au cours de la vie, ou une représentation précise
contenue dans la conscience. Il a le méme statut que le corps propre et son intentionnalité. Il
s'agit d'une opération vitale, un rapport aux choses et a autrui qui n'est pas de l'ordre de

représentation.

2. L'habitude et la perception de la chose

Avant de présenter l'analyse d'un rapport du systeme « Moi-Autrui-les choses», celui
entre le corps propre et la chose, nous analyserons le traitement de I'habitude. Ce
cheminement nous permettra de démontrer que la perception est déja une praxis et qu'il ne
s'agit pas, au fond, de deux fonctions différentes du corps, mais d'une seule et méme opération
vitale, d'un méme usage du corps propre.

La notion d’habitude, par elle-méme, ouvre le chemin pour abattre les deux formes de
la pensée objective. D'un co6té, 1'habitude n'est pas un réflexe conditionné, un mouvement
automatisé vis-a-vis d'un objet bien déterminé, établissement d'un montage entre les stimuli et
les mouvements exacts correspondants. D'un autre co6té, il ne s'agit pas des mouvements
¢lémentaires organisés par l'entendement dans un tout, ni d'une signification consciente
pétrifiée et descendue dans le corps-machine.

L'habitude se forge au niveau du corps propre, du schéma corporel.® Comme nous
'avons dit, Merleau-Pony vise par ces notions le niveau du rapport intentionnel du corps au
monde précédant la région de la conscience. Ainsi I'habitude réside dans le corps comme le
mouvement au monde et il est un autre type de savoir en rapport avec lui que le contenu des

représentations traditionnelles :

8 Ces notions correspondent avec celles de comportement, d'existence et de conscience perceptive
présentées dans la Structure du comportement. Sans le mentionner explicitement, en identifiant le comportement
avec l'existence, un ensemble projeté des possibilités sensorielles et sensori-motrices, Merleau-Ponty amorce
déja dans ce premier ouvrage la description du monde vécu. Il y décrit le rapport intentionnel corporel a
l'entourage en tant que comportement, c'est-a-dire comme quelque chose d'observé, avant de passer dans la
Phénoménologie de la perception par l'analyse du corps phénoménal a la description de ce méme rapport, pour
ainsi dire de l'intérieur.

134

SEPTIEMBRE
2015



L'habitude perceptive et le passage de l'intentionnalité motrice au désir chez Merleau-Ponty | Jan Lockenbauer

« Nous disions plus haut que c'est le corps qui « comprend » dans l'acquisition de
I'habitude. Cette formule paraitra absurde, si comprendre c'est subsumer un donné
sensible sous une idée et si le corps est un objet. Mais justement le phénomeéne de
I'habitude nous invite a remanier notre notion du « comprendre » et notre notion du
corps. »’

Par son traitement de 1'habitude Merleau-Ponty dévoile quelque chose de décisif pour
la suite de sa recherche : la capacité, qu’a le corps propre, de saisir le sens de la situation en
établissant en méme temps « une signification motrice » correspondant et le caractere ouvert
indéterminé de cette opération.

Pour comprendre ce phénoméene, nous pourrions d'abord rappeler la définition
générale du comportement et l'analyse de l'apprentissage des animaux'’ exposée dans la

Structure du comportement qui illustre bien ce qui concerne aussi I'habitude du corps propre.

« Le comportement... ne se déroule pas dans le temps et dans 1'espace objectifs, comme
une série d'événements physique, chaque moment n'y occupe pas un point et un seul du
temps, mais au moment décisif de l'apprentissage, un « maintenant » sort de la série des
« maintenant », acquiert une valeur particuliere, résume les tdtonnements qui l'ont
précédé comme il engage et anticipe l'avenir du comportement, transforme la situation
singuli¢re de I'expérience en une situation typique et réaction effective en une aptitude. »

Et Merleau-Ponty poursuit :

« A partir de ce moment, le comportement se détache de 'ordre de l'en soi et devient la
projection hors de l'organisme d'une possibilité qui lui est intérieure. »''

La notion de comportement devrait dans un premier temps montrer qu'il y a un
mouvement expressif du corps: une fois mis en mouvement, le corps est porteur d'une
expressivité originaire, d'une dialectique entre les gestes et les situations ou on ne peut pas
dire que les stimuli provoquent une réaction. Mais il faut en méme temps ajouter que le

comportement contient la dimension d'une historicité particuliére : celle de I'habitualité.'?
p p

9 Ibid., p. 167.

10 Merleau-Ponty évoque par exemple le cas d'un chat qui contracte 1'aptitude d'ouvrir la porte en tirant un
cordon en vue d'obtention de la nourriture et qui, pour atteindre cet objectif, varie les mouvements et les organes
(méachoire et membre) et est capable de procéder de la méme manie¢re dans les situations objectivement
différentes.

11 M. MERLEAU-PONTY, La structure du comportent, Paris, Presses Universitaires de France, 2013, p.
191.
12 Selon la distinction faite dans la Structure du comportement entre le comportement syncrétique,

amovible et symbolique, c'est le cas seulement de deux derniers formes tandis que le comportement syncrétique
reste instinctif et inné. Quand Merleau-Ponty inaugure la notion d'institution, la dimension historique est
attribuée a toutes formes de comportement.

135

SEPTIEMBRE
2015



L'habitude perceptive et le passage de l'intentionnalité motrice au désir chez Merleau-Ponty | Jan Lockenbauer

La transformation de la situation singuliére en une situation typique et de la réaction
effective en une aptitude signifie que l'organisme accéde a la signification générale de la
situation et qu'il a forgé, en correspondance avec cette signification de la situation, une
signification motrice appropriée : une réponse motrice générale a mobiliser dans les cas
particuliers. Néanmoins, il ne s'agit pas d'un montage de signification rigide et univoque :
l'aptitude « contractée » n'a pas d'importance seulement pour le présent, mais aussi pour
I'avenir du comportement : pour les aptitudes contractées éventuellement dans I'avenir. "

Que signifie « forger » une réponse motrice générale, « contracter » une aptitude,
¢tablir un « pouvoir-faire » ? Il semble que La structure du comportement ne répond pas
encore a la question sur laquelle s'appuie cette possibilité qui est dans le comportement
effectif et actuel projeté sur le milieu. C'est justement un déplacement de la perspective du
comportement observé vers celle d'une description de l'intérieur opéré par le deuxiéme livre
de Merleau-Ponty, qui nous permet de comprendre ou loge cette « possibilité qui lui est
intérieure ».

La perspective qui traite le comportement comme une dialectique actuellement
observée ne peut pas comprendre que ce comportement s'appuie sur un ensemble de projets
moteurs signifiants. Ainsi, Merleau-Ponty découvre dans la Phénoménologie de la perception
une couche habituelle du corps qui reste comme un soutient du corps actuel, comme un passé
qui refuse de devenir passé, parce qu'il reste effectif dans le moment présent, et qui, d'une
certaine facon, « maintient » ces significations déja utilisées. C'est grace a cette couche que le
corps propre pergoit les choses toujours déja comme des choses utiles, éventuellement a
manipuler.

Merleau-Ponty approfondit par la suite la définition d'habitude, et parle de la saisie de
la signification qui est un va-et-vient et qui nous ouvre a la spatialité de la situation. En effet,
le schéma corporel peut étre élargi par I'annexe des objets d'usage comme le chapeau, le baton
d'aveugle ou la voiture. Dans ce cas la Merleau-Ponty parle d'un double mouvement

d'installation :

« S'habituer a un chapeau, a une automobile, ou a un baton, c'est s'installer en eux, ou
inversement, les faire participer a la voluminosité du corps propre. L'habitude exprime le
pouvoir que nous avons de dilater notre étre au monde, ou de changer d'existence en nous

13 Comme Merleau-Ponty le montre plus tard dans la Phénoménologie de la perception, 1'habitude peut
étre transférée de la main droite a la main gauche, un organiste peut, aprés un cours temps d'adaptation, jouer sur
un orgue objectivement différent de celui auquel il est habitué, et cet établissement d'un pouvoir-faire est
transposable et peut servir d'occasion a la contraction prochaine d'une conduite qui était jusqu'au maintenant
non-praticable.

136

SEPTIEMBRE
2015



L'habitude perceptive et le passage de l'intentionnalité motrice au désir chez Merleau-Ponty | Jan Lockenbauer

annexant de nouveaux instruments. »'*

Celui-ci nous introduit dans une nouvelle compréhension de la spatialité. Grace a
I'habitude, nous découvrons, derriére 1'espace homogeéne de 1'emplacement selon un systéme
des coordonnées, la spatialit¢ de situation qui désigne les lieux de l'espace comme les

modalités de 'action possible de mon corps. Merleau-Ponty dit :

« Les lieux de l'espace ne se définissent pas comme des positions objectives par rapport a

la position objective de notre corps, mais ils inscrivent autour de nous la portée variable
<z 15

de nos visées ou de nos gestes. »

Nous complétons ainsi ce que nous avons développé précédemment a propos de la
couche habituelle du corps, en disant que les lieux de I'espace sont compris, du point de vue
qualitatif, comme les modalités possibles de ma corporéité. Cette compréhension corporelle
de la spatialité¢ devient évidente dans le cas d'un dactylographe qui n'a pas connaissance des
lettres selon leur emplacement objectif, mais comprend le clavier comme les possibilités
différentes de son corps'® mobilisé dans sa totalité. En effet, Merleau-Ponty parle d'une unité
du corps propre par enveloppement ouvert de ses parties, dune unité qui est engagée
enticrement dans l'effort quelconque. Le moindre mouvement est, dans ce cadre, I'occasion 3,

d'une modification ou du renforcement de 1'habitude.

SEPTIEMBRE
2015

Apres ce développement sur I'habitude, nous pouvons passer a I'analyse d'un rapport

du systéme, celui entre de la chose percue et le corps propre. Merleau-Ponty proclame :

« Apprendre a voir les couleurs, c'est acquérir un certain style de vision, un nouvel usage
du corps propre, c'est enrichir et réorganiser le schéma corporel. Systéme de puissances
motrices ou de puissances perceptives, notre corps n'est pas objet pour un « je pense » :
c'est un ensemble de significations vécues qui va vers son équilibre. »

Et Merleau-Ponty poursuit :

« Parfois se forme un nouveau noeud de significations : nos mouvements anciens
s'intégrent a une nouvelle entité motrice, les premieres données de la vue a une nouvelle
entité sensorielle, nos pouvoirs naturels rejoignent soudain une signification plus riche
qui n'était jusque-1a qu'indiquée dans notre champ perceptif ou pratique. »'’

14 M. MERLEAU-PONTY, Phénoménologie de la perception, Paris, Gallimard, 2001, p. 168.

15 Ibid., p. 168.

16 Ibid., p. 168. Emmanuel Saint-Aubert livre une analyse détaillée de 'habitude motrice et de la spatialité
de la situation a laquelle cette habitude ouvre. Voir E. SAINT-AUBERT, Etre et chair, Paris, Librairie
philosophique J. Vrin, 2013, p. 90-103.

17 Ibid., p. 178.



L'habitude perceptive et le passage de l'intentionnalité motrice au désir chez Merleau-Ponty | Jan Lockenbauer

Ces conclusions proposées par rapport a la vision doivent étre élargies. En effet, le
corps percevant une chose établit des équivalences entre les sens (par exemple la vision,
l'odorat et haptique) et entre ce dispositif sensoriel et la motricité. Pour cette raison, Merleau-
Ponty parle du corps propre comme d’un « systéme d'équivalences ».'® Le corps crée une
unité des parties sensori-motrice du schéma corporel qui correspond avec la chose percu.
Merleau-Ponty appelle « un style » cette signification de la dynamique sensori-motrice, qui
correspond avec la chose pergue et, pour ainsi dire, la symbolise. Ainsi 1'unité du corps propre
se forme au cours de la perception de méme manicre qu’au cours de I'exercice de I'habitude :
toujours en fonction de son rapport vers quelque chose. Au cours de la perception, le schéma
corporel est dans une réorganisation constante et dans une mobilisation des significations
sensori-motrices qui nous ouvre aux choses pergues. La perception actuelle d'une chose est un
déroulement des correspondances sensorielles et motrices, et le corps qui se meut vers le
monde est un ensemble de significations habituelles constituées de tout ce que le corps peut
percevoir et accomplir. A partir de cet ensemble une variété¢ de significations inouies peut

naitre. Ainsi, la perception est déja une habitude :

« L'analyse de I'habitude motrice comme extension de l'existence se prolonge donc en
une analyse de l'habitude perceptive comme acquisition d'un monde. Réciproquement,
toute habitude perceptive est encore 1'habitude motrice et ici encore la saisie d'une
signification se fait par le corps »"°

La perception est déja une habitude, mais non seulement dans le sens ou le corps
percevant comprend les choses percues toujours déja comme manipulables - parce qu'il est
justement cet ensemble des projets et des anticipations motrices -, comme le Merleau-Ponty
présente au cours de son analyse du bras fantdme. Comme nous l'avons déja dit, il s'agit avant
tout du fait que, a la chose pergue, correspond un certain usage signifiant du corps propre, un
certain remaniement du schéma corporel, une certaine maniere d'étre corps. Néanmoins,
Merleau-Ponty ne va pas dans le cadre de la Phénoménologie de la perception ou il comprend
déja le pergu comme une modalit¢ de ma corporalité, jusqu'a parler de la saisie d'une
signification par un mouvement de double installation du corps dans le percu et du percu dans
le corps. Nous avons vu que l'extension de l'existence dans 1'habitude signifie déja s'installer
dans la chose et l'installer dans le corps, mais cet aspect reste, a travers 1'analyse de I'habitude,

uniquement esquissé, non développé pour lui-méme et non élargi a la perception enticre.

18 Ibid., p. 165.
19 Ibid., p. 178.

138

SEPTIEMBRE
2015



L'habitude perceptive et le passage de l'intentionnalité motrice au désir chez Merleau-Ponty | Jan Lockenbauer

3. La perception de l'autrui

Quant au deuxiéme rapport du systeme, Merleau-Ponty consacre un chapitre de la
Phénoménologie de la perception directement au probléme de la perception de l'autrui. Dans
son mouvement de raisonnement, Merleau-Ponty critique la pensée paradoxale de la
philosophie de la conscience, pour donner comme conclusion un autre paradoxe, sans
vraiment réussir, selon nous, a éclairer le probleme. Il nous semble qu'il pointe plutdt une
difficulté. Malgré cela, ce chapitre est, lui aussi, imprégné de quelques intuitions essentielles
pour ses recherches tardives. Merleau-Ponty affirme que pour pouvoir comprendre
l'expérience de l'autrui, il ne faut pas en rendre compte comme un alter ego. A ce niveau on
ne peut pas éviter le paradoxe suivant : si je suis la conscience constituant 1'expérience, je dois
aussi constituer autrui dans le cadre de cette expérience. Or cet autrui n'est un alter ego que
dans la mesure ou il n'est pas constitu¢ et ou il a, par contre, les mémes pouvoirs constitutifs
que moi. Merleau-Ponty affirme que I'analyse du monde percu doit se situer au niveau de
l'existence, du comportement, de 1a ou I’on considére autrui comme 1'étre corporel per¢u dans
un rapport percevant avec son milieu.

On doit se situer au niveau du corps dans son rapport au monde ou le monde est
désigné comme une puissance de mon corps, de 1'ensemble des projets de mon « Je peux ».

En ce qui concerne l'expérience d’autrui, c'est mon corps qui le pergoit et non ma
conscience qui le constitue. Mon corps, dans son rapport sensori-moteur au monde, retrouve
dans cet autre corps les prises sur les choses dont il dispose ou éventuellement pourrait
disposer grace a une période d'apprentissage. Il pergoit le prolongement de ses pouvoirs, et

. A ;. ’ N A 20
autrui doit étre désigné comme « l'achévement du systeme ».

« Si le corps d'autrui n'est pas un objet pour moi, ni le mien pour lui, s'ils sont des
comportements, la position d'autrui ne me réduit pas a la condition d'objet dans son
champs, ma perception d'autrui ne le réduit pas a la condition d'objet dans mon
champs. »*'

Il semblerait alors que le probléme d'autrui soit réglé par la dissolution de nos identités
respectives. Certains interprétes le suggeérent, mais Merleau-Ponty lui-méme ne s'arréte pas

ici. Apres avoir présenté ce développement, il affirme que les difficultés a concevoir autrui ne

20 Ibid., p. 405.
21 Ibid., p. 405.

139

SEPTIEMBRE
2015



L'habitude perceptive et le passage de l'intentionnalité motrice au désir chez Merleau-Ponty | Jan Lockenbauer

consistent pas seulement dans la pensée objective. En effet, un certain « Je » et un certain
« Tu » doivent, dans notre expérience, étre distingués, car les situations et les expériences de
deux personnes ne sont pas superposables et transposables.

Il est évident que, pour échapper a ce paradoxe, il faudrait concevoir une identité qui
n'est pas de type de conscience. Merleau-Ponty l'indique quand il écrit que « il faut revenir, au
social avec lequel nous sommes en contact du seul fait que nous existons, et que nous portons
attaché a nous avant toute objectivation »** et que le monde social est une dimension de notre
existence.” En fin de temps, il ne congoit pas explicitement cette autre idée d'identité, et

désigne 1'identité comme conscience en concluant que :

« Les consciences se donnent le ridicule d'un solipsisme a plusieurs, telle est la situation
qu'il faut comprendre. »**

Comme Merleau-Ponty I’indique dans la suite de sa recherche, au lieu de se servir
simplement de la notion de conscience, il faudrait, en vérité, expliquer le rapport entre
l'identité et ce social « attaché & nous avant toute objectivation ».*> La tdche concernant la
description de l'intersubjectivité est étroitement liée a un examen du corps propre opérant

dans la sphére originaire du monde percu en tant qu'étre sexuel et désirant.
p g pere q

4. Les notes de cours : l'institution et la nature

Il nous semble que, tandis que les développements autour de la perception d'une chose
et de 1'habitude, tels qu'ils ont été présentés dans la Phénoménologie de la perception peuvent
nous servir dans une certaine mesure a la compréhension des idées plus tardives, la perception
d'autrui est modifiée en profondeur. Dans la suite du parcours de Merleau-Ponty, la notion de
corps propre disparait en laissant place a celle de schéma corporel. Dans la Phénoménologie
de la perception le corps propre est défini comme un systéeme de puissances motrices et
perceptives, un ensemble de significations vécues et formées par une saisie, qui peut étre

¢largie. C'est dans le cours sur /'Institution et la passivité, ou Merleau-Ponty tente d'inaugurer

22 Ibid., p. 415.

23 Ibid., p. 415.

24 Ibid., p. 412.

25 C'est sur les dernicres lignes de la Phénoménologie de la perception que Merleau-Ponty par une citation
de Saint-Exupéry désigne cette autre type d'identité : « L'homme n'est qu'un nceud de relations, les relations
comptent seules pour 'homme.» Ibid., p. 520.

140

SEPTIEMBRE
2015



L'habitude perceptive et le passage de l'intentionnalité motrice au désir chez Merleau-Ponty | Jan Lockenbauer

son idée du sujet instituant et d'une nouvelle ontologie du devenir du monde pergu, que

l'origine de ces significations est attribuée aux événements fondateurs :

« On entendait donc ici par institution ces événements d'une expérience qui la dotent de
dimensions durables, par rapport auxquelles toute une série d'autres expériences auront
sens, formeront une suite pensable ou une histoire, - ou encore les événements qui
déposent en moi sens, non pas a titre de survivance et de résidu, mais comme appel a une
suite, exigence d'un avenir. »20

Le lecteur ne peut pas ne pas apercevoir une parenté de cette citation avec le passage
de la Structure du comportement auquel nous avons fait référence.”’ Ainsi, le développement
précédant sur le corps propre - ou nous avons exposé une opération de la saisie d'une
signification et de son institution dans le corps pré-personnel qui est un «je peux », un
ensemble des puissances - nous permet de comprendre la notion d'institution. Néanmoins, il
faut distinguer entre 1'habitude proprement dite qui peut étre élargie, modifiée ou oubliée, et
ce que nous avons désigné comme « l'habitude perceptive », la notion qui nous permet
d'envisager 1'opération perceptive comme la genése du sujet et 'institution de son expérience.

Dans le cadre de cette genése la perception d'autrui qui est désormais comprise plus
précisément comme la perception des autres joue un rdle crucial, et 1'idée de l'intersubjectivité
est modifiée en profondeur par rapport a la Phénoménologie de la perception. Selon Merleau-
Ponty nous gagnons notre identité — qui est d'abord une identité charnelle — au fur et a mesure
de nos rapports aux autres. Dans le cadre de ces rapports aux autres il s'agit désormais aussi
de l'institution des significations, comme c'est le cas dans la perception des choses.

Dans les notes de cours sur la passivité, la problématique concernant l'identité et
l'intersubjectivité est implicitement rapportée a celle du désir, mais Merleau-Ponty n'aborde
pas ces trois notions en face. Dans un passage des notes de cours sur la Nature présenté cing
ans plus tard, il nous donne quelques indices précis pour mieux comprendre cette question.
Pour cette raison nous nous permettrons de faire référence a ces notes de cours avant de
poursuivre l'analyse du rapport a autrui telle qu'elle est exposée dans les notes de cours sur la
passivité.

Merleau-Ponty expose dans ces notes allusives une compréhension élargie du corps
humain, compléte les considérations précédentes et les interpréte a la lumicre des notions

psychanalytiques. Au cours de son analyse du schéma corporel, il distingue entre le corps

26 M. MERLEAU-PONTY, L'Institution dans ['histoire personnelle et publique. Le probleme de la
passivité, le sommeil, l'inconscient, la mémoire, Paris, Editions Belin, 2003, p. 124.
27 Voir ci-dessus la référence n. 9.

141

SEPTIEMBRE
2015



L'habitude perceptive et le passage de l'intentionnalité motrice au désir chez Merleau-Ponty | Jan Lockenbauer

esthésiologique qui gagne son unité en fonction du rapport au percu, et le corps libidinal qui
gagne son unité en fonction du rapport aux autres corps, malgré cette distinction pour les
raisons de 'analyse, les deux types des rapports sont institués par un méme corps et régis par

le méme régime du désir (la libido) :

« ...schéma corporel, le corps esthésiologique, la chair, nous ont déja donné 1'Einfiihlung
du corps avec 1'étre pergu et avec les autres corps. C'est-a-dire que le corps comme
pouvoir d'Einfiihlung est déja désir, libido, projection — introjection, identification - la
structure esthésiologique du corps humain est donc une structure libidinale, la perception
un mode de désir, un rapport d'étre et non de connaissance. Parallelement a 'é¢tude du
corps esthésiologique, il faudrait une étude du corps libidinal, et montrer qu'il y a un
enracinement naturel du pour autrui. »*

Merleau-Ponty définit le corps percevant les choses comme un corps esthésiologique,
et tente de préciser les idées exposées dans son ouvrage le plus connu. Comme le moteur de
toute institution des significations vécues est désigné le désir. Dans le cadre de ses
considérations ontologiques, Merleau-Ponty affirme que 1'Einfiihlung est la perception
comprise selon un nouveau mode¢le psychanalytique comme 1'opération de la projection et de
l'introjection qui reprend une signification vécue ou institue, a partir de ce qui est déja
institué, une nouvelle signification. Il s'agit de l'introjection de la chose dans le schéma et de
la projection du schéma sur la chose. A ce point nous rejoindrons ainsi 1'idée du mouvement
de la double-installation qui était abordée au-dessus dans le cadre de I'analyse de I'habitude et
de la saisie de la signification.

En effet, ainsi que nous 1’avons déja dit, les significations qui sont en ceuvre dans cette
opération désignent une symbolisation réciproque entre le dehors et le dedans, ou mieux
encore, une unité du schéma corporel en fonction de son rapport au dehors. Il s'agit des
équivalences, des correspondances sensorielles et sensori-motrices, qui désignent les styles de
la corporéité faisant écho au percu. Ainsi de méme qu’au tout au début de son parcours,
Merleau-Ponty parle d'« un systéme d'équivalences non conventionnelles, dans la cohésion
d'un corps. »*

La notion de corps libidinal et celle d'enracinement naturel du pour autrui, nous
permettent de comprendre enfin les propos de la Phénoménologie de la perception ou

Merleau-Ponty parle d'une dimension sociale de notre existence sans réussir d'exploiter les

28 M. MERLEAU-PONTY, La Nature. Notes. Cours du Collége de France, Paris, Editions du Seuil, 1995,
p. 272.
29 Ibid, p. 281.

142

SEPTIEMBRE
2015



L'habitude perceptive et le passage de l'intentionnalité motrice au désir chez Merleau-Ponty | Jan Lockenbauer

possibilités qu'une telle notion lui propose. Il ne s'agit pas du social recherché par la
sociologie quelconque, mais du social des schémas corporels abordé de point de vue
philosophique. En effet, ce sont justement ces systémes d'équivalences dont les porteurs sont
corps, qui deviennent le but d'une méme opération : le schéma corporel effectue l'introjection,
qui est une dynamique de I'introduction des corps pergus dans mon schéma corporel,™ et, en
méme temps, la projection de son unité sur les autres.

Par ce mécanisme psychanalytique de projection et d'introjection, repris de Mélanie
Klein, Merleau-Ponty tente a décrire le rapport originaire avec les autres qui est toujours déja
opérant au niveau du monde percu et du schéma corporel, et qui est difficile a exposer dans
notre langage de la conscience. En effet, il ne s'agit pas de penser une différence ou une
fusion absolue, mais une opération d'établissement des frontiéres qui ne sont pourtant jamais
achevées.” Clest cette difficulté qui pousse Merleau-Ponty a contourner le langage de la
conscience par les métaphores.’”

Néanmoins, il ne faut pas penser cette double-installation comme quelque chose qu'on
fait au cours de chaque rencontre effective et actuelle d'autrui comme tout d'un coup et sans
aucun appui. Le mécanisme de projection et d'introjection concernant les autres occupe une
place cruciale dans I'économie de la pensée de Merleau-Ponty en tant qu'il est abordé dans sa
dimension historique. C'est justement cette approche qui nous fait comprendre le lien entre
l'identité et le social des schémas corporels.

Comme nous l'avons déja montré, Merleau-Ponty affirme depuis la Phénoménologie
de la perception qu'il n'y a jamais un rapport instantané¢ au percu. Aussi, les événements qui
fondent éventuellement les nouvelles dimensions de mon expérience le font toujours en
fonction de mon passé. De la méme fagon que chaque perception effective et actuelle d'une
chose est toujours déja soutenue par mes perceptions passées, mon comportement effectif et
actuel vis-a-vis d'autrui est soutenu par l'ensemble de ma vie relationnelle passée. Les

significations de ma vie relationnelle instituées dans le schéma corporel, qui sont comme un

30 Le schéma corporel s'approprie ainsi les systémes d'équivalences des autres qui sont de leur part
imprégnés par d'autres systémes.

31 Emmanuel Saint-Aubert circonscrit ce rapport par la notion de promiscuité. Voir E. SAINT-AUBERT,
Etre et chair, Paris, Librairie philosophique J. Vrin, 2013, p. 203-230.

32 Comme Merleau-Ponty parle de ce méme mécanisme aussi en abordant le corps esthésiologique, il est
évident que ce rapport qui n'est ni différence ni identité vaut, selon lui, aussi pour l'expérience des choses. C'est
ici que la description fidele du rapport « systéeme « Moi-Autrui-les choses» a 1'état naissant » voit son articulation
ultime.

143

SEPTIEMBRE
2015



L'habitude perceptive et le passage de l'intentionnalité motrice au désir chez Merleau-Ponty | Jan Lockenbauer

socle de mon rapport effectif et actuel a autrui, t¢émoignent d'une identité ouverte qui peut étre
modifiée par ce rapport effectif et actuel.

Comme Merleau-Ponty 1’éclaire dans un autre passage, cette dynamique libidinale est,
au fond, un essai pour combler un manque qui ne peut jamais étre comblé car le schéma
corporel est et reste un étre essentiellement lacunaire, et est toujours déja investi par les autres

schémas corporels :

« (Le schéma corporel est creux au dedans) - comporte des régions accentuées, précises,
d'autres vagues - le creux et les régions vagues sont le point d'insertion de corps
imaginaires). »”

Cette imaginaire, dont les corps insérés sont tissés, n'est pas une illusion qui
s'opposerait au réel. Nous nous trouvons toujours au niveau du monde pergu, il n'y a pas de
réel objectif quelconque. L'imaginaire, dont on parle dans ce passage, est le produit du
mécanisme fondamental de projection et d'introjection sans lequel il n'aurait pas d'identité en
genése fourni au moyen des rapports avec les autres.

Ainsi, pour retourner au cours sur 'Institution et la passivité, les considérations qui
concernent l'espace du point de vue de sa valeur - comme modulations et les possibilités du

schéma corporel - sont élargies a la problématique de l'intersubjectivité :

« Il n'y a pas seulement schéma corporel co-constituant des dimensions spatiales ; il y a
schéma praxique qui fait les dimensions de l'intersubjectivité, comme le premier me
donne les distances en schillings et pences, le second me donne les autres transformé en
ce qu'ils valent ou signifient pour ma « machine a vivre ».**

Ce qui a été dit de l'espace en tant que modulation du schéma corporel doit étre élargie
a l'intersubjectivité qui concerne de manicre essentielle les dimensions affectives de notre
expérience. « Le schéma praxique » et « machine a vivre » signifient dans ce passage ce que
Merleau-Ponty intitule plus tard le « corps libidinal ». Il faut accentuer le fait que Merleau-
Ponty parle d'une transformation des autres pour les besoins explicatifs. Les autres ne me sont
jamais donnés autrement que transformés. Au niveau du monde percu, le registre que la
notion de transformation suggere, n'a pas de sens: les autres n'existent pas d'abord

« objectivement » pour signifier ensuite quelque chose pour moi.

33 Ibid., p. 346.
34 M. MERLEAU-PONTY, L'Institution dans ['histoire personnelle et publique. Le probleme de la
passivité, le sommeil, l'inconscient, la mémoire, Paris, Editions Belin, 2003, p. 223.

144

SEPTIEMBRE
2015



L'habitude perceptive et le passage de l'intentionnalité motrice au désir chez Merleau-Ponty | Jan Lockenbauer

L'institution de la subjectivité est déclenché par la phase du complexe d'(Edipe.
L'enfant éprouve la sexualité prématuré. Il expérimente a la fois l'identification au parent du
méme sexe, 'amour désirant pour le parent du sexe opposé et I'échec d'une telle identification
et d'un tel amour li¢ au fait que ses organes sexuels ne sont pas développés. Quand il entre
dans une phase de latence, la question de sexualité est réduite au silence. Merleau-Ponty
affirme que la phase de puberté, pendant laquelle la sexualité est redécouverte et le sujet
choisit 1'objet amoureux hors de la famille, n'est pas une arrivée finale a la maturité, mais une
reprise du théme initial. Cette reprise « n'est pas fin de l'histoire, elle ouvre une autre histoire
qui va étre encore une « recherche » : histoire amoureuse. »*>

Ainsi la premiére histoire de la vie libidinale et la premicre identification n'entraine
pas une stabilisation qui figerait 'homme, mais une recherche infinie. La recherche vouée a
I'échec est constitutive de I'histoire des investissements du sujet et de son identité par les
relations. Au cours de cette recherche s'institue les imagos : les styles de conduite qui
structurent et soutiennent chacune de nos rencontres particuliéres, mais qui ne sont purement
déterminants car ils peuvent étre modifiés.

Ce développement ne témoigne pas d'un pessimisme sur la possibilité de 'amour de la
part de Merleau-Ponty. L'amour, dont il est question ici, ne doit pas étre entendu
exclusivement au sens classique du terme :

« Medium de l'institution . la libido : c'est le devenir du rapport total avec monde et autrui en
tant qu'effectif et non officiel. »*°

Au fond, il s'agit bien d'un procédé sur le niveau affectif. Mais c'est plutot le désir de
l'identification par la projection et 'introjection du schéma corporel qui cherche a combler ses
régions vagues par ces autres systemes d'équivalences qui sont choisis pour les raisons
¢chappant aux raisons de la conscience. Les identifications passées ne sont pas dépassées mais

restent toujours opérantes dans le moment présent sous la forme d'une généralité.

Le schéma corporel témoigne de l'histoire instituée des rencontres libidinales qui
forment l'identité qui est créée par les rapports aux autres et qui reste ouverte et indéterminée.
Les autres, en tant qu'ils signifient quelque chose dans mon expérience, sont des événements

qui m'ouvrent les nouvelles dimensions. En d'autres termes, il y a des significations typiques

35 Ibid. p. 61.
36 Ibid. p. 61.

145

SEPTIEMBRE
2015



L'habitude perceptive et le passage de l'intentionnalité motrice au désir chez Merleau-Ponty | Jan Lockenbauer

qui se sont établies et instituées dans mon schéma corporel en fonction de mes rapports aux
autres et qui soutiennent mes comportements actuels et effectifs. Ces derniers peuvent, a leur
tour, étre 1'occasion d’un enrichissement de ce substrat relationnel qui désigne les manicres

d'étre corps en fonction du rapport aux autres.>’

Conclusions

Ainsi que nous l'avons indiqué tout au début de notre texte, nous soutenons qu'il n'y a
pas de tournant quelconque dans la pensée de Merleau-Ponty. Nous avons entrepris une
lecture qui tache de voir une continuité entre la Phénoménologie de la perception et la pensée
tardive articulée dans les cours sur l'institution et la passivité et dans ceux sur la notion de
Nature dans les lignes précédentes. Ainsi, au lieu de dégager une rupture, nous avons eu
l'occasion de découvrir un lien interne entre ces deux étapes de la pensée merleau-pontienne.
Celui-ci nous permet d’avoir un mouvement de compréhension dans deux sens : depuis la

premicre étape a l'étape ultérieure et vice versa.

Dans un premier temps, nous avons montré le role décisif de l'intentionnalité motrice
dans I'établissement des comportements : des équivalences sensorielles et sensori-motrices en
tant qu'unités du corps en fonction de son rapport aux choses qui s'appuient sur « I'habitude
perceptive» et ne sont, du coup, jamais purement instantanées. En méme temps, nous avons
montré le vraie manque de la Phénoménologie de la perception qui concerne la question
d'autrui et de 1'identité. Ce développement nous a permis de comprendre 1'idée de l'institution

de l'expérience du sujet et d'éclairer la notion d'identité.

Dans un deuxiéme temps, les passages des textes tardifs nous ont permis de
comprendre que le désir est en derni¢re analyse le principe qui fait marcher l'intentionnalité
motrice, ainsi que la formation de 1'habitude perceptive. Sans le circonscrire par une notion

Merleau-Ponty inaugure déja dans la Phénoménologie de la perception 1'idée de mécanisme

37 Ainsi, a condition que le schéma corporel trouve des ressemblances, qui peuvent méme totalement
échapper a la réflexion consciente entre deux personnes, un comportement semblable a celui que j’ai vis-a-vis
d'un de mes proches se manifeste dans mon comportement vis-a-vis d’une personne inconnue. Une personne
peut aussi venir enrichir mes rapports et mon identit¢é comme c'est le cas d'une personne dont on tombe
amoureux. Il faut toutefois tenir compte du fait que cette rencontre, qui fait événement, a déja été préparée par
mes expériences relationnelles passée qui ont justement ouvert la possibilité de tomber amoureux de telle ou telle
personne.

146

SEPTIEMBRE
2015



L'habitude perceptive et le passage de l'intentionnalité motrice au désir chez Merleau-Ponty | Jan Lockenbauer

de la projection et de l'introjection quand il parle de I'acquisition de 1'habitude et présente une
double-installation du corps dans la chose et de la chose dans le corps comme saisie de

signification.

147

SEPTIEMBRE
2015






	Blank Page

