
131  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L'habitude perceptive et le passage de l'intentionnalité motrice au désir chez Merleau-Ponty | Jan Lockenbauer 
 

	
  

	
  

L'ʹhabitude   perceptive   et   le   passage   de   l'ʹintentionnalité  
motrice  au  désir  chez  Merleau-­‐‑Ponty  
Jan  Lockenbauer  
Bergische  Universität  Wuppertal  

  
 
 
 
 
 Dans le travail qui suit, nous essayons d'aborder la notion d'habitude perceptive 

comme l'élément de la pensée merleau-pontienne qui nous permet de comprendre le passage 

de la Phénoménologie de la perception à la pensée tardive, et symétriquement celui de 

l'intentionnalité motrice au désir. La caractéristique de ce passage est un approfondissement 

de la réflexion sur la structure fondamentale du monde perçu qui est le système « moi-autrui-

les choses ». 

 Certains interprètes habituent le lecteur à considérer la Phénoménologie de la 

perception comme un projet dont l'intention est d'emblée vouée à l'échec dans la mesure où 

Merleau-Ponty tente d’abattre la tradition de la philosophie dualiste moderne en se servant 

des notions issues de cette tradition même. L'omniprésence des notions appartenant au 

registre d'incarnation1 rencontrées dans l'économie du texte semblait confirmer cette idée. 

Néanmoins, résumer de cette manière l'aspiration de la Phénoménologie de la perception 

signifierait oublier tant d'autres notions mobilisées avec une même – sinon plus grande – 

insistance. D'autres notions témoignent de l'unité profonde du parcours philosophique de 

Merleau-Ponty. Nous pouvons éviter la compréhension de la Phénoménologie de perception 

comme un ouvrage complètement manqué si nous arrivons à déceler deux attitudes qui 

souvent s'entremêlent au cours des analyses de Merleau-Ponty : celle qui se situe, de prime 

abord, dans la conscience pour décrire le rapport du corps au monde et celle qui essaye de se 

situer sur le niveau de ce rapport et de l'aborder en tant que tel. La distinction entre deux 

attitudes nous permet d'accentuer la perspective sur le corps - problème central de l'ouvrage -, 

qui l'aborde dans ses dimensions anonymes, et de laisser de côté la perspective de la 

conscience incarnée. Autrement dit, il nous permet de ne pas traiter le corps propre en tant 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 En se servant de ce registre provenant de la distinction cartésienne entre res extensa et res cogitants 
Merleau-Ponty prend de manière latente en considération la dichotomie entre le corps et la conscience, malgré le 
fait que son intention principale est de placer son projet phénoménologique avant toutes distinctions classiques 
pour pouvoir les dénier ou les définir de nouveau. 



132  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L'habitude perceptive et le passage de l'intentionnalité motrice au désir chez Merleau-Ponty | Jan Lockenbauer 
 

	
  

	
  

qu'il est « propre », mais en tant qu'il est un « complexe inné »2 de la vie individuelle.  Sous 

cette lumière la Phénoménologie de la perception s'animerait de quelques idées qui trahissent 

les intuitions décisives pour la suite de la recherche de Merleau-Ponty.  

 Ainsi, nous proposerons, dans un premier temps, ces intuitions concernant la notion 

d’habitude perceptive incluses dans la Phénoménologie de la perception, pour pouvoir, dans 

un deuxième temps, approcher par leur moyen l'approfondissement de la pensée merleau-

pontienne au cours de ses recherches plus tardives. 

 

 1. Le monde vécu et le système « Moi-Autrui-les choses» 

  

 Malgré le fait que le registre phénoménologique repris de Husserl au cours de son 

entreprise philosophique disparaît, il n'en reste pas moins vrai que la tâche principale de 

Merleau-Ponty, depuis les premiers travaux jusqu'à la pensée tardive, consiste à accomplir 

une description fidèle du monde vécu (Lebenswelt). Ainsi, il ne s'agit jamais d'un déplacement 

simple de son questionnement d'une branche philosophique à l'autre, mais d'un sondage 

toujours plus profond d'un seul et même terrain. Dans l'article de 1946 intitulé Marxisme et 

philosophie, 3  Merleau-Ponty affirme qu'il reprend la phénoménologie au point où l'a 

abandonné son fondateur, Edmund Husserl, et qu'il remplit ainsi la dernière volonté de celui-

ci : 

 « Il apercevait toujours mieux le résidu que toute philosophie réflexive laisse derrière 
elle et ce fait fondamental que nous existons avant de réfléchir, de sorte que, précisément 
pour obtenir une clarté complète sur notre situation, il finissait par assigner au 
phénoménologue comme tâche première la description de ce monde vécu (Lebenswelt) où 
les distinctions cartésiennes ne sont pas encore accomplie. »4 

 
 Le monde vécu est une notion fondamentale de la philosophie de Merleau-Ponty qui 

désigne notre expérience dans son originarité, telle qu'elle est effectivement vécue. Il essaie 

de décrire ce niveau de manière fidèle pour nous débarrasser des abstractions issues de 

l'intellectualisme philosophique et du réalisme scientifique.5 Ces deux positions, héritières de 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
2 Nous entendons sous ce terme que son existence est inaliénable et toujours présente de notre côté et que 
sur le niveau de la conscience explicite on ne se rend pas compte de ses opérations qui aménagent notre accès au 
monde. M. MERLEAU-PONTY, Phénoménologie de la perception, Paris, Gallimard, 2001, p. 99. 
3 M. MERLEAU-PONTY, Marxisme et philosophie, in: M. MERLEAU-PONTY, Sens et non-sens, 
Paris, Gallimard, 2009. 
4 Ibid., p. 164. 
5 Les deux adversaires de Merleau-Ponty sont, d'un côté, la philosophie réflexive qui considère comme 
originaire la conscience réfléchissante et  explique tout ce qu'on expérimente comme quelque chose de constitué 



133  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L'habitude perceptive et le passage de l'intentionnalité motrice au désir chez Merleau-Ponty | Jan Lockenbauer 
 

	
  

	
  

la philosophie moderne, sont inévitablement réductrices de la richesse de notre expérience : 

elles adoptent, l'une comme l'autre, des préjugés classiques d'une ontologie dualiste. Pour le 

préciser, il s'agit de deux attitudes de la pensée objective : elles partagent le préjugé du monde 

objectif, c'est-à-dire celui du monde des objets achevés et identiques en soi qui reposent dans 

le temps et l'espace objectifs. Ce temps et cet espace ne sont qu'une succession des 

« maintenant » et une somme des emplacements descriptibles par un système de coordonnées 

cartésiennes. La seule différence entre deux attitudes consiste dans le fait que tandis que la 

science classique croit qu'elle adopte une position de l'observateur impartial, qui lui permet de 

déterminer quantitativement ces objets, la philosophie réflexive affirme que ces objets sont au 

préalable crées grâce aux opérations synthétiques de la conscience et montre qu'ils dépendent 

du sujet et de ses pouvoirs constitutifs. A l'opposé de ces deux attitudes Merleau-Ponty 

affirme : 

 « Le premier acte philosophique serait donc de revenir au monde vécu en deçà du 
monde objectif, puisque c'est en lui que nous pourrons comprendre le droit comme les 
limites du monde objectif, de rendre à la chose sa physionomie concrète, aux organismes 
leur manière propre de traiter le monde, à la subjectivité son inhérence historique, de 
retrouver les phénomènes, la couche d'expérience vivante à travers laquelle autrui et les 
choses nous sont d'abord donnés, le système « Moi-Autrui-les choses» à l'état naissant. »6 

 
 Ainsi le monde vécu serait une sphère avant le sujet et l'objet purs et sa description 

fidèle permettrait de dénier ou redéfinir ces deux notions ainsi que les autres appartenant au 

registre de la philosophie moderne. Ce serait une sphère où naissent moi, autrui et les choses 

comme un système, autrement dit, en rapports réciproques sans primauté attribuée à un de ces 

termes. 

 Dans la Phénoménologie de la perception Merlau-Ponty se réfère, entre autre, à 

Edmund Husserl et Paul Schilder afin d'élaborer une description fidèle du niveau précédant 

celui où se situe toute la philosophie réflexive. Il mobilise la notion d’« intentionnalité 

motrice »7 attribuée au corps propre et celle de « schéma corporel » pour désigner l'instance 

qui devrait aménager notre rapport aux choses et à autrui avant qu'on s'en rende compte au 

niveau de la réflexion consciente, du savoir explicite et de l'acte intentionnel objectivant. 

Comme nous allons le voir, dans la suite de sa recherche, Merleau-Ponty abandonne la notion 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
par cette conscience même et, d'un autre côté, la science classique qui décrit notre expérience comme l'effet 
simple de la causalité de la nature matérielle. 
6 M. MERLEAU-PONTY, Phénoménologie de la perception, Paris, Gallimard, 2001, p. 64. 
7 Ibid. p. 161. 



134  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L'habitude perceptive et le passage de l'intentionnalité motrice au désir chez Merleau-Ponty | Jan Lockenbauer 
 

	
  

	
  

d'intentionnalité motrice et celle de corps propre et mobilise davantage celle de schéma 

corporel. Il faut préciser que, pour Merleau-Ponty, celle-ci ne désigne pas une unité 

physiologique de kinesthésies établie au cours de la vie, ou une représentation précise 

contenue dans la conscience. Il a le même statut que le corps propre et son intentionnalité. Il 

s'agit d'une opération vitale, un rapport aux choses et à autrui qui n'est pas de l'ordre de 

représentation. 

 

 2. L'habitude et la perception de la chose 

 

 Avant de présenter l'analyse d'un rapport du système « Moi-Autrui-les choses», celui 

entre le corps propre et la chose, nous analyserons le traitement de l'habitude. Ce 

cheminement nous permettra de démontrer que la perception est déjà une praxis et qu'il ne 

s'agit pas, au fond, de deux fonctions différentes du corps, mais d'une seule et même opération 

vitale, d'un même usage du corps propre. 

 La notion d’habitude, par elle-même, ouvre le chemin pour abattre les deux formes de 

la pensée objective. D'un côté, l'habitude n'est pas un réflexe conditionné, un mouvement 

automatisé vis-à-vis d'un objet bien déterminé, établissement d'un montage entre les stimuli et 

les mouvements exacts correspondants. D'un autre côté, il ne s'agit pas des mouvements 

élémentaires organisés par l'entendement dans un tout, ni d'une signification consciente 

pétrifiée et descendue dans le corps-machine. 

 L'habitude se forge au niveau du corps propre, du schéma corporel.8 Comme nous 

l'avons dit, Merleau-Pony vise par ces notions le niveau du rapport intentionnel du corps au 

monde précédant la région de la conscience. Ainsi l'habitude réside dans le corps comme le 

mouvement au monde et il est un autre type de savoir en rapport avec lui que le contenu des 

représentations traditionnelles : 

 

 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
8 Ces notions correspondent avec celles de comportement, d'existence et de conscience perceptive 
présentées dans la Structure du comportement. Sans le mentionner explicitement, en identifiant le comportement 
avec l'existence, un ensemble projeté des possibilités sensorielles et sensori-motrices, Merleau-Ponty amorce 
déjà dans ce premier ouvrage la description du monde vécu. Il y décrit le rapport intentionnel corporel à 
l'entourage en tant que comportement, c'est-à-dire comme quelque chose d'observé, avant de passer dans la 
Phénoménologie de la perception par l'analyse du corps phénoménal à la description de ce même rapport, pour 
ainsi dire de l'intérieur. 



135  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L'habitude perceptive et le passage de l'intentionnalité motrice au désir chez Merleau-Ponty | Jan Lockenbauer 
 

	
  

	
  

 « Nous disions plus haut que c'est le corps qui « comprend » dans l'acquisition de 
l'habitude. Cette formule paraîtra absurde, si comprendre c'est subsumer un donné 
sensible sous une idée et si le corps est un objet. Mais justement le phénomène de 
l'habitude nous invite à remanier notre notion du « comprendre » et notre notion du 
corps. »9 

 
 Par son traitement de l'habitude Merleau-Ponty dévoile quelque chose de décisif pour 

la suite de sa recherche : la capacité, qu’a le corps propre, de saisir le sens de la situation en 

établissant en même temps « une signification motrice » correspondant et le caractère ouvert 

indéterminé de cette opération. 

 Pour comprendre ce phénomène, nous pourrions d'abord rappeler la définition 

générale du comportement et l'analyse de l'apprentissage des animaux10 exposée dans la 

Structure du comportement qui illustre bien ce qui concerne aussi l'habitude du corps propre. 

 « Le comportement... ne se déroule pas dans le temps et dans l'espace objectifs, comme 
une série d'événements physique, chaque  moment n'y occupe pas un point et un seul du 
temps, mais au moment décisif de l'apprentissage, un « maintenant » sort de la série des 
« maintenant », acquiert une valeur particulière, résume les tâtonnements qui l'ont 
précédé comme il engage et anticipe l'avenir du comportement, transforme la situation 
singulière de l'expérience en une situation typique et réaction effective en une aptitude. » 

 
Et Merleau-Ponty poursuit : 

« A partir de ce moment, le comportement se détache de l'ordre de l'en soi et devient la 
projection hors de l'organisme d'une possibilité qui lui est intérieure. »11 

 
 La notion de comportement devrait dans un premier temps montrer qu'il y a un 

mouvement expressif du corps : une fois mis en mouvement, le corps est porteur d'une 

expressivité originaire, d'une dialectique entre les gestes et les situations où on ne peut pas 

dire que les stimuli provoquent une réaction. Mais il faut en même temps ajouter que le 

comportement contient la dimension d'une historicité particulière : celle de l'habitualité.12 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
9 Ibid., p. 167. 
10 Merleau-Ponty évoque par exemple le cas d'un chat qui contracte l'aptitude d'ouvrir la porte en tirant un 
cordon en vue d'obtention de la nourriture et qui, pour atteindre cet objectif, varie les mouvements et les organes 
(mâchoire et membre) et est capable de procéder de la même manière dans les situations objectivement 
différentes. 
11 M. MERLEAU-PONTY, La structure du comportent, Paris, Presses Universitaires de France, 2013, p. 
191. 
12 Selon la distinction faite dans la Structure du comportement entre le comportement syncrétique, 
amovible et symbolique, c'est le cas seulement de deux derniers formes tandis que le comportement syncrétique 
reste instinctif et inné. Quand Merleau-Ponty inaugure la notion d'institution, la dimension historique est 
attribuée à toutes formes de comportement. 



136  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L'habitude perceptive et le passage de l'intentionnalité motrice au désir chez Merleau-Ponty | Jan Lockenbauer 
 

	
  

	
  

 La transformation de la situation singulière en une situation typique et de la réaction 

effective en une aptitude signifie que l'organisme accède à la signification générale de la 

situation et qu'il a forgé, en correspondance avec cette signification de la situation, une 

signification motrice appropriée : une réponse motrice générale à mobiliser dans les cas 

particuliers. Néanmoins, il ne s'agit pas d'un montage de signification rigide et univoque : 

l'aptitude « contractée » n'a pas d'importance seulement pour le présent, mais aussi pour 

l'avenir du comportement : pour les aptitudes contractées éventuellement dans l'avenir.13 

 Que signifie « forger » une réponse motrice générale, « contracter » une aptitude, 

établir un « pouvoir-faire » ? Il semble que La structure du comportement ne répond pas 

encore à la question sur laquelle s'appuie cette possibilité qui est dans le comportement 

effectif et actuel projeté sur le milieu. C'est justement un déplacement de la perspective du 

comportement observé vers celle d'une description de l'intérieur opéré par le deuxième livre 

de Merleau-Ponty, qui nous permet de comprendre où loge cette « possibilité qui lui est 

intérieure ». 

 La perspective qui traite le comportement comme une dialectique actuellement 

observée ne peut pas comprendre que ce comportement s'appuie sur un ensemble de projets 

moteurs signifiants. Ainsi, Merleau-Ponty découvre dans la Phénoménologie de la perception 

une couche habituelle du corps qui reste comme un soutient du corps actuel, comme un passé 

qui refuse de devenir passé, parce qu'il reste effectif dans le moment présent, et qui, d'une 

certaine façon, « maintient » ces significations déjà utilisées. C'est grâce à cette couche que le 

corps propre perçoit les choses toujours déjà comme des choses utiles, éventuellement à 

manipuler. 

 Merleau-Ponty approfondit par la suite la définition d'habitude, et parle de la saisie de 

la signification qui est un va-et-vient et qui nous ouvre à la spatialité de la situation. En effet, 

le schéma corporel peut être élargi par l'annexe des objets d'usage comme le chapeau, le bâton 

d'aveugle ou la voiture. Dans ce cas la Merleau-Ponty parle d'un double mouvement 

d'installation : 

« S'habituer à un chapeau, à une automobile, ou à un bâton, c'est s'installer en eux, ou 
inversement, les faire participer à la voluminosité du corps propre. L'habitude exprime le 
pouvoir que nous avons de dilater notre être au monde, ou de changer d'existence en nous 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
13 Comme Merleau-Ponty le montre plus tard dans la Phénoménologie de la perception, l'habitude peut 
être transférée de la main droite à la main gauche, un organiste peut, après un cours temps d'adaptation, jouer sur 
un orgue objectivement différent de celui auquel il est habitué, et cet établissement d'un pouvoir-faire est 
transposable et peut servir d'occasion à la contraction prochaine d'une conduite qui était jusqu'au maintenant 
non-praticable. 



137  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L'habitude perceptive et le passage de l'intentionnalité motrice au désir chez Merleau-Ponty | Jan Lockenbauer 
 

	
  

	
  

annexant de nouveaux instruments. »14 

 
 Celui-ci nous introduit dans une nouvelle compréhension de la spatialité. Grâce à 

l'habitude, nous découvrons, derrière l'espace homogène de l'emplacement selon un système 

des coordonnées, la spatialité de situation qui désigne les lieux de l'espace comme les 

modalités de l'action possible de mon corps. Merleau-Ponty dit : 

« Les lieux de l'espace ne se définissent pas comme des positions objectives par rapport à 
la position objective de notre corps, mais ils inscrivent autour de nous la portée variable 
de nos visées ou de nos gestes. »15 

 
 Nous complétons ainsi ce que nous avons développé précédemment à propos de la 

couche habituelle du corps, en disant que les lieux de l'espace sont compris, du point de vue 

qualitatif, comme les modalités possibles de ma corporéité. Cette compréhension corporelle 

de la spatialité devient évidente dans le cas d'un dactylographe qui n'a pas connaissance des 

lettres selon leur emplacement objectif, mais comprend le clavier comme les possibilités 

différentes de son corps16 mobilisé dans sa totalité. En effet, Merleau-Ponty parle d'une unité 

du corps propre par enveloppement ouvert de ses parties, d'une unité qui est engagée 

entièrement dans l'effort quelconque. Le moindre mouvement est, dans ce cadre, l'occasion 

d'une modification ou du renforcement de l'habitude. 
 Après ce développement sur l'habitude, nous pouvons passer à l'analyse d'un rapport 

du système, celui entre de la chose perçue et le corps propre. Merleau-Ponty proclame : 

« Apprendre à voir les couleurs, c'est acquérir un certain style de vision, un nouvel usage 
du corps propre, c'est enrichir et réorganiser le schéma corporel. Système de puissances 
motrices ou de puissances perceptives, notre corps n'est pas objet pour un « je pense » : 
c'est un ensemble de significations vécues qui va vers son équilibre. » 

 
Et Merleau-Ponty poursuit : 

« Parfois se forme un nouveau noeud de significations : nos mouvements anciens 
s'intègrent à une nouvelle entité motrice, les premières données de la vue à une nouvelle 
entité sensorielle, nos pouvoirs naturels rejoignent soudain une signification plus riche 
qui n'était jusque-là qu'indiquée dans notre champ perceptif ou pratique. »17 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
14 M. MERLEAU-PONTY, Phénoménologie de la perception, Paris, Gallimard, 2001, p. 168. 
15 Ibid., p. 168. 
16 Ibid., p. 168. Emmanuel Saint-Aubert livre une analyse détaillée de l'habitude motrice et de la spatialité 
de la situation à laquelle cette habitude ouvre. Voir E. SAINT-AUBERT, Etre et chair, Paris, Librairie 
philosophique J. Vrin, 2013, p. 90-103. 
17 Ibid., p. 178. 



138  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L'habitude perceptive et le passage de l'intentionnalité motrice au désir chez Merleau-Ponty | Jan Lockenbauer 
 

	
  

	
  

 Ces conclusions proposées par rapport à la vision doivent être élargies. En effet, le 

corps percevant une chose établit des équivalences entre les sens (par exemple la vision, 

l'odorat et haptique) et entre ce dispositif sensoriel et la motricité. Pour cette raison, Merleau-

Ponty parle du corps propre comme d’un « système d'équivalences ».18 Le corps crée une 

unité des parties sensori-motrice du schéma corporel qui correspond avec la chose perçu. 

Merleau-Ponty appelle « un style » cette signification de la dynamique sensori-motrice, qui 

correspond avec la chose perçue et, pour ainsi dire, la symbolise. Ainsi l'unité du corps propre 

se forme au cours de la perception de même manière qu’au cours de l'exercice de l'habitude : 

toujours en fonction de son rapport vers quelque chose. Au cours de la perception, le schéma 

corporel est dans une réorganisation constante et dans une mobilisation des significations 

sensori-motrices qui nous ouvre aux choses perçues. La perception actuelle d'une chose est un 

déroulement des correspondances sensorielles et motrices, et le corps qui se meut vers le 

monde est un ensemble de significations habituelles constituées de tout ce que le corps peut 

percevoir et accomplir. A partir de cet ensemble une variété de significations inouïes peut 

naître. Ainsi, la perception est déjà une habitude :  

« L'analyse de l'habitude motrice comme extension de l'existence se prolonge donc en 
une analyse de l'habitude perceptive comme acquisition d'un monde. Réciproquement, 
toute habitude perceptive est encore l'habitude motrice et ici encore la saisie d'une 
signification se fait par le corps »19 

 
 La perception est déjà une habitude, mais non seulement dans le sens où le corps 

percevant comprend les choses perçues toujours déjà comme manipulables - parce qu'il est 

justement cet ensemble des projets et des anticipations motrices -, comme le Merleau-Ponty 

présente au cours de son analyse du bras fantôme. Comme nous l'avons déjà dit, il s'agit avant 

tout du fait que, à la chose perçue, correspond un certain usage signifiant du corps propre, un 

certain remaniement du schéma corporel, une certaine manière d'être corps. Néanmoins, 

Merleau-Ponty ne va pas dans le cadre de la Phénoménologie de la perception où il comprend 

déjà le perçu comme une modalité de ma corporalité, jusqu'à parler de la saisie d'une 

signification par un mouvement de double installation du corps dans le perçu et du perçu dans 

le corps. Nous avons vu que l'extension de l'existence dans l'habitude signifie déjà s'installer 

dans la chose et l'installer dans le corps, mais cet aspect reste, à travers l'analyse de l'habitude, 

uniquement esquissé, non développé pour lui-même et non élargi à la perception entière.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
18 Ibid., p. 165. 
19 Ibid., p. 178. 



139  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L'habitude perceptive et le passage de l'intentionnalité motrice au désir chez Merleau-Ponty | Jan Lockenbauer 
 

	
  

	
  

 3. La perception de l'autrui 

 

 Quant au deuxième rapport du système, Merleau-Ponty consacre un chapitre de la 

Phénoménologie de la perception directement au problème de la perception de l'autrui. Dans 

son mouvement de raisonnement, Merleau-Ponty critique la pensée paradoxale de la 

philosophie de la conscience, pour donner comme conclusion un autre paradoxe, sans 

vraiment réussir, selon nous, à éclairer le problème. Il nous semble qu'il pointe plutôt une 

difficulté. Malgré cela, ce chapitre est, lui aussi, imprégné de quelques intuitions essentielles 

pour ses recherches tardives. Merleau-Ponty affirme que pour pouvoir comprendre 

l'expérience de l'autrui, il ne faut pas en rendre compte comme un alter ego. A ce niveau on 

ne peut pas éviter le paradoxe suivant : si je suis la conscience constituant l'expérience, je dois 

aussi constituer autrui dans le cadre de cette expérience. Or cet autrui n'est un alter ego que 

dans la mesure où il n'est pas constitué et où il a, par contre, les mêmes pouvoirs constitutifs 

que moi. Merleau-Ponty affirme que l'analyse du monde perçu doit se situer au niveau de 

l'existence, du comportement, de là où l’on considère autrui comme l'être corporel perçu dans 

un rapport percevant avec son milieu. 

 On doit se situer au niveau du corps dans son rapport au monde où le monde est 

désigné comme une puissance de mon corps, de l'ensemble des projets de mon « Je peux ». 

 En ce qui concerne l'expérience d’autrui, c'est mon corps qui le perçoit et non ma 

conscience qui le constitue. Mon corps, dans son rapport sensori-moteur au monde, retrouve 

dans cet autre corps les prises sur les choses dont il dispose ou éventuellement pourrait 

disposer grâce à une période d'apprentissage. Il perçoit le prolongement de ses pouvoirs, et 

autrui doit être désigné comme « l'achèvement du système ».20 

 

 « Si le corps d'autrui n'est pas un objet pour moi, ni le mien pour lui, s'ils sont des 
comportements, la position d'autrui ne me réduit pas à la condition d'objet dans son 
champs, ma perception d'autrui ne le réduit pas à la condition d'objet dans mon 
champs. »21 

 

 Il semblerait alors que le problème d'autrui soit réglé par la dissolution de nos identités 

respectives. Certains interprètes le suggèrent, mais Merleau-Ponty lui-même ne s'arrête pas 

ici. Après avoir présenté ce développement, il affirme que les difficultés à concevoir autrui ne 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
20 Ibid., p. 405. 
21 Ibid., p. 405. 



140  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L'habitude perceptive et le passage de l'intentionnalité motrice au désir chez Merleau-Ponty | Jan Lockenbauer 
 

	
  

	
  

consistent pas seulement dans la pensée objective. En effet, un certain « Je » et un certain 

« Tu » doivent, dans notre expérience, être distingués, car les situations et les expériences de 

deux personnes ne sont pas superposables et transposables. 

 Il est évident que, pour échapper à ce paradoxe, il faudrait concevoir une identité qui 

n'est pas de type de conscience. Merleau-Ponty l'indique quand il écrit que « il faut revenir, au 

social avec lequel nous sommes en contact du seul fait que nous existons, et que nous portons 

attaché à nous avant toute objectivation »22 et que le monde social est une dimension de notre 

existence.23  En fin de temps, il ne conçoit pas explicitement cette autre idée d'identité, et 

désigne l'identité comme conscience en concluant que : 

 « Les consciences se donnent le ridicule d'un solipsisme à plusieurs, telle est la situation 
qu'il faut comprendre. »24 

 
 Comme Merleau-Ponty l’indique dans la suite de sa recherche, au lieu de se servir 

simplement de la notion de conscience, il faudrait, en vérité, expliquer le rapport entre 

l'identité et ce social « attaché à nous avant toute objectivation ».25 La tâche concernant la 

description de l'intersubjectivité est étroitement liée à un examen du corps propre opérant 

dans la sphère originaire du monde perçu en tant qu'être sexuel et désirant. 

 

 4. Les notes de cours : l'institution et la nature 

 

 Il nous semble que, tandis que les développements autour de la perception d'une chose 

et de l'habitude, tels qu'ils ont été présentés dans la Phénoménologie de la perception peuvent 

nous servir dans une certaine mesure à la compréhension des idées plus tardives, la perception 

d'autrui est modifiée en profondeur. Dans la suite du parcours de Merleau-Ponty, la notion de 

corps propre disparaît en laissant place à celle de schéma corporel. Dans la Phénoménologie 

de la perception le corps propre est défini comme un système de puissances motrices et 

perceptives, un ensemble de significations vécues et formées par une saisie, qui peut être 

élargie. C'est dans le cours sur l'Institution et la passivité, où Merleau-Ponty tente d'inaugurer 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
22 Ibid., p. 415. 
23 Ibid., p. 415. 
24 Ibid., p. 412. 
25 C'est sur les dernières lignes de la Phénoménologie de la perception que Merleau-Ponty par une citation 
de Saint-Exupéry désigne cette autre type d'identité : « L'homme n'est qu'un nœud de relations, les relations 
comptent seules pour l'homme.»» Ibid., p. 520. 



141  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L'habitude perceptive et le passage de l'intentionnalité motrice au désir chez Merleau-Ponty | Jan Lockenbauer 
 

	
  

	
  

son idée du sujet instituant et d'une nouvelle ontologie du devenir du monde perçu, que 

l'origine de ces significations est attribuée aux événements fondateurs : 

 « On entendait donc ici par institution ces événements d'une expérience qui la dotent de 
dimensions durables, par rapport auxquelles toute une série d'autres expériences auront 
sens, formeront une suite pensable ou une histoire, - ou encore les événements qui 
déposent en moi sens, non pas à titre de survivance et de résidu, mais comme appel à une 
suite, exigence d'un avenir. »26 

 
 Le lecteur ne peut pas ne pas apercevoir une parenté de cette citation avec le passage 

de la Structure du comportement auquel nous avons fait référence.27 Ainsi, le développement 

précédant sur le corps propre - où nous avons exposé une opération de la saisie d'une 

signification et de son institution dans le corps pré-personnel qui est un « je peux », un 

ensemble des puissances - nous permet de comprendre la notion d'institution. Néanmoins, il 

faut distinguer entre l'habitude proprement dite qui peut être élargie, modifiée ou oubliée, et 

ce que nous avons désigné comme « l'habitude perceptive », la notion qui nous permet 

d'envisager l'opération perceptive comme la genèse du sujet et l'institution de son expérience. 

 Dans le cadre de cette genèse la perception d'autrui qui est désormais comprise plus 

précisément comme la perception des autres joue un rôle crucial, et l'idée de l'intersubjectivité 

est modifiée en profondeur par rapport à la Phénoménologie de la perception. Selon Merleau-

Ponty nous gagnons notre identité – qui est d'abord une identité charnelle – au fur et à mesure 

de nos rapports aux autres. Dans le cadre de ces rapports aux autres il s'agit désormais aussi 

de l'institution des significations, comme c'est le cas dans la perception des choses. 

 Dans les notes de cours sur la passivité, la problématique concernant l'identité et 

l'intersubjectivité est implicitement rapportée à celle du désir, mais Merleau-Ponty n'aborde 

pas  ces trois notions en face. Dans un passage des notes de cours sur la Nature présenté cinq 

ans plus tard, il nous donne quelques indices précis pour mieux comprendre cette question. 

Pour cette raison nous nous permettrons de faire référence à ces notes de cours avant de 

poursuivre l'analyse du rapport à autrui telle qu'elle est exposée dans les notes de cours sur la 

passivité. 

 Merleau-Ponty expose dans ces notes allusives une compréhension élargie du corps 

humain, complète les considérations précédentes et les interprète à la lumière des notions 

psychanalytiques. Au cours de son analyse du schéma corporel, il distingue entre le corps 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
26 M. MERLEAU-PONTY, L'Institution dans l'histoire personnelle et publique. Le problème de la 
passivité, le sommeil, l'inconscient, la mémoire, Paris, Editions Belin, 2003, p. 124. 
27 Voir ci-dessus la référence n. 9. 



142  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L'habitude perceptive et le passage de l'intentionnalité motrice au désir chez Merleau-Ponty | Jan Lockenbauer 
 

	
  

	
  

esthésiologique qui gagne son unité en fonction du rapport au perçu, et le corps libidinal qui 

gagne son unité en fonction du rapport aux autres corps, malgré cette distinction pour les 

raisons de l'analyse, les deux types des rapports sont institués par un même corps et régis par 

le même régime du désir (la libido) : 

 « ...schéma corporel, le corps esthésiologique, la chair, nous ont déjà donné l'Einfühlung 
du corps avec l'être perçu et avec les autres corps. C'est-à-dire que le corps comme 
pouvoir d'Einfühlung est déjà désir, libido, projection – introjection, identification - la 
structure esthésiologique du corps humain est donc une structure libidinale, la perception 
un mode de désir, un rapport d'être et non de connaissance. Parallèlement à l'étude du 
corps esthésiologique, il faudrait une étude du corps libidinal, et montrer qu'il y a un 
enracinement naturel du pour autrui. »28 

 
 Merleau-Ponty définit le corps percevant les choses comme un corps esthésiologique, 

et tente de préciser les idées exposées dans son ouvrage le plus connu. Comme le moteur de 

toute institution des significations vécues est désigné le désir. Dans le cadre de ses 

considérations ontologiques, Merleau-Ponty affirme que l'Einfühlung est la perception 

comprise selon un nouveau modèle psychanalytique comme l'opération de la projection et de 

l'introjection qui reprend une signification vécue ou institue, à partir de ce qui est déjà 

institué, une nouvelle signification. Il s'agit de l'introjection de la chose dans le schéma et de 

la projection du schéma sur la chose. A ce point nous rejoindrons ainsi l'idée du mouvement 

de la double-installation qui était abordée au-dessus dans le cadre de l'analyse de l'habitude et 

de la saisie de la signification. 

 En effet, ainsi que nous l’avons déjà dit, les significations qui sont en œuvre dans cette 

opération désignent une symbolisation réciproque entre le dehors et le dedans, ou mieux 

encore, une unité du schéma corporel en fonction de son rapport au dehors. Il s'agit des 

équivalences, des correspondances sensorielles et sensori-motrices, qui désignent les styles de 

la corporéité faisant écho au perçu. Ainsi de même qu’au tout au début de son parcours, 

Merleau-Ponty parle d'« un système d'équivalences non conventionnelles, dans la cohésion 

d'un corps. »29 

 La notion de corps libidinal et celle d'enracinement naturel du pour autrui, nous 

permettent de comprendre enfin les propos de la Phénoménologie de la perception où 

Merleau-Ponty parle d'une dimension sociale de notre existence sans réussir d'exploiter les 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
28 M. MERLEAU-PONTY, La Nature. Notes. Cours du Collège de France, Paris, Editions du Seuil, 1995, 
p. 272. 
29 Ibid, p. 281. 



143  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L'habitude perceptive et le passage de l'intentionnalité motrice au désir chez Merleau-Ponty | Jan Lockenbauer 
 

	
  

	
  

possibilités qu'une telle notion lui propose. Il ne s'agit pas du social recherché par la 

sociologie quelconque, mais du social des schémas corporels abordé de point de vue 

philosophique. En effet, ce sont justement ces systèmes d'équivalences dont les porteurs sont 

corps, qui deviennent le but d'une même opération : le schéma corporel effectue l'introjection, 

qui est une dynamique de l'introduction des corps perçus dans mon schéma corporel,30 et, en 

même temps, la projection de son unité sur les autres.  

 Par ce mécanisme psychanalytique de projection et d'introjection, repris de Mélanie 

Klein, Merleau-Ponty tente à décrire le rapport originaire avec les autres qui est toujours déjà 

opérant au niveau du monde perçu et du schéma corporel, et qui est difficile à exposer dans 

notre langage de la conscience. En effet, il ne s'agit pas de penser une différence ou une 

fusion absolue, mais une opération d'établissement des frontières qui ne sont pourtant jamais 

achevées.31 C'est cette difficulté qui pousse Merleau-Ponty à contourner le langage de la 

conscience par les métaphores.32 

 Néanmoins, il ne faut pas penser cette double-installation comme quelque chose qu'on 

fait au cours de chaque rencontre effective et actuelle d'autrui comme tout d'un coup et sans 

aucun appui. Le mécanisme de projection et d'introjection concernant les autres occupe une 

place cruciale dans l'économie de la pensée de Merleau-Ponty en tant qu'il est abordé dans sa 

dimension historique. C'est justement cette approche qui nous fait comprendre le lien entre 

l'identité et le social des schémas corporels. 

 Comme nous l'avons déjà montré, Merleau-Ponty affirme depuis la Phénoménologie 

de la perception qu'il n'y a jamais un rapport instantané au perçu. Aussi, les événements qui 

fondent éventuellement les nouvelles dimensions de mon expérience le font toujours en 

fonction de mon passé. De la même façon que chaque perception effective et actuelle d'une 

chose est toujours déjà soutenue par mes perceptions passées, mon comportement effectif et 

actuel vis-à-vis d'autrui est soutenu par l'ensemble de ma vie relationnelle passée. Les 

significations de ma vie relationnelle instituées dans le schéma corporel, qui sont comme un 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
30 Le schéma corporel s'approprie ainsi les systèmes d'équivalences des autres qui sont de leur part 
imprégnés par d'autres systèmes. 
31 Emmanuel Saint-Aubert circonscrit ce rapport par la notion de promiscuité. Voir E. SAINT-AUBERT, 
Etre et chair, Paris, Librairie philosophique J. Vrin, 2013, p. 203-230. 
32 Comme Merleau-Ponty parle de ce même mécanisme aussi en abordant le corps esthésiologique, il est 
évident que ce rapport qui n'est ni différence ni identité vaut, selon lui, aussi pour l'expérience des choses. C'est 
ici que la description fidèle du rapport « système « Moi-Autrui-les choses» à l'état naissant » voit son articulation 
ultime. 



144  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L'habitude perceptive et le passage de l'intentionnalité motrice au désir chez Merleau-Ponty | Jan Lockenbauer 
 

	
  

	
  

socle de mon rapport effectif et actuel à autrui, témoignent d'une identité ouverte qui peut être 

modifiée par ce rapport effectif et actuel. 

 Comme Merleau-Ponty l’éclaire dans un autre passage, cette dynamique libidinale est, 

au fond, un essai pour combler un manque qui ne peut jamais être comblé car le schéma 

corporel est et reste un être essentiellement lacunaire, et est toujours déjà investi par les autres 

schémas corporels : 

 « (Le schéma corporel est creux au dedans) - comporte des régions accentuées, précises, 
d'autres vagues - le creux et les régions vagues sont le point d'insertion de corps 
imaginaires). »33 

 
 Cette imaginaire, dont les corps insérés sont tissés, n'est pas une illusion qui 

s'opposerait au réel. Nous nous trouvons toujours au niveau du monde perçu, il n'y a pas de 

réel objectif quelconque. L'imaginaire, dont on parle dans ce passage, est le produit du 

mécanisme fondamental de projection et d'introjection sans lequel il n'aurait pas d'identité en 

genèse fourni au moyen des rapports avec les autres. 

 Ainsi, pour retourner au cours sur l'Institution et la passivité, les considérations qui 

concernent l'espace du point de vue de sa valeur - comme modulations et les possibilités du 

schéma corporel - sont élargies à la problématique de l'intersubjectivité : 

 « Il n'y a pas seulement schéma corporel co-constituant des dimensions spatiales ; il y a 
schéma praxique qui fait les dimensions de l'intersubjectivité, comme le premier me 
donne les distances en schillings et pences, le second me donne les autres transformé en 
ce qu'ils valent ou signifient pour ma « machine à vivre ».34 

 
 Ce qui a été dit de l'espace en tant que modulation du schéma corporel doit être élargie 

à l'intersubjectivité qui concerne de manière essentielle les dimensions affectives de notre 

expérience. « Le schéma praxique » et « machine à vivre » signifient dans ce passage ce que 

Merleau-Ponty intitule plus tard le « corps libidinal ». Il faut accentuer le fait que Merleau-

Ponty parle d'une transformation des autres pour les besoins explicatifs. Les autres ne me sont 

jamais donnés autrement que transformés. Au niveau du monde perçu, le registre que la 

notion de transformation suggère, n'a pas de sens : les autres n'existent pas d'abord 

« objectivement » pour signifier ensuite quelque chose pour moi. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
33 Ibid., p. 346. 
34 M. MERLEAU-PONTY, L'Institution dans l'histoire personnelle et publique. Le problème de la 
passivité, le sommeil, l'inconscient, la mémoire, Paris, Editions Belin, 2003, p. 223. 



145  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L'habitude perceptive et le passage de l'intentionnalité motrice au désir chez Merleau-Ponty | Jan Lockenbauer 
 

	
  

	
  

 L'institution de la subjectivité est déclenché par la phase du complexe d'Œdipe. 

L'enfant éprouve la sexualité prématuré. Il expérimente à la fois l'identification au parent du 

même sexe, l'amour désirant pour le parent du sexe opposé et l'échec d'une telle identification 

et d'un tel amour lié au fait que ses organes sexuels ne sont pas développés. Quand il entre 

dans une phase de latence, la question de sexualité est réduite au silence. Merleau-Ponty 

affirme que la phase de puberté, pendant laquelle la sexualité est redécouverte et le sujet 

choisit l'objet amoureux hors de la famille, n'est pas une arrivée finale à la maturité, mais une 

reprise du thème initial. Cette reprise « n'est pas fin de l'histoire, elle ouvre une autre histoire 

qui va être encore une « recherche » : histoire amoureuse. »35 

 Ainsi la première histoire de la vie libidinale et la première identification n'entraîne 

pas une stabilisation qui figerait l'homme, mais une recherche infinie. La recherche vouée à 

l'échec est constitutive de l'histoire des investissements du sujet et de son identité par les 

relations. Au cours de cette recherche s'institue les imagos : les styles de conduite qui 

structurent et soutiennent chacune de nos rencontres particulières, mais qui ne sont  purement 

déterminants car ils peuvent être modifiés. 

 Ce développement ne témoigne pas d'un pessimisme sur la possibilité de l'amour de la 

part de Merleau-Ponty. L'amour, dont il est question ici, ne doit pas être entendu 

exclusivement au sens classique du terme : 

« Medium de l'institution : la libido : c'est le devenir du rapport total avec monde et autrui en 
tant qu'effectif et non officiel. »36 

 

 Au fond, il s'agit bien d'un procédé sur le niveau affectif. Mais c'est plutôt le désir de 

l'identification par la projection et l'introjection du schéma corporel qui cherche à combler ses 

régions vagues par ces autres systèmes d'équivalences qui sont choisis pour les raisons 

échappant aux raisons de la conscience. Les identifications passées ne sont pas dépassées mais 

restent toujours opérantes dans le moment présent sous la forme d'une généralité. 

 

 Le schéma corporel témoigne de l'histoire instituée des rencontres libidinales qui 

forment l'identité qui est créée par les rapports aux autres et qui reste ouverte et indéterminée. 

Les autres, en tant qu'ils signifient quelque chose dans mon expérience, sont des événements 

qui m'ouvrent les nouvelles dimensions. En d'autres termes, il y a des significations typiques 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
35 Ibid. p. 61. 
36 Ibid. p. 61. 



146  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L'habitude perceptive et le passage de l'intentionnalité motrice au désir chez Merleau-Ponty | Jan Lockenbauer 
 

	
  

	
  

qui se sont établies et instituées dans mon schéma corporel en fonction de mes rapports aux 

autres et qui soutiennent mes comportements actuels et effectifs. Ces derniers peuvent, à leur 

tour, être l'occasion d’un enrichissement de ce substrat relationnel qui désigne les manières 

d'être corps en fonction du rapport aux autres.37 

 

Conclusions 

 

 Ainsi que nous l'avons indiqué tout au début de notre texte, nous soutenons qu'il n'y a 

pas de tournant quelconque dans la pensée de Merleau-Ponty. Nous avons entrepris une 

lecture qui tâche de voir une continuité entre la Phénoménologie de la perception et la pensée 

tardive articulée dans les cours sur l'institution et la passivité et dans ceux sur la notion de 

Nature dans les lignes précédentes. Ainsi, au lieu de dégager une rupture, nous avons eu 

l'occasion de découvrir un lien interne entre ces deux étapes de la pensée merleau-pontienne. 

Celui-ci nous permet d’avoir un mouvement de compréhension dans deux sens : depuis la 

première étape à l'étape ultérieure et vice versa. 

 

 Dans un premier temps, nous avons montré le rôle décisif de l'intentionnalité motrice 

dans  l'établissement des comportements : des équivalences sensorielles et sensori-motrices en 

tant qu'unités du corps en fonction de son rapport aux choses qui s'appuient sur « l'habitude 

perceptive» et ne sont, du coup, jamais purement instantanées. En même temps, nous avons 

montré le vraie manque de la Phénoménologie de la perception qui concerne la question 

d'autrui et de l'identité. Ce développement nous a permis de comprendre l'idée de l'institution 

de l'expérience du sujet et d'éclairer la notion d'identité. 

 

 Dans un deuxième temps, les passages des textes tardifs nous ont permis de 

comprendre que le désir est en dernière analyse le principe qui fait marcher l'intentionnalité 

motrice, ainsi que la formation de l'habitude perceptive. Sans le circonscrire par une notion 

Merleau-Ponty inaugure déjà dans la Phénoménologie de la perception l'idée de mécanisme 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
37 Ainsi, à condition que le schéma corporel trouve des ressemblances, qui peuvent même totalement 
échapper à la réflexion consciente entre deux personnes, un comportement semblable à celui que j’ai vis-à-vis 
d'un de mes proches se manifeste dans mon comportement vis-à-vis d’une personne inconnue. Une personne 
peut aussi venir enrichir mes rapports et mon identité comme c'est le cas d'une personne dont on tombe 
amoureux. Il faut toutefois tenir compte du fait que cette rencontre, qui fait événement, a déjà été préparée par 
mes expériences relationnelles passée qui ont justement ouvert la possibilité de tomber amoureux de telle ou telle 
personne.   



147  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 L'habitude perceptive et le passage de l'intentionnalité motrice au désir chez Merleau-Ponty | Jan Lockenbauer 
 

	
  

	
  

de la projection et de l'introjection quand il parle de l'acquisition de l'habitude et présente une 

double-installation du corps dans la chose et de la chose dans le corps comme saisie de 

signification. 

 




	Blank Page

