Stratégie merleau-pontienne pour puiser dans I'inépuisabilité de la chaire : dialogue critique avec Husserl et Descartes | Soheil Ghanbari Matin & Quentin Detienne

Stratégie merleau-pontienne pour puiser dans
I'inépuisabilité de la chaire : dialogue critique avec Husserl

et Descartes

Soheil Ghanbari Matin & Quentin Detienne
Université de Liege

A propos de L’Eil et I’Esprit, ce dernier texte que Merleau-Ponty eut écrit de son
vivant en 1960, texte qui faisait ’objet d’une contribution au premier numéro de la revue

d’Art en France, Claude Lefort écrit :

Merleau-Ponty réinterroge [dans ce texte] la vision, en méme temps que la peinture. Ou
plutot, il I'interroge comme pour la premiere fois, comme s’il n’avait pas [’année précédente
reformulé ses anciennes question dans le Visible et I’Invisible, comme si tous ses ouvrages
antérieurs — et d’abord le grand édifice de la Phénoménologie de la Perception (1945) — ne
pesaient pas sur sa pensée, ou bien pesaient trop, de telle sorte qu’il fallut les oublier pour
regagner la force de I’étonnement'.

Texte faisant donc boucle sur lui-méme, la meilleure maniére de procéder est
d’exposer le contenu mis en ceuvre dans L (il et [’Esprit tel que Merleau-Ponty procede lui-

A . . NPT 169
méme dans cette ceuvre afin de développer sa pensée: ¢’est-a-dire strate par strate, couche par

couche ou en cercles concentriques — dialoguant sans concession aucune avec Husserl et 2015
Descartes. Dans cette perspective, nous nous attachons ici a saisir la pensée de Merleau-
Ponty, d’une part, dans son rapport avec la phénoménologie husserlienne de maniere large
mais aussi, d’autre part, dans son rapport avec les Méditations métaphysiques de Descartes, a
saisir la maniére dont I’énigme du corps vient a dialoguer et se construit en rapport avec les
deux perspectives philosophiques que nous venons de citer. Par ce dialogue, Merleau-Ponty
tente de dépasser intérieurement - ou, disons le autrement, « revisite » pour faire place a sa
propre philosophie : une phénoménologie de la chair. Il s’agit 1a en fait de ce que nous
pourrions qualifier une « stratégie philosophique » ; une stratégie philosophique qui emprunte
d’autres chemins philosophiques (Husserl et Descartes dans le cas présent) pour constituer
son propre cheminement afin de déchiffrer des énigmes inter-reliées : énigme de la vision ;

énigme de la peinture ; et, ultime énigme, celle du corps. Il s’agit, par un tel cheminement a

travers d’autres chemins philosophiques, de rendre visible ce qui est invisible dans 1’acte

1Merleau-Ponty, M., L'Eil et I’Esprit, Paris, Gallimard, 1964, p. II. Pour les citations de L il et [’Esprit qui



Stratégie merleau-pontienne pour puiser dans I'inépuisabilité de la chaire : dialogue critique avec Husserl et Descartes | Soheil Ghanbari Matin & Quentin Detienne

méme de voir, invisibilité qui, si on la rend visible, nous donne a éprouver — non pas penser ni

sentir — ce qui constitue I’énigme du corps-vécu, ce corps mien, sentant-sensible a la fois.

La stratégie merleau-pontienne consiste donc en la mise en ceuvre des lectures
critiques de la phénoménologie husserlienne et des méditations cartésienne, qui, en les
interrogeant, les déplace, rendant par la méme du coup accessible ce qui ne 1I’était pas
auparavant : ¢’est-a-dire de rendre dicible 1’indicible, visible I’invisible, saisissable ce qui est

de nature a s’échapper, in fine, pour que 1’on puisse puiser dans 1’inépuisabilité de la chaire.

En nous focalisant de maniére interne sur le texte de ce dernier écrit de Merleau-
Ponty, en en dégageant les articulations, il nous sera permis de comprendre, non seulement
quel est I’objet de L’Eil et I’Esprit, mais aussi la centralit¢ de 1’énigme du corps dans
I’ensemble de I’argumentaire merleau-pontien ; la nature particuliére du sentant-sensible, en
tant qu’un nceud qui ne se dénoue, ou qui, pour qu’il se dénoue, ne peut que se dénouer a
jamais; la mani¢re dont Merleau-Ponty le « saisit », I’interroge, et pourquoi il ne peut que
ressaisir, que « réinterroger » sans cesse cette énigme. Merleau-Ponty construit en fait sa ré-
interrogation a travers ces autres philosophes qui ont interrogé tantdt la conscience en lui
donnant un primat (Husserl), tantot, dans une visée « mécanomorphique », le corps humain,
la vision et la peinture (Descartes) : ce dont il s’agissait ultimement, mais aussi en amont, seetiemsre

2015
c’est, nous dit Merleau-Ponty, de leur entrelacement.

Husserl et Merleau-Ponty

Plus qu’une interrogation nouvelle, L’il et I’Esprit est donc ce «lieu» de ré-
interrogations du « miracle du corps humain ». Lieu ou « [Merleau-Ponty] cherche, une fois
de plus, les mots du commencement, des mots (...) capables de nommer ce qui fait le miracle
du corps humain, son inexplicable animation (...) »(II). L’usage du terme « miracle » nous
renseigne sur I’importance de cette reprise de « questionner », de ce « réinterroger » : on ne
peut que reparler de ce qui est miraculeux, ¢’est-a-dire de ce qui ne s’épuisera jamais dans un
discours rationnel une fois que celui-ci a été tenu. Le corps humain est pensé comme «
extraordinaire », « inexplicable » et « étonnant ». C’est ce caractére essentiellement
merveilleux du corps humain qui fait dire a Merleau-Ponty « [qu’] un corps humain est 1a,
quand entre le voyant et le visible, entre touchant et touché, entre un ceil et ’autre, entre la

main et la main se fait une sorte de recroisement, quand s’allume I’étincelle du sentant-



Stratégie merleau-pontienne pour puiser dans I'inépuisabilité de la chaire : dialogue critique avec Husserl et Descartes | Soheil Ghanbari Matin & Quentin Detienne

sensible, quand prend ce feu qui ne cessera pas de briler jusqu’a ce que tel accident du corps
défasse ce que nul accident n’aurait suffi a faire... » (21). Et si la peinture, quant a elle, est ce
lieu magique ou, sans qu’il s’épuise, s’effectue a I’infini ce miracle qui «excede le
concevable » (III), c’est que le peintre est capable de nous fournir la clé secréte qui nous fait
accéder a ce « lieu » ou se matérialise, sans se figer, « [cet] instant ou la vision se fait geste »
(60) : vision et geste en méme temps, vision qui déborde le geste et inversement. Disons le
autrement : le lieu ou le « sentant-sensible », ce corps qui ne fait qu’un avec son principe
d’animation, peut étre rendu visible. Sentant-sensible qui est invisible, car partout opérant
dans le visible ; trop visible pour €tre vu directement ou séparément mais tout autant opérant
comme le jaillissement d’une contradiction vertueuse dans le croisement du regard et du
tableau... C’est cela ce miracle immanent du sentir : miracle du sentant-sensible, du voyant-
visible, du touchant-tangible que peut enfin offrir au regard, par exemple, le Mont Sainte

Victoire de Paul Cézanne.

Prenons ce « miracle » par un autre bout pour comprendre. S’il s’agit de réinterroger le
miracle du corps humain, si le philosophe reconnait I’inépuisabilit¢ de ce miracle dans un
discours rationnel, il ne peut des lors s’agir de traiter « tout étre [et plus particulierement le

miracle du corps humain] comme [un] "objet en général" » (9) ; mais il s’agit plutot de se 7

« replacer dans un "il y a" préalable (...) sur le sol du monde sensible (...) ; [de] s’appesantir 2015
sur les choses méme et sur soi-méme » (13). En somme, il s’agit donc non pas de réduire le
phénomeéne au fait mais de saisir la richesse de ce phénomeéne qui apparait. 1l s’agit donc non
pas d’imiter la science en tant qu’elle part des « faits » et qui les considére en tant qu’objets
manipulables, objets d’expériences, en face d’un sujet les manipulant dans son laboratoire,
mais de considérer la vérité de ce qui apparait, c’est-a-dire son essence phénoménale. Aller
aux choses-mémes telles qu’elles apparaissent : n’est-ce pas que quand nous parlons de
« fait », on oublie qu’il s’agit en réalit¢ d’un « phénomeéne déja hautement travaillé » (10) ?
Dans la critique d’un certain kantisme, Merleau-Ponty écrit : « Dire que le monde est par
définition nominale 1’objet X de nos opérations, c’est porter a I’absolu la situation de
connaissance du savant, comme si tout ce qui fut ou est n’avait jamais été que pour entrer au
laboratoire » (11). Si I’on peut reconnaitre dans cette critique une reprise du projet
phénoménologique husserlien, précisons d’emblée que Merleau-Ponty s’en distingue par la
volonté de fixer la vérité de ce phénomeéne-ci, ce phénomeéne miraculeux du sentant-sensible,

dans une phénoménologie de la chaire qui part du « corps » au sens fort du terme « non pas ce



Stratégie merleau-pontienne pour puiser dans I'inépuisabilité de la chaire : dialogue critique avec Husserl et Descartes | Soheil Ghanbari Matin & Quentin Detienne

corps possible, comme le dit Merleau-Ponty, (...) [Mais] ce corps actuel que j’appelle mien...

» (13).

Husserl est peut-étre 1'un des premiers a avoir mis en lumiére cette croyance
spontanée de I’attitude naturelle qui n’appréhende pas le monde comme phénomeéne mais
comme fait. Or, la tache de la premiere étape de la réduction phénoménologique est d’asseoir
la phénoménalité du monde en suspendant cette croyance spontanée — cette critique de la
croyance spontanée de I’attitude naturelle étant & mettre en paralléle avec ce que nous venons
d’expliciter a I’instant a propos de la critique du positivisme et du scientisme. Chez Husserl,
cette premicre étape permet ensuite de mettre en lumicre, d’une part, que c’est la conscience
qui est constitutive sur un plan transcendantal du monde, mais aussi, d’autre part, que la
conscience a également cette capacit¢ d’auto-expérience d’elle-méme, c’est-a-dire que la
conscience est en mesure de faire retour sur ses propres vécus intentionnels. C’est la
considération de ces trois caractéristiques essentielles de la conscience ainsi que de sa
structure intentionnelle qui rythme les trois grandes étapes de la réduction phénoménologique,

eidétique et transcendantale dite époche.

Cependant, partant de 1’énigme du corps, dans la perspective d’une phénoménologie 5
de la chaire, il est évident qu’on ne peut transposer simplement au corps et a son énigme les “sepTiEMBRE
recherches phénoménologiques de Husserl sur la conscience. Mais, I’époché husserlienne a
son utilité en tant que mod¢le des lors qu’il s’agit de poser la question de savoir comment une
phénoménologie de la chaire est possible, si, ne fut-ce qu’indirectement, cette énigme du
sentant-sensible peut étre saisie, s’il est un « quelque part» ou elle apparait... C’est en
réponse a ces questionnements que Merleau-Ponty écrit : « Le peintre est seul a avoir droit de
regard sur toutes choses sans aucun devoir d’appréciation (...) il y [a] (...) dans Ioccupation
du peintre une urgence qui dépasse toute autre urgence. (...) » (15). Il s’agit donc de

découvrir la « science secrete » (Id.) que renferme la peinture dans son instant ou la vision se

fait geste.

Ainsi, dans L il et I’Esprit, du mystére du corps en tant que phénomene qui apparait,
nous passons au mystere du corps du peintre, car le sentant sensible ne peut étre interrogé
qu’indirectement par le biais du corps du peintre, le travail du peintre, qui est le « lieu », nous

dit Merleau-Ponty, d’une « transsubstantiation » (16). Ne I’oublions pas, le sentant-sensible



Stratégie merleau-pontienne pour puiser dans I'inépuisabilité de la chaire : dialogue critique avec Husserl et Descartes | Soheil Ghanbari Matin & Quentin Detienne

qui fait toute 1’énigme de ce corps qui est mien n’est nullement abandonné mais son énigme,
pour étre approchée, doit faire un détour par le corps du peintre. On remarque ici le parallele
qu’il y a lieu d’établir avec 1’étape de la réduction dans 1’époche husserlienne. Or, quelle est
la spécificité du corps du peintre ? Nous avons dit qu’il est le lieu d’une « transsubstantiation
», mais disons le autrement : il s’agit de faire un détour par le corps du peintre car il s’agit
d’un corps « opérant et actuel, (...) [un corps qui] n’est pas un morceau d’espace, un faisceau
de fonctions, écrit Merleau-Ponty, (...) [mais] un entrelacs de vision et de mouvement » (16).
Etant « un entrelacs de vision et de mouvement », pour le corps du peintre « la vision n’est
pas une opération de pensée qui dresserait devant I’esprit un tableau ou une représentation du
monde » (17) comme on aurait pu le penser naivement. Le voyant « s’ouvre [plutdt] sur le
monde » par le regard et « [son mouvement] est la suite naturelle et la maturation de [sa]
vision » (18). Le corps du peintre est cet « entrelacs de vision et de mouvement » qui, en
outre, se fait geste. Il méle d’une part la vision et d’autre part le mouvement : la vision car « il
suffit que je voie quelque chose pour savoir la rejoindre et I’atteindre » (16) ; le mouvement
car « la vision est suspendue au mouvement. On ne voit que ce qu’on regarde » (17). La
vision permet de tenir pres ce qui se tient 1, loin, et ce par I’acte méme de la vision. Cette
vision, mouvement virtuel, est tout autant suspendue au regard, mouvement corporel ; vision

173

suspendue au mouvement du corps capable de voir. Et le peintre met sur une carte visible, sa —rmuane
2015

toile, ce qui s’opere dans I’acte de la vision, ce double mouvement et la transsubstantiation

des régions de I’Etre dans son propre étre : le peintre rend visible 1’invisible qui opére dans

’activité du voir. Peindre le mouvement, peindre 1’acte de la vision, c’est cela ’essentiel pour

nous rapprocher, a travers I’énigme du corps du peintre, a celle du corps humain tout entier.

Remarquons-le, 1a ou chez Husserl, apres la réduction phénoménologique, c’était la
réduction eidétique qui donnait au monde sa chance de nous apparaitre, Merleau-Ponty
recourt au corps du peintre. On voit donc ici une deuxiéme reprise, déplacement et
reformulation d’une démarche phénoménologique par rapport a la phénoménologie
husserlienne. Mais, contrairement a Husserl qui, sur la base de la réduction eidétique mettait
en relief le caractére intentionnel de la conscience comme ce qui lui est essentiel, son
autoréflexion, Merleau-Ponty, lui, délivre I’énigme du corps : « I’énigme tient en ceci que
mon corps est a la fois voyant et visible ». En effet, alors que mon corps est « visible et
sensible pour soi-méme » chez Merleau-Ponty, c’est la conscience qui est autoréflexive par

rapport a elle-méme chez Husserl. On voit ici le déplacement par rapport a la phénoménologie



Stratégie merleau-pontienne pour puiser dans I'inépuisabilité de la chaire : dialogue critique avec Husserl et Descartes | Soheil Ghanbari Matin & Quentin Detienne

husserlienne : au lieu d’une conscience qui s’apparait a elle-méme, c’est mon corps qui est
visible et sensible pour lui-méme. Quant a I’attitude naturelle, faut-il rappeler que « [mon
corps] est pris entre des choses [et entre d’autres corps] » (19). Par ailleurs, dans ces
parallélismes et déplacements par rapport a la phénoménologie husserlienne signalons que la
différence majeure réside dans le fait que, comme 1’écrit Merleau-Ponty, mon corps a « une
face et un dos, un passé et un avenir » (/d.). La ou la conscience est un soi par transparence, la
pensée qui pense en assimilant, en constituant, en transformant en pensée, le corps est un soi
par « confusion, narcissisme, [et] inhérence » (/d.). C’est a partir de cette différence que la
phénoménologie merleau-pontienne va devoir trouver maintenant son propre chemin — une

phénoménologie de la chaire.
Les enjeux d’une lecture de Descartes

On le sait, la tiche majeure de la phénoménologie n’est pas tant d’interroger ce qui
apparait, les phénomenes, que la maniere dont ce qui apparait, apparait. Jusqu’ici cependant,
ce que nous avons mis en évidence est le déplacement par rapport a la phénoménologie
husserlienne : le déplacement de la conscience et de sa structure intentionnelle vers la chaire,
le corps et son énigme. Or, ce déplacement implique qu’on descende a une strate plus 5,
profonde qu’une phénoménologie de la structure intentionnelle de la conscience : vers le W
sentir d’un corps sentant-sensible et la maniére dont celui-ci s’opere. Avant de cheminer avec
Merleau-Ponty dans « un mouvement de paradoxe en paradoxe » et de voir a quoi fait écho
cette formule, il nous faut ouvrir une parenthése. Husserl dans le dixi¢éme paragraphe de ses
Meéditations cartésiennes projette, dans son interprétation des Meéditations métaphysique,
I’expression fameuse des Principaphilosophiaede Descartes : « cogito, ergo sum »*. C’est a
partir de cette superposition des Principaphilosophiaeaux Méditations métaphysiques que, au
§85 des Ideen’, il est alors en mesure de se mettre & la recherche de la structure intentionnelle
de la conscience et de privilégier ce en quoi le morphé (la forme extérieur) vient a donner
forme au Aylé(la matiere), les deux composantes réelles de la conscience. C’est a partir de
cette lecture-ci de Descartes qu’il tente alors d’¢lucider les différents actes noétiques ou ces
hylés sont mises en forme. On connait la fameuse phrase husserlienne : « toute conscience est

conscience de quelque chose », qu’il s’agisse des objets du monde en tant que phénomeénes ou

2Descartes, Principaphilosophiae, (Euvres compleétes, Vol. VIII, éd. Adam & Tannery, Paris, Vrin, 1996, 7,8.
3Ct. Husserl, E., Idées directrices pour une phénoménologie, trad. fr. de Paul Ricceur, Paris, Gallimard, 1950,
p-287 sq.



Stratégie merleau-pontienne pour puiser dans I'inépuisabilité de la chaire : dialogue critique avec Husserl et Descartes | Soheil Ghanbari Matin & Quentin Detienne

de la conscience tenue sous son propre regard par la réflexivité qui la caractérise. Ce qui est

impliqué au fond est une relation d’un sujet a un objet, d’un sujet en face d’un objet.

Merleau-Ponty, quant a lui, cherche a ¢lucider cette magie d’inséparation du sentant-
et-sensible, du voyant-et-visible. La relation impliquée n’est pas celle d’un sujet a un objet,
mais d’un sujet-objet. Il s’agit bien plus, dans cette phénoménologie de la chaire, d’un
hylémorphisme qui problématise ’indistinction sujet-objet que d’une mise en forme de la
hylépar un morphé. L’énigme du voyant-visible tient 1 : dans I'immanence du sentant au

sensible, du voyant au visible, du tangent au tangible.

Partant, a la différence de Husserl, Merleau-Ponty privilégie une lecture des
Méditations métaphysiques de Descartes qui ne part pas du « je pense donc je suis »* des
Discours de la méthode, mais qui saisit le doute hyperbolique et toute la radicalité cartésienne
que renferme ce doute dans la deuxiéme méditation. C’est ici que le sentir et I’existence sont
au fondement du cogifo. La ou la vision claire et distincte n’existe pas encore, ce qui existe,
c’est que j’existe, selon I’interprétation merleau-pontienne de Descartes. Le fondement du
cogito, ce qui rend possible le « je pense », ce n’est plus un sujet indubitable, une conscience,
comme ’interpréte Husserl, mais un « je suis ». On peut en effet lire chez Descartes, dans la ;5
deuxiéme médiation : « je suis, j’existe » et non pas « je suis donc j’existe ». Descartes écrit “serTiEmsRE.
méme « ego sum ego existo »° : I’existence est répétée quatre fois dans cette assertion. S’il
s’agissait de dire « je suis pensant » il aurait suffi a Descartes d’écrire « sumcogitan » puisque
le « ego » est présupposé dans le « sum » ; Descartes insiste donc sur I’existence du sujet : «

ego ». En d’autres termes, nous sommes moins dans une relation d’un sujet & un objet que

dans une relation sujet-objet.

Néanmoins, d’aucuns suggerent qu’il faudrait nuancer cette opposition que nous
venons d’établir entre Husserl et Merleau-Ponty. En effet, selon Annabelle Dufourcq dans son
ouvrage Merleau-Ponty : une ontologie de ['imaginaire, « Merleau-Ponty institue
philosophiquement une idée qui était ébauchée chez Husserl mais restait sous-jacente (...),

parfois hésitante et cotoyait des développements encore marqués par un idéalisme classique

4Descartes, Discours de la méthode, (Euvres completes, Vol. VI, éd. Adam & Tannery, Paris, Vrin, 1996, 33,17.
5Descartes, Meéditations métaphysiques, trad. fr. de J.-M. Beyssade et M. Beyssade, Paris, Flammarion, 1992, p.
77.

®Ibid., p. 76.



Stratégie merleau-pontienne pour puiser dans I'inépuisabilité de la chaire : dialogue critique avec Husserl et Descartes | Soheil Ghanbari Matin & Quentin Detienne

»'. L’indivision du sentant et du senti dont parle Merleau-Ponty s’explique par la genése du
sentir, dont il tente de rendre compte par la notion de chaire. Si a premiére vue le sentir se
rapporte effectivement a un sujet, Merleau-Ponty nous montre que cela n’est pas toujours déja
le cas, qu’il existe un état originaire, premier, dans lequel la distinction sujet-objet est encore
inexistante, et dans lequel donc un sentir est 1a sans pouvoir étre rapporté a un sujet. C’est en
raison de cette indivision primordiale entre sujet et objet dans un flux de sensations que
s’explique cette énigme de la duplicité du sentir : « Puisque les choses et mon corps sont faits
de la méme étoffe, il faut que sa vision se fasse de quelque maniére en elles, ou encore que
leur visibilité manifeste se double en lui d’une visibilité secrete » (21-22). Or, cette notion de
flux primaire serait déja présente, chez Husserl, selon Annabelle Dufourcq. Selon une certaine
représentation généralement admise, la phénoménologie husserlienne est celle d’un sujet
transcendantal toujours nécessairement déja 1a pour qu’apparaissent pour lui des phénomenes,
sujet qui serait entierement transparent a lui-méme par sa capacité d’autoréflexivité. Pourtant,
Husserl reconnaitrait que le sens nait d’abord dans un « flux héraclitéen » au sein duquel
s’opérent des syntheses passives d’associations qui constituent des esquisses de choses et dont
la conscience transcendantale intentionnelle ne peut rendre entiérement compte. Ainsi, chez
Husserl déja se profilerait 1’idée d’une notion de la genése du sentir lui-méme, avant méme

176

toute distinction entre sujet et objet, mais une idée qui serait restée non suffisamment explorée —rmuane
2015

par lui en raison de son attachement a un modele « idéaliste ».

En outre, de manicre intéressante — bien qu’on doive émettre certaines réserves sur le
bien-fondé de cette hypothése en raison de la faiblesse des textes cités a son appui — Husserl,
en raison de cette profondeur originaire dans laquelle « la chair méme des choses se révele
(...) faite d’esquisses et de fantdomes », affirmerait que « la philosophie authentique, vivante,
s’accomplit comme poésie »°. Comme Merleau-Ponty aprés lui, Husserl aurait donc vu dans
I’art — la peinture pour le premier, la poésie pour le second — un moyen d’acces a cette
indivision originaire du sentant-sensible. A suivre cette ligne interprétative, il faudrait
relativiser cette idée que la place que donne Husserl a l’art dans sa philosophie tient
essentiellement en ce qu’il met en lumicre des « modalités » ou facultés de la conscience qui
sont trés proches de celles sur lesquelles la phénoménologie repose. Ces facultés sont la

suspension de la question de I’existence du monde et la variation par I’imagination pour

7Dufourcq, A., Merleau-Ponty : une ontologie de l'imaginaire, Dordrecht, Springer, 2012, p. 13.
*Dufourcq, A., Merleau-Ponty : une ontologie de I'imaginaire, op. cit., p. 11.



Stratégie merleau-pontienne pour puiser dans I'inépuisabilité de la chaire : dialogue critique avec Husserl et Descartes | Soheil Ghanbari Matin & Quentin Detienne

atteindre 1’essence des phénomenes. Contrairement donc a ce qu’une interprétation trop hative
pourrait laisser penser, 1’art pour Husserl serait un questionnement, une difficulté¢ dont devrait
rendre compte sa philosophie, et non pas une illustration utile qui s’intégre sans difficulté

dans les theéses défendues par lui.

Tout comme dans ’approche merleau-pontienne du sentant-sensible, il y aurait donc
chez Husserl également, mais thématisé de manicre seulement « embryonnaire », un champ a
explorer encore et toujours parce que nécessairement irréductible a une exposition
systématique. Ce champ d’indistinction originaire est celui d’ou émerge la distinction du sujet
et de I’objet. Une méthode d’approche de celui-ci pourrait se trouver dans 1’art, spécialement

celui de la poésie.

Ces précisions étant faites, nous apercevons désormais mieux les enjeux de cette
lecture des Méditations métaphysiques ou ce qui importe est que « je suis ». D¢s lors, il nous
est maintenant possible de suivre Merleau-Ponty sur ce « chemin de paradoxe en paradoxe ».
Un cheminement qui consiste tant en une reprise de la stratégie de Descartes dans ses

méditations qu’un déplacement de la pensée de celui-ci.

177
Descartes et Merleau-Ponty

SEPTIEMBRE
2015

Que mon corps soit un voyant-visible, un sentant-sensible est « ce premier paradoxe
[qui] ne cessera pas d’en produire d’autres » (19) écrit Merleau-Ponty. Ce premier paradoxe
donnant lieu a un autre, a savoir 1’attitude naturelle qui est le premier état du corps : « Visible
et mobile, mon corps est au nombre des choses, il est I'une d’elles, il est pris dans le tissu du
monde et sa cohésion est celle d’une chose. Mais, puisqu’il voit et se meut, il tient les choses
en cercle autour de soi, elles sont une annexe ou un prolongement de lui-méme, elles sont
incrustées dans sa chair, elles font partie de sa définition pleine et le monde est fait de 1’étoffe
méme du corps » (Id.). Entre ces deux paradoxes, il y a chez Merleau-Ponty renversement des
antinomies 1’'une dans ’autre ; cela a pour résultat que « la vision se fait du milieu des choses

[dans] (...) I'indivision du sentant et du senti » (20).

Chemin de paradoxe en paradoxe, Merleau-Ponty chemine comme jadis Descartes
avait cheminé de doute en doute. La stratégie mise en place par Merleau-Ponty est bien celle

méme des Méditations métaphysiques. Cependant, il ne s’agit plus de cheminer des doutes



Stratégie merleau-pontienne pour puiser dans I'inépuisabilité de la chaire : dialogue critique avec Husserl et Descartes | Soheil Ghanbari Matin & Quentin Detienne

jusqu’a ’indubitable, mais d’un paradoxe a un autre et ce a ’infini. A vrai dire, Merleau-
Ponty mettra un jalon de plus a ce « je suis » fondamental cartésien, et a ce « je pense » qui
est acquis avec les Méditations métaphysiques. Comprenons : ce qui est acquis dans les
Meéditations métaphysiques de Descartes est un « je suis » séparément d’un « je pense » mais
ce qui est a acquérir maintenant a partir de ce « je suis » fondamental, c’est un « je suis un
sentant-sensible ». In fine, ce cheminement aménera Merleau-Ponty, disons-le d’emblée, a se
retourner contre le dualisme cartésien du corps et de I’ame, et tout autant contre les
explications mécanistes du corps humain, corrélat de ce dualisme, c’est-a-dire contre tout ce

qui fut acquis jadis par ces mémes Méditations métaphysiques de Descartes.

La ou le « malin génie » de Descartes venait a s’interposer comme doute entre le
resextensa et le rescogitan, Merleau-Ponty introduit dans son texte un « malin dispositif »
(Id.) qui vient a s’interposer entre « je suis... sentant » et « je suis... sensible ». Or, écrit

Merleau-Ponty :

Si nos yeux étaient faits de telle sorte qu'aucune partie de notre corps ne tombat sous

notre regard, ou si quelque malin dispositif, nous laissant libre de promener nos

mains sur les choses, nous empéchait de toucher notre corps (...) ce corps qui ne se
réfléchirait pas, ne se sentirait pas, ce corps presque adamantin, qui ne serait pas tout g

a fait chair, ne serait pas non plus un corps d'homme, et il n'y aurait pas d'humanitée. —
Mais ['humanité n'est pas produite comme un effet par nos articulations, (...) Ces 2015 o
contingences et d'autres semblables, sans lesquelles il n'y aurait pas d'homme, ne font

pas, par simple sommation, qu'il y ait un seul homme. L'animation du corps n'est pas
l'assemblage ['une contre l'autre de ses parties - ni d'ailleurs la descente dans

l'automate d'un esprit venu d'ailleurs, ce qui supposerait encore que le corps lui-méme

est sans dedans et sans "soi" (21).

Si donc « je suis », ce qui est I’acquis de Descartes contre son « malin génie », alors je
suis inséparablement « sentant-sensible » dans et avec ce corps qui est mien, et si je suis un
sentant-sensible je ne suis pas un étre dual, mais un étre total et organique. Le malin dispositif
tente d’interposer donc une division du voyant et du visible, du touchant et du touché comme
si on insufflait un esprit dans un automate. Or, précisément, on ne peut simplement juxtaposer
ce qui est constitutif en tant qu’inséparable pour faire un corps humain, de la chaire : étre
homme n’est pas « simple sommation » (/d.) de ses parties. Je suis sentant-sensible, touchant-
tangible, voyant-visible. Le cheminement de paradoxe en paradoxe peut dés lors revenir sur
ce paradoxe « qui [n’]Jest [autre que] celui de la peinture, qui a son tour renfermait en elle tous

les problémes [et] illustrait 1’énigme du corps et (...) les justifiait » (/d.). La peinture illustre



Stratégie merleau-pontienne pour puiser dans I'inépuisabilité de la chaire : dialogue critique avec Husserl et Descartes | Soheil Ghanbari Matin & Quentin Detienne

I’énigme du corps : « qualité, lumiére, couleur, profondeur, qui sont la-bas devant nous, n’y
sont que parce qu’elles éveillent un écho, dans notre corps, parce qu’il leur fait accueil » (22).
Sur sa toile, le peintre peut exprimer un entrelacs de sentant et sensible, donner a voir le
mouvement : « je ne la regarde pas comme on regarde une chose, je ne la fixe pas en son lieu,
mon regard erre en [la peinture] comme dans les nimbes de 1’Etre, je vois selon ou avec lui
plutét que je ne le vois » (23). Loin d’étre des images, des décalques ou des copies, « les
peintures sont le dedans du dehors et le dehors du dedans, que rendent possible la duplicité du
sentir » (Id.). Le regard interrogatif du peindre est le paradigme de cette «métamorphose du

voyant et du visible, qui est la définition de notre chair » (33).

L’on pourrait illustrer le propos de Merleau-Ponty dans L 'Eil et [’Espritparla course
de chevaux que peint Théodore Géricault. A la différence de la photographie qui ne donne
acceés qu’a une représentationatomistique du temps, figeant le mouvement dans un instant
immobile, la peinture arrive a peindre la continuité du mouvement dans 1I’écoulement du
temps. Ce qui est rendu visible dans ce tableau est ce qui est invisible dans la photographie :
la relation intime entre la vision et le mouvement.Cette relation ne peut étre rendue visible
que quand le peintre se donne les moyens de représenter le fait d’avoir pied dans deux

instants. S’il est paradoxal que les quatre jambes des chevaux soient tendues simultanément, 17

TSEPTIEMBRE
ceci représente mieux qu’une 2015
photographie le mouvement toujours
opérant de la chaire, le passé et le
futur devant nécessairement se
conjuguer pour qu’il y ait
mouvement dans le présent. Aussi
paradoxal que cela le soit,le corps-

animé, la chaire est toujours ici et 1a

a la fois, ce qui la rend capable de

Figure 1. Théodore Géricault, Le derby d'Epsom, 1821

9
mouvement propre”.

*Par ailleurs, comprendre ce corps-animé implique que I’on comprenne [ entrelacement nécessaire du corps et de
I’ame en tant qu’une contradiction vertueuse dont les moments contradictoire doivent rester inséparablement
unis.



Stratégie merleau-pontienne pour puiser dans I'inépuisabilité de la chaire : dialogue critique avec Husserl et Descartes | Soheil Ghanbari Matin & Quentin Detienne

Quinze ans avant L’&Eil et [’Esprit,
Merleau-Ponty présentait déja des theses
trés proches dans Le doute de Cézanne'’.
La peinture de Cézanne est un parfait
exemple, selon lui, de cette peinture qui
vise a exprimer le socle originaire de la
perception, cet état primaire dans lequel les
choses se constituent, tendent vers leur
délimitation précise, la constitution d’un
ordre naissant. Ainsi, « Comme la parole
nomme, c'est-a-dire saisit dans sa nature et
place devant nous a titre d’objet
reconnaissable ce  qui  apparaissait
confusément, (...) le peintre reprend et
convertit (...) en objet visible ce qui sans

lui reste enfermé dans la vie séparée de
Figure 2. Paul Cézanne, Portrait de Gustave Geffroy,

1595 chaque conscience : la vibration des apparences 180
. 11 - 000
qui est le berceau des choses » . SooTiEmaRe
2015

Comment Cézanne arrive-t-il a rendre cette émergence des choses depuis un état de
confusion primordial ? Prenons deux exemples. Cézanne, lorsqu’il représente la table de
travail de Gustave Geffroy, étale celle-ci dans le bas du tableau d’une facon qui ne respecte
pas les lois de la perspective. On voit en effet que la table « s’affale », se répand plus que ce
que permettrait le tracé selon un point de fuite. Il la peint de cette facon parce que « quand
notre ceil parcourt une large surface, les images qu’il obtient tour a tour sont prises de
différents points de vue et la surface totale est gondolée »'>. Mais « le génie de Cézanne »
tient précisément en ceci que « les déformations perspectives, par 1’arrangement d’ensemble
du tableau, cessent d’étre visibles pour elles-mémes quand on les regarde globalement, et
contribuent seulement, comme elles le font dans la vision naturelle, & donner I’impression

d’un ordre naissant, d’un objet en train d’apparaitre, en train de s’agglomérer sous nos yeux ».

¢t Merleau-Ponty, M., "Le doute de Cézanne" in Sens et non-sens, Paris, Gallimard, 1996 (1ére éd. de 1966),
pp 13 et sq.

"bid., p. 23.

P1bid., p. 19.



Stratégie merleau-pontienne pour puiser dans I'inépuisabilité de la chaire : dialogue critique avec Husserl et Descartes | Soheil Ghanbari Matin & Quentin Detienne

La représentation des choses par I’application de régles géométriques aurait été incapable
donc de restituer « la perspective vécue, celle de notre perception »°, qui tend vers la

perspective géométrique ou photographie, mais ne les rejoint jamais.

Cette dénonciation de la représentation des choses selon des modeles n’appartenant
pas a la vision naturelle parce que fondés sur des régles géométriques vaut également pour le
tracé du contour des objets. Le contour d’un objet représenté par une ligne n’existe pas : en
tracant d’un trait le contour d’'une pomme, on fait de la pomme une chose « construite »,
incapable de rendre la vision vécue de ce fruit. C’est pour cette raison que Cézanne ne trace
pas un, mais des traits, qui tous tendent vers le tracé du contour : 1’identité de la pomme est
effectivement conservée, mais sans sacrifier sa profondeur, cette « dimension qui nous donne
la chose, non comme étalée devant nous, mais comme pleine de réserves et comme une réalité

inépuisable »'*.

En guise de conclusion

181

SEPTIEMBRE
2015

Figure 3. Paul Cézanne, Quatre pommes, 1879-1882

C'est donc de la fragilit¢ d'un miracle qu’il s’agissait de rendre compte : le miracle du
corps humain, dans son inséparationd’avec le principe de son animation. Miracle inhérent a la

chaire, non plus Korper mais Leibe. La chaire, tout aussi immédiatement sentant-que-

PIbid., pp. 19-20.
“1bid., p. 20.



Stratégie merleau-pontienne pour puiser dans I'inépuisabilité de la chaire : dialogue critique avec Husserl et Descartes | Soheil Ghanbari Matin & Quentin Detienne

sensible, tout aussi inséparablement mati¢re-et-forme, masse-et-mouvement : non pas d’une
part mati¢re, d’autre part forme, non pas d’une part masse, d’autre part mouvement, non pas
d’une part sentant, d’autre part sensible, mais le tout inséparablement, dans une sorte de
contradiction vertueuse et inépuisable. C’est cette contradiction énigmatique que la
phénoménologie merleau-pontienne tente de saisir a travers sa réappropriation des stratégies
cartésienne et husserlienne.Enfin, les peintres qui inspirent Merleau-Ponty sont ceux qui nous
donnent accésau mouvement de l'animation de la chaire en rendant visible sur la toile

I’opération invisible de la vision méme.
* %

Soheil Ghanbari Matin et Quentin Detienne sont étudiants en derniére année de master

en philosophie a I’'université de Li¢ge.
Bibliographie

Descartes, Meéditations métaphysiques, trad. fr.deJ.-M. Beyssade et M. Beyssade, Paris,

Flammarion, 1992.

182
Descartes, Discours de la méthode, (Euvres complétes, Vol. VI, éd. Adam & Tannery, Paris,

Vrin, 1996.

SEPTIEMBRE
2015

Descartes, Principaphilosophiae, (Euvres complétes, Vol. VIII, éd. Adam & Tannery, Paris,
Vrin, 1996.

Husserl, E., Idées directrices pour une phénoménologie, trad. fr. de Paul Ricceur, Paris,

Gallimard, 1950.

Husserl, E., Méditations cartésiennes et les Conférences de Paris, trad. fr. de M. De Launay,

Paris, PUF, 1994.
Merleau-Ponty, M., L '(Eil et I’Esprit, Paris, Gallimard, 1964.
Merleau-Ponty, M., Sens et non-sens, Paris, Gallimard, 1996.

Dufourcq, A., Merleau-Ponty : une ontologie de l'imaginaire, Dordrecht, Springer,

2012.



