
169  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Stratégie merleau-pontienne pour puiser dans l’inépuisabilité de la chaire : dialogue critique avec Husserl et Descartes | Soheil Ghanbari Matin & Quentin Detienne 
 

	
  

	
  

Stratégie  merleau-­‐‑pontienne  pour  puiser  dans  
l’inépuisabilité  de  la  chaire  :  dialogue  critique  avec  Husserl  
et  Descartes  
Soheil  Ghanbari  Matin  &  Quentin  Detienne  
Université  de  Liège  

  
  
	
  

À propos de L’Œil et l’Esprit, ce dernier texte que Merleau-Ponty eut écrit de son 

vivant en 1960, texte qui faisait l’objet d’une contribution au premier numéro de la revue 

d’Art en France,  Claude Lefort écrit : 

Merleau-Ponty réinterroge [dans ce texte] la vision, en même temps que la peinture. Ou 
plutôt, il l’interroge comme pour la première fois, comme s’il n’avait pas l’année précédente 
reformulé ses anciennes question dans le Visible et l’Invisible, comme si tous ses ouvrages 
antérieurs – et d’abord le grand édifice de la Phénoménologie de la Perception (1945) – ne 
pesaient pas sur sa pensée, ou bien pesaient trop, de telle sorte qu’il fallut les oublier pour 
regagner la force de l’étonnement1. 

Texte faisant donc boucle sur lui-même, la meilleure manière de procéder est 

d’exposer le contenu mis en œuvre dans L’Œil et l’Esprit tel que Merleau-Ponty procède lui-

même dans cette œuvre afin de développer sa pensée: c’est-à-dire strate par strate, couche par 

couche ou en cercles concentriques – dialoguant sans concession aucune avec Husserl et 

Descartes. Dans cette perspective, nous nous attachons ici à saisir la pensée de Merleau-

Ponty, d’une part, dans son rapport avec la phénoménologie husserlienne de manière large 

mais aussi, d’autre part, dans son rapport avec les Méditations métaphysiques de Descartes, à 

saisir la manière dont l’énigme du corps vient à dialoguer et se construit en rapport avec les 

deux perspectives philosophiques que nous venons de citer. Par ce dialogue, Merleau-Ponty 

tente de dépasser intérieurement - ou, disons le autrement, « revisite » pour  faire place à sa 

propre philosophie : une phénoménologie de la chair. Il s’agit là en fait de ce que nous 

pourrions qualifier une « stratégie philosophique » ; une stratégie philosophique qui emprunte 

d’autres chemins philosophiques (Husserl et Descartes dans le cas présent) pour constituer 

son propre cheminement afin de déchiffrer des énigmes inter-reliées : énigme de la vision ; 

énigme de la peinture ; et, ultime énigme, celle du corps. Il s’agit, par un tel cheminement à 

travers d’autres chemins philosophiques, de rendre visible ce qui est invisible dans l’acte 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1Merleau-Ponty, M., L’Œil et l’Esprit, Paris, Gallimard,  1964, p. II. Pour les citations de L’Œil et l’Esprit qui 



170  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Stratégie merleau-pontienne pour puiser dans l’inépuisabilité de la chaire : dialogue critique avec Husserl et Descartes | Soheil Ghanbari Matin & Quentin Detienne 
 

	
  

	
  

même de voir, invisibilité qui, si on la rend visible, nous donne à éprouver – non pas penser ni 

sentir – ce qui constitue l’énigme du corps-vécu, ce corps mien, sentant-sensible à la fois.  

La stratégie merleau-pontienne consiste donc en la mise en œuvre des lectures 

critiques de la phénoménologie husserlienne et des méditations cartésienne, qui, en les 

interrogeant, les déplace, rendant par la même du coup accessible ce qui ne l’était pas 

auparavant : c’est-à-dire de rendre dicible l’indicible, visible l’invisible, saisissable ce qui est 

de nature à s’échapper, in fine, pour que l’on puisse puiser dans l’inépuisabilité de la chaire.  

En nous focalisant de manière interne sur le texte de ce dernier écrit de Merleau-

Ponty, en en dégageant les articulations, il nous sera permis de comprendre, non seulement 

quel est l’objet de L’Œil et l’Esprit, mais aussi la centralité de l’énigme du corps dans 

l’ensemble de l’argumentaire merleau-pontien ; la nature particulière du sentant-sensible, en 

tant qu’un nœud qui ne se dénoue, ou qui, pour qu’il se dénoue, ne peut que se dénouer à 

jamais; la manière dont Merleau-Ponty le « saisit », l’interroge, et pourquoi il ne peut que  

ressaisir,  que « réinterroger » sans cesse cette énigme. Merleau-Ponty construit en fait sa ré-

interrogation à travers ces autres philosophes qui ont interrogé tantôt la conscience en lui 

donnant un primat  (Husserl), tantôt, dans une visée « mécanomorphique »,  le corps humain, 

la vision et la peinture (Descartes) : ce dont il s’agissait ultimement, mais aussi en amont, 

c’est, nous dit Merleau-Ponty, de leur entrelacement. 

Husserl et Merleau-Ponty 

Plus qu’une interrogation nouvelle, L’Œil et l’Esprit est donc ce « lieu » de ré-

interrogations du « miracle du corps humain ». Lieu où « [Merleau-Ponty] cherche, une fois 

de plus, les mots du commencement, des mots (…) capables de nommer ce qui fait le miracle 

du corps humain, son inexplicable animation (…) »(II). L’usage du terme « miracle » nous 

renseigne sur l’importance de cette reprise de « questionner », de ce « réinterroger » : on ne 

peut que reparler de ce qui est miraculeux, c’est-à-dire de ce qui ne s’épuisera jamais dans un 

discours rationnel une fois que celui-ci a été tenu. Le corps humain est pensé comme « 

extraordinaire », « inexplicable » et « étonnant ». C’est ce caractère essentiellement 

merveilleux du corps humain qui fait dire à Merleau-Ponty « [qu’] un corps humain est là, 

quand entre le voyant et le visible, entre touchant et touché, entre un œil et l’autre, entre la 

main et la main se fait une sorte de recroisement, quand s’allume l’étincelle du sentant-



171  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Stratégie merleau-pontienne pour puiser dans l’inépuisabilité de la chaire : dialogue critique avec Husserl et Descartes | Soheil Ghanbari Matin & Quentin Detienne 
 

	
  

	
  

sensible, quand prend ce feu qui ne cessera pas de brûler jusqu’à ce que tel accident du corps 

défasse ce que nul accident n’aurait suffi à faire… » (21). Et si la peinture, quant à elle, est ce 

lieu magique où, sans qu’il s’épuise, s’effectue à l’infini ce miracle qui « excède le 

concevable » (III), c’est que le peintre est capable de nous fournir la clé secrète qui nous fait 

accéder à ce  « lieu » où se matérialise, sans se figer, « [cet] instant où la vision se fait geste » 

(60) : vision et geste en même temps, vision qui déborde le geste et inversement. Disons le 

autrement : le lieu où le « sentant-sensible », ce corps qui ne fait qu’un avec son principe 

d’animation, peut être rendu visible. Sentant-sensible qui est invisible, car partout opérant 

dans le visible ; trop visible pour être vu directement ou séparément mais tout autant opérant 

comme le jaillissement d’une contradiction vertueuse dans le croisement du regard et du 

tableau… C’est cela ce miracle immanent du sentir : miracle du sentant-sensible, du voyant-

visible, du touchant-tangible que peut enfin offrir au regard, par exemple, le Mont Sainte 

Victoire de Paul Cézanne. 

Prenons ce « miracle » par un autre bout pour comprendre. S’il s’agit de réinterroger le 

miracle du corps humain, si le philosophe reconnaît l’inépuisabilité de ce miracle dans un 

discours rationnel, il ne peut dès lors s’agir de traiter « tout être [et plus particulièrement le 

miracle du corps humain] comme [un] "objet en général" » (9) ; mais il s’agit plutôt de se 

« replacer dans un "il y a" préalable (…) sur le sol du monde sensible (…) ; [de] s’appesantir 

sur les choses même et sur soi-même » (13). En somme, il s’agit donc non pas de réduire le 

phénomène au fait mais de saisir la richesse de ce phénomène qui apparaît. Il s’agit donc non 

pas d’imiter la science en tant qu’elle part des « faits » et qui les considère en tant qu’objets 

manipulables, objets d’expériences, en face d’un sujet les manipulant dans son laboratoire,  

mais de considérer la vérité de ce qui apparaît, c’est-à-dire son essence phénoménale. Aller 

aux choses-mêmes telles qu’elles apparaissent : n’est-ce pas que quand nous parlons de 

« fait », on oublie qu’il s’agit en réalité d’un « phénomène déjà hautement travaillé » (10) ? 

Dans la critique d’un certain kantisme, Merleau-Ponty écrit : « Dire que le monde est par 

définition nominale l’objet X de nos opérations, c’est porter à l’absolu la situation de 

connaissance du savant, comme si tout ce qui fut ou est n’avait jamais été que pour entrer au 

laboratoire » (11). Si l’on peut reconnaître dans cette critique une reprise du projet 

phénoménologique husserlien, précisons d’emblée que Merleau-Ponty s’en distingue par la 

volonté de fixer la vérité de ce phénomène-ci, ce phénomène miraculeux du sentant-sensible, 

dans une phénoménologie de la chaire qui part du « corps » au sens fort du terme « non pas ce 



172  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Stratégie merleau-pontienne pour puiser dans l’inépuisabilité de la chaire : dialogue critique avec Husserl et Descartes | Soheil Ghanbari Matin & Quentin Detienne 
 

	
  

	
  

corps possible, comme le dit Merleau-Ponty, (…) [Mais] ce corps actuel que j’appelle mien… 

» (13).  

Husserl est peut-être l’un des premiers à avoir mis en lumière cette croyance 

spontanée de l’attitude naturelle qui n’appréhende pas le monde comme phénomène mais 

comme fait. Or, la tâche de la première étape de la réduction phénoménologique est d’asseoir 

la phénoménalité du monde en suspendant cette croyance spontanée – cette critique de la 

croyance spontanée de l’attitude naturelle étant à mettre en parallèle avec ce que nous venons 

d’expliciter à l’instant à propos de la critique du positivisme et du scientisme. Chez Husserl, 

cette première étape permet ensuite de mettre en lumière, d’une part, que c’est la conscience 

qui est constitutive sur un plan transcendantal du monde, mais aussi, d’autre part, que la 

conscience a également cette capacité d’auto-expérience d’elle-même, c’est-à-dire que la 

conscience est en mesure de faire retour sur ses propres vécus intentionnels. C’est la 

considération de ces trois caractéristiques essentielles de la conscience ainsi que de sa 

structure intentionnelle qui rythme les trois grandes étapes de la réduction phénoménologique, 

eidétique et transcendantale dite épochè.  

Cependant, partant de l’énigme du corps, dans la perspective d’une phénoménologie 

de la chaire, il est évident qu’on ne peut transposer simplement au corps et à son énigme les 

recherches phénoménologiques de Husserl sur la conscience. Mais, l’épochè husserlienne a 

son utilité en tant que modèle dès lors qu’il s’agit de  poser la question de savoir comment une 

phénoménologie de la chaire est possible, si, ne fut-ce qu’indirectement, cette énigme du 

sentant-sensible peut être saisie, s’il est un « quelque part » où elle apparaît… C’est en 

réponse à ces questionnements que Merleau-Ponty écrit : « Le peintre est seul à avoir droit  de 

regard sur toutes choses sans aucun devoir d’appréciation (…) il y [a] (…) dans l’occupation 

du peintre une urgence qui dépasse toute autre urgence. (…) » (15). Il s’agit donc de 

découvrir la « science secrète » (Id.) que renferme la peinture dans son instant où la vision se 

fait geste. 

Ainsi, dans L’Œil et l’Esprit, du mystère du corps en tant que phénomène qui apparaît, 

nous passons au mystère du corps du peintre, car le sentant sensible ne peut être interrogé 

qu’indirectement par le biais du corps du peintre, le travail du peintre, qui est le « lieu », nous 

dit Merleau-Ponty, d’une « transsubstantiation » (16). Ne l’oublions pas, le sentant-sensible 



173  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Stratégie merleau-pontienne pour puiser dans l’inépuisabilité de la chaire : dialogue critique avec Husserl et Descartes | Soheil Ghanbari Matin & Quentin Detienne 
 

	
  

	
  

qui fait toute l’énigme de ce corps qui est mien n’est nullement abandonné mais son énigme, 

pour être approchée, doit faire un détour par le corps du peintre. On remarque ici le parallèle 

qu’il y a lieu d’établir avec l’étape de la réduction dans l’épochè husserlienne. Or, quelle est 

la spécificité du corps du peintre ? Nous avons dit qu’il est le lieu d’une « transsubstantiation 

», mais disons le autrement : il s’agit de faire un détour par le corps du peintre car il s’agit 

d’un corps « opérant et actuel, (…) [un corps qui] n’est pas un morceau d’espace, un faisceau 

de fonctions, écrit Merleau-Ponty, (…) [mais] un entrelacs de vision et de mouvement » (16). 

Étant « un entrelacs de vision et de mouvement », pour le corps du peintre « la vision n’est 

pas une opération de pensée qui dresserait devant l’esprit un tableau ou une représentation du 

monde » (17) comme on aurait pu le penser naïvement. Le voyant « s’ouvre [plutôt] sur le 

monde » par le regard et « [son mouvement] est la suite naturelle et la maturation de [sa] 

vision » (18). Le corps du peintre est cet « entrelacs de vision et de mouvement » qui, en 

outre, se fait geste. Il mêle d’une part la vision et d’autre part le mouvement : la vision car « il 

suffit que je voie quelque chose pour savoir la rejoindre et l’atteindre » (16) ; le mouvement 

car « la vision est suspendue au mouvement. On ne voit que ce qu’on regarde » (17). La 

vision permet de tenir près ce qui se tient là, loin, et ce par l’acte même de la vision. Cette 

vision, mouvement virtuel, est tout autant suspendue au regard, mouvement corporel ; vision 

suspendue au mouvement du corps capable de voir. Et le peintre met sur une carte visible, sa 

toile, ce qui s’opère dans l’acte de la vision, ce double mouvement et la transsubstantiation 

des régions de l’Etre dans son propre être : le peintre rend visible l’invisible qui opère dans 

l’activité du voir. Peindre le mouvement, peindre l’acte de la vision, c’est cela l’essentiel pour 

nous rapprocher, à travers l’énigme du corps du peintre, à celle du corps humain tout entier. 

Remarquons-le, là où chez Husserl, après la réduction phénoménologique, c’était la 

réduction eidétique qui donnait au monde sa chance de nous apparaître, Merleau-Ponty 

recourt au corps du peintre. On voit donc ici une deuxième reprise, déplacement et 

reformulation d’une démarche phénoménologique par rapport à la phénoménologie 

husserlienne. Mais, contrairement à Husserl qui, sur la base de la réduction eidétique mettait 

en relief le caractère intentionnel de la conscience comme ce qui lui est essentiel, son 

autoréflexion, Merleau-Ponty, lui, délivre l’énigme du corps : « l’énigme tient en ceci que 

mon corps est à la fois voyant et visible ». En effet, alors que mon corps est « visible et 

sensible pour soi-même » chez Merleau-Ponty, c’est la conscience qui est autoréflexive par 

rapport à elle-même chez Husserl. On voit ici le déplacement par rapport à la phénoménologie 



174  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Stratégie merleau-pontienne pour puiser dans l’inépuisabilité de la chaire : dialogue critique avec Husserl et Descartes | Soheil Ghanbari Matin & Quentin Detienne 
 

	
  

	
  

husserlienne : au lieu d’une conscience qui s’apparaît à elle-même, c’est mon corps qui est 

visible et sensible pour lui-même. Quant à l’attitude naturelle, faut-il rappeler que « [mon 

corps] est pris entre des choses [et entre d’autres corps] » (19). Par ailleurs, dans ces 

parallélismes et déplacements par rapport à la phénoménologie husserlienne signalons que la 

différence majeure réside dans le fait que, comme l’écrit Merleau-Ponty, mon corps a « une 

face et un dos, un passé et un avenir » (Id.). Là où la conscience est un soi par transparence, la 

pensée qui pense en assimilant, en constituant, en transformant en pensée, le corps est un soi 

par « confusion, narcissisme, [et] inhérence » (Id.). C’est à partir de cette différence que la 

phénoménologie merleau-pontienne va devoir trouver maintenant son propre chemin – une 

phénoménologie de la chaire. 

Les enjeux d’une lecture de Descartes 

On le sait, la tâche majeure de la phénoménologie n’est pas tant d’interroger ce qui 

apparaît, les phénomènes, que la manière dont ce qui apparaît, apparaît. Jusqu’ici cependant, 

ce que nous avons mis en évidence est le déplacement par rapport à la phénoménologie 

husserlienne : le déplacement de la conscience et de sa structure intentionnelle vers la chaire, 

le corps et son énigme. Or, ce déplacement implique qu’on descende à une strate plus 

profonde qu’une phénoménologie de la structure intentionnelle de la conscience : vers le 

sentir d’un corps sentant-sensible et la manière dont celui-ci s’opère. Avant de cheminer avec 

Merleau-Ponty dans « un mouvement de paradoxe en paradoxe » et de voir à quoi fait écho 

cette formule, il nous faut ouvrir une parenthèse. Husserl dans le dixième paragraphe de ses 

Méditations cartésiennes projette, dans son interprétation des Méditations métaphysique,  

l’expression fameuse des Principaphilosophiaede Descartes : « cogito, ergo sum »2. C’est à 

partir de cette superposition des Principaphilosophiaeaux Méditations métaphysiques que, au 

§85 des Ideen3, il est alors en mesure de se mettre à la recherche de la structure intentionnelle 

de la conscience et de privilégier ce en quoi le morphé (la forme extérieur) vient à donner 

forme au hylé(la matière), les deux composantes réelles de la conscience. C’est à partir de 

cette lecture-ci de Descartes qu’il tente alors d’élucider les différents actes noétiques où ces 

hylés sont mises en forme. On connaît la fameuse phrase husserlienne : « toute conscience est 

conscience de quelque chose », qu’il s’agisse des objets du monde en tant que phénomènes ou 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
2Descartes, Principaphilosophiae, Œuvres complètes, Vol. VIII, éd. Adam & Tannery, Paris, Vrin, 1996, 7,8. 
3 Cf. Husserl, E., Idées directrices pour une phénoménologie, trad. fr. de Paul Ricœur, Paris, Gallimard, 1950, 
p.287 sq. 



175  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Stratégie merleau-pontienne pour puiser dans l’inépuisabilité de la chaire : dialogue critique avec Husserl et Descartes | Soheil Ghanbari Matin & Quentin Detienne 
 

	
  

	
  

de la conscience tenue sous son propre regard par la réflexivité qui la caractérise. Ce qui est 

impliqué au fond est  une relation d’un sujet à un objet, d’un sujet en face d’un objet. 

Merleau-Ponty, quant à lui, cherche à élucider cette magie d’inséparation du sentant-

et-sensible, du voyant-et-visible. La relation impliquée n’est pas celle d’un sujet à un objet, 

mais d’un sujet-objet. Il s’agit bien plus, dans cette phénoménologie de la chaire, d’un 

hylémorphisme qui problématise l’indistinction sujet-objet que d’une mise en forme de la 

hylépar un morphé. L’énigme du voyant-visible tient là : dans l’immanence du sentant au 

sensible, du voyant au visible, du tangent au tangible.  

Partant, à la différence de Husserl, Merleau-Ponty privilégie une lecture des 

Méditations métaphysiques de Descartes qui ne part pas du « je pense donc je suis »4 des 

Discours de la méthode, mais qui saisit le doute hyperbolique et toute la radicalité cartésienne 

que renferme ce doute dans la deuxième méditation. C’est ici que le sentir et l’existence sont 

au fondement du cogito. Là où la vision claire et distincte n’existe pas encore, ce qui existe, 

c’est que j’existe, selon l’interprétation merleau-pontienne de Descartes. Le fondement du 

cogito, ce qui rend possible le « je pense », ce n’est plus un sujet indubitable, une conscience, 

comme l’interprète Husserl, mais un « je suis ». On peut en effet lire chez Descartes, dans la 

deuxième médiation : «  je suis, j’existe »5 et non pas « je suis donc j’existe ». Descartes écrit 

même « ego sum ego existo »6 : l’existence est répétée quatre fois dans cette assertion. S’il 

s’agissait de dire « je suis pensant » il aurait suffi à Descartes d’écrire « sumcogitan » puisque 

le « ego » est présupposé dans le « sum » ; Descartes insiste donc sur l’existence du sujet : « 

ego ». En d’autres termes, nous sommes moins dans une relation d’un sujet à un objet que 

dans une relation sujet-objet.  

Néanmoins, d’aucuns suggèrent qu’il faudrait nuancer cette opposition que nous 

venons d’établir entre Husserl et Merleau-Ponty. En effet, selon Annabelle Dufourcq dans son 

ouvrage Merleau-Ponty : une ontologie de l’imaginaire, « Merleau-Ponty institue 

philosophiquement une idée qui était ébauchée chez Husserl mais restait sous-jacente (…), 

parfois hésitante et côtoyait des développements encore marqués par un idéalisme classique 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
4Descartes, Discours de la méthode, Œuvres complètes, Vol. VI, éd. Adam & Tannery, Paris, Vrin, 1996, 33,17. 
5Descartes, Méditations métaphysiques, trad. fr. de J.-M. Beyssade et M. Beyssade, Paris, Flammarion, 1992, p. 
77. 
6Ibid., p. 76. 



176  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Stratégie merleau-pontienne pour puiser dans l’inépuisabilité de la chaire : dialogue critique avec Husserl et Descartes | Soheil Ghanbari Matin & Quentin Detienne 
 

	
  

	
  

»7. L’indivision du sentant et du senti dont parle Merleau-Ponty s’explique par la genèse du 

sentir, dont il tente de rendre compte par la notion de chaire. Si à première vue le sentir se 

rapporte effectivement à un sujet, Merleau-Ponty nous montre que cela n’est pas toujours déjà 

le cas, qu’il existe un état originaire, premier, dans lequel la distinction sujet-objet est encore 

inexistante, et dans lequel donc un sentir est là sans pouvoir être rapporté à un sujet. C’est en 

raison de cette indivision primordiale entre sujet et objet dans un flux de sensations que 

s’explique cette énigme de la duplicité du sentir : « Puisque les choses et mon corps sont faits 

de la même étoffe, il faut que sa vision se fasse de quelque manière en elles, ou encore que 

leur visibilité manifeste se double en lui d’une visibilité secrète » (21-22). Or, cette notion de 

flux primaire serait déjà présente, chez Husserl, selon Annabelle Dufourcq. Selon une certaine 

représentation généralement admise, la phénoménologie husserlienne est celle d’un sujet 

transcendantal toujours nécessairement déjà là pour qu’apparaissent pour lui des phénomènes, 

sujet qui serait entièrement transparent à lui-même par sa capacité d’autoréflexivité. Pourtant, 

Husserl reconnaîtrait que le sens naît d’abord dans un « flux héraclitéen » au sein duquel 

s’opèrent des synthèses passives d’associations qui constituent des esquisses de choses et dont 

la conscience transcendantale intentionnelle ne peut rendre entièrement compte. Ainsi, chez 

Husserl déjà se profilerait l’idée d’une notion de la genèse du sentir lui-même, avant même 

toute distinction entre sujet et objet, mais une idée qui serait restée non suffisamment explorée 

par lui en raison de son attachement à un modèle « idéaliste ».  

En outre, de manière intéressante – bien qu’on doive émettre certaines réserves sur le 

bien-fondé de cette hypothèse en raison de la faiblesse des textes cités à son appui – Husserl, 

en raison de cette profondeur originaire dans laquelle « la chair même des choses se révèle 

(…) faite d’esquisses et de fantômes », affirmerait que « la philosophie authentique, vivante, 

s’accomplit comme poésie »8. Comme Merleau-Ponty après lui, Husserl aurait donc vu dans 

l’art – la peinture pour le premier, la poésie pour le second – un moyen d’accès à cette 

indivision originaire du sentant-sensible. A suivre cette ligne interprétative, il faudrait 

relativiser cette idée que la place que donne Husserl à l’art dans sa philosophie tient 

essentiellement en ce qu’il met en lumière des « modalités » ou facultés de la conscience qui 

sont très proches de celles sur lesquelles la phénoménologie repose. Ces facultés sont la 

suspension de la question de l’existence du monde et la variation par l’imagination pour 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
7Dufourcq, A., Merleau-Ponty : une ontologie de l’imaginaire, Dordrecht, Springer, 2012, p. 13. 
8Dufourcq, A., Merleau-Ponty : une ontologie de l’imaginaire, op. cit., p. 11. 



177  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Stratégie merleau-pontienne pour puiser dans l’inépuisabilité de la chaire : dialogue critique avec Husserl et Descartes | Soheil Ghanbari Matin & Quentin Detienne 
 

	
  

	
  

atteindre l’essence des phénomènes. Contrairement donc à ce qu’une interprétation trop hâtive 

pourrait laisser penser, l’art pour Husserl serait un questionnement, une difficulté dont devrait 

rendre compte sa philosophie, et non pas une illustration utile qui s’intègre sans difficulté 

dans les thèses défendues par lui.  

Tout comme dans l’approche merleau-pontienne du sentant-sensible, il y aurait donc 

chez Husserl également, mais thématisé de manière seulement « embryonnaire », un champ à 

explorer encore et toujours parce que nécessairement irréductible à une exposition 

systématique. Ce champ d’indistinction originaire est celui d’où émerge la distinction du sujet 

et de l’objet. Une méthode d’approche de celui-ci pourrait se trouver dans l’art, spécialement 

celui de la poésie. 

Ces précisions étant faites, nous apercevons désormais mieux les enjeux de cette 

lecture des Méditations métaphysiques où ce qui importe est que « je suis ». Dès lors, il nous 

est maintenant possible de suivre Merleau-Ponty sur ce « chemin de paradoxe en paradoxe ». 

Un cheminement qui consiste tant en une reprise de la stratégie de Descartes dans ses 

méditations qu’un déplacement de la pensée de celui-ci.  

Descartes et Merleau-Ponty 

Que mon corps soit un voyant-visible, un sentant-sensible est  « ce premier paradoxe 

[qui] ne cessera pas d’en produire d’autres » (19) écrit Merleau-Ponty. Ce premier paradoxe 

donnant lieu à un autre, à savoir l’attitude naturelle qui est le premier état du corps : « Visible 

et mobile, mon corps est au nombre des choses, il est l’une d’elles, il est pris dans le tissu du 

monde et sa cohésion est celle d’une chose. Mais, puisqu’il voit et se meut, il tient les choses 

en cercle autour de soi, elles sont une annexe ou un prolongement de lui-même, elles sont 

incrustées dans sa chair, elles font partie de sa définition pleine et le monde est fait de l’étoffe 

même du corps » (Id.). Entre ces deux paradoxes, il y a chez Merleau-Ponty renversement des 

antinomies l’une dans l’autre ; cela a pour résultat que « la vision se fait du milieu des choses 

[dans] (…) l’indivision du sentant et du senti » (20).  

Chemin de paradoxe en paradoxe, Merleau-Ponty chemine comme jadis Descartes 

avait cheminé de doute en doute. La stratégie mise en place par Merleau-Ponty est bien celle 

même des Méditations métaphysiques. Cependant, il ne s’agit plus de cheminer des doutes 



178  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Stratégie merleau-pontienne pour puiser dans l’inépuisabilité de la chaire : dialogue critique avec Husserl et Descartes | Soheil Ghanbari Matin & Quentin Detienne 
 

	
  

	
  

jusqu’à l’indubitable, mais d’un paradoxe à un autre et ce à l’infini. À vrai dire, Merleau-

Ponty mettra un jalon de plus à ce « je suis » fondamental cartésien, et à ce « je pense » qui 

est acquis avec les Méditations métaphysiques. Comprenons : ce qui est acquis dans les 

Méditations métaphysiques de Descartes est un « je suis » séparément d’un « je pense » mais 

ce qui est à acquérir maintenant à partir de ce « je suis » fondamental, c’est un « je suis un 

sentant-sensible ». In fine, ce cheminement amènera Merleau-Ponty, disons-le d’emblée, à se 

retourner contre le dualisme cartésien du corps et de l’âme, et tout autant contre les 

explications mécanistes du corps humain, corrélat de ce dualisme, c’est-à-dire contre tout ce 

qui fut acquis jadis par ces mêmes Méditations métaphysiques de Descartes. 

Là où le « malin génie » de Descartes venait à s’interposer comme doute entre le 

resextensa et le rescogitan, Merleau-Ponty introduit dans son texte un « malin dispositif » 

(Id.) qui vient à s’interposer entre « je suis… sentant » et « je suis… sensible ». Or, écrit 

Merleau-Ponty : 

Si nos yeux étaient faits de telle sorte qu'aucune partie de notre corps ne tombât sous 
notre regard, ou si quelque malin dispositif, nous laissant libre de promener nos 
mains sur les choses, nous empêchait de toucher notre corps (…) ce corps qui ne se 
réfléchirait pas, ne se sentirait pas, ce corps presque adamantin, qui ne serait pas tout 
à fait chair, ne serait pas non plus un corps d'homme, et il n'y aurait pas d'humanité. 
Mais l'humanité n'est pas produite comme un effet par nos articulations, (…) Ces 
contingences et d'autres semblables, sans lesquelles il n'y aurait pas d'homme, ne font 
pas, par simple sommation, qu'il y ait un seul homme. L'animation du corps n'est pas 
l'assemblage l'une contre l'autre de ses parties - ni d'ailleurs la descente dans 
l'automate d'un esprit venu d'ailleurs, ce qui supposerait encore que le corps lui-même 
est sans dedans et sans "soi" (21). 

Si donc « je suis », ce qui est l’acquis de Descartes contre son « malin génie », alors je 

suis inséparablement « sentant-sensible » dans et avec ce corps qui est mien,  et si je suis un 

sentant-sensible je ne suis pas un être dual, mais un être total et organique. Le malin dispositif 

tente d’interposer donc une division du voyant et du visible, du touchant et du touché comme 

si on insufflait un esprit dans un automate. Or, précisément, on ne peut simplement juxtaposer 

ce qui est constitutif en tant qu’inséparable pour faire un corps humain,  de la chaire : être 

homme n’est pas « simple sommation » (Id.) de ses parties. Je suis sentant-sensible, touchant-

tangible, voyant-visible. Le cheminement de paradoxe en paradoxe peut dès lors revenir sur 

ce paradoxe « qui [n’]est [autre que] celui de la peinture, qui à son tour renfermait en elle tous 

les problèmes [et] illustrait l’énigme du corps et (…) les justifiait » (Id.). La peinture illustre 



179  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Stratégie merleau-pontienne pour puiser dans l’inépuisabilité de la chaire : dialogue critique avec Husserl et Descartes | Soheil Ghanbari Matin & Quentin Detienne 
 

	
  

	
  

l’énigme du corps : « qualité, lumière, couleur, profondeur, qui sont là-bas devant nous, n’y 

sont que parce qu’elles éveillent un écho, dans notre corps, parce qu’il leur fait accueil » (22). 

Sur sa toile, le peintre peut exprimer un entrelacs de sentant et sensible, donner à voir le 

mouvement : « je ne la regarde pas comme on regarde une chose, je ne la fixe pas en son lieu, 

mon regard erre en [la peinture] comme dans les nimbes de l’Être, je vois selon ou avec lui 

plutôt que je ne le vois » (23). Loin d’être des images, des décalques ou des copies, « les 

peintures sont le dedans du dehors et le dehors du dedans, que rendent possible la duplicité du 

sentir » (Id.). Le regard interrogatif du peindre est le paradigme de cette «métamorphose du 

voyant et du visible, qui est la définition de notre chair » (33).  

L’on pourrait illustrer le propos de Merleau-Ponty dans L’Œil et l’Espritparla course 

de chevaux que peint Théodore Géricault. À la différence de la photographie qui ne donne 

accès qu’à une représentationatomistique du temps, figeant le mouvement dans un instant 

immobile, la peinture arrive à peindre la continuité du mouvement dans l’écoulement du 

temps. Ce qui est rendu visible dans ce tableau est ce qui est invisible dans la photographie : 

la relation intime entre la vision et le mouvement.Cette relation ne peut être rendue visible 

que quand le peintre se donne les moyens de représenter le fait d’avoir pied dans deux 

instants. S’il est paradoxal que les quatre jambes des chevaux soient tendues simultanément, 

ceci représente mieux qu’une 

photographie le mouvement toujours 

opérant de la chaire, le passé et le 

futur devant nécessairement se 

conjuguer pour qu’il y ait 

mouvement dans le présent. Aussi 

paradoxal que cela le soit,le corps-

animé, la chaire est toujours ici et là 

à la fois, ce qui la rend capable de 

mouvement propre9.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
9Par ailleurs, comprendre ce corps-animé implique que l’on comprenne l’entrelacement nécessaire du corps et de 
l’âme en tant qu’une contradiction vertueuse dont les moments contradictoire doivent rester inséparablement 
unis. 

Figure 1. Théodore Géricault, Le derby d'Epsom, 1821 



180  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Stratégie merleau-pontienne pour puiser dans l’inépuisabilité de la chaire : dialogue critique avec Husserl et Descartes | Soheil Ghanbari Matin & Quentin Detienne 
 

	
  

	
  

Quinze ans avant L’Œil et l’Esprit, 

Merleau-Ponty présentait déjà des thèses 

très proches dans Le doute de Cézanne10. 

La peinture de Cézanne est un parfait 

exemple, selon lui, de cette peinture qui 

vise à exprimer le socle originaire de la 

perception, cet état primaire dans lequel les 

choses se constituent, tendent vers leur 

délimitation précise, la constitution d’un 

ordre naissant. Ainsi, « Comme la parole 

nomme, c'est-à-dire saisit dans sa nature et 

place devant nous à titre d’objet 

reconnaissable ce qui apparaissait 

confusément, (…) le peintre reprend et 

convertit (…) en objet visible ce qui sans 

lui reste enfermé dans la vie séparée de 

chaque conscience : la vibration des apparences 

qui est le berceau des choses »11. 

Comment Cézanne arrive-t-il à rendre cette émergence des choses depuis un état de 

confusion primordial ? Prenons deux exemples. Cézanne, lorsqu’il représente la table de 

travail de Gustave Geffroy, étale celle-ci dans le bas du tableau d’une façon qui ne respecte 

pas les lois de la perspective. On voit en effet que la table « s’affale », se répand plus que ce 

que permettrait le tracé selon un point de fuite. Il la peint de cette façon parce que « quand 

notre œil parcourt une large surface, les images qu’il obtient tour à tour sont prises de 

différents points de vue et la surface totale est gondolée »12. Mais «  le génie de Cézanne » 

tient précisément en ceci que « les déformations perspectives, par l’arrangement d’ensemble 

du tableau, cessent d’être visibles pour elles-mêmes quand on les regarde globalement, et 

contribuent seulement, comme elles le font dans la vision naturelle, à donner l’impression 

d’un ordre naissant, d’un objet en train d’apparaître, en train de s’agglomérer sous nos yeux ». 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
10Cf. Merleau-Ponty, M., "Le doute de Cézanne" in Sens et non-sens, Paris, Gallimard, 1996 (1ère éd. de 1966), 
pp 13 et sq. 
11Ibid., p. 23. 
12Ibid., p. 19. 

Figure 2. Paul Cézanne, Portrait de Gustave Geffroy, 
 1895 



181  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Stratégie merleau-pontienne pour puiser dans l’inépuisabilité de la chaire : dialogue critique avec Husserl et Descartes | Soheil Ghanbari Matin & Quentin Detienne 
 

	
  

	
  

La représentation des choses par l’application de règles géométriques aurait été incapable 

donc de restituer « la perspective vécue, celle de notre perception »13, qui tend vers la 

perspective géométrique ou photographie, mais ne les rejoint jamais. 

Cette dénonciation de la représentation des choses selon des modèles n’appartenant 

pas à la vision naturelle parce que fondés sur des règles géométriques vaut également pour le 

tracé du contour des objets. Le contour d’un objet représenté par une ligne n’existe pas : en 

traçant d’un trait le contour d’une pomme, on fait de la pomme une chose « construite », 

incapable de rendre la vision vécue de ce fruit. C’est pour cette raison que Cézanne ne trace 

pas un, mais des traits, qui tous tendent vers le tracé du contour : l’identité de la pomme est 

effectivement conservée, mais sans sacrifier sa profondeur, cette « dimension qui nous donne 

la chose, non comme étalée devant nous, mais comme pleine de réserves et comme une réalité 

inépuisable »14. 

En guise de conclusion 

C'est donc de la fragilité d'un miracle qu’il s’agissait de rendre compte : le miracle du 

corps humain, dans son inséparationd’avec le principe de son animation. Miracle inhérent à la 

chaire, non plus Korper mais Leibe. La chaire, tout aussi immédiatement sentant-que-

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
13Ibid., pp. 19-20. 
14Ibid., p. 20. 

Figure 3. Paul Cézanne, Quatre pommes, 1879-1882 



182  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Stratégie merleau-pontienne pour puiser dans l’inépuisabilité de la chaire : dialogue critique avec Husserl et Descartes | Soheil Ghanbari Matin & Quentin Detienne 
 

	
  

	
  

sensible, tout aussi inséparablement matière-et-forme, masse-et-mouvement : non pas d’une 

part matière, d’autre part forme, non pas d’une part masse, d’autre part mouvement, non pas 

d’une part sentant, d’autre part sensible, mais le tout inséparablement, dans une sorte de 

contradiction vertueuse et inépuisable. C’est cette contradiction énigmatique que la 

phénoménologie merleau-pontienne tente de saisir à travers sa réappropriation des stratégies 

cartésienne et husserlienne.Enfin, les peintres qui inspirent Merleau-Ponty sont ceux qui nous 

donnent accèsau mouvement de l'animation de la chaire en rendant visible sur la toile 

l’opération invisible de la vision même. 

⁂ 

Soheil Ghanbari Matin et Quentin Detienne sont étudiants en dernière année de master 

en philosophie à l’université de Liège. 

Bibliographie 

Descartes, Méditations métaphysiques, trad. fr.deJ.-M. Beyssade et M. Beyssade, Paris, 

Flammarion, 1992. 

Descartes, Discours de la méthode, Œuvres complètes, Vol. VI, éd. Adam & Tannery, Paris, 

Vrin, 1996. 

Descartes, Principaphilosophiae, Œuvres complètes, Vol. VIII, éd. Adam & Tannery, Paris, 

Vrin, 1996. 

Husserl, E., Idées directrices pour une phénoménologie, trad. fr. de Paul Ricœur, Paris, 

Gallimard, 1950. 

Husserl, E., Méditations cartésiennes et les Conférences de Paris, trad. fr. de M. De Launay, 

Paris, PUF, 1994. 

Merleau-Ponty, M., L’Œil et l’Esprit, Paris, Gallimard,  1964. 

Merleau-Ponty, M., Sens et non-sens, Paris, Gallimard, 1996. 

Dufourcq, A., Merleau-Ponty : une ontologie de l’imaginaire, Dordrecht, Springer, 

2012. 


