
195  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 El arte de perder el tiempo | Joëlle Mesnil 
 

	
  

	
  

El  arte  de  perder  el  tiempo  
Joëlle  Mesnil  
Psicóloga  clínica  (Université  Paris  VII  Denis  Diderot).  Filósofa  (Université  Paris  X  
Nanterre).  www.jmesnil5.blogspot.com    
Traducido  del  francés  por  Pablo  Posada  Varela  
 

 

Advertencia preliminar : 
 
Me pareció entonces, y me sigue pareciendo a día de hoy, que los debates sobre el arte 
contemporáneo empiezan siempre con mal pie, es decir preocupantemente desencaminados 
merced a una ausencia de rigor que hace toda discusión vire, muy rápido, hacia polémicas 
estériles a raíz de un defecto de elaboración de los conceptos implícitamente movilizados en 
las discusiones. Este artículo* albergaba para mí la ambición de presentar una vía inédita, 
inspirada por cierta orientación contemporánea de la fenomenología que permitía, a mi 
entender, rechazar una posición no crítica evitando, a la vez, una posición opuesta y 
sistemáticamente tildada de “reaccionaria”. 
 

Nominalismo pictórico 

 “Nominalismo pictórico” es una expresión empleada por Duchamp en 1914 y que 

retoma Thierry De Duve para dar título a la obra que publica en 1984. La expresión ha 

terminado por volverse banal, sobre todo para los satisfechos valedores del arte 

contemporáneo. En la revista Esprit de julio-agosto 1991, Jean Molino subraya el vínculo de 

lo “cualquiera” con la concepción “nominalista” del arte. 

 Pero ¡ojo! ¡Hay nominalismos y nominalismos! 

 El nominalismo que, en la Edad Media, estaba gobernado por un principio de 

economía ontológico ha entrado, desde algunos decenios ya, en su fase exuberante: contra lo 

que la célebre navaja de Occam propugnaba, el nominalismo de nuevo cuño ¡multiplica las 

entidades! De ahí que el término haya adquirido tintes peyorativos. A partir de ahora, el 

nominalista, lejos de rastrear aquellos nombres que no remitiendo a nada real entronizan en el 

ser quimeras sin consistencia, decreta que tal cosa existe por el simple hecho de haberla 

nombrado. 

 Así ocurre con el arte contemporáneo, el que se reconoce como arte al ser llamado 

“arte” por el mundo del arte (las instituciones culturales, los museos etc…). En este sentido, 

la concepción auto-declarativa del arte, uno de cuyos más ilustres representantes es George 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
* La advertencia preliminar se refiere pues al siguiente artículo, que traducimos aquí : Mesnil(J). « L’art de 
perdre son temps », in Flux News, Trimestriel d’actualité d’art contemporain, Juillet 2005. 



196  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 El arte de perder el tiempo | Joëlle Mesnil 
 

	
  

	
  

Dickie, constituye un verdadero paradigma para toda definición del arte contemporáneo, de la 

que incluso un Nelson Goodman, que, con todo, aún sigue siendo un nominalista “ecónomo”, 

se desmarcaría. Nominalista exuberante es, por caso, Donald Judd para quien “si algo es 

llamado arte, es arte”1 

 

Una arte que no es “para nada arte” 

 En este contexto nominalista que hemos definido, el debate arte figurativo / no 

figurativo ha cedido su lugar a la confrontación entre un arte que es arte y un arte que, por 

retomar una vez más una expresión de M.Duchamp2 no es “para nada arte [pas d’art]”. No 

todos los detractores del arte auto-declarado son horrendos reaccionarios y en dicho contexto, 

la pregunta “qué es el arte”, lejos de ser retrógrada o carroza, se ha de plantear, ahora, más 

que nunca3. Precisamente desde el momento en que rechazamos la noción y la realidad del 

arte contemporáneo declarado como tal por las instituciones culturales, ¿según qué criterios 

juzgaremos que tal o cual objeto o proceso es arte y no “para nada arte”? 

 

 Así planteada, la pregunta parece exigir una respuesta en términos de ontología e 

incluso de esencia; respuesta a la fuerza rechazada por un nominalismo exuberante. En este 

sentido, es lógico que T. De Duve, el autor de “Nominalismo pictural” le reproche a Clément 

Greenberg el oponer a Duchamp una concepción ontológica de la pintura. 

 No obstante, la respuesta esencialista será asimismo rechazada por numerosos 

“realistas”. Terminó de convencerme de ello una discusión reciente con el crítico de arte, 

acérrimo defensor del realismo, Francis Parent. En este último caso, el realista no se opone ya 

tanto al nominalista cuanto al idealista. 

 La reducción de la pregunta “¿Cómo distinguir lo que es arte de lo que no es arte?” a 

una cuestión de ontología es, ciertamente, lo que convendría poner en duda. Quizá hayamos 

de buscar criterios distintivos que no sean definibles en términos de ontología o de esencia. 

 

 Puede sorprender que C.Greenberg, hace ya medio siglo (en 1962), haya elevado 

contra la crítica francesa el reproche de “retórica existencialista y fenomenológica” pues en 

esta época la fenomenología, incluso la francesa, era ampliamente heideggeriana; en 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 cit :Chalumeau ; « Où va l’art contemporain ? » p 198. 
2 Duchamp(M) ; Duchamp du signe. 
3  Cf. Art 21,  febrero 2005 : « Qu’est ce que l’art ?  Les réponses  de la philosophie analytique », pp 46-53. 



197  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 El arte de perder el tiempo | Joëlle Mesnil 
 

	
  

	
  

resumidas cuentas, su principal preocupación era precisamente de índole ontológica. Era, por 

encima de todo, un pensar del ser y se imponía salir del olvido del ser. 

 El rechazo de C.Greenberg albergaba, en realidad, otras razones que encontramos aún 

hoy en aquellos que no evocan la fenomenología sino como un espantajo: se trataría de un 

pensamiento vaporoso. Es, de hecho, un pensamiento que sabe remontar más acá de la lógica 

de las categorías, más acá, como lo dice un filósofo que no se reclama de dicha coriente, 

C.Castoriadis, de la lógica conjuntista-identitaria, en definitiva, un pensamiento que excede la 

partición “simbólica” o, más estrictamente hablando, “semiológica” del mundo. 

 

Críticas del signo. 

 Sería excesivo pretender que la fenomenología contemporánea se desentiende de las 

cuestiones de ontología. Importa, sin embargo, saber sacar provecho de las últimas 

incursiones propiamente ontológicas, allí donde las nociones de proceso, y en particular de 

temporalización y de espacialización del sentido y de las formas pesan más que aquellas que 

remiten a una ontología estable. Pudiera ser que determinada fenomenología, a falta de ser 

mayoritaria, acaso se revelase como la más innovadora, y fuese ¡la que permita un 

replanteamiento de la pregunta por los criterios distintivos de lo que es arte y lo que no lo es! 

 Si esta fenomenología, principalmente representada, a día de hoy, por el filósofo belga 

Marc Richir, así como por Jacques Garelli, o también por Henri Maldiney en una línea de 

pensamiento abierta por el último Husserl y por Merleau-Ponty, pero también por Gilbert 

Simondon, es lo aquí nos interesa, ello es porque creo que aporta elementos de argumentación 

que brillan por su ausencia en otras críticas del nominalismo del arte contemporáneo. Pienso, 

en particular, en la de J.Baudrillard. Al mismo tiempo, resulta fructífero confrontar el punto 

de vista fenomenológico “no esencialista”, “no simbólico” (en el sentido en que las entidades 

que pone de manifiesto son impensables según las particiones de las unidades lingüísticas) y 

el de Baudrillard, y he aquí el porqué: ambas han llevado a cabo una crítica de la “forma-

signo” que parece ser un buen punto de arranque para tomar a la vez el contra-pié del 

nominalismo artístico, y para esbozar la definición de criterios distintivos que permitan 

concebir un arte contemporáneo o, digamos, un arte de hoy que no se entregue al 

nominalismo. 

 

 A primera vista, puede parecer paradójico o, cuando menos, fuera de lugar, referirse, 

para abordar una crítica del arte contemporáneo, a un tipo de aproximación que, 



198  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 El arte de perder el tiempo | Joëlle Mesnil 
 

	
  

	
  

sencillamente, ¡no se ha pronunciado sobre el particular! Y digno de ser reseñado es que, en 

su mayoría, la fenomenología, que tanto interés ha prestado al arte moderno, permanece muda 

ante el arte contemporáneo. 

 

 Por lo demás, no podemos por menos de constatar, con pesar, que Baudrillard, que nos 

había acostumbrado a un mayor rigor conceptual en la época de “Para una crítica de la 

economía política del signo”, no se expone ya a consideraciones teóricas cuando declara, en 

“El complot del arte”, su ya célebre artículo de Libération publicado en 1996: “el arte 

contemporáneo es una nulidad”. Una vuelta a sus textos anteriores puede revelarse saludable, 

pero también éstos sufren de paradojas que, cuando desentrañamos sus términos, permiten 

comprender que el filósofo pueda, a la vez, elegir o preferir, es decir, sencillamente tomar 

partido (el arte contemporáneo es una nulidad ¡hacía falta decirlo!), pero también carecer de 

argumentos, a falta de los cuales su posición corre el riesgo de ser confundida con los simples 

reaccionarios a los que estas ideas de Baudrillard confortaron. 

 De hecho, si adoptamos la protesta “afectiva” y no argumentada de Baudrillard y 

luego le planteamos la pregunta a la fenomenología “dinámica” que, por otro lado, nada dice 

del arte contemporáneo, parecería que encontramos lo que buscábamos: nociones que nos 

permiten argumentar el rechazo del arte auto-declarado y de sentar las bases de los criterios 

discriminantes que permitan juzgar que tal o cual objeto o tal o cual proceso pertenecen, 

efectivamente, al arte. 

 

 He ahí por qué merece la pena leer, al mismo tiempo que al primer Baudrillard, al 

segundo y, junto a todo ello, algunos textos de la fenomenología contemporánea. 

 

Las paradojas de la crítica contemporánea 

 Una de las principales dificultades de la postura crítica a día de hoy, incluso más allá 

del caso particular del arte, reside en la coexistencia de dos corrientes, una de las cuales cree 

aún en la autenticidad, mientras que la otra realiza una crítica acérrima de semejante creencia. 

Algunos autores oscilan, paradójicamente, de una posición a otra. Tal es el caso de J. 

Baudrillard. 

 Si la posición del autor de El pacto de la lucidez se ha vuelto problemática, es por 

haberse acercado, sobre todo desde el principio de los años ochenta, a la corriente 

posmoderna cuyos fundamentos socavaba en sus primeros trabajos.  



199  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 El arte de perder el tiempo | Joëlle Mesnil 
 

	
  

	
  

 Efectivamente, en sus primeros textos, Baudrillard propone una crítica argumentada de 

lo que llama “reducción semiológica de lo simbólico”, reducción de la vida entera a una 

“forma-signo”. Crítica de la posición que propende a sostener que no hay ya más que 

lenguaje, de resultas de lo cual la substancia de lo real desaparece. 

 Más adelante, a partir de La simulación, adopta una postura ecléctica donde la 

radicalidad de la crítica se desvanece. No sólo el fin de lo real y el del sentido no son ya, para 

él, objeto de un rechazo sistemático, sino que, además, los celebra o consagra dedicándoles, 

en ocasiones, sentidos aplausos. 

 ¡No podemos, sin incurrir en grave inconsecuencia, entusiasmarnos con aquello 

mismo que denunciábamos! 

 ¿Podría deducirse de ello que Baudrillard ha cambiado de posición? Lo cierto es que 

no es el caso: en rigor, yuxtapone dos posiciones excluyentes. Crítica de la de-simbolización y 

entusiasmo por la erradicación de la diferencia entre lo imaginario y lo real… 

 Bien es cierto que, a propósito de la afirmación “el arte contemporáneo es una 

nulidad” el propio Baudrillard aduce: “mi texto refleja un humor…”; reconoce él mismo sus 

contradicciones, así como el hecho de haber redactado apresuradamente “El complot del 

arte”, y que tantas reacciones suscitó. 

 Con todo y con ello, el principal problema, la fuente de todos los malentendidos 

ulteriores, quizá proceda del hecho de que incluso en Pour une critique… la posición de 

Baudrillard es clara sobre lo que rechaza (la pérdida de lo real, la del sentido), pero no así 

sobre la definición de las nociones que su análisis convoca. 

 Desde Le système des objets y La société de consommation, denuncia la prevalencia de 

los valores organizativos, la sistematicidad, la objetivación de todas las relaciones. Sin 

embargo, cuando escribe: “el proyecto vivido de una sociedad tecnicista es la puesta en duda 

de la idea misma de génesis, es la omisión de los orígenes, del sentido dado y de las 

esencias… es la idea de un mundo no ya dado sino producido, dominado, manipulado…”4, se 

da uno cuenta de que la autenticidad está situada del lado de la esencia, del lado de un sentido 

dado, lo cual conducirá al autor a abandonar dichas ideas más adelante y así a renunciar a la 

autenticidad, asimilada a aquéllas con demasiada premura. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
4 Baudrillard(J) ; Le système des objets. París ; Gallimard, 1969, Bibliothèque Médiation, Denoël-Gonthier, p. 35 
(el subrayado es mío). 



200  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 El arte de perder el tiempo | Joëlle Mesnil 
 

	
  

	
  

 Pour une critique… marca un giro en el pensamiento de Baudrillard ; surgen entonces 

ideas que parecen contradecir las que defendía en La société de consommation. Me centraré 

en las que se refieren al sentido y la referencia. 

 Baudrillard insiste en la idea de que la ideología no reside en contenidos sino en una 

forma, la “forma-signo”. Pero mantiene la convicción de que, como ideología, oculta algo 

real; ahora bien, la naturaleza de esta realidad es lo difícil de captar. En La société de 

consommation, se siente autorizado para hablar, sin ambages, de pseudo-realidad ; en Pour 

une critique…, denuncia “el idealismo del referente”5 y precisa que “el referente… no es sino 

la extrapolación al mundo de las cosas (…) de la partición instaurada por la lógica del 

signo”6 : de tal suerte que no sabemos ya lo que la forma-signo termina ocultando. 

 Si el referente no es más que un simulacro, ¿qué realidad puede oponerse aún al 

movimiento de desimbolización en tanto que pérdida tanto del sentido como también de la 

referencia? 

 Baudrillard pretende operar una crítica de la forma-signo al tiempo que defiende la 

idea de una realidad cuyo acceso se vuelve imposible. Concibe, no obstante, eso real como 

efecto de lenguaje, de tal suerte que su pensamiento se encierra en una paradoja que marcará, 

a partir de entonces, todos sus textos. 

 Si toda realidad es un “efecto de lenguaje”, la noción misma de instancia crítica capaz 

de limitarlos se vuelve, efectivamente, impensable. 

 A pesar de su inmenso aporte a una reflexión sobre la desimbolización que parece 

marcar la cultura contemporánea, el pensamiento de Baudrillard adolece de lo que los 

sociólogos L.Boltanski y E.Chiapello han denunciado con claridad en Le nouvel esprit du 

capitalisme : “la aporía que consiste en denunciar, con la mayor de las radicalidades, la 

pérdida de toda realidad ‘auténtica’, socavando, a la vez, la posición normativa e incluso 

cognitiva desde la cual cabe plantear una denuncia tal. Si todo, sin excepción alguna, no es 

sino construcción, código, espectáculo o simulacro ¿desde qué posición de exterioridad puede 

el crítico denunciar una ilusión que hace cuerpo con la totalidad de lo existente?”7 

 

 Otro tanto sucede en el caso del sentido: en Simulacres et simulations , obra que, a 

buen seguro, marca el giro más radical en su pensamiento, Baudrillard afirma que estamos en 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
5 Baudrillard(J) ; Pour une critique de l’économie politique du signe. Paris ; Gallimard, 1972, coll TEL, p. 195. 
6 Ibid, p 188. 
7 Boltanski y Chiapello ; Le nouvel esprit du capitalisme, Gallimard, 1999, p551-552. 



201  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 El arte de perder el tiempo | Joëlle Mesnil 
 

	
  

	
  

un universo en el que hay cada vez menos sentido, pero para, al punto, añadir que tan sólo el 

idealismo nos vincula con el sentido. Eso mismo es lo que todavía a día de hoy sostiene; pero 

en ese caso ¿desde qué posición normativa puede seguir sancionando como “nulidad” al arte 

contemporáneo? Diríamos que el fracaso de la simbolización, que el pensador denunciaba en 

sus primeras obras, termina por extenderse hasta los procesos mismos de pensamiento ¡que le 

permiten teorizar todo lo anterior! 

 Si esta evolución puede resultar inquietante, es porque no permite ya lo que 

constituye, sin embargo, la intrínseca vocación de un pensamiento crítico digno de este 

nombre, la de fundar desde el ámbito teórico una revuelta que tenga por todo anclaje el de la 

sensibilidad estética. 

 Continúa movilizando implícitamente una creencia que le permite afirmar que el arte 

contemporáneo es una nulidad, apoyándose, al mismo tiempo, sobre conceptos que le impiden 

proveer una argumentación que terminaría imponiéndose a la convicción. 

 

¿Lo real? ¿Qué real ? 

 Hay un concepto crucial, organizador, que sostiene las tomas de posición de 

Baudrillard desde los años 70 hasta hoy, pero que, en su obra, no encontramos ni nombrado ni 

pensado: el de una realidad que no sería ni efecto de lenguaje, ni ilusión referencial. 

 Y, a pesar de todo, también ahí da la cara eso real fuera de concepto cuando nos dice 

lo que, a su entender, es el arte, el “verdadero arte”: “el arte es una forma”, irreductible al 

valor. Piensa Baudrillard que el artista debe “encontrar este punto de aparición de la forma ”8, 

y ello con más razón a día de hoy, en que los sistemas de signos tienden a prevalecer y a 

ocupar el lugar de lo real. Baudrillard denuncia también “la corrupción del arte por el espíritu 

de objetividad”9. Todo ello le acerca, claro está, a Paul Virilio, para quien, todavía, “la 

pregunta que se plantea es la de encontrar el contacto”, la “recristalización del cuerpo y del 

mundo”10: Virilio no se dice filósofo, ahora bien, cuando con no poca lucidez denuncia la 

desrealización contemporánea del espacio y del tiempo, la “destemporalización” del tiempo, 

¿no nos remite a Husserl y a Merleau Ponty? 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
8 La cursiva es mía. 
9 Baudrillard(J) ; Entrevues à propos du “ complot de l’art ”, p 43. 
10 Virilio(P) ;Cybermonde la politique du pire, Textuel, 2001,  p49. 



202  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 El arte de perder el tiempo | Joëlle Mesnil 
 

	
  

	
  

 Un arte que fuera arte debería pues anclarse en una dimensión pre-objetual, lugar de 

nacimiento de formas irreductibles a signos. Esta dimensión, estas formas, son impensables 

en términos de un referente concebido como “efecto de lenguaje”. 

 Pero Baudrillard no piensa como siente: su sensibilidad le permite marcar la diferencia 

entre el arte que es arte y el arte que no es “para nada arte”, pero su pensamiento no deja de 

confundir dos formas irreconciliables de abrirse, un lenguaje, a otra cosa que sí mismo, de tal 

suerte que no considera esta apertura sino bajo la forma de una remisión a una realidad ya 

objetivamente constituida. Lo cual la retrotrae fatalmente a la “forma-signo”. 

 Sin embargo, es chocante constatar que los términos en los cuales evoca el arte que no 

es “nulidad” le acercan a una posición fenomenológica que, por su lado, también ha 

emprendido ¡una crítica del signo! 

 Todo ello parece llevarnos directamente a una pregunta que no dejará de ser incómoda 

para todos aquellos, numerosos, que han creído poder relegarla a las mazmorras de la historia: 

la fenomenología más contemporánea, en virtud de su reflexión sobre los procesos de puesta 

en forma y en sentido, no aborda la especificidad del arte en términos de esencia, sino en 

relación a la presencia; una presencia de la que se ausentan criterios explícitos; antes bien son 

dirimentes (de forma reflexionante, nunca determinante) procesos de temporalización y de 

espacialización de las formas, del ritmo, de anclaje en el cuerpo vivo; pues bien ¿no es esta 

fenomenología, a día de hoy, una de las aproximaciones filosóficas más capacitadas para 

ofrecer criterios autorizando un juicio que no dudaremos en calificar de estético, permitiendo 

así separar lo que es del orden del arte de lo que no lo es? 

 El arte que, a día de hoy, no es “para nada arte” sería pues, bajo dicho patrón estético-

reflexionante (y fenomenológico) un arte que no pone en marcha procesos de temporalización 

y de espacialización de las formas y del sentido, un arte que ha roto las amarras con el cuerpo 

viviente y vivido. Un arte que, en dos palabras, no piensa, a condición de precisar, con 

Merleau-Ponty, que pensar no puede reducirse a manejar conceptos ya hechos, sino antes bien 

a encarnar, desde dentro, un sentido.   

 

 La fenomenología del arte le ha prestado especial beligerancia al tipo de abstracción 

llamada “lírica”; de hecho, ha considerado la oposición figurativo/no figurativo como 

constitutiva de un falso dilema, y se ha dedicado a poner de manifiesto las modalidades de 

una referencia que excede toda “forma-signo”. Con ello queremos significar que la 

fenomenología ha abierto la vía al pensamiento de un “referente” que lejos de ser mero efecto 



203  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 El arte de perder el tiempo | Joëlle Mesnil 
 

	
  

	
  

de las particiones inducidas por el signo, se sostiene en una dimensión pre-individual, pre-

objetual, pre-semiótica; aquella que algunos no fenomenólogos también han pensado, por 

ejemplo C.Castoriadis cuando habla del lugar de puesta en marcha de la “imaginación 

radical”, lugar que precede a toda institución y, por lo tanto, a todo código. 

 Desde el instante en que rehusamos una definición auto-declarativa o institucional del 

arte, pero también una definición esencialista ¿acaso no es la presencia de estos procesos de 

temporalización (de puesta en obra de una diferencia o difiriencia [différance]) y de 

espacialización a partir del cuerpo vivido lo que, también hoy, convendría rastrear en el arte, y 

aquello a lo que habría que atender? 

 Si, como escribe Bernard Stiegler, “el pensamiento es ‘pérdida de tiempo’”11, puede 

que también ese sea el caso, el propósito y hasta el destino del arte. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
11 Stiegler(B) ; La technique et le temps, tomo 2, Galilée, 1996,  p.113. 




	Blank Page

