
251  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Para acabar con… la rabia de concluir | Joëlle Mesnil 
 

	
  

	
  

Para  acabar  con…  la  rabia  de  concluir.  
Joëlle  Mesnil  
Psicóloga  clínica  (Université  Paris  VII  Denis  Diderot).  Filósofa  (Université  Paris  X  
Nanterre).  www.jmesnil5.blogspot.com    
Traducido  del  francés  por  Pablo  Posada  Varela  

	
  
Advertencia preliminar : 
 
Este artículo, publicado en 2007*, plantea una cuestión de fondo siempre actual a pesar de 
que las obras analizadas tengan ya ciertos años. Por un lado, una mirada sobre la situación 
del arte en 2015 me lleva a pensar que la situación, en lo fundamental, no ha cambiado. 
Observamos, efectivamente, a día de hoy, y a veces de modo más acusado que hace ocho 
años, la misma tendencia en numerosos artistas “contemporáneos” (lo cual nos remite a una 
categoría aún más restringida que “el arte de hoy”), a saber, la de presentar su producción 
como subversiva. A pesar de todo, podemos observar un desplazamiento del acento. Una 
mirada crítica sobre sus prácticas efectivas puede llevarnos a preguntarnos si acaso no se 
inscribirán en una corriente política para la cual la preocupación “societaria” tiene, y con 
mucho, bastante más peso que las preocupaciones “sociales”. A este respecto, esta última 
dupla conceptual social/societario me parece solaparse con la dupla evocada en el artículo: 
crítica social/crítica artista que un sociólogo como L.Boltanski ha pretendido movilizar en su 
estudio sobre el “nuevo espíritu del capitalismo”. Se advertirá pues un desplazamiento de 
acento en cuanto al contenido. Ahora bien, la crítica “societaria” tal y como se pretende 
movilizar en su práctica artística ¿acaso no adolece de las misma ambigüedades que la 
crítica social antes puesta en primer plano? 
 

 “…el Arte Contemporáneo es un buen espejo de su propio tiempo” 1 

 

 Esta afirmación, tan concisa como irónica, es de George Walden, diplomático inglés 

que tuvo todo el tiempo del mundo para observar a placer la Comedia de la cultura en su 

propio país… y en el extranjero. 

 

 Nuestro autor precisa: “lo que este modernismo adulterado nos dice del mundo 

contemporáneo es precisamente que vive en la mentira y la auto-ilusión, incluso en la ironía 

que de sí mismo supone”. Walden plantea así la pregunta por la posibilidad que tendría el arte 

contemporáneo de ser realista siendo, a la vez, crítico. 

 Ahora bien, por recurrente que sea la pregunta, una cosa sí es segura: ésta no puede ya 

plantearse, en la era postmoderna, en los mismos términos que antes, aunque sólo sea porque 

una característica del postmodernismo es la de haber querido acabar con la realidad, pero 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
* Mesnil(J). « Pour en finir avec la rage de conclure », Flux News, Avril 2007 
1 Walden(G). Esprit , agosto, septiempre 1999, p96. 



252  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Para acabar con… la rabia de concluir | Joëlle Mesnil 
 

	
  

	
  

también con la verdad, y porque, por esas mismas razones, la propia crítica se ha visto 

afectada y desestabilizada. 

 

 Muy lejos queda la época en que Gilles Aillaud podía escribir, en el editorial del 

boletín del vigésimo salón de la Jeune Peinture (1969) que no había que temer ser recuperado 

o acaparado ya que “tan sólo resulta recuperado […] lo que es lo suficientemente ambiguo, lo 

suficientemente indeterminado, como para, al cabo, resultar vuelto del revés, como un guante, 

por el trabajo interpretativo que ‘desvía’ con el propósito de integrar”. 

 Y concluía: 

 “Así, cabe sostener que el problema de la recuperación es un falso problema”. 

 

Y ¡a pesar de todo! Sabemos lo que ha sido de la crítica artista (que exige, en primer lugar, 

liberación y autenticidad, a diferencia de la crítica social, denunciadora de la miseria y de la 

explotación). 

 El balance, inquietante, desmiente con crueldad el optimismo de Aillaud: el conjunto 

de los temas, muy claros, de la crítica artistas ha sido recuperado por el nuevo espíritu del 

capitalismo, y no tanto merced a un trabajo interpretativo concienzudo de desvío del sentido, 

sino en virtud de su reasunción pura y simple y su puesta al servicio de un capitalismo nuevo 

basado en las ideas que defendían Deleuze y Guattari en particular, por ejemplo en El 

antiedipo (subtitulado – no lo olvidemos – Capitalismo y Esquizofrenia). 

 En los años 90, todas los idearios de empresa los citaron, así como a Nietzsche o, 

también, a Derrida. Ahora bien, las estrategias del neo-managment han sido adoptadas por 

muchos artistas “contemporáneos” que se han convertido en auténticos empresarios, al tiempo 

que los empresarios o “emprendedores” asimilaban los leitmotivs de la crítica artista. 

 

 “Jamás hemos visto un esquizofrénico” ironizaba la dupla de autores que, a pesar de 

todo, se encontraba con Laborde en casa de Oury. Pues bien, yo, personalmente, trabajo en un 

hospital en el que veo esquizofrénicos, y observo, cada día, la puesta en obra, la actualización 

de la “nomadología” deleuziana y los efectos devastadores que ésta conlleva. Efectos que se 

traducen por una flagrante forma de desrealización inspirada de la crítica artista e instilada en 

los hospitales públicos. 

 



253  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Para acabar con… la rabia de concluir | Joëlle Mesnil 
 

	
  

	
  

¿Un realismo capitalista ? 

 

 Las similitudes que observamos entre determinados procedimientos artísticos 

contemporáneos y los métodos neo-liberales no pueden por menos de sorprender. 

 El “aspaventero” [le “faiseur”] que es, según Boltanski y Chiapello, el “oportunista” 

en régimen capitalista “conexionista” guarda un rabioso parecido con el artista 

contemporáneo “subversivo”. 

 
 “El aspaventero tiene éxito cuando, de resultas de un projecto, algo puede serle atribuido y ser 
públicamente asociado a su nombre. Ese algo no tiene, necesariamente, las cualidades de estabilidad y 
de objetividad que definen una obra. Lo importante para el aspaventero [faiseur] reside, a la manera 
del artista de “performance”, en suscitar un acontecimiento y en firmarlo.”2  
 

 ¡Cómo no pensar, precisamente, en las “performances” de algunos artistas 

contemporáneos como, por ejemplo, Santiago Sierra, que expuso, en una galería alemana… 

una grupo de vagabundos o sin techo en sus cajas de cartón! 

 De hecho, los sin techo marcan tendencia en el arte desde que han sido políticamente 

reconocidos, a principios de los años 90. Los sin techo son, efectivamente, reales. Pero las 

performances que o bien los “utilizan” directamente, o bien (las más veces) producen objetos 

que les están, artísticamente, destinados ¿acaso serían arte “social”? ¿proceden de un 

realismo… capitalista? 

 ¿Qué pensar del Proyecto de vehículo para los sin techo gracias al cual Krysztof 

Wodiczko cree poder, como hace observar Dominique Baqué, “despertar las conciencias de 

los espectadores pasivos y alienados…”?, y ¿qué decir de la voluntad de Lucy Orta de atraer 

la atención de los espectadores sobre la miseria del mundo al exponer “ropas-refugio” 

destinadas a esos mismos sin techo? 

 ¿Son críticos estos procederes? ¿Comportan un auténtico alcance subversivo? ¿Son 

“realistas”? 

 

 Frente a lo que D. Baqué llama en Pour un nouvel art politique las “buenas obras del 

arte”, puede uno argüir, con Debord, que el arte es como una suerte de retraso político 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
2 Boltanski(L) y Chiapello( E) , Le nouvel esprit du capitalisme, Gallimard, 1999, p443. 



254  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Para acabar con… la rabia de concluir | Joëlle Mesnil 
 

	
  

	
  

impuesto a la acción. A menos de aducir, claro está, como Benoît Roussel en una entrevista 

con Jacques Lizène, que “quizá valga más la pena escribir artículos”. 

 Así y todo, muchos artistas contemporáneos comparten una voluntad de generar un 

efecto político. ¿Hemos de reprocharles el ser “demasiado realistas”? Un realismo desprovisto 

de cierto margen o desajuste [“décalage”] con su “referente” ¿no acabará virando hacia su 

contrario? 

 Annie Lebrun en Du trop de réalité respondía afirmativamente. Muchos seguirán esa 

senda.  

 En L’art à perte de vue, Paul Virilio (gran denunciador de la irrealización del mundo) 

atacando el arte conceptual hace notar : 

 
 “Aquí, la cuestión no es ya sólo la de la “figuración” y la “no-fuguración”, como en el siglo 
XX, sino más bien la de la representación en el espacio real de la obra y de la pura y simple 
presentación, en tiempo real, de acontecimientos o accidentes intempestivos y simultáneos que 
determinados artistas denominan, en ocasiones, performances o incluso instalaciones…”3  
 

 Demasiada presentación en tiempo y espacio sería pues nociva para el arte, pero 

también para su realismo. Esa es la opinión de J.P.Domecq que, oponiendo asimismo 

presentación y representación, denuncia en la pura presentación una operación no ya realista, 

sino conceptual y despojada de pensamiento. Esta distinción radical, a menudo invocada por 

el autor de Artistes sans art merece ser subrayada: el concepto es una idea cerrada sobre sí 

misma que ha dejado de movilizar la acción de pensar. 

 

 Denunciar el conceptualismo se ha convertido en un lugar común de la crítica del arte 

contemporáneo, y no está desprovista de fundamento. ¡Qué pena que la acusación suela 

carecer de argumentación convincente! 

 Si el lector de Domecq puede apreciar la presencia de una auténtica y útil reflexión 

fenomenológica en textos que rara vez contienen ese tipo de referencias explícitas, el de 

Virilio podrá lamentar el poco caso que se hace del pensamiento de Husserl que, de realce 

para opciones opuestas desde los años sesenta, viene convirtiéndose, en el mejor de los casos, 

en mero suplemento de alma. En todo caso, Virilio plantea una pregunta crucial para toda 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
3 Paul Virilio, L’art à perte de vue, Galilée, 2005, p107. 



255  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Para acabar con… la rabia de concluir | Joëlle Mesnil 
 

	
  

	
  

reflexión sobre las relaciones del arte con lo real: la del devenir de la Einfühlung (empatía); 

pero que, por culpa de un contrasentido esquilmante arruina los fundamentos de su análisis. 

 La imagen instrumental de la “teleobjectividad” conlleva la pérdida de la empatía, nos 

dice Virilio. Puede ser. Sin embargo, no le seguimos cuando, atacando el narcisimo del sujeto 

posmoderno, da en la gracia de poner en boca de Husserl cosas como: “el centro de la tierra 

soy yo”; cuando, en rigor, lo que dice Husserl es que el Leib, el cuerpo vivo, sentiente, en 

cierto modo tiene un origen negativo y anónimo. El Leib es ilocalizable y, al tiempo, anclaje 

de toda percepción experimentada como real. Ahora bien, si precisamente algo hay hoy 

perdido o en trance de serlo, eso es el Leib (el cuerpo vivo, sentido desde dentro), el punto 

ciego de nuestra encarnación, elemento contradistinto del Körper (cuerpo-objeto), y que el 

arte corporal nos da a ver, nos ofrece, como bien ha captado el sociólogo N.Heinich. 

 Michel Onfray llegará incluso a calificar de “fenomenológica”4 la pintura de Gilles 

Aillaud, y muy en particular la célebre serie de ocho lienzos que éste pintara, en 1965, junto 

con Arroyo y Recalcati : “Vivir y dejar morir o el trágico fin de Marcel Duchamp”, al igual 

que “La datcha”, firmado en 1969 junto a varios representantes de la Figuración narrativa. El 

“mensaje” de “Vivir y dejar morir…”, nos dice Onfray, es que “hace falta separarse del 

inventor del ready made, de la captación por el concepto y por la idea”; el mensaje que 

esconde “La Datcha” es el de terminar con el estructuralismo. 

 Aillaud “practica, en fenomenólogo, la pintura” escribe Onfray, “no tanto por pintar 

ideas […] cuanto por mostrar lo que ve”. No cabe pues, a menos de incurrir en 

inconsecuencia, recurrir a la noción de “mensaje” de una pintura; pintura que, por ende, no 

nos duelen prendas en calificar, al mismo tiempo, de fenomenológica ya que, sencillamente, 

ambiciona mostrar lo que el pintor ve. ¿Acaso ha visto alguien jamás, con los ojos, una 

ideología? 

 Si Aillaud pinta, lo hace ¡más acá, más allá, o al lado de las ideas que defiende! La 

ilustración de una idea concebida antes de la obra jamás desembocará en una pintura 

fenomenológica; de hecho, me temo que no desembocaría en ningún tipo de pintura en 

absoluto. 

 Aquí, como en otras ocasiones, el concepto que hemos evacuado por la puerta vuelve a 

entrar por la ventana. 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
4 Michel Onfray. Epiphanies de la séparation, Galilée, 2004. 



256  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Para acabar con… la rabia de concluir | Joëlle Mesnil 
 

	
  

	
  

 Si un cierto descarrilamiento de la fenomenología ha de inquietarnos, es porque le 

resta mordiente a una de las pocas armas “intelectuales” que nos queden para luchar contra 

los destrozos del neoliberalismo, incluso en el dominio del arte. 

 El fenomenólogo busca, precisamente, lo que no es codificable, conceptualizable, lo 

que excede las categorías, es decir, lo que no es “recuperable” pues sólo puede serlo lo que 

está codificado y/o es codificable. Su “objeto” o, mejor dicho, su “cosa” o “causa” (su Sache) 

es precisamente lo que resiste a la división forma/contenido, lo que es inseparable de su 

contexto de ser y de aparición. 

 Ahora bien, el abandono del contexto es una de las estrategias del arte contemporáneo. 

 Así pues, la última Bienal de Venecia expuso vídeos, películas e instalaciones que 

mostraban cosas y personajes perfectamente identificables pero con la importante salvedad de 

que todo ello nada tenía de realista dado que el tema de lo descontextualizado imperaba por 

doquier (el cuerpo, la mujer…). 

 

 El modo de producción artístico contemporáneo no es lo único prendido en las redes 

de la división forma/contenido. También es el modo de exposición “por temas” lo que hace 

que las obras expuestas pierdan todo su sentido. Así se trate de la del “significante” o de la del 

“significado”, la tematización de las obras cierra todo acceso a algo fuera de lenguaje y que 

podríamos llamar “real”. Este extremo fue perfectamente noto en la exposición Big Bang en 

el Centre Pompidou; otro tanto ocurrió con Le mouvement des images. Incomoda constatar, 

como A. Lebrun seis años antes de que estas exposiciones tuvieran lugar, lo siguiente: 

 
esta nueva forma de destruir la historia, a través de la cual el posmodernismo cree haber encontrado su 
originalidad remplazando la coherencia que produce sentido por la yuxtaposición que resulta 
chocante5  
 

 ¿Entonces ? 

 

¿Cómo ser realista… y artista ? 

  

 Entrevistado para el número especial de la revista Beaux Arts dedicado, en 2002, a la 

pregunta : “¿Qué es hoy el arte?”, el filósofo Jacques Rancière se muestra cáustico: 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
5 Annie Lebrun. Du trop de réalité, p60. 



257  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Para acabar con… la rabia de concluir | Joëlle Mesnil 
 

	
  

	
  

 “existe, a día de hoy, como una caricatura de lo que han podido ser las acciones simbólicas de los 
años 60 y 70, como si una determinada forma de militantismo de la de manifestación, del símbolo, de 
la acción ejemplar, y que prácticamente había desaparecido del campo político, perviviese bajo la 
forma de copia artística”6 
 

 Rancière evoca entonces el Palais de Tokio, donde las obras que supuestamente 

cuestionan el mundo contemporáneo, las representaciones, la publicidad, el poder… ofrecen 

una impresión – como nos dice – de “parodia vacía”. 

 Cuando el capitalismo integra la crítica artista, “los artistas creen hacer crítica cuando, 

en el fondo, no son sino los auxiliares del capital”. 

 C.Castoriadis también ha denunciado la despolitización posmoderna. Mucho tiempo 

antes de la caída del régimen soviético, escribía: “El arte es presentación/presentificación del 

Abismo de lo Sin-fondo, del caos…” y él, fundador de Socialismo o Barbarie se oponía a 

toda forma de arte comprometido ya que éste fracasa al tratar de probar que otro mundo 

distinto al ya propugnado por la ideología sea posible:  

 
“No es la forma como tal la que confiere a la obra de arte su intemporalidad, sino la forma como paso 
y apertura hacia el Abismo.”7 Y añadía: “si la sociedad se instituye sobre el rechazo furibundo de todo 
lo que no sea funcional e instrumental […] no sólo imposibilitará una gran obra de arte (es, de hecho, 
lo que está pasando ya en occidente) – sino que sentirá dicha obra como una oscura amenaza, que 
pondrá en solfa sus propios fundamentos, tomándola, instintivamente, contra ella”.  
 

 No es ello óbice para que un gran número de artistas se obstine en autocalificarse de 

subversivos, y a poner su arte al servicio de una causa. Y ello en el momento mismo en que, 

más allá de las instituciones de que reciben apoyo, aparecen como enteramente separados del 

mundo. 

 

 El interés de las aproximaciones de Rancière o de Castoriadis reside en situar de otro 

modo antiguas preguntas que descansaban sobre particiones conceptuales inoperantes del 

tipo: 

-Si el arte hace política ¿sigue siendo arte? 

-Y, de otro lado, si el arte se pretende experiencia estética autónoma, ¿acaso pierde toda 

capacidad crítica? 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
6 Jacques Rancière, in Qu’est ce que l’art aujourd’hui ? , p44. 
7 C.Castoriadis. Devant la guerre. Les réalités. Fayard, 1981, p241. 



258  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Para acabar con… la rabia de concluir | Joëlle Mesnil 
 

	
  

	
  

 En 2004, en la revista Europe, Rancière denunciaba “las falsas querellas del arte puro 

y del arte comprometido [engagé]” y nos recordaba la paradoja enunciada, inicialmente, por 

Schiller : “La pureza de la experiencia estética es lo que garantiza su promesa política” 

 

 Pues bien, ello va contra una tendencia que han solido defender aquellos que le 

reprochan al arte contemporáneo su “formalismo” para oponerle la pintura, e incluso la 

pintura figurativa, asistidos por la primacía que en ésta adquiere el contenido, y retomando así 

el precepto de Jdanov, aun cuando pretendan, como Onfray, oponerse a una pintura de 

ideas… Razones para el regocijo no les faltan ya que la pintura, precisamente, pareciera estar 

de vuelta… en las exposiciones. Gran cantidad de artículos han sido ya publicados 

consignando esa “vuelta”. Citemos, por caso, “la pintura de los años 80”, expuesta por Saatchi 

en Londres hará dos años. En Alemania, “el gran retorno de la pintura” organizado por Judi 

Lybke. El año pasado, en Francia, “la figuración narrativa” en el museo de Bellas Artes de 

Orléans, “la retrospectiva Monory” en MacVal de Vitry, “Fromanger” en la villa Tamaris en 

Seynes-sur-mer durante el verano de 2005. Y, en varias galerías, Erro, Peter Klasen, y en 

algunas otras exposiciones más. 

 Sabemos que esta figuración narrativa viene caracterizada por su contenido político y 

social. Una cosa está clara: pintura quiere decir, aquí, realismo y, sobre todo, realismo las más 

veces políticamente comprometido. 

 

 - Pero ¿significa de veras esta pintura figurativa algo así como un retorno al 

Realismo ? 

 

 En Jeune peinture Francis Parent y Raymond Perrot, recordando, en 1983, la 

legendaria oposición entre la no figuración y la figuración en punto a sus relaciones con lo 

real hacían notar lo siguiente, no falto de tino: “de la ambivalencia de lo que cabe entender 

por ‘relación con lo real’ surgirán todos los malentendidos…”.  

 Efectivamente. La ambivalencia es incluso tan grande que, desde comienzos del siglo 

XX, podemos afirmar que TODAS las corrientes literarias o pictóricas han reivindicado ser 

más realistas que las demás. Recordemos la Querella del realismo que, en 1936, opuso a los 

partidarios del realismo social de un lado, frente a pintores que, a pesar de todo, eran 

figurativos y realistas, pero que no estaban convencidos de la oportunidad de una franca 

primacía del contenido. Recordemos también, en los años cincuenta, el debate en el transcurso 



259  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Para acabar con… la rabia de concluir | Joëlle Mesnil 
 

	
  

	
  

del cual los defensores de la abstracción “lírica” (mal llamada pues apenas era simplemente 

subjetiva) o “formal” combatieron en dos frentes a la vez: el de la abstracción geométrica y el 

de la figuración, para sostener, a fin de cuentas (véase Grommaire, Bazaine…) que la 

alternativa figurativo/no figurativo dimanaba de un “falso dilema” porque el realismo (lo que 

de veras estaba en juego en el debate) no dependía de la recognoscibilidad inmediata de un 

referente. 

 No descartemos que acaso dentro de no mucho tiempo ese viejo debate esté de nuevo 

a la orden del día. 

 En enero de 2006, la revista Art Actualité Magazine le dedicaba un número especial a 

la cuestión: “Figurativo Abstracto. El eterno debate”. Y el final del artículo principal titulado 

“¿Figurativo? ¿No figurativo? ¿Un debate eterno o una polémica estéril?” concluía 

inclinándose más bien hacia la esterilidad. 

 Sin embargo, tras la figuración narrativa, hemos podido observar, el año pasado, ¡el 

regreso de la Abstracción lírica a París, al Museo de Luxemburgo, y en al Centro Pompidou 

con Manessier y Bazaine! Y se palpa que la gente no se contentará ya con aceptar, sin más, el 

eclecticismo que impera en los tiempos que corren. 

 

Un formalismo…realista. 

 

 Desde Jena y el manifiesto del Athenaeum firmado en 1802 por Novalis y los 

hermanos Schlegel, los más “formalistas” han reivindicado una posición realista. Y los 

formalistas rusos han abundado en el gesto. 

 En 1933, un año después de que Stalin propusiera la noción de realismo socialista, y 

un año antes del célebre discurso de Jdanov (sobre literatura, pero retomado tal cual por los 

defensores del realismo socialista en pintura), sostenía Jakobson que aquello a lo que el 

formalismo apunta, lejos de ser “el arte por el arte”, consistiría más bien en evitar un estadio 

del lenguaje en el que “la relación entre el concepto y el signo se convierte en automática, (y 

donde) el curso de los acontecimientos se detiene, (y donde) la conciencia de la realidad 

perece”8. 

 A aquellos que confundían el formalismo con el “arte por el arte” respondía: 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
8 « Qu’est ce que la poésie », in Huit questions de poétique ; Seuil, 1977, col. point, pp46-47 



260  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Para acabar con… la rabia de concluir | Joëlle Mesnil 
 

	
  

	
  

“Ni Tynianov, ni Mukarovsky, ni Chklovski, ni tampoco yo mismo predicamos que el arte se baste a 
sí mismo (…). Lo que subrayamos no es el separatismo del arte, sino la autonomía de la función 
estética”9.  
 

 No se dirá que edulcoraba su discurso para volverlo más aceptable en un momento 

poco propicio. Desde 1921, había dedicado todo un trabajo a la noción de realismo en arte. 

 Desde 1914 Chklovski afirmaba:  

 

“El fin del arte consiste en ofrecer una sensación de la cosa como visión, y no como reconocimiento ; 
el proceder del arte es el proceder de distanciamiento y el proceder propio de la forma difícil, proceder 
que aumenta la dificultad y la duración de la percepción, ya que el proceso de percepción en arte tiene 
en sí mismo su propio fin y debe ser prolongado; el arte es una manera de sentir el devenir de la cosa, 
lo que ya ha devenido no le importa al arte”10 
 

 La forma difícil. 
 

 ¿No es la forma difícil lo que garantiza un margen, una elaboración, una integración 

psíquica… y un realismo que no sea ilusorio? La forma difícil lleva tiempo. Exige un retraso 

entre el primer esquicio de lo que se convertirá en obra y su realización. Consiste en una 

forma de requerir el pensar que no se reduzca a una manipulación de conceptos ya hechos. 

Moviliza, necesariamente, una intuición estética reflexionante (para recordar a Kant en vez de 

declararlo “superado”). 

 

 No será a costa de aceptar santurronamente la diversidad en nombre de una tolerancia 

blandengue como haremos avanzar las cosas. Puede inquietarnos que, a día de hoy, algunos 

tan sólo abran un debate entre dos tipos de arte para así volver a cerrarlo mejor. 

 Así pues, Aude De Kerros (artista) propone una solución “semántica” a cuya aporía 

habría conducido la “crisis del arte”. Se trataría de “elegir libremente la categoría propia”: o 

bien el arte “moderno” caracterizado por “la primacía de la forma abstracta o no”, o bien el 

arte “contemporáneo” “fundado sobre la primacía del concepto”, y que A. De Kerros califica, 

como Christine Sourgins en Les mirages de l’art contemporain, de  “nominalista”.11 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
9 ibid, p45 
10 Chklovski. De la résurrection du mot. 1914 , tr y cit in Todorov. Critique de la critique, p13 
11 Aude De kerros, « Art contemporain. L’inéluctable schisme », in Artension, N° de marzo-abril 2006, p 48. 
 
 



261  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Para acabar con… la rabia de concluir | Joëlle Mesnil 
 

	
  

	
  

 No puede por menos de sorprender que alguien que se opone manifiestamente al arte 

contemporáneo posmoderno y nominalista adopte, para salir de la crisis, una solución … 

¡absolutamente posmoderna y puramente verbal! Fin del debate, supresión del conflicto por la 

coexistencia pacífica de las corrientes más antagonistas. 

 

 No. 

 

 No responderemos a un déficit de pensamiento ¡con su pura y simple erradicación! 

 

 Hay que mantener vivo el debate. 

 Cuando oponíamos figurativo a no figurativo para concluir con la idea de que se 

trataba de un falso dilema, manifestábamos que la frontera estaba mal situada; y mostrábamos 

también que imperaba otra división que pasaba entre arte encarnado (y por lo tanto creador y 

realista) y arte desencarnado y conceptual, sea éste o no sea figurativo. Al término de estas 

discusiones amargas uno zanjaba en un sentido o en otro. Y luego vuelta a empezar… 

 Todavía hoy haría falta retomar la “vieja” cuestión, evocada aquí con demasiada 

premura, de la Einfühlung y del Leib, de la intropatía y del cuerpo vivo, ya que, más acá de 

toda codificación, y de toda categoría, dicha cuestión se aproxima a una realidad irreductible, 

a algo “sin fondo”, a lo innombrable… 

 

 Contentándonos con “categorizar” el arte, ratificamos una aproximación puramente 

descriptiva, y aún es más: producimos por cuenta propia aquello mismo contra lo que 

porfiábamos y que poníamos en solfa: ¡una definición declarativa! 

 

 La “rabia de concluir” ¡resulta siempre fatal! 




	Blank Page

